Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 4

Artikel: "Durch die Kraft des ewigen blauen Himmels" : zur Konstruktion
religioser ldentitat bei den Mongolen (13. - friihes 17. Jahrhundert)

Autor: Kollmar-Paulenz, Karénina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147591

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“DURCH DIE KRAFT
DES EWIGEN BLAUEN HIMMELS™:
ZUR KONSTRUKTION RELIGIOSER IDENTITAT BEI
DEN MONGOLEN (13.-FRUHES 17. JAHRHUNDERT)'

Karénina Kollmar-Paulenz, Universitit Bern

In der mongolistischen Forschung sind die Prozesse religioser Identitétsbildung
bei den Mongolen bisher lediglich im Rahmen der mongolischen Religions-
geschichte? und der politischen Geschichte der Mongolen® diskutiert worden.
Zwei divergente Diskurse lassen sich innerhalb der Mongolistik in Bezug auf
diese Fragestellung unterscheiden: zum einen wird besonderes Gewicht auf eine
im spéten 13. Jahrhundert beginnende, im ausgehenden 16. Jahrhundert wieder
aufgenommene und im frithen 17. Jahrhundert zu ihrem Hoéhepunkt und
Abschluss kommende Bekehrung der Mongolen zum Buddhismus gelegt. Die
religiose Identitit der Mongolen wird also primir im Buddhismus tibetischer
Prigung verortet. Der Buddhismus wird hier implizit als “Kulturtriger”

| Dieser Aufsatz stellt die tiberarbeitete Version eines Vortrags dar, der im Rahmen des von
der Kommission fiir Buddhistische Studien der Akademie der Wissenschaften zu Géttingen
und dem Seminar fir Turkologie und Zentralasienkunde der Georg-August-Universitét
Gottingen vom 7. bis 10. Mai 2001 veranstalteten Symposions “Indien und Zentralasien —
Sprach- und Kulturkontakt” gehalten wurde.

2 S. Walther Heissig, Die Religionen der Mongolei, in: Giuseppe Tucci/Walther Heissig, Die
Religionen Tibets und der Mongolei, Stuttgart usw. 1970 (Die Religionen der Menschheit,
20), S. 296ff.

3 So z.B. die Darstellung von Charles Bawden, The Modern History of Mongolia, London
1968, S. 26ff. Die Funktion der Religion als herrschaftslegitimierender Faktor bei den
Mongolen hat Herbert Franke fiir die Yiian-Dynastie, mehrheitlich aus sinologischer Per-
spektive, untersucht, s. seine Studie From Tribal Chieftain to Universal Emperor and God:
The Legitimation of the Yiian Dynasty, Miinchen 1978 (Bayerische Akademie der Wissen-
schaften, Philosophisch-historische Klasse, Sitzungsberichte, Jahrgang 1978, Heft 2). Dar-
tiber hinaus gibt es Einzeluntersuchungen vor allem zur Frage der Herrschaftslegitimation
der Mongolen, die auch die Stellung der Religion beriihren, s. Alice Sarkézi, “Mandate of
Heaven. Heavenly Support of the Mongol Ruler”, in: Barbara Kellner-Heinkele (ed.),
Altaica Berolinensia. The Concept of Sovereignty in the Altaic World. Permanent
International Altaistic Conference, 34th Meeting, Berlin 21-26 July, 1991, Wiesbaden 1993
(Asiatische Forschungen 126), S. 215-221.



858 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

angesehen, der die bis dahin “barbarischen”, unzivilisierten Mongolen sozu-
sagen zdhmen sollte.* Zum anderen wird das genaue Gegenteil postuliert: die
buddhistische Bekehrung der Mongolen war demzufolge selbst im 17.
Jahrhundert und auch spéter noch lediglich oberflachlicher Natur und ist dies
auch heute noch. Vielmehr hat die autochthone mongolische Religion die
religiose Selbstwahmehmung der Mongolen bestimmt und bestimmt sie auch
heute wieder. Hinter dieser Einstellung ldsst sich unschwer ein romantisches
Bild von den Mongolen als urspiingliches und unverdorbenes, “naturhaftes”
Nomadenvolk entdecken.’ Beide Diskurse scheinen sich gegenseitig aus-
zuschliessen, und beide scheinen wesentlich von der jeweiligen Sicht des
Buddhismus aus der Perspektive der Forschenden bestimmt zu sein.

Die Frage nach der religiosen Identitdt der Mongolen ist gerade zu Beginn
des 21. Jahrhunderts von grosser gesellschaftspolitischer Relevanz, weil sich die
Mongolei ein Jahrzehnt nach dem Zusammenbruch der kommunistischen
Herrschaft gesellschaftlichen Um- und Neugestaltungsprozessen ausgesetzt
sieht, die wesentlich auch von den in der Mongolei vorherrschenden Religionen
mitgetragen werden. Eine Untersuchung der kulturimmanenten Prozesse, die
zur Herausbildung einer mongolischen religiosen Identitéit, beginnend im 13.
Jahrhundert oder sogar noch frither, gefiihrt haben, stellt daher ein wichtiges
Desideratum der Forschung dar, erfordert jedoch nicht nur die Beteiligung der
Zentralasienwissenschaften, sondern einer Reihe weiterer kulturwissenschaft-
licher Disziplinen, so u.a. der Medidvistik, der Sinologie und der Islam-

-+ Das Bild vom Buddhismus als friedenstiftenden Faktor bei den tibetischen und mongoli-
schen Vélkern ist nicht allein auf die europdisch-amerikanische Buddhismus-Rezeption
beschrinkt, sondern findet sich bei Tibetern und Mongolen selbst, s. Karénina Kollmar-
Paulenz, “‘Religionslos ist dieses Land’: Das Mongolenbild der Tibeter”, in: Asiatische
Studien, 4, 2000, S. 875-90S. Der Topos der “Zahmung der wilden Barbaren” stellt eines
der wichtigsten kulturellen Paradigmen in der Geschichte der tibetischen Kulturbeziehungen
zu den Nachbarlandern dar und ist moglicherweise von frithen europdischen Forschungs-
reisenden ibernommen worden.

5 S. z.B. die Darstellung der Bekehrung der Mongolen zum tibetischen Buddhismus im 17.
Jahrhundert von Walther Heissig, Ein Volk sucht seine Geschichte. Die Mongolen und die
verlorenen Dokumente ihrer grossen Zeit, Diisseldorf und Wien 1964, S. 178-179.

6 Es bleibt eine Aufgabe der zukiinftigen mongolistischen Forschung, diese beiden sich
gegenseitig ausschliessenden Diskurse auf den ihnen inhdrenten, inzwischen auch in den
Asienwissenschaften diskutierten, “Orientalismus”-Vorwurf zu untersuchen. Eine erste
Analyse der europdischen Rezeption der mongolischen Religionen im Kontext des europii-
schen “Nomaden”-Diskurses gibt Karénina Kollmar-Paulenz, “Zur europdischen Rezeption
der mongolischen autochthonen Religion und des Buddhismus in der Mongolei”. Uppsala
2002. Im Druck.



KONSTRUKTION RELIGIOSER IDENTITAT BEI DEN MONGOLEN 859

wissenschaft. Angesichts der komplexen Fragestellung und Quellenlage kann
eine solche Untersuchung nicht von einer einzelnen Person geleistet werden.
Der hier vorgelegte Versuch einer ersten Analyse der religidsen Identitits-
konstruktion der mongolischen Vélkerschaften, der sich allein auf die Aus-
wertung mongolischer und tibetischer Primirquellen stiitzt, will daher lediglich
als eine erste Anndherung an eine dusserst komplexe Problematik verstanden
werden, der hoffentlich weitere Studien folgen werden.’

Eine Untersuchung zur religiosen Identitit der Mongolen in einem sich
iiber mehr als vier Jahrhunderte erstreckenden Zeitraum impliziert, dass sowohl
die autochthonen religidsen Vorstellungen als auch der tibetische Buddhismus
Gegenstand der Uberlegungen sein miissen. Bevor jedoch anhand der zur
Verfligung stehenden mongolischsprachigen Quellen der Frage nachgegangen
werden kann, ab wann und inwieweit es iiberhaupt méglich ist, von einer
religiosen Identitdt der Mongolen im 13. bis 17. Jahrhundert zu sprechen, und
mit Hilfe welcher Parameter diese religiose Identitdt begriindet erscheint,
miissen einige Uberlegungen zum Identititsbegriff vorangestellt werden, die die
Analyse mongolischer Selbstwahrnehmungsprozesse in einen grdsseren
kulturtheoretischen Rahmen einbetten.

Als “Identitdt” bezeichne ich auf einer theoretischen Ebene die Konstruk-
tion der Grenze zwischen einem Selbst und einem Gegeniiber jenseits dieser
Grenze, die sich konkret in der Inbeziechungsetzung zu diesem Gegeniiber
konstituiert. “Identitdt” wird wesentlich in Aus- und Abgrenzungsprozessen
einem “Anderen” gegeniiber etabliert.® Welche Muster und Strukturen der Aus-
und Abgrenzung hier gewidhlt werden, kommt auf die spezifische Konnotation
von Identitdt an. Identitdt ist ein partikularer Begriff.® Wir sprechen iiber

7 In jiingster Zeit ist das Wiederaufleben des Buddhismus, aber auch der autochthonen religi-
Osen Traditionen, verstdrkt in das Interesse der Forschung geriickt. So wurde ein norwe-
gisch-polnisches Projekt “Revival of Buddhism in Mongolia” von Hanna Havnevik (Uni-
versitidt Oslo) und Agata Bareja-Starzynska (Universitit Warschau) initiiert, das sich seinem
Abschluss nihert. Wahrend dieses Projekt vor allem die Situation in der Mongolei unter-
sucht, hat Isabelle Charleux (Paris) im Rahmen ihrer Feldforschung iiber buddhistische
Architektur in der Inneren Mongolei (VR China) auch iiber die Situation der buddhistischen
Ménche ebendort gearbeitet, s. ihr unveroffentlichtes Manuskript “The reconstruction of
Buddhist monasteries in the Chinese Autonomous Region of Inner Mongolia: Between
Sanctuary and Museum”, vorgetragen auf dem Internationalen Seminar Revival of
Buddhism in Mongolia after 1990 in Warschau, vom 24.-28. November 1999.

8 Da Identitdtsbildung solchermassen vor allem der Logik der Exklusion folgt, beinhaltet sie
zugleich eine zutiefst ethnozentristische Perspektive.

9 Anders argumentiert hier Klaus Sagaster, “Identitdt im Tibetischen Buddhismus”, in: Wer-
ner Gephart / Hans Waldenfels (Hg.), Religion und Identitit: Im Horizont des Pluralismus,



860 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

kulturelle, ethnische, politische, soziale, religiose Identitdten, iiber kollektive
Identitdt und individuelle, um nur einige Aspekte dieses Begriffs hier ins
Gedidchtnis zu rufen. Alle diese partikularen Identititen weisen vielfdltige
Wechselbeziehungen zueinander auf, und es wird deutlich werden, dass eine
Trennung auf einer theoretischen Ebene oft dusserst schwer fillt. So lassen sich
die kulturelle und die religiose Identitdt eines Volkes oder einer Ethnie selten
getrennt voneinander behandeln. Kulturelle Identitit erweist sich hdufig als
religios fundiert, so wie religiose Identitdt kulturell begriindet ist. Oft werden
Prozesse religioser Identitdtsbildung symbolhaft in der Polaritét von “rein” und
“unrein” formuliert, einer Polaritit, die wir auch bei den Mongolen antreffen
werden. Zugleich weisen die Kategorien von “rein” und “unrein” eine enge
Beziehung zur sozio-kulturellen Identitdt auf. Daher méchte ich im folgenden
die mongolischen kulturellen und religiésen Identitidtskonstruktionen als ledig-
lich zwei verschiedene Aspekte ein- und derselben Weltwahmehmung und
Sinndeutung verstanden wissen.

Des Weiteren ist zu beriicksichtigen, dass Identitdt stets in einem
geschichtlichen Kontext konstruiert wird. Geschichte verstehe ich hier als in
einem spezifischen kulturellen Kontext verortete Vergegenwirtigung von
Vergangenheit, die sich in der Erinnerung vollzieht. Auf diese Weise fundiert
Geschichte die Gegenwart, sie legitimiert sie und bestimmt ihren Sinnhorizont.
Damit wird Geschichte selbst zu einer “kulturellen Praxis der Identitits-
bildung”.1

Nach diesen grundsitzlichen Uberlegungen zur Frage der Identititskon-
struktion stellt sich uns in Bezug auf die Mongolen die Frage, ob es tiberhaupt
moglich ist, fiir das frithe 13. Jahrhundert beziehungsweise die Wende des 13.
Jahrhunderts von einer religiosen Identitit der Mongolen zu sprechen. Besitzen
die Mongolen in der Zeit der Etablierung des mongolischen Reichs unter
Cinggis Qan schon so etwas wie eine ethnozentrische Wahrnehmung ihrer
selbst, die in ihrer theoretischen Fundierung eine kulturelle Strategie der
Identititsbildung in ihren Zugehorigkeits- und Ausgrenzungsmustern darstellt?

Frankfurt am Main 1999, S. 170ff., der von einer buddhistischen “Universal-Identitit”
ausgeht.

10 S. Jérn Riisen, “Einleitung: Fir eine interkulturelle Kommunikation in der Geschichte. Die
Herausforderungen des Ethnozentrismus in der Moderne und die Antwort der Kulturwissen-
schaften”, in: Jorn Riisen / Michael Gottlob / Achim Mittag (Hg.), Die Vielfalt der Kulturen.
Erinnerung, Geschichte, Identitit 4, Frankfurt am Main 1998, S. 25. Zur Beziehung
zwischen Erinnerung als Aneignung von Vergangenheit und Identitit vgl. auch Bernhard
Giesen, “Codes kollektiver Identitit”, in: Werner Gephart / Hans Waldenfels (Hg.), Religion
und Identitdt: Im Horizont des Pluralismus, Frankfurt am Main 1999, S. 26ff.



KONSTRUKTION RELIGIOSER IDENTITAT BEI DEN MONGOLEN 861

Diese Frage ist nicht leicht zu beantworten. Es ist hier nicht der Ort, die
Diskussion um den Ursprung der Bezeichnung mongyol wiederaufzunehmen
oder gar die erste Verwendung dieser ethnischen Bezeichnung versuchen wollen
zu bestimmen.!" Im Horizont der gegebenen Fragestellung ist wichtig zu kon-
statieren, dass die Bezeichnung mongyol bzw. mongyoljin zu Beginn des 13.
Jahrhunderts fiir eine politische Gemeinschaft stand, die sich schon 1206 aus
einer Vielzahl verschiedener ethnisch und sprachlich diverser Gruppen zu-
sammensetzte und sich dariiber hinaus durch eine kiinstlich geschaffene sozio-
militdrische Gesellschaftsstruktur auszeichnete. Die Tatsache, dass fiir diese
sozio-kulturell heterogene Gruppe eine gemeinsame interne Bezeichnung
existierte, verweist auf das Vorhandensein einer wie auch immer gearteten
kollektiven Identititswahrnehmung, obwohl sich die einzelnen Codes dieser
ethnozentrischen Selbstwahrnehmung der mong yoljin nur noch vage bestimmen
lassen. Als Quellen fiir diese frithe Zeit stehen uns neben der episch-historio-
graphischen Geheimen Geschichte der Mongolen'? von 1240/41 mongolische
Inschriften!?, Erlasse und Sendschreiben zur Verfiigung, Quellen, die gemeinhin
zu den Uberresten gezihlt werden.'* Dariiber hinaus ist auch die Vielzahl nicht-
mongolischer Berichte tiber die Mongolen, so z.B. die Ystoria Mongalorum des
Johannes de Plano Carpini!® oder das Jltenerarium des Wilhelm von Rubruk,!¢
aufschlussreich.

11 In der Geheimen Geschichte der Mongolen (mong. Manghol un niuca tobca'an) taucht die
Bezeichnung “manghol” (mangho) zuerst in Abschnitt 57 auf, s. Erich Haenisch, Mangho!
un niuca tobca'an (Yiian-cha'o pi-shi). Die Geheime Geschichte der Mongolen. Aus der
chinesischen Transkription (Ausgabe Ye Téh-hui) im mongolischen Wortlaut wiederherge-
stellt von E.H. Teil I: Text, Wiesbaden 1962, S. 8. Zur Ubersetzung s. Igor de Rachewiltz,
“The Secret History of the Mongols”, in: Papers on Far Eastern History, 4, September
1971, S. 128-9.

12 Mong. Manghol un niuca tobca'an. Ich habe die Textausgabe von Erich Haenisch benutzt,
vgl. die vorhergehende Anm.; vgl. auch Louis Ligeti, Histoire secrete des Mongols. Texte
en écriture ouigoure incorporé dans la chronique Altan tob¢i de Blo-bzan bstan-'jin,
Budapest 1974 (Monumenta Linguae Mongolicae Collecta VI).

13 So z.B. die Inschrift des Mongke Qayan, s. Louis Ligeti, Monuments préclassiques 1: Xllle
et XIVe siecles, Budapest 1972 (Monumenta Linguae Mongolicae Collecta II), S. 21. Zu
dieser Inschrift s. auch Rincen, “L'inscription sino-mongole de la st¢le en I'honneur de
Méngke qayan”, in: CAJ IV, 1958, S. 130-138 sowie Nicholas Poppe, “Notes on the
Monument in Honour of Méngke Khan”, in: CAJ VI, 1961, S. 14-18.

14 Die wichtigsten Quellen sind von Louis Ligeti, op. cit., in lateinischer Transkription ediert
worden.

15  Johannes von Plano Carpini, Kunde von den Mongolen 1245-1247. Ubersetzt, eingeleitet
und erldutert von Felicitas Schmieder, Sigmaringen 1997 (Fremde Kulturen in alten Berich-
ten, hrsg. von Jiirgen Osterhammel und Folker Reichert, Bd. 3).



862 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Lesen wir die Geheime Geschichte der Mongolen aufmerksam in Bezug
auf sozio-kulturelle Aus- und Abgrenzungs-Kodierungen, so fdllt auf, dass
genau unterschieden wird zwischen dem Eigenen und dem Fremden. Jamuqa,
der abtriinnige Gefihrte des Cinggis Qan, richtet an diesen die folgenden Worte:

You have pacified the whole country, You have unified all other tribes.!’

De Rachewiltz hat mong. ulus mit “country”, und gari tutum mit “all other
tribes” iibersetzt, analog dazu in einer spdteren Passage gari irgen “foreign
people”. Ulus bezeichnet im 13. Jahrhundert eine Gruppe von verschiedenen
Stimmen, betrachtet aus der Perspektive des Qans,'® wihrend irgen, wortlich
“Leute”, die tibliche Bezeichnung fiir eine Stammesgruppe ist, die sich in der
patrilinearen Abstammung konstituiert!® und hiufig durch einen gemeinsamen
Abstammungsmythos legitimiert. Hier wird irgen in Verbindung mit gari,
“fremd”, flir nicht mit den mongyoljin verbiindete Stammesgruppen benutzt.
Gerade in der Verbindung mit dem Herrschaftsanspruch des Cinggis Qan
begegnen wir solchen Eigen- und Fremdbezeichnungen in der Geheimen
Geschichte auf Schritt und Tritt. Urspriinglich stellte in der mongolischen Klan-
gesellschaft (mong. 0boy)?° der Klan das ausschliessliche soziale Referenz-

16~ Wilhelm von Rubruk, Reisen zum Grosskhan der Mongolen. Von Konstantinopel nach
Karakorum 1253-1255. Neu bearbeitet und herausgegeben von Hans D. Leicht, Stuttgart
1984.

17 Zitiert nach der Ubersetzung von Igor de Rachewiltz in: Papers on Far Eastern History, 21,
1980, S. 23. Der mongolische Text lautet (nach Haenisch, Manghol un niuca tobca'an,
Textausgabe, S. 63): edo'e anda togorigai ulus i tubSitkebe. hari tutum i hamtuthaba.

18  Vgl. auch die Ausfithrungen von Boris J. Vladimircov, Obscestvennyj stroj mongolov.
Mongol'skij kocevoj feodalizm, Leningard 1934 (Akademija NAUK), S. 97.

19 S. Vladimircov, op. cit., S. 59 und 97.

20 Grundbedeutung: Klan, Familie, die patrilinear und exogam strukturiert ist und auf einen
gemeinsamen Vorfahren zuriickgefithrt wird. Die Literatur zu mong. oboy ist inzwischen
recht umfangreich, ich verweise hier nur auf die ausfiihrlichen Erliuterungen von Vladi-
mircov, op. cit., S. 46ff. und den Beitrag von Stanislaw Kaluzyriski “Zum Begriff obog in
der “Geheimen Geschichte der Mongolen”, in: Walther Heissig / Klaus Sagaster (Hg.), Ge-
danke und Wirkung. Festschrift zum 90. Geburtstag von Nikolaus Poppe, Wiesbaden 1989
(Asiatische Forschungen 108), S. 189-195. Aus einer religionswissenschaftlichen Perspek-
tive ist wichtig zu bemerken, dass der Klan, oboy, das Recht auf die Nutzung seines
Weidegebietes, des nutu y, durch den Kult der Territorialgottheit, des Herrn des betreffen-
den Gebiets bzw. den Kult der Berggottheit, der zugleich auch die Ahnengeister verkorpert,
erwirbt. Vgl. hierzu Kdthe Uray-Kohalmi, “Gesellschaftsstrukturen”, in: Walther Heissig /
Claudius C. Miiller (Hg.), Die Mongolen. Begleitband anlisslich der Ausstellung des Staat-



KONSTRUKTION RELIGIOSER IDENTITAT BEI DEN MONGOLEN 863

gefiige dar, und Identitit konstituierte sich in der Zugehorigkeit zu diesem Klan.
Durch die, in den Worten der Geheimen Geschichte, Unterwerfung?! der “Leute
der Filz-bedeckten Zelte” und die sozio-militdrische Neuordnung der unter-
worfenen Gruppen, die die alte Klanordnung aufbrach, war zwar die unmittel-
bare Selbstwahrnehmung des einzelnen Mongolen immer noch bestimmt durch
seine Zugehorigkeit zu seinem oboy, seine Selbstwahmehmung in dem
grosseren Sozialgefiige des u/us musste jedoch durch andere, neue Parameter
determiniert werden. Wir konnen hier einmal eine individuelle, klangebundene
Identitdt in dieser frithen Zeit, zum anderen eine sich kollektiv situierende
Identitdt, die an den wul/us gebunden erscheint, unterscheiden. Hier interessiert
die letztgenannte “kollektive Identitit”, und zwar vor allem die Frage, wie die
einzelnen von Cinggis Qan geeinten Ethnien ein Bewusstsein als die Mongolen
entwickelten. Dabei will ich mich auf die Untersuchung moglicher religioser
Paradigmen in ihrer Funktion als identitétsstiftende Faktoren beschrianken. Gibt
es mongolische autochthone, vorbuddhistische religiose Vorstellungen, die zur
Konstituierung einer mongolischen kollektiven Identitit beigetragen haben?

Das abstrakte transzendente Ordnungsprinzip des “Ewigen Blauen Him-
mels” (mong. koke mongke tngri) bzw. des “Ewigen Himmels” oder des “Him-
mels oben” (mong. mdngke tngri / deger-e tngri) ist sicherlich das hervor-
ragendste Merkmal der mongolischen autochthonen Religion. Dieses abstrakte
oberste Himmelsprinzip wird schon von den Koktiirken im 6./7. Jahrhundert als
Legitimationsprinzip der Herrschaft ihrer Qayane angewendet. So heisst es in
der Kiiltegin-Inschrift:

Weil der Himmel eingewilligt hat und weil ich selbst Heil besass, bin ich Grossqan
geworden.??

lichen Museums fiir Volkerkunde Miinchen, 22.3.-28.5.1989, Frankfurt/Main 1989, S. 119-
123.

21 Wortl.: “nachdem er eben/flach gemacht hatte”, mong. Sidurqutqaju.

22 tdngri yarligadugin iiciin, 6ziim qutum bar iiciin, gayan olurtum. Zitiert nach V. Thomsen,

Inscriptions de 'Orkhon déchiffrées, Helsingfors 1896 (Mémoires de la Sociétée finno-
ougrienne), S. 97ff. Ein Faksimile des Textes gibt Wilhelm Radloff, Atlas der Altertiimer
der Mongolei, St. Petersburg 1892-1899, Tafel XIX.
Schon in den alttiirkischen Inschriften erweist sich das Prinzip der Herrschaft als ein dyna-
misches, sich immer wieder neu und auch anders konstituierendes. Obwohl in thm temporir
ein Absolutheitsanspruch des jeweiligen Herrschers impliziert ist, kann dieser Anspruch
sehr schnell wieder in Frage gestellt werden, da er an ein transzendentes, sich als unbe-
rechenbar erweisendes Prinzip gebunden erscheint.



864 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Es ist allgemein bekannt, dass Cinggis Qan und seine Nachfolger ihren
Anspruch auf Weltherrschaft durch den Rekurs auf dieses oberste transzendente
Prinzip legitimierten. Der “Ewige Blaue Himmel” wird im frithen 13. Jahrhun-
dert fast immer in Beziigen genannt, die eine enge Verbindung zwischen Trans-
zendenz und irdischer Herrschaft aufzeigen, z.B. in dem beriihmten Siegel des
Giiylik Qayan aus dem Jahre 1246, das dem in Persisch verfassten Brief des
Herrschers an Papst Innozenz IV. beigefiigt ist,2* oder auch in der Geheimen
Geschichte:

By the strength of Eternal Heaven, my strength and power have now been increased by
Heaven and Earth and I have brought the whole people to allegiance, causing them to come
under my sole rule [...]%*

Dies sowie die wichtigsten in diesem Zusammenhang gebrauchten Termini und
thre Bedeutung wie engke, “Frieden”, amur/ amupulang, “Friede, Gliick”,
Jiryalang, “Freude, Gluck”, tibsin, “glatt, eben, ruhig, konsolidiert, gliicklich”
und jokildu-, “iibereinstimmen, eintrdchtig sein” und andere mehr hat schon
Klaus Sagaster 1973 in seinem Aufsatz “Herrschaftsideologie und Friedens-
gedanke bei den Mongolen”? herausgearbeitet. Ich brauche seine Ausfiihrungen
hier nicht zu wiederholen. Kann ein solcher in der Transzendenz begriindeter
Herrschaftsanspruch, dem ja zuallererst Legitimationsfunktion fiir die herr-
schenden Cinggisiden zukommt, einen identititsstiftenden Faktor fiir die
Gesamtheit der Mongolen bilden? Ich meine ja, und zwar durch die Bezogen-

23 Dort heisst es: mongke tngri-yin kiiciintiir yeke Mong yol ulus-un dalay-in qanu jrly il bul ya
irgen-tiir kiirbesii busiretiigiii ayutu yai, zitiert nach Louis Ligeti, Monuments préclassiques
1. Xllle et XIVe siecles, S. 20. Sehr aufschlussreich ist auch der Brief des Ilkhan Aryun an
Philipp den Schonen aus dem Jahr 1289, der mit den Worten beginnt: mongke tngri-yin
kii¢iindiir. qa yan-u suu-tur Aryun tige manu. (“Durch die Kraft des Ewigen Himmels,
durch den Segen des Qayans, meine, des Aryun, Worte ..."), s. Ligeti, op. cit., S. 245-247,
ebenda auch ausfiihrliche Literaturangaben. Vgl. auch Antoine Mostaert / Francis W.
Cleaves, Les lettres de 1289 et 1305 des ilkhan Aryun et Oljeitii a Philippe le Bel. Harvard-
Yenching Institute, Cambridge, Mass. 1962 (Scripta Mongolica, Monograph Series I).
Ausfiihrlich hierzu auch Igor de Rachewiltz, “Qan, Qa'an and the Seal of Giiytig”, in: Klaus
Sagaster / Michael Weiers (Hg.), Documenta Barbarorum. Festschrift fiir Walther Heissig
zum 70. Geburtstag, Wiesbaden 1983, S. 272-281.

24  Igor de Rachewiltz, “Secret History”, in: Papers on Far Eastern History, 23, March 1981,
S. 120. Der mongolische Text lautet: edo'e mungke tenggeri yin gucun tur tenggeri hajar
a[v]gucu aoha. nemekdeju. gut ulus i Sidurhuthaju. hahca jilu'a dur iyen oro'uluhsan tur
(Haenisch, Manghol un niuca tobca'an, Textausgabe, S. 73).

25  In: CAJ, XVII, No. 2-4, S. 223-242. Eine Aufstellung der zentralen Begriffe wird auf S. 231
gegeben.



KONSTRUKTION RELIGIOSER IDENTITAT BEI DEN MONGOLEN 865

heit auf den Qan, den Herrscher. Die Frage, wer sich zu den Mongolen zéhlen
durfte, wurde entschieden durch die Inklusionspolitik, die Cinggis Qan zwecks
Vergrosserung seiner machtpolitischen Basis betrieb, indem ethnische Gruppen,
die sich ihm freiwillig unterwarfen, in die neu geordnete mongolische Gesell-
schaft aufgenommen wurden. Die Inklusion ethnisch und sozio-kulturell hetero-
gener Gruppen konnte jedoch nur gelingen, wenn ein allgemein giiltiges Para-
digma identitétsstiftend wirkte. Dieses Paradigma stellte der Qan selbst dar, an
dessen im Religiosen begriindeter Michtigkeit, die immer wieder durch
erfolgreiche Kriegsziige ihre Bestitigung erfuhr, seine auf ihn bezogenen
Untertanen durch ihre Loyalitdt partizipierten. Was letztlich die mongolischen
Volkerschaften unter dem Herrscher zusammenhielt, war die Person des Qans,
sein in der Transzendenz begriindetes Charisma. Der Qan diente als Fokus-
sierungspunkt derjenigen, die sich zu den Mongyoljin rechneten. Militdrische
Fortune und personliches Charisma des Qans waren solange pridsent, wie auch
die “Macht des Himmels” ihm zugeneigt war.

Der in der Transzendenz begriindete mongolische Herrschaftsanspruch war
bis ins frithe 17. Jahrhundert ein wichtiges Moment mongolischer Selbst-
reprasentation. So heisst es noch in der nach 1607 verfassten mongolischen
Reimchronik Erdeni tunumal neretii sudur?® iiber Cinggis Qan und seine
Herrschaft:

Geboren durch die Bestimmung des Himmels oben

begriindete er die erhabene Herrschaft von Anbeginn an,
brachte er die ganze Welt unter seine Macht,

als Temiijin, der gesegnete Cinggis Qayan, wurde er berithmt.?’

Poetisch besonders schon zeigen sich aber auch die Ambivalenz und die in
einem solchen Herrschaftskonzept inhdrenten Destabilisierungstendenzen in der

26 Zum Erdeni tunumal und seiner Bedeutung fiir die mongolische Geschichtsschreibung s.
Veronika Veit, “Einige Bemerkungen zur Bedeutung der Biographie des Altan Qan fiir die
Geschichte der Mongolen des 16. Jahrhunderts”, in: ZAS 24, 1994, S. 113-118. Eine
vollstindige Analyse der Reimchronik und kommentierte Ubersetzung ins Deutsche wird
gegeben von Karénina Kollmar-Paulenz, Erdeni tunumal neretii sudur. Die Biographie des
Altan qayan der Timed-Mongolen. Ein Beitrag zur Geschichte der religionspolitischen
Beziehungen zwischen der Mongolei und Tibet im ausgehenden 16. Jahrhundert, Wies-
baden 2001 (Asiatische Forschungen 142).

27  Fol. 1v7-12: deger-e tngri-yin jayay-a-bar térégsen / degedii tiré yosun-i tulyuraca
bayiyulu ysan / delekei yirtincii dakin-i erke-diir-iyen oroyuluysan / temiijin suu-tu ¢inggis
gayan kemen aldarsiysan.



866 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Klage des Toyon temiir, des letzten Herrschers der Yuan-Dynastie, der den
Verlust der Stadt Dayidu beweint:

Die goldene Familie des Himmelssohnes Cinggis Qayan,

der goldene Palast, errichtet von Se€en Qayan [...]:

So ist es gewesen, als durch die Bestimmung des Himmels iiber Ugayatu Qayan [...],
[dies alles] verloren wurde.?®

Uber dieses abstrakte religivse Legitimationsprinzip hinaus gibt es jedoch
weitere Hinweise auf allgemein verbindliche religiose Vorstellungen der
Mongolen, die einen gemeinsamen Sinndeutungshorizont mongolischer Kultur
offenbaren. So schildern uns die europdischen Reisenden im 13. Jahrhundert
anschaulich die Reinigungsrituale, denen sie sich bei ihrer Ankunft in Kara-
korum unterziehen mussten. Plano Carpini berichtet:

[...] sie [die Mongolen] glauben, [...], dass alles durch Feuer gereinigt werden kénne.
Wenn deshalb Gesandte zu ihnen kommen oder Fiirsten oder irgendwelche anderen Per-
sonen, miissen diese [...] zwischen zwei Feuern hindurchgehen, um gereinigt zu werden

[.. ']29
Und Wilhelm von Rubruk sagt iiber die Verehrung der Ongyod das Folgende:

Ist ein Festtag oder der Erste des Monats, holen sie die schon beschriebenen Bilder
[= Ongyod] hervor und stellen sie kreisformig in ihrem Zelt auf. Dann kommen die
Mongolen, betreten das Zelt, verneigen sich vor den Bildern und erweisen ihnen ihre
Verehrung. Aber keinem Fremden ist es erlaubt, diese Jurte zu betreten. Als ich es ndmlich
einmal versuchen wollte, wurde ich recht hart daran gehindert.°

28  Fol. 2v12-17: tngri-yin kébegiin cinggis qayan-u altan uruy / degedii burgan-nuyud
qubilyan secen qayan-u bariysan altan garsi / temdegtei-e bodisung-nar ugayatu qayan-u
degere / tngri-yin jayayan-bar aldaysan ucir teyimii biiliige. Mit diesen im Erdeni tunumal
iiberlieferten Versen der Klage des Toyon temiir, die wahrscheinlich im 14. Jahrhundert
entstanden ist und zuerst mindlich tradiert wurde, liegt uns die wohl fritheste schriftliche
Fassung vor. Im Altan tobli anonymus finden wir dieselbe Wortwahl der Klage, vgl.
Charles Bawden, The Mongol Chronicle Altan Tob¢i. Text. Translation and Critical Notes,
Wiesbaden 1955 (Gottinger Asiatische Forschungen 5), S. 66. Vgl. auch den mongolischen
Text im Qad-un iindiisiin quriyangyui altan tobci, Kékeqota 1980, S. 61,7ff. Zur Klage des
Toyon temiir s. Hidehiro Okada, “An Analysis of the Lament of Toyon Temiir” in: ZAS 1,
1967, S. 55-78.

29  Johannes de Plano Carpini, op. cit., S. 51.

30  Wilhem von Rubruk, op. cit., S. 110.



KONSTRUKTION RELIGIOSER IDENTITAT BEI DEN MONGOLEN 867

Hier werden die schon im 13. Jahrhundert virulenten Prozesse der mongolischen
Identitdtskonstruktion evident. Identitdtsvergewisserung vollzieht sich in den
hier geschilderten Szenen im Ritual als gemeinschaftsstiftender Performanz. In
der religids strukturierten Symbolik von “rein” und “unrein” finden wir die
sozio-kulturelle Entsprechung von “eigen” und “fremd”.

Wir kénnen also konstatieren, dass sich die Mongolen in der Phase der
Etablierung des mongolischen Weltreichs im frithen 13. Jahrhundert bestimm-
ter, zum Teil religiés, zum Teil sozio-kulturell und politisch konnotierter
Muster der Selbstvergewisserung bedienten, die sich in Ab- und Ausgrenzungs-
prozessen gegeniiber Nichtmongolen konstituierten. Die mongolische Selbst-
reprisentation ist vor allem in dem dynamischen Prinzip der transzendent
begriindeten und sikular durch militdrische Erfolge immer wieder bestitigungs-
bediirftigen Herrschaft des Qans begriindet. In ihrer Gebundenheit an die physi-
sche Pridsenz des Herrschers kann sich eine solcherart begriindete kollektive
Identitét nur temporiar etablieren. Daher nimmt es nicht wunder, dass mit dem
Tod des Cinggis Qan im Jahre 1227 das Bediirfnis nach einer identitits-
stiftenden, das inzwischen riesige geographische Ausmasse umfassende Reich
einigenden, allgemein verbindlichen Symbolik augenscheinlich wuchs.
Jedenfalls treffen wir nun das erste Mal auf den Versuch der Kanonisierung
religioser Symbolik, der im Aufstieg des Cinggis Qan zu einer michtigen
Ahnengottheit evident wird, deren Verehrung nun im ganzen mongolischen
Reich vorgeschrieben war und die in der Deifizierung des Cinggis Qan als
“Ahnherr aller Mongolen” und normensetzende Gottheit kulminiert.?! Sicht-

31  Die Literatur zum Cinggis Qan-Kult ist inzwischen sehr umfangreich, s. u.a. C. Zamcarano,
“Kul't Cingisa v Ordose. Iz putedestvija v Juznuju Mongoliju v 1910g.”, in: CAJ, 6, 1961,
S. 194-234, Klaus Sagaster, “Ein Dokument des Tschinggis-Khan-Kults in der Khalkha-
Mongolei”, in: Walther Heissig (Hg.), Collectanea Mongolica. Festschrift fiir Professor Dr.
Rintchen zum 60. Geburtstag, Wiesbaden 1966, S. 193-234; Ders., Die Weisse Geschichte
(Ca yan teiike). Eine mongolische Quelle zur Lehre von den Beiden Ordnungen. Religion
und Staat in Tibet und der Mongolei. Hg., iibersetzt und kommentiert von K. Sagaster,
Wiesbaden 1976 (Asiatische Forschungen 41), S. 189ff., sowie Ders., “Die Verehrung
Cinggis Khans bei den Mongolen”, in: Werner Diem / Abdoldjavad Falaturi (Hg.), XXTV.
Deutscher Orientalistentag vom 26. bis 30. September 1988 in Kiln. Ausgewihlte Vortrige,
Stuttgart 1990 (ZDMG Supplement VIII), S. 366-371. S. auch Henry Serruys, “The Cult of
Cinggis-Qan: A Mongol Manuscript from Ordos”, in: ZAS, 17, 1984, S. 29-62. Eine Reihe
von mongolischen Publikationen enthalten neue Forschungserkenntnisse zum Cinggis Qan-
Kult, s. Sayinjiryal / Saraldai, Altan ordon-u tayily-a, Beijing 1983, sowie Qurcabayatur /
Ujiim-e, Mongyol-un bége morgél-iin tayily-a-yin soyol, Kiilin Buyir 1991 (Obér
mongyol-un soyol-un keblel-iin qoriy-a), insbesondere Kapitel 3. Die Mongolen fiihren auf



868 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

barer Ausdruck dieser Reprisentationsfigur mongolischer religiéser und sozio-
kultureller Identitdt werden nun die Acht Weissen Jurten (mong. cayan naiman
ger),? die wohl zuerst die vier Palastjurten des Cinggis Qan und seiner vier
Gemahlinnen Borte, Qulan, Yesiii und Yesiigen waren, als Ort der Verehrung
fur das “Goldene Licht”, altan gegen,® womit die nach dem Tode weiter-
existierende Lebenskraft und -energie des Cinggis Qan gemeint ist. Damit wird
der Schritt von einem lokalen, an einen Klan gebundenen Ahnen- und Schutz-
geist zu einer liberregionalen Gottheit vollzogen, die nicht mehr an den einzel-
nen Klan gebunden erscheint. Symbol dieser Ahnengottheit ist des Weiteren die
Siilde’* des Cinggis Qan, die das Lebensprinzip des Mongolenherrschers
verkorpert, eine Vorstellung, die tief in den autochthonen mongolischen
Seelenvorstellungen verwurzelt ist.

An dieser reichsweiten normativen Formgebung der Cinggis Qan-
Verehrung ist ein kulturinhdrenter Kanonisierungsprozess zu beobachten, der
uns Aufschluss tiber den Prozess der Identitdtskonstruktion bei den Mongolen
gibt. Prozesse der Kanonisierung folgen stets einer Struktur der Inklusion und
Exklusion einzelner Segmente einer Kultur, die in der Folge die Selbst-
reprasentation dieser Kultur in ihrer Totalitdt bestimmen. Zum einen werden
solche Strukturen der Selbst-Interpretation einer Kultur eingefiihrt, wenn eine
schon gegebene Identitdt durch &dussere Ereignisse, z.B. durch militérische
Invasion, in Frage gestellt wird, sie implizieren also immer auch eine

Cinggis Qan nicht nur ihre Gesetzgebung, sondern auch wichtige Briuche wie die Segnung
des neugeborenen Viehs etc. zuriick.

32 S. Sagaster, Weisse Geschichte, S. 193-202.

33 S. Sagaster, op. cit., S. 194.

34  Tatjana D. Skrynnikova, “Siilde — the Basic Idea of the Chinggis-Khan Cult”, in: Acta

Orientalia Hungarica XLVI, 1992-1993, S. 51-59, und Elisabetta Chiodo, “The Black
Standard (gara siilde) of Cinggis Qayan in Baruun Xiiree”, in: UdJb, N.F., 1997/1998, S.
250-254. Zur weissen Siilde s. Erkesecen, “Yisiin koltii ¢ayan tuy-un tugai joblelge”, in:
Obor mongyol-un neyigem-iin sinjilekii ugayan, 3, 1989, S. 43-53.
Die Weisse Siilde des Cinggis Qan ist auch heute, nach dem Zusammenbruch des Kommu-
nismus in der Mongolei, das wichtigste Herrschaftssymbol der Mongolen. Sie stellt eines
der insgesamt fiinf Symbole der demokratischen Mongolei dar, die durch die mongolische
Verfassung von 1992 festgelegt worden sind. Autochthone und buddhistische Bezugspunkte
mongolischer Identitdt werden in der Weissen Siilde miteinander verbunden: sie steht in
einem steinernen Sockel, der durch einen Stein aus Karakorum, der alten Reichshauptstadt
der Mongolen, gebildet wird. Dieser Sockel trigt auf seinen Seiten das Zeichen des Doppel-
vajra, des buddhistischen Symbols der Festigkeit und Unzerstérbarkeit. Vgl. Klaus Sagaster,
“Die mongolische Hauptstadt Karakorum”, in: Beitrige zur Allgemeinen und Verglei-
chenden Archiologie, Bd. 19, Mainz 1999, S. 113-128.



KONSTRUKTION RELIGIOSER IDENTITAT BEI DEN MONGOLEN 869

machtstrategische Komponente. Zum anderen finden Kanonisierungsprozesse
von Kultursegmenten immer dann statt, wenn sich eine neue kulturelle Identitét
herausbildet. Kanonisierung kommt also die Funktion zu, eine Kultur in ihrer
Totalitdt zu reprdsentieren, indem sie einzelne Teile dieser Kultur normativ
hervorhebt.’* Den Prozess der Kanonisierung eines Teilsegments mongolischer
kulturell-religiéser Traditionen beobachten wir in der Etablierung der Cinggis
Qan-Verehrung im 13. Jahrhundert. Zugleich deutet sich hier das Bediirfnis
nach einer religiosen Symbolik an, die nicht mehr an eine ethnische Gruppe
gebunden erscheint, sondern flir das mongolische Weltreich in seiner ethnischen
und kulturellen Heterogenitit eine kollektive, Identitdt stiftende Funktion
tibernehmen kann.

Neben dem Cingis Qan-Kult bot sich den Mongolen mit dem Buddhismus
tibetischer Priagung ein weiteres, nicht an eine ethnische Gruppe gebundenes
religioses Symbolsystem an, welches eine solche Funktion {ibernehmen konnte.
Es ist bekannt, dass die Mongolen ab der Mitte des 13. Jh. recht intensiven
Kontakt zu Vertretern verschiedener tibetisch-buddhistischer Schulen hatten.
Nicht nur die Sa skya pa, sondern vor allem auch die Kar ma bKa' brgyud pa
hatten grosses Interesse daran, ihren Einflussbereich auf die mongolischen
Volkerschaften auszudehnen. Neben diesen Schulen waren auch rNin ma pa-
Geistliche und die Jo nan pa in der Mongolei tétig.3°

Die Quellenlage ist jedoch in Bezug auf den tibetischen Buddhismus
komplizierter, als es auf den ersten Blick erscheint. Einerseits besitzen wir eine
Fille mongolischer Geschichtswerke, die in ihrer Darstellung der tibetisch-

35  Zu dieser kultursoziologischen Interpretation des Kanonbegriffs s. Alois Hahn, “Kanoni-
sierungsstile”, in: Aleida und Jan Assmann (Hg.), Kanon und Zensur. Archiologie der
literarischen Kommunikation II, Miinchen 1987, S. 28-37.

36 Zum tibetischen Einfluss auf die Mongolen im 13. und 14. Jahrhundert s. Paul Ratchnev-

sky, “Die mongolischen Grosskhane und die buddhistische Kirche”, in: Asiatica. Festschrift
Friedrich Weller, Leipzig 1954, S. 489-504, Herbert Franke, “Tibetans in Yian China”, in:
J. D. Langlois (Hg.), China under Mongol Rule, Princeton 1981, S. 296-328, sowie Luciano
Petech, Central Tibet and the Mongols. The Yiian-Sa-skya Period of Tibetan History, Roma
1990.
Das friedliche Zusammenleben der verschiedenen tibetisch-buddhistischen Schulen wird im
Erdeni-yin erike des Isibaldan aus dem Jahr 1835 fiir das Gebiet der Qalg-a bestétigt: galg-
a-yin jiig tegiindiir sajaba gelegha. ryarmaba. nimaba. jonangba-yi alaysal iigei iiiledjii
bayiday kememiii (Fol. 35v11-12), s. Walther Heissig (Hg.), Erdeni-yin Erike. Mongolische
Chronik der lamaistischen Klosterbauten der Mongolei von Isibaldan (1835). In Faksimile
mit Einleitung und Namensverzeichnis herausgegeben von W.H., Kopenhagen 1961.
Erstaunlich ist hier die Erwdhnung der Jo nan pa, deren physische Existenz unter der
Herrschaft des 5. Dalai Lama im 17. Jahrhundert in Tibet vernichtet wurde.



870 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

buddhistischen Missionierung der Mongolen im spiten 16. Jahrhundert zugleich
die Beziehungen zwischen den mongolischen Herrschern und tibetisch-buddhi-
stischen Geistlichen vor allem der Sa skya-Schule im 13. Jahrhundert beschrei-
ben.?” Insbesondere in Bezug auf die Ausgestaltung des Verhiltnisses zwischen
Qubilai Qayan und 'Phags pa bla ma liefern sie uns recht viele Nachrichten. Die
Beziehung zwischen dem Altan Qayan der Tiimed-Mongolen und bSod nams
rgya mtsho, dem Hierarchen der dGe lugs pa-Schule, im spéten 16. Jahrhundert
werden stereotyp als eine Fortsetzung der schon im 13. Jahrhundert etablierten
religionspolitischen Beziehungen zwischen Tibet und der Mongolei dargestellt.
Diese selbst werden in dem bekannten buddhistischen Muster der yon mchod-
Beziehung geschildert.’® Problematisch ist jedoch, dass diese Quellen fast
ausnahmslos aus dem 17. Jahrhundert und spiter stammen, mit der Ein-
schriankung einiger weniger Quellen wie der sino-mongolischen Inschrift aus

37  So das Altan tob¢i des Lubsandanjin, das in die Jahre zwischen 1651 und 1655 zu datieren
ist, vgl. Walther Heissig, Die Familien- und Kirchengeschichtsschreibung der Mongolen. 1.
16.-18. Jahrhundert, Wiesbaden 1959 (Asiatische Forschungen 5), S. 53-55. Ich habe die
Textausgabe von Mostaert / Cleaves benutzt, s. Altan Tob¢i. A Brief History of the Mongols
by bLo-bzan bstan-'jin with A Critical Introduction by the Reverend A. Mostaert and An
Editor's Foreword by F.W. Cleaves, Cambridge, Mass., 1952. Des Weiteren sind das Altan
tob¢i anonymus (vgl. Anm. 28), das Erdeni-yin tob¢i des Sayang secen (verfasst im Jahr
1662) und das Asarayci neretii-yin teiike des Qalg-a-Adligen Byamba erke dayi¢ing aus
dem Jahre 1677 zu nennen. Das Erdeni-yin tob¢i habe ich in der Urga-Handschrift konsul-
tiert, s. E. Haenisch, Eine Urga-Handschrifi des mongolischen Geschichtswerks von Secen
Sagang (alias Sanang Secen), Berlin 1955. Zum Asara y¢i neretii-yin teiike des Byamba s.
die Ubersetzung und den Kommentar von Hans-Rainer Kampfe, Das Asarayci neretii-yin
teiike des Byamba Erke Daicing alias Samba Jasay. (Eine mongolische Chronik des 17.
Jahrhunderts), Wiesbaden 1983 (Asiatische Forschungen 81). Mir lag die mongolische
Textausgabe von Pringlai, Ulan-Bator 1960, vor.

38  Deas fiir eine buddhistisch geprigte Gesellschaft grundlegende sozio-religiose Modell, das
im Tibetischen abgekiirzt “Gabenherr-Geistlicher” (tib. yon bdag — mchod gnas; mong.
oglige-yin ejen — takil-un oron) genannt wird, auch als tib. lugs giiis (mong. goyar yosun),
die “beiden Ordnungen”, bekannt. Dieses Modell teilt eine Gesellschaft in zwei Teile, die
Laien und den Klerus, die aufeinander bezogen agieren. Zu den indischen Grundlagen
dieses Modells s. David Seyfort Ruegg, Ordre spirituel et ordre temporel dans la pensée
bouddhique de l'Inde et du Tibet. Quatre conférences au Collége de France. Paris 1995
(College de France: Publications de I'Institut de Civilisation Indienne, Série in -8°, Fascicule
64), besonders Kap. XIII, S. 56ff., sowie seinen Aufsatz “mchod yon, yon mchod and mchod
gnas/yon gnas: On the Historiography and Semantics of a Tibetan Religio-Social and
Religio-Political Concept”, in: Ernst Steinkellner (Hg.), Tibetan History and Language.
Studies dedicated to Uray Géza on his seventieth birthday, Wien 1991 (WSTB 26), S. 441-
453.



KONSTRUKTION RELIGIOSER IDENTITAT BEI DEN MONGOLEN 871

dem Jahre 1346% und wohl Teilen der Cayan teiike, der “Weissen Geschichte”,
die von dem Ordos-Fiirsten Qutuytai Sefen Qayan im 16. Jahrhundert redigiert
worden ist. Da jedoch nicht mehr auszumachen ist, welche Teile der Weissen
Geschichte mit Sicherheit ins 13. Jahrhundert zuriickzudatieren und welche
spiateren Datums sind,* rechne ich auch diese Quelle zu den historio-
graphischen und stark ideologisierenden buddhistischen Traditionsquellen des
16./17. Jahrhunderts.#! Ausser der Cayan teiike und dem eben schon genannten
Erdeni tunumal erweisen sich sdmtliche mongolischen historiographischen
Darstellungen als abhdngig von der tibetisch-buddhistischen Geschichts-
schreibung, die primdr um die Legitimation machtpolitischer Interessen
bestimmter tibetisch-buddhistischer Schulen bemiiht war und ihre ideologischen
Ziele literarisch umsetzte.*> Diese Bemithungen fiihrten in der Folge zu einer
Umschreibung zuerst der tibetischen Geschichte in eine buddhistische Heils-
geschichte sowie ab der Mitte des 17. Jahrhunderts zur Umschreibung der
mongolischen Geschichte in eine tibeto-mongolische Heilsgeschichte, die im
Entwurf einer gemeinsamen, nunmehr buddhistischen Identitit der beiden
Volker in den Werken des 5. Dalai Lama Nag dban blo bzan rgya mtsho
kulminierte, die sich ab dem 17. Jahrhundert als fundierend fiir das kulturelle
Gedédchtnis der Mongolen erwies.*

Neben diesen relativ spiaten mongolischen Geschichtswerken liegen auch
eine Reihe von zeitlich fritheren tibetischen Quellen vor, die uns Auskunft {iber
(a) die Verbreitung des tibetischen Buddhismus und (b) iiber die tibetisch-
buddhistischen Schulen, die in der Mongolei titig waren, geben. In tibetischen
Quellen aus dem 14. Jahrhundert begegnet uns eine Ideologisierung des

39 Zu dieser Inschrift s. Francis W. Cleaves, “The Sino-Mongolian Inscription of 1346”, in:
HJAS, 15,1952, 1-123.

40  S. Klaus Sagaster, Weisse Geschichte. Wihrend Heissig schon 1959 unter Verwendung lite-
raturhistorischer Kriterien festgestellt hat, dass die Cayan teiike in der heute vorliegenden
Form als ein Werk des spaten 16. Jahrhunderts angesehen werden muss, datiert Sagaster das
Werk in die siebziger Jahre des 13. Jahrhunderts, s. Sagaster, op. cit., S. 58.

41 Vgl hierzu die Ausfiihrungen in Kollmar-Paulenz, Erdeni tunumal neretii sudur, S. 131.

42 Dies hat schon Dieter Schuh ausfiihrlich 1977 dargelegt, s. seine Untersuchung Erlasse und
Sendschreiben mongolischer Herrscher fiir tibetische Geistliche. Ein Beitrag zur Kenntnis
der Urkunden des tibetischen Mittelalters und ihrer Diplomatik, St. Augustin 1977 (Monu-
menta Tibetica Historica, Abt. III, 1).

43 Eine quellenanalytische Untersuchung der in der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts
entstandenen mongolischen Geschichtswerke hat eine Quellenabhingigkeit von den Werken
des 5. Dalai Lama Nag dban blo bzan rgya mtsho ergeben, insbesondere seiner Biographie
des 3. Dalai Lama bSod nams rgya mtsho (rJe btsun thams cad mkhyen pa bsod nams rgya
mtsho'i rnam thar dnos grub rgya mtsho'i sin rta), s. Kollmar-Paulenz, op. cit., S. 112-117.



872 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

religionspolitischen Verhiltnisses zwischen der Mongolei und Tibet noch nicht.
So berichtet das Hu lan deb ther des Kun dga' rdo rje aus dem Jahre 1346 ganz
lapidar tiber das Verhiltnis zwischen Qubilai Qayan und 'Phags pa bla ma, das
ja wie kein anderes einer ideologisierenden Darstellung unterworfen worden ist,
das Folgende:

['Phags pa] erteilte [dem Qubilai] den Abhiseka. Daraufhin verbanden sie sich als
Gabenherr und geistlicher Lehrer. Spiter, als Se chen den Konigsthron bestieg, erhielt
[Phags pa] sukzessive [die Titel] Gu-$r1 [und] Ti-éri. Er regierte iiber das [tibetische]
Reich.#4

Im ein Jahrhundert spéter verfassten »Gya bod yig tshan definiert der Autor dPal
'byor bzan po die Anwesenheit des 'Phags pa am Hofe des Qubilai Qayan und
das Verhiltnis der beiden zueinander innerhalb des rituellen Kontextes des
tantrischen Buddhismus,® in dem eine yon mchod-Beziehung die Symmetrie
zwischen Laien und Klerus determiniert und in der rituellen Gabe des dbarn yon
thre Konkretisierung erfihrt.*¢ Die yon mchod-Beziehung erfahrt im rGya bod
yig tshan jedoch noch nicht eine religionspolitische Deutung auf der Ebene der
bilateralen Beziehung zwischen zwei Reichen. In dem nur wenig spiter ent-
standenen Deb ther srion po, den berithmten Blauen Annalen, wird die Bezie-
hung zwischen Qubilai Qayan und 'Phags pa hingegen nicht als yon mchod-
Beziehung charakterisiert.#’” Noch im spéten 15. Jahrhundert beanspruchte somit
die Interpretation der tibetisch-mongolischen Beziehungen des 13. und 14.
Jahrhunderts im Kontext des yon mchod-Modells in den tibetischen Geschichts-
quellen keine normative Giiltigkeit.

Aufgrund der hier skizzierten Quellenlage erscheint es mir fragwiirdig,
schon fiir das 13. Jahrhundert die Etablierung einer religionspolitischen Bezie-
hung zwischen Tibet und der Mongolei nach dem sozio-religiésen buddhisti-
schen yon mchod-Modell zu postulieren, welches dann in seiner Ausdiffe-
renzierung unter Einschluss der Dharmaraja- und Cakravartin-Konzepte fiir
den mongolischen Herrscher und schliesslich fiir das Volk in seiner Bezo-

44 Hu lan deb ther, Fol. 22rd: dban bskur / de nas yon mchod du sbrel te / se chen rgyal sar
byon phyin chad / gu sri tisri rim par blans / rgyal khams kyi bdag po mdzad /.

45 S. rGya bod yig tshan, smad cha, Fol. 16v6 sowie 17v3-4.

46  Zu dem im rGya bod yig tshan verwendeten Begriff bla mchod s. den schon zitierten Auf-
satz von David Seyfort Ruegg, “Mchod yon, yon mchod and mchod gnas/yon gnas: On the
Historiography and Semantics of a Tibetan Religio-Social and Religio-Political Concept”.

47  Vgl. die entsprechende Passage im Deb ther sron po, chin. Ausgabe, Beijing 1984, I, S.
263,18-264,8.



KONSTRUKTION RELIGIOSER IDENTITAT BEI DEN MONGOLEN 873

genheit auf den Herrscher ein religioses Identifikationsmodell bereitstellte, wie
es in der Folge in der buddhistischen Interpretation der Acht Weissen Jurten und
der Adaption des Cinggis Qan als buddhistische Schutzgottheit zum Ausdruck
kommt. Die Bedeutung, die dem yon mchod-Modell ab dem spiten 16. Jahr-
hundert fiir die Gestaltung der tibetisch-mongolischen Beziehungen und fiir die
Konstituierung einer gemeinsamen tibetisch-mongolischen religidsen Identitit
zukommt, kann fiir diese frithe Zeit nicht als mongolisches religioses Gemein-
gut vorausgesetzt werden und ist daher auch nicht bestimmend fiir die Kon-
struktion der mongolischen religiosen Identitit im 13. Jahrhundert gewesen.*®
Fir die Jahrhunderte nach dem Ende der Yian-Dynastie und vor 1578,
dem Datum des offiziellen Treffens des Altan Qayan der Tiimed-Mongolen und
des tibetisch-buddhistischen dGe lugs pa Geistlichen bSod nams rgya mtsho in
Cabéiyal am Kokenor-See, liegen uns nur wenige Daten vor, die Riickschliisse
iiber eine religiose Selbstwahrnehmung der Mongolen in ihrer Gesamtheit
erlauben wiirde. Der Buddhismus verschwand in den Jahrhunderten nach dem
Zusammenbruch der Yiian-Dynastie keineswegs aus der Mongolei, wie die
mongolische Geschichtsschreibung in Anlehnung an die tibetische Konstruktion
einer “dunklen, buddhismuslosen Zeit” nach dem Ende der “frithen Verbrei-
tung” (tib. sna dar) und vor Beginn der “spdten Verbreitung” (tib. phyi dar)
suggeriert.* Da der tibetische Buddhismus im 13. und 14. Jahrhundert jedoch
vor allem bei den mongolischen Fiirsten und Adligen auf Interesse stiess,
konnen wir davon ausgehen, dass sich diese Situation in den folgenden Jahr-
hunderten nicht wesentlich dnderte. Tibetische Chroniken berichten immer

48  Darauf weist schon Paul Ratchnevsky hin, der die gleichzeitige Bezugnahme auf mongo-
lische autochthone, tibetisch-buddhistische sowie chinesische religiose Praktiken schon
durch Qubilai Qayan betont, s. “Uber den mongolischen Kult am Hofe der Grosskhane in
China”, in: L. Ligeti (ed.), Mongolian Studies, Amsterdam 1970 (Bibliotheca Orientalis
Hungarica XIV), S. 417-443. Er bezeichnet die kultischen Praktiken der Yiian-Dynastie als
“synkretistisch” (S. 443) und interpretiert den so postulierten Synkretismus als ein poli-
tisches Instrument zur Schaffung der “Grundlage fiir eine neue dem Universalcharakter des
Weltreiches entsprechende Kultur”, das schon Qubilai Qayan bewusst anwandte (ebenda).
Herbert Franke hingegen sieht die Doktrin der goyar yosun, der “beiden Ordnungen”, als
konstituierend fiir die religiose Legitimation der mongolischen Eroberungsziige an, und
zwar schon im 13. Jahrhundert, s. seine Ausfiihrungen in From Tribal Chieftain to Univers-
al Emperor and God, S. 58-63, insbesondere 61-63.

49 Dies hat schon Henry Serruys anhand chinesischer Quellen belegt, s. seine Aufsitze “Early
Lamaism in Mongolia”, in: Oriens Extremus, 10, 1963, S. 181-216, und “Additional Note
on the Origin of Lamaism in Mongolia”, in: Oriens Extremus, 13, 1966, S. 165-173. Vgl.
auch Secen Jagchid, “Buddhism in Mongolia after the Collapse of the Yuan Dynasty”, in:
Traditions réligieuses des peuples altaiques, Paris 1972, S. 4-58.



874 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

wieder Uber die rege Reisetdtigkeit tibetisch-buddhistischer Geistlicher in die
Mongolei.’® Ungeachtet der fortdauerenden Prasenz des tibetischen Buddhismus
in der Mongolei konnen wir jedoch davon ausgehen, dass die autochthone
Religion und die autochthonen religiosen Spezialistinnen und Spezialisten fiir
die Gesamtheit der mongolischen Volkerschaften in diesen Jahrhunderten eine
weiltaus grossere Bedeutung besassen. Die volle Ausformulierung des Cinggis
Qan-Kults im 16. Jahrhundert deutet darauf hin, dass besonders Cinggis Qan
eine {iberragende Position nicht nur als Herrscher par excellence einnahm,
sondern auch in seiner religiosen Reprisentation als machtige Ahnengottheit, in
der zugleich die religiose und die sozio-politische Identitidt der Mongolen ihren
Ausdruck fanden. Qubilai Qayan hingegen, der erst ab dem spdten 16. Jahr-
hundert zum buddhistischen Idealherrscher stilisiert und in dieser Funktion flr
die Herausbildung einer neuen, nunmehr buddhistisch-mongolischen Identitit
von {iiberragender Bedeutung wurde, spielte wohl ausserhalb des tibetisch-
buddhistischen geschichtsmythischen Diskurses eher eine marginale Rolle.
Wihrend die autochthonen religiosen Vorstellungen und Praktiken der
Mongolen und der tibetische Buddhismus vom 13. bis zum 16. Jahrhundert in
den von mongolischen Voélkerschaften besiedelten Regionen Zentralasiens zwei
koexistierende religiose Bezugssysteme darstellten, l4sst sich ab dem spéten 16.
Jahrhundert mit der vermehrten Prisenz tibetisch-buddhistischer Geistlicher in
der Mongolei eine beginnende Asymmetrie zwischen autochthoner religioser
und einer verstdrkt buddhistischen Begriindung herrschaftspolitischen Denkens,
das den Fokussierungspunkt mongolischer religioser Identitdt bildet, ausma-
chen. So wird im Erdeni tunumal der Herrscher, in diesem Falle Altan Qayan,
das erste Mal als Qubilyan, “Erscheinungskorper”, was dem tibetischen sprul
sku respektive dem Sanskrit-Terminus nirmanakdya entspricht, bezeichnet.’! Es
wird jedoch noch nicht spezifiziert, der Erscheinungskérper wessen Bodhisatt-
vas Altan Qayan denn nun ist. Darliber hinaus wird Altan Qayan selbst als
Bodhisattva bezeichnet,* aber auch dies wird flir Altan Qayan noch nicht weiter
prizisiert. Interessanterweise wird jedoch der Abadai Qayan der Qalg-a vom

50  So berichtet z.B. das Deb ther snon po (chinesische Ausgabe, I, S. 650,13-14 und 651,3-4),
dass sich der im Jahr 1453 geborene Zva dmar pa Cod pan 'dzin pa in die Mongolei begab,
wo er viele Mongolen zu seinen Schiilern machte.

51  Schon in Strophe 23, Fol. 4r16-17, wird Altan Qayan “qubilyan” genannt: qubilyan altan
qayan-u torégsen yosun-i tigiilesiigei bi, “ich werde berichten, wie der Erscheinungskérper
Altan gayan geboren wurde.”

52 Soin Strophe 24, Fol. 4r18-20.



KONSTRUKTION RELIGIOSER IDENTITAT BEI DEN MONGOLEN 875

Autor des Erdeni tunumal als Erscheinungskorper des Vajrapani spezifiziert.>
Die Quellenevidenz deutet also darauf hin, dass im friihen 17. Jahrhundert die
Vorstellung des Herrschers als Erscheinungskorper eines bestimmten Bodhi-
sattvas in der Mongolei noch nicht voll ausformuliert war. Dies &nderte sich
jedoch schnell, und schon in der Mitte des 17. Jahrhunderts ist der Prozess der
buddhistischen Uminterpretation mongolischer Geschichte und mongolischer
autochthoner Weltdeutung im Wesentlichen abgeschlossen. Dem Herrscher
wird nunmehr eine innerhalb eines tibetisch-buddhistischen soteriologischen
Weltkonzeptes heilsrelevante Stellung zugeschrieben, die eine Umdeutung der
mongolischen Geschichte und zugleich eine neue Selbstwahrmehmung der
Mongolen, nunmehr in einen buddhistischen Sinndeutungshorizont eingebettet,
voraussetzt.>* Zugleich ist aber festzuhalten, dass die Semantik, die zur
Beschreibung der gesellschaftlichen Aufgaben des Herrschers als Bodhisattva
bemiiht wird, sich in bemerkenswerter Weise deckt mit dem autochthonen
Herrschaftskonzept der Mongolen. Es tauchen hier ndmlich die gleichen
Begriffe wie amu / amuyulang®® oder tiibsin / engke etc. auf, die schon in der
Geheimen Geschichte die Aufgaben des Herrschers kennzeichnen.>®
Abschliessend ldsst sich festhalten, dass keiner der zu Beginn kurz
skizzierten beiden mongolistischen Diskurse in Bezug auf die mongolische

53 S. Strophe 321, Fol. 43v3-6. Ab der Mitte des 17. Jahrhunderts gelten die mongolischen
Herrscher im tibetisch-buddhistischen Kulturkreis als Inkarnationen des Vajrapani.

54  Die Integration der mongolischen Vélkerschaften und ihrer Geschichte in einen weiteren
Kontext tibetisch-buddhistischer Heilsgeschichte wird exemplarisch im Abschnitt iiber den
mythischen Ursprung des mongolischen Herrschergeschlechts im Erdeni-yin tob¢i deutlich,
der letztlich auf den Buddha selbst zuriickgefiihrt wird, s. die Ubersetzung bei Isaac Jacob
Schmidt in der von Walther Heissig besorgten Neuausgabe, Sagang Secen: Geschichte der
Mongolen und ihres Fiirstenhauses, Ziirich 1985, S. 85ff.

55 Mong. amuyulang und jiryalang stellen zwei Aspekte von tib. bde ba, “Gliickseligkeit” dar,
deren Realisierung zu den Aufgaben eines buddhistischen Herrschers gehért, s. Sagaster,
Weisse Geschichte, S. 291.

56  So ldsst der Dharmaraja und Cakravartin Altan Qayan im Erdeni tunumal, Fol. 36v20-23,

das mongolische Volk sich des Friedens und der Ruhe erfreuen (mong. engke nuta). Vgl.
auch die Ausfiihrungen von Sagaster, “Herrschaftsideologie und Friedensgedanke”, S.
230ff., der den Gebrauch dieser zentralen Termini in den mongolischen Geschichtswerken
vom 17. bis 20. Jahrhundert belegt.
In der Geheimen Geschichte umreisst Ogedei Qayan die Aufgabe des Herrschers wie folgt:
“We shall make the people rejoice, causing them to rest their feet upon the ground, their
hands upon the soil” (Igor de Rachewiltz, “Secret History”, in: Papers on Far Eastern
History, 31, March 1985, S. 38). Der mongolische Text lautet: ko/ ano koser e. har ano
hajar a talbi'ulju jirha'uluya (nach Haenisch, Manghol un niuca tobca'an, Textausgabe, S.
100).



876 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

religiose Identitdtsbildung in seiner Ausschliesslichkeit zutrifft. Weder waren
und sind die Mongolen ausschliesslich Buddhisten, noch sind sie ausschliesslich
Anhénger ihrer autochthonen Religion.’” Die Prozesse der Herausbildung und
Konstituierung mongolischer religiéser Identitit weisen eine bemerkenswerte
Konstanz vom ersten Auftreten der Mongolen bis zu ihrer buddhistischen
Missionierung im 17. Jahrhundert auf und kénnen nicht in einer Dichotomie des
Entweder-Oder verortet werden. Mongolische religiose Selbstwahrnehmung
und Selbstreprisentation, so wie sie uns in den Quellen seit dem 13. Jahrhundert
entgegentritt, verweist sowohl auf autochthone Modelle religioser Weltdeutung
wie auf buddhistische, ohne dass diese sich gegenseitig ausschliessen. Vielmehr
finden wir, wie noch fiir mongolische historiographische Texte des 17. Jahr-
hunderts konstatiert werden kann, in ein- und demselben Text Belege fiir beide
religiosen Weltdeutungshorizonte.’® Prozesse mongolischer religioser Selbstre-
priasentation kénnen daher nicht untersucht werden, ohne die beiden Haupt-
faktoren, die die mongolische religidse Identitdt konstituieren, die autochthonen
und die buddhistischen Vorstellungen, in ithrem wechselseitigen Beziehungsfeld
zu beriicksichtigen. Ich spiele hier auf den hochst umstrittenen Begriff des
religiésen Synkretismus® an, den wir jedoch als Beschreibungskategorie fiir die
Herausbildung mongolischer religiser Identitdt verwenden kénnen, wenn wir
thn von den religiés Handelnden her definieren. Vom handelnden Subjekt aus
gesehen umschliesst Synkretismus in der Mongolei die religiosen Handlungen
eines Individuums, das einmal auf autochthone, zum anderen auf spezifisch
buddhistische Deutungsmuster rekuriert und so eine jeweils spezifische
Handlungsrelevanz etabliert. Vereinfacht gesagt: mongolische religiose Identitit
zeichnet sich gerade dadurch aus, dass Cinggis Qan als Ahnengottheit und als
buddhistische Schutzgottheit religiose Relevanz fiir ein- und dasselbe
Individuum besitzen kann, je nach Situation und Zeit. Die religiose Identitédt der

57  Das die beiden Diskurse kennzeichnende “Entweder-Oder” ist kennzeichnend fiir die vor-
derorientalischen monotheistischen Religionen, aber von keinerlei Bedeutung im asiatischen
religiosen Kontext.

58  So im Erdeni tunumal neretii sudur, s. Karénina Kollmar-Paulenz, Erdeni tunumal neretii
sudur, S. 40-49.

59 Zur religionswissenschaftlichen Diskussion um den Synkretismus-Begriff s. Kurt Rudolph,
“Synkretismus — vom theologischen Scheltwort zum religionswissenschaftlichen Begriff”,
in: Humanitas Religiosa. FS fir H. Biezas zu seinem 70. Geb., Stockholm 1979, S. 194-
212, sowie Michael Pye, “Syncretism versus synthesis”, in: Method & Theory in the Study
of Religion, 6, 1994, S. 217-229. Eine neuere systemtheoretische Erorterung bietet Andreas
Feldtkeller, “Der Synkretismusbegriff im Rahmen einer Theorie von Verhiltnisbestim-
mungen zwischen Religionen”, in: Evangelische Theologie, 52, Miinchen 1992, S. 224-245.



KONSTRUKTION RELIGIOSER IDENTITAT BEI DEN MONGOLEN 877

Mongolen, nicht nur im 13., 14. oder 17. Jahrhundert, sondern ebenso heute,
wird gepridgt von diesen beiden Polen, dem autochthonen und dem buddhi-
stischen, die zuweilen durchaus in Spannung,®® zumeist aber miteinander in
standiger fruchtbarer Interaktion stehen.

60  Man denke an die buddhistischen Anstrengungen im frithen 17. Jahrhundert, die autoch-
thone Religion zu marginalisieren und auszugrenzen. Solche Tendenzen werden in der Bio-
graphie des Neyici Toyin beschrieben, s. Walther Heissig, “Neyi¢i Toyin. Das Leben eines
lamaistischen Ménches (1557-1653)”, in: Sinologica, 3, 1953, 1-44, und 4, 1954, 21-38.






	"Durch die Kraft des ewigen blauen Himmels" : zur Konstruktion religiöser Identität bei den Mongolen (13. - frühes 17. Jahrhundert)

