
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 4

Artikel: "Durch die Kraft des ewigen blauen Himmels" : zur Konstruktion
religiöser Identität bei den Mongolen (13. - frühes 17. Jahrhundert)

Autor: Kollmar-Paulenz, Karénina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"DURCH DIE KRAFT
DES EWIGEN BLAUEN HIMMELS":

ZUR KONSTRUKTION RELIGIÖSER IDENTITÄT BEI
DEN MONGOLEN (13.-FRÜHES 17. JAHRHUNDERT)1

Karénina Kollmar-Paulenz, Universität Bern

In der mongolistischen Forschung sind die Prozesse religiöser Identitätsbildung
bei den Mongolen bisher lediglich im Rahmen der mongolischen
Religionsgeschichte2 und der politischen Geschichte der Mongolen3 diskutiert worden.
Zwei divergente Diskurse lassen sich innerhalb der Mongolistik in Bezug auf
diese Fragestellung unterscheiden: zum einen wird besonderes Gewicht auf eine

im späten 13. Jahrhundert beginnende, im ausgehenden 16. Jahrhundert wieder

aufgenommene und im frühen 17. Jahrhundert zu ihrem Höhepunkt und

Abschluss kommende Bekehrung der Mongolen zum Buddhismus gelegt. Die
religiöse Identität der Mongolen wird also primär im Buddhismus tibetischer

Prägung verortet. Der Buddhismus wird hier implizit als "Kulturträger"

1 Dieser Aufsatz stellt die überarbeitete Version eines Vortrags dar, der im Rahmen des von
der Kommission für Buddhistische Studien der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen
und dem Seminar für Turkologie und Zentralasienkunde der Georg-August-Universität
Göttingen vom 7. bis 10. Mai 2001 veranstalteten Symposions "Indien und Zentralasien -
Sprach- und Kulturkontakt" gehalten wurde.

2 S. Walther Heissig, Die Religionen der Mongolei, in: Giuseppe Tucci/Walther Heissig, Die

Religionen Tibets und der Mongolei, Stuttgart usw. 1970 (Die Religionen der Menschheit,

20), S. 296ff.
3 So z.B. die Darstellung von Charles Bawden, The Modern History of Mongolia, London

1968, S. 26ff. Die Funktion der Religion als herrschaftslegitimierender Faktor bei den

Mongolen hat Herbert Franke für die Yüan-Dynastie, mehrheitlich aus sinologischer
Perspektive, untersucht, s. seine Studie From Tribal Chieftain to Universal Emperor and God:

The Legitimation ofthe Yuan Dynasty, München 1978 (Bayerische Akademie der
Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse, Sitzungsberichte, Jahrgang 1978, Heft 2).
Darüber hinaus gibt es Einzeluntersuchungen vor allem zur Frage der Herrschaftslegitimation
der Mongolen, die auch die Stellung der Religion berühren, s. Alice Sarközi, "Mandate of
Heaven. Heavenly Support of the Mongol Ruler", in: Barbara Kellner-Heinkele (ed.),
Altaica Berolinensia. The Concept of Sovereignty in the Altaic World. Permanent

International Altaistic Conference, 34th Meeting, Berlin 21-26 July, 1991, Wiesbaden 1993

(Asiatische Forschungen 126), S. 215-221.



858 Karénina Kollmar-Paulenz

angesehen, der die bis dahin "barbarischen", unzivilisierten Mongolen
sozusagen zähmen sollte.4 Zum anderen wird das genaue Gegenteil postuliert: die

buddhistische Bekehrung der Mongolen war demzufolge selbst im 17.

Jahrhundert und auch später noch lediglich oberflächlicher Natur und ist dies

auch heute noch. Vielmehr hat die autochthone mongolische Religion die

religiöse Selbstwahrnehmung der Mongolen bestimmt und bestimmt sie auch

heute wieder. Hinter dieser Einstellung lässt sich unschwer ein romantisches

Bild von den Mongolen als urspüngliches und unverdorbenes, "naturhaftes"
Nomadenvolk entdecken.5 Beide Diskurse scheinen sich gegenseitig aus-

zuschliessen, und beide scheinen wesentlich von der jeweiligen Sicht des

Buddhismus aus der Perspektive der Forschenden bestimmt zu sein.6

Die Frage nach der religiösen Identität der Mongolen ist gerade zu Beginn
des 21. Jahrhunderts von grosser gesellschaftspolitischer Relevanz, weil sich die

Mongolei ein Jahrzehnt nach dem Zusammenbruch der kommunistischen
Herrschaft gesellschaftlichen Um- und Neugestaltungsprozessen ausgesetzt
sieht, die wesentlich auch von den in der Mongolei vorherrschenden Religionen
mitgetragen werden. Eine Untersuchung der kulturimmanenten Prozesse, die

zur Herausbildung einer mongolischen religiösen Identität, beginnend im 13.

Jahrhundert oder sogar noch früher, geführt haben, stellt daher ein wichtiges
Desideratum der Forschung dar, erfordert jedoch nicht nur die Beteiligung der

Zentralasienwissenschaften, sondern einer Reihe weiterer kulturwissenschaft-
Hcher Disziplinen, so u.a. der Mediävistik, der Sinologie und der Islam-

Das Bild vom Buddhismus als friedenstiftenden Faktor bei den tibetischen und mongolischen

Völkern ist nicht allein auf die europäisch-amerikanische Buddhismus-Rezeption
beschränkt, sondern findet sich bei Tibetern und Mongolen selbst, s. Karénina Kollmar-

Paulenz, '"Religionslos ist dieses Land': Das Mongolenbild der Tibeter", in: Asiatische

Studien, 4, 2000, S. 875-905. Der Topos der "Zähmung der wilden Barbaren" stellt eines

der wichtigsten kulturellen Paradigmen in der Geschichte der tibetischen Kulturbeziehungen
zu den Nachbarländern dar und ist möglicherweise von frühen europäischen Forschungsreisenden

übernommen worden.

S. z.B. die Darstellung der Bekehrung der Mongolen zum tibetischen Buddhismus im 17.

Jahrhundert von Walther Heissig, Ein Volk sucht seine Geschichte. Die Mongolen und die

verlorenen Dokumente ihrer grossen Zeit, Düsseldorf und Wien 1964, S. 178-179.

Es bleibt eine Aufgabe der zukünftigen mongolistischen Forschung, diese beiden sich

gegenseitig ausschliessenden Diskurse auf den ihnen inhärenten, inzwischen auch in den

Asienwissenschaften diskutierten, "Orientalismus"-Vorwurf zu untersuchen. Eine erste

Analyse der europäischen Rezeption der mongolischen Religionen im Kontext des europäischen

"Nomaden"-Diskurses gibt Karénina Kollmar-Paulenz, "Zur europäischen Rezeption
der mongolischen autochthonen Religion und des Buddhismus in der Mongolei". Uppsala

2002. Im Druck



Konstruktion Religiöser Identität bei den Mongolen 859

Wissenschaft. Angesichts der komplexen Fragestellung und Quellenlage kann

eine solche Untersuchung nicht von einer einzelnen Person geleistet werden.
Der hier vorgelegte Versuch einer ersten Analyse der religiösen
Identitätskonstruktion der mongolischen Völkerschaften, der sich allein auf die

Auswertung mongolischer und tibetischer Primärquellen stützt, will daher lediglich
als eine erste Annäherung an eine äusserst komplexe Problematik verstanden

werden, der hoffentlich weitere Studien folgen werden.7

Eine Untersuchung zur religiösen Identität der Mongolen in einem sich
über mehr als vier Jahrhunderte erstreckenden Zeitraum impliziert, dass sowohl
die autochthonen religiösen Vorstellungen als auch der tibetische Buddhismus

Gegenstand der Überlegungen sein müssen. Bevor jedoch anhand der zur
Verfügung stehenden mongolischsprachigen Quellen der Frage nachgegangen
werden kann, ab wann und inwieweit es überhaupt möglich ist, von einer

religiösen Identität der Mongolen im 13. bis 17. Jahrhundert zu sprechen, und

mit Hilfe welcher Parameter diese religiöse Identität begründet erscheint,
müssen einige Überlegungen zum Identitätsbegriff vorangestellt werden, die die

Analyse mongolischer Selbstwahrnehmungsprozesse in einen grösseren
kulturtheoretischen Rahmen einbetten.

Als "Identität" bezeichne ich auf einer theoretischen Ebene die Konstruktion

der Grenze zwischen einem Selbst und einem Gegenüber jenseits dieser

Grenze, die sich konkret in der Inbeziehungsetzung zu diesem Gegenüber
konstituiert. "Identität" wird wesentlich in Aus- und Abgrenzungsprozessen
einem "Anderen" gegenüber etabliert.8 Welche Muster und Strukturen der Aus-
und Abgrenzung hier gewählt werden, kommt auf die spezifische Konnotation

von Identität an. Identität ist ein partikularer Begriff.9 Wir sprechen über

In jüngster Zeit ist das Wiederaufleben des Buddhismus, aber auch der autochthonen religiösen

Traditionen, verstärkt in das Interesse der Forschung gerückt. So wurde ein

norwegisch-polnisches Projekt "Revival of Buddhism in Mongolia" von Hanna Havnevik
(Universität Oslo) und Agata Bareja-Starzyfiska (Universität Warschau) initiiert, das sich seinem

Abschluss nähert. Während dieses Projekt vor allem die Situation in der Mongolei
untersucht, hat Isabelle Charleux (Paris) im Rahmen ihrer Feldforschung über buddhistische

Architektur in der Inneren Mongolei (VR China) auch über die Situation der buddhistischen

Mönche ebendort gearbeitet, s. ihr unveröffentlichtes Manuskript "The reconstruction of
Buddhist monasteries in the Chinese Autonomous Region of Inner Mongolia: Between

Sanctuary and Museum", vorgetragen auf dem Internationalen Seminar Revival of
Buddhism in Mongolia after 1990 in Warschau, vom 24.-28. November 1999.

8 Da Identitätsbildung solchermassen vor allem der Logik der Exklusion folgt, beinhaltet sie

zugleich eine zutiefst ethnozentristische Perspektive.
9 Anders argumentiert hier Klaus Sagaster, "Identität im Tibetischen Buddhismus", in: Wer¬

ner Gephart / Hans Waldenfels (Hg.), Religion und Identität: Im Horizont des Pluralismus,



860 Karénina Kollmar-Paulenz

kulturelle, ethnische, politische, soziale, religiöse Identitäten, über kollektive
Identität und individuelle, um nur einige Aspekte dieses Begriffs hier ins

Gedächtnis zu rufen. Alle diese partikularen Identitäten weisen vielfältige
Wechselbeziehungen zueinander auf, und es wird deutlich werden, dass eine

Trennung auf einer theoretischen Ebene oft äusserst schwer fällt. So lassen sich

die kulturelle und die religiöse Identität eines Volkes oder einer Ethnie selten

getrennt voneinander behandeln. Kulturelle Identität erweist sich häufig als

religiös fundiert, so wie religiöse Identität kulturell begründet ist. Oft werden

Prozesse religiöser Identitätsbildung symbolhaft in der Polarität von "rein" und

"unrein" formuliert, einer Polarität, die wir auch bei den Mongolen antreffen
werden. Zugleich weisen die Kategorien von "rein" und "unrein" eine enge

Beziehung zur sozio-kulturellen Identität auf. Daher möchte ich im folgenden
die mongolischen kulturellen und religiösen Identitätskonstruktionen als lediglich

zwei verschiedene Aspekte ein- und derselben Weltwahrnehmung und

Sinndeutung verstanden wissen.

Des Weiteren ist zu berücksichtigen, dass Identität stets in einem

geschichtlichen Kontext konstruiert wird. Geschichte verstehe ich hier als in
einem spezifischen kulturellen Kontext verortete Vergegenwärtigung von
Vergangenheit, die sich in der Erinnerung vollzieht. Auf diese Weise fundiert
Geschichte die Gegenwart, sie legitimiert sie und bestimmt ihren Sinnhorizont.
Damit wird Geschichte selbst zu einer "kulturellen Praxis der

Identitätsbildung".10

Nach diesen grundsätzlichen Überlegungen zur Frage der Identitätskonstruktion

stellt sich uns in Bezug auf die Mongolen die Frage, ob es überhaupt
möglich ist, für das frühe 13. Jahrhundert beziehungsweise die Wende des 13.

Jahrhunderts von einer religiösen Identität der Mongolen zu sprechen. Besitzen
die Mongolen in der Zeit der Etablierung des mongolischen Reichs unter

Cmggis Qan schon so etwas wie eine ethnozentrische Wahrnehmung ihrer
selbst, die in ihrer theoretischen Fundierung eine kulturelle Strategie der

Identitätsbildung in ihren Zugehörigkeits- und Ausgrenzungsmustern darstellt?

Frankfurt am Main 1999, S. 170ff, der von einer buddhistischen "Universal-Identität"
ausgeht.

S. Jörn Rüsen, "Einleitung: Für eine interkulturelle Kommunikation in der Geschichte. Die

Herausforderungen des Ethnozentrismus in der Moderne und die Antwort der Kulturwissenschaften",

in: Jörn Rüsen / Michael Gottlob / Achim Mittag (Hg.), Die Vielfalt der Kulturen.

Erinnerung, Geschichte, Identität 4, Frankfurt am Main 1998, S. 25. Zur Beziehung
zwischen Erinnerung als Aneignung von Vergangenheit und Identität vgl. auch Bernhard

Giesen, "Codes kollektiver Identität", in: Werner Gephart / Hans Waldenfels (Hg.), Religion
und Identität: Im Horizont des Pluralismus, Frankfurt am Main 1999, S. 26ff.



Konstruktion Religiöser Identität bei den Mongolen 861

Diese Frage ist nicht leicht zu beantworten. Es ist hier nicht der Ort, die

Diskussion um den Ursprung der Bezeichnung mongyol wiederaufzunehmen
oder gar die erste Verwendung dieser ethnischen Bezeichnung versuchen wollen
zu bestimmen.11 Im Horizont der gegebenen Fragestellung ist wichtig zu
konstatieren, dass die Bezeichnung mongyol bzw. mongyoljin zu Beginn des 13.

Jahrhunderts für eine politische Gemeinschaft stand, die sich schon 1206 aus

einer Vielzahl verschiedener ethnisch und sprachlich diverser Gruppen
zusammensetzte und sich darüber hinaus durch eine künstlich geschaffene sozio-

militärische Gesellschaftsstruktur auszeichnete. Die Tatsache, dass für diese

sozio-kulturell heterogene Gruppe eine gemeinsame interne Bezeichnung
existierte, verweist auf das Vorhandensein einer wie auch immer gearteten
kollektiven Identitätswahrnehmung, obwohl sich die einzelnen Codes dieser

ethnozentrischen Selbstwahrnehmung der mongyoljin nur noch vage bestimmen
lassen. Als Quellen für diese frühe Zeit stehen uns neben der episch-historio-
graphischen Geheimen Geschichte der Mongolen11 von 1240/41 mongolische
Inschriften13, Erlasse und Sendschreiben zur Verfügung, Quellen, die gemeinhin
zu den Überresten gezählt werden.14 Darüber hinaus ist auch die Vielzahl
nichtmongolischer Berichte über die Mongolen, so z.B. die Ystoria Mongalorum des

Johannes de Plano Carpini15 oder das Itenerarium des Wilhelm von Rubruk,16

aufschlussreich.

11 In der Geheimen Geschichte der Mongolen (mong. Manghol un niuca tobca'an) taucht die

Bezeichnung "manghol" (mangho) zuerst in Abschnitt 57 auf, s. Erich Haenisch, Manghol
un niuca tobca'an (Yüan-cha'o pi-shi). Die Geheime Geschichte der Mongolen. Aus der

chinesischen Transkription (Ausgabe Ye Têh-hui) im mongolischen Wortlaut wiederhergestellt

von E.H. Teil I: Text, Wiesbaden 1962, S. 8. Zur Übersetzung s. Igor de Rachewiltz,
"The Secret History of the Mongols", in: Papers on Far Eastern History, 4, September

1971, S. 128-9.

12 Mong. Manghol un niuca tobca'an. Ich habe die Textausgabe von Erich Haenisch benutzt,

vgl. die vorhergehende Anm.; vgl. auch Louis Ligeti, Histoire secrete des Mongols. Texte

en écriture ouigoure incorporé dans la chronique Altan tobci de Blo-bzan bstan-'jin,
Budapest 1974 (Monumenta Linguae Mongolicae Collecta VI).

13 So z.B. die Inschrift des Möngke Qayan, s. Louis Ligeti, Monuments préclassiques 1: XUIe
et XlVe siècles, Budapest 1972 (Monumenta Linguae Mongolicae Collecta II), S. 21. Zu

dieser Inschrift s. auch Rincen, "L'inscription sino-mongole de la stèle en l'honneur de

Möngke qayan", in: CAJ IV, 1958, S. 130-138 sowie Nicholas Poppe, "Notes on the

Monument in Honour of Möngke Khan", in: CA/VI, 1961, S. 14-18.

14 Die wichtigsten Quellen sind von Louis Ligeti, op. cit., in lateinischer Transkription ediert

worden.
15 Johannes von Plano Carpini, Kunde von den Mongolen 1245-1247. Übersetzt, eingeleitet

und erläutert von Félicitas Schmieder, Sigmaringen 1997 (Fremde Kulturen in alten Berichten,

hrsg. von Jürgen Osterhammel und Folker Reichert, Bd. 3).



862 Karénina Kollmar-Paulenz

Lesen wir die Geheime Geschichte der Mongolen aufmerksam in Bezug
auf sozio-kulturelle Aus- und Abgrenzungs-Kodierungen, so fällt auf, dass

genau unterschieden wird zwischen dem Eigenen und dem Fremden. Jamuqa,
der abtrünnige Gefährte des Cinggis Qan, richtet an diesen die folgenden Worte:

You have pacified the whole country, You have unified all other tribes.17

De Rachewiltz hat mong. ulus mit "country", und qari tutum mit "all other
tribes" übersetzt, analog dazu in einer späteren Passage qari irgen "foreign
people". Ulus bezeichnet im 13. Jahrhundert eine Gruppe von verschiedenen

Stämmen, betrachtet aus der Perspektive des Qans,18 während irgen, wörtlich
"Leute", die übliche Bezeichnung für eine Stammesgruppe ist, die sich in der

patrilinearen Abstammung konstituiert19 und häufig durch einen gemeinsamen

Abstammungsmythos legitimiert. Hier wird irgen in Verbindung mit qari,
"fremd", für nicht mit den mongyoljin verbündete Stammesgruppen benutzt.

Gerade in der Verbindung mit dem Herrschaftsanspruch des Cinggis Qan
begegnen wir solchen Eigen- und Fremdbezeichnungen in der Geheimen
Geschichte auf Schritt und Tritt. Ursprünglich stellte in der mongolischen
Klangesellschaft (mong. oboy)20 der Klan das ausschliessliche soziale Referenz-

16 Wilhelm von Rubruk, Reisen zum Grosskhan der Mongolen. Von Konstantinopel nach

Karakorum 1253-1255. Neu bearbeitet und herausgegeben von Hans D. Leicht, Stuttgart
1984.

17 Zitiert nach der Übersetzung von Igor de Rachewiltz in: Papers on Far Eastern History, 21,

1980, S. 23. Der mongolische Text lautet (nach Haenisch, Manghol un niuca tobca'an,
Textausgabe, S. 63): edo'e anda togorigai ulus i tubsitkebe. hari tutum i hamtuthaba.

18 Vgl. auch die Ausführungen von Boris J. Vladimircov, Obsiestvennyj stroj mongolov.

Mongol'skij kocevoj feodalizm, Leningard 1934 (Akademija NAUK), S. 97.
19 S. Vladimircov, op cit., S. 59 und 97.

20 Grundbedeutung: Klan, Familie, die patrilinear und exogam strukturiert ist und auf einen

gemeinsamen Vorfahren zurückgeführt wird. Die Literatur zu mong. oboy ist inzwischen

recht umfangreich, ich verweise hier nur auf die ausführlichen Erläuterungen von
Vladimircov, op. cit., S. 46ff. und den Beitrag von Stanislaw Kaluzynski "Zum Begriff obog in
der "Geheimen Geschichte der Mongolen", in: Walther Heissig / Klaus Sagaster (Hg.),
Gedanke und Wirkung. Festschrift zum 90. Geburtstag von Nikolaus Poppe, Wiesbaden 1989

(Asiatische Forschungen 108), S. 189-195. Aus einer religionswissenschaftlichen Perspektive

ist wichtig zu bemerken, dass der Klan, oboy, das Recht auf die Nutzung seines

Weidegebietes, des nuluy durch den Kult der Territorialgottheit, des Herrn des betreffenden

Gebiets bzw. den Kult der Berggottheit, der zugleich auch die Ahnengeister verkörpert,
erwirbt. Vgl. hierzu Käthe Uray-Köhalmi, "Gesellschaftsstrukturen", in: Walther Heissig /

Claudius C. Müller (Hg.), Die Mongolen. Begleitband anlässlich der Ausstellung des Staat-



Konstruktion Religiöser Identität bei den Mongolen 863

gefüge dar, und Identität konstituierte sich in der Zugehörigkeit zu diesem Klan.

Durch die, in den Worten der Geheimen Geschichte, Unterwerfung21 der "Leute
der Filz-bedeckten Zelte" und die sozio-militärische Neuordnung der
unterworfenen Gruppen, die die alte Klanordnung aufbrach, war zwar die unmittelbare

Selbstwahrnehmung des einzelnen Mongolen immer noch bestimmt durch

seine Zugehörigkeit zu seinem oboy, seine Selbstwahrnehmung in dem

grösseren Sozialgefüge des ulus musste jedoch durch andere, neue Parameter

determiniert werden. Wir können hier einmal eine individuelle, klangebundene
Identität in dieser frühen Zeit, zum anderen eine sich kollektiv situierende

Identität, die an den ulus gebunden erscheint, unterscheiden. Hier interessiert
die letztgenannte "kollektive Identität", und zwar vor allem die Frage, wie die

einzelnen von Cinggis Qan geeinten Ethnien ein Bewusstsein als die Mongolen
entwickelten. Dabei will ich mich auf die Untersuchung möglicher religiöser
Paradigmen in ihrer Funktion als identitätsstiftende Faktoren beschränken. Gibt
es mongolische autochthone, vorbuddhistische religiöse Vorstellungen, die zur

Konstituierung einer mongolischen kollektiven Identität beigetragen haben?

Das abstrakte transzendente Ordnungsprinzip des "Ewigen Blauen
Himmels" (mong. koke möngke tngri) bzw. des "Ewigen Himmels" oder des "Himmels

oben" (mong. möngke tngri I deger-e tngri) ist sicherlich das

hervorragendste Merkmal der mongolischen autochthonen Religion. Dieses abstrakte

oberste Himmelsprinzip wird schon von den Köktürken im 677. Jahrhundert als

Legitimationsprinzip der Herrschaft ihrer Qayane angewendet. So heisst es in
der Kültegin-Inschrift:

Weil der Himmel eingewilligt hat und weil ich selbst Heil besass, bin ich Grossqan

geworden.22

liehen Museums für Völkerkunde München, 22.3.-28.5.1989, Frankfurt/Main 1989, S. 119-

123.

21 Wörtl.: "nachdem er eben/flach gemacht hatte", mong. sidurqutqaju.
22 tängri yarlïqaduqïn üiün, özüm qutum bar üiün, qayan olurtum. Zitiert nach V. Thomsen,

Inscriptions de l'Orkhon déchiffrées, Helsingfors 1896 (Mémoires de la Soctétée finno-
ougrienne), S. 97ff. Ein Faksimile des Textes gibt Wilhelm Radloff, Atlas der Altertümer
der Mongolei, St. Petersburg 1892-1899, Tafel XIX.
Schon in den alttürkischen Inschriften erweist sich das Prinzip der Herrschaft als ein

dynamisches, sich immer wieder neu und auch anders konstituierendes. Obwohl in ihm temporär
ein Absolutheitsanspruch des jeweiligen Herrschers impliziert ist, kann dieser Anspruch
sehr schnell wieder in Frage gestellt werden, da er an ein transzendentes, sich als

unberechenbar erweisendes Prinzip gebunden erscheint.



864 Karénina Kollmar-Paulenz

Es ist allgemein bekannt, dass Cinggis Qan und seine Nachfolger ihren

Anspruch auf Weltherrschaft durch den Rekurs auf dieses oberste transzendente

Prinzip legitimierten. Der "Ewige Blaue Himmel" wird im frühen 13. Jahrhundert

fast immer in Bezügen genannt, die eine enge Verbindung zwischen
Transzendenz und irdischer Herrschaft aufzeigen, z.B. in dem berühmten Siegel des

Güyük Qayan aus dem Jahre 1246, das dem in Persisch verfassten Brief des

Herrschers an Papst Innozenz IV. beigefügt ist,23 oder auch in der Geheimen

Geschichte:

By the strength of Eternal Heaven, my strength and power have now been increased by
Heaven and Earth and I have brought the whole people to allegiance, causing them to come
under my sole rule [.. .]24

Dies sowie die wichtigsten in diesem Zusammenhang gebrauchten Termini und

ihre Bedeutung wie engke, "Frieden", amur/ amuyulang, "Friede, Glück",
jiryalang, "Freude, Glück", tübsin, "glatt, eben, ruhig, konsolidiert, glücklich"
und jokildu-, "übereinstimmen, einträchtig sein" und andere mehr hat schon

Klaus Sagaster 1973 in seinem Aufsatz "Herrschaftsideologie und Friedensgedanke

bei den Mongolen"25 herausgearbeitet. Ich brauche seine Ausführungen
hier nicht zu wiederholen. Kann ein solcher in der Transzendenz begründeter

Herrschaftsanspruch, dem ja zuallererst Legitimationsfunktion für die
herrschenden Cinggisiden zukommt, einen identitätsstiftenden Faktor für die

Gesamtheit der Mongolen bilden? Ich meine ja, und zwar durch die Bezogen-

23 Dort heisst es: möngke tngri-yin kücüntüryeke Mongyol ulus-un dalay-in qanujrlyil bulya

irgen-tür kürbesü busiretügüi ayutuyai, zitiert nach Louis Ligeti, Monuments préclassiques
1. XlIIe et XlVe siècles, S. 20. Sehr aufschlussreich ist auch der Brief des Ilkhan Aryun an

Philipp den Schönen aus dem Jahr 1289, der mit den Worten beginnt: möngke tngri-yin
kücündür. qayan-u suu-tur Aryun üge manu. ("Durch die Kraft des Ewigen Himmels,
durch den Segen des Qayans, meine, des Aryun, Worte ..."), s. Ligeti, op. cit., S. 245-247,
ebenda auch ausführliche Literaturangaben. Vgl. auch Antoine Mostaert / Francis W.

Cleaves, Les lettres de 1289 et 1305 des ilkhan Aryun et Öljeitü à Philippe le Bel. Harvard-

Yenching Institute, Cambridge, Mass. 1962 (Scripta Mongolica, Monograph Series I).

Ausführlich hierzu auch Igor de Rachewiltz, "Qan, Qa'an and the Seal of Güyüg", in: Klaus

Sagaster / Michael Weiers (Hg.), Documenta Barbarorum. Festschrift für Walther Heissig

zum 70. Geburtstag, Wiesbaden 1983, S. 272-281.

24 Igor de Rachewiltz, "Secret History", in: Papers on Far Eastern History, 23, March 1981,

S. 120. Der mongolische Text lautet: edo'e mungke tenggeri yin gucun tur tenggeri hajar
afvjgucu aoha. nemekdeju. gut ulus I sidurhuthaju. hahca jilu'a dur iyen oro'uluhsan tur
(Haenisch, Manghol un niuca tobca'an, Textausgabe, S. 73).

25 In: CAJ, XVII, No. 2-4, S. 223-242. Eine Aufstellung der zentralen Begriffe wird auf S. 231

gegeben.



Konstruktion Religiöser Identität bei den Mongolen 865

heit auf den Qan, den Herrscher. Die Frage, wer sich zu den Mongolen zählen

durfte, wurde entschieden durch die Inklusionspolitik, die Cinggis Qan zwecks

Vergrösserung seiner machtpolitischen Basis betrieb, indem ethnische Gruppen,
die sich ihm freiwillig unterwarfen, in die neu geordnete mongolische Gesellschaft

aufgenommen wurden. Die Inklusion ethnisch und sozio-kulturell heterogener

Gruppen konnte jedoch nur gelingen, wenn ein allgemein gültiges
Paradigma identitätsstiftend wirkte. Dieses Paradigma stellte der Qan selbst dar, an

dessen im Religiösen begründeter Mächtigkeit, die immer wieder durch

erfolgreiche Kriegszüge ihre Bestätigung erfuhr, seine auf ihn bezogenen
Untertanen durch ihre Loyalität partizipierten. Was letztlich die mongolischen
Völkerschaften unter dem Herrscher zusammenhielt, war die Person des Qans,

sein in der Transzendenz begründetes Charisma. Der Qan diente als Fokus-

sierungspunkt derjenigen, die sich zu den Mongyoljin rechneten. Militärische
Fortune und persönliches Charisma des Qans waren solange präsent, wie auch

die "Macht des Himmels" ihm zugeneigt war.
Der in der Transzendenz begründete mongolische Herrschaftsanspruch war

bis ins frühe 17. Jahrhundert ein wichtiges Moment mongolischer
Selbstrepräsentation. So heisst es noch in der nach 1607 verfassten mongolischen
Reimchronik Erdeni tunumal neretü sudur20 über Cinggis Qan und seine

Herrschaft:

Geboren durch die Bestimmung des Himmels oben

begründete er die erhabene Herrschaft von Anbeginn an,
brachte er die ganze Welt unter seine Macht,
als Temüjin, der gesegnete Cinggis Qayan, wurde er berühmt.27

Poetisch besonders schön zeigen sich aber auch die Ambivalenz und die in

einem solchen Herrschaftskonzept inhärenten Destabilisierungstendenzen in der

26 Zum Erdeni tunumal und seiner Bedeutung für die mongolische Geschichtsschreibung s.

Veronika Veit, "Einige Bemerkungen zur Bedeutung der Biographie des Altan Qan für die

Geschichte der Mongolen des 16. Jahrhunderts", in: ZAS 24, 1994, S. 113-118. Eine

vollständige Analyse der Reimchronik und kommentierte Übersetzung ins Deutsche wird

gegeben von Karénina Kollmar-Paulenz, Erdeni tunumal neretü sudur. Die Biographie des

Altan qayan der Tümed-Mongolen. Ein Beitrag zur Geschichte der religionspolitischen

Beziehungen zwischen der Mongolei und Tibet im ausgehenden 16. Jahrhundert,
Wiesbaden 2001 (Asiatische Forschungen 142).

27 Fol. Iv7-12: deger-e tngri-yin jayay-a-bar törögsen / degedü törö yosun-i tulyuraia
bayiyulu ysan / delekei yirtiniü dakin-i erke-dür-iyen oroyuluysan / temüjin suu-lu itnggis
qayan kernen aldarsiysan.



866 Karénina Kollmar-Paulenz

Klage des Toyon temür, des letzten Herrschers der Yüan-Dynastie, der den

Verlust der Stadt Dayidu beweint:

Die goldene Familie des Himmelssohnes Cinggis Qayan,
der goldene Palast, errichtet von Seöen Qayan [...]:
So ist es gewesen, als durch die Bestimmung des Himmels über Uqayatu Qayan [...],
[dies alles] verloren wurde.28

Über dieses abstrakte religiöse Legitimationsprinzip hinaus gibt es jedoch
weitere Hinweise auf allgemein verbindliche religiöse Vorstellungen der

Mongolen, die einen gemeinsamen Sinndeutungshorizont mongolischer Kultur
offenbaren. So schildern uns die europäischen Reisenden im 13. Jahrhundert

anschaulich die Reinigungsrituale, denen sie sich bei ihrer Ankunft in Kara-
korum unterziehen müssten. Plano Carpini berichtet:

[...] sie [die Mongolen] glauben, [...], dass alles durch Feuer gereinigt werden könne.

Wenn deshalb Gesandte zu ihnen kommen oder Fürsten oder irgendwelche anderen

Personen, müssen diese [...] zwischen zwei Feuern hindurchgehen, um gereinigt zu werden

[-]29

Und Wilhelm von Rubruk sagt über die Verehrung der Ongyod das Folgende:

Ist ein Festtag oder der Erste des Monats, holen sie die schon beschriebenen Bilder

[= Ongyod] hervor und stellen sie kreisförmig in ihrem Zelt auf. Dann kommen die

Mongolen, betreten das Zelt, verneigen sich vor den Bildern und erweisen ihnen ihre

Verehrung. Aber keinem Fremden ist es erlaubt, diese Jurte zu betreten. Als ich es nämlich

einmal versuchen wollte, wurde ich recht hart daran gehindert.30

28 Fol. 2vl 2-17: tngri-yin köbegün iinggis qayan-u altan uruy / degedü burqan-nuyud

qubilyan seien qayan-u bariysan altan qarsi I temdegtei-e bodisung-nar uqayatu qayan-u
degere / tngri-yin jayayan-bar aldaysan uilr teylmü bülüge. Mit diesen im Erdeni tunumal

überlieferten Versen der Klage des Toyon temür, die wahrscheinlich im 14. Jahrhundert

entstanden ist und zuerst mündlich tradiert wurde, liegt uns die wohl früheste schriftliche

Fassung vor. Im Altan tobii anonymus finden wir dieselbe Wortwahl der Klage, vgl.
Charles Bawden, The Mongol Chronicle Altan Tobii. Text. Translation and Critical Notes,

Wiesbaden 1955 (Göttinger Asiatische Forschungen 5), S. 66. Vgl. auch den mongolischen
Text im Qad-un ündüsün quriyangyui altan tobii, Kökeqota 1980, S. 61,7ff. Zur Klage des

Toyon temür s. Hidehiro Okada, "An Analysis ofthe Lament of Toyon Temür" in: ZAS 1,

1967, S. 55-78.

29 Johannes de Plano Carpini, op. cit., S. 51.

30 Wilhem von Rubruk, op. cit., S. 110.



KONSTRUKTION RELIGIÖSER IDENTITÄT BEI DEN MONGOLEN 867

Hier werden die schon im 13. Jahrhundert virulenten Prozesse der mongolischen
Identitätskonstruktion evident. Identitätsvergewisserung vollzieht sich in den

hier geschilderten Szenen im Ritual als gemeinschaftsstiftender Performanz. In
der religiös strukturierten Symbolik von "rein" und "unrein" finden wir die

sozio-kulturelle Entsprechung von "eigen" und "fremd".
Wir können also konstatieren, dass sich die Mongolen in der Phase der

Etablierung des mongolischen Weltreichs im frühen 13. Jahrhundert bestimmter,

zum Teil religiös, zum Teil sozio-kulturell und politisch konnotierter
Muster der Selbstvergewisserung bedienten, die sich in Ab- und Ausgrenzungsprozessen

gegenüber Nichtmongolen konstituierten. Die mongolische
Selbstrepräsentation ist vor allem in dem dynamischen Prinzip der transzendent

begründeten und säkular durch militärische Erfolge immer wieder bestätigungsbedürftigen

Herrschaft des Qans begründet. In ihrer Gebundenheit an die physische

Präsenz des Herrschers kann sich eine solcherart begründete kollektive
Identität nur temporär etablieren. Daher nimmt es nicht wunder, dass mit dem

Tod des Cinggis Qan im Jahre 1227 das Bedürfnis nach einer identitäts-

stiftenden, das inzwischen riesige geographische Ausmasse umfassende Reich

einigenden, allgemein verbindlichen Symbolik augenscheinlich wuchs.

Jedenfalls treffen wir nun das erste Mal auf den Versuch der Kanonisierung
religiöser Symbolik, der im Aufstieg des Cinggis Qan zu einer mächtigen
Ahnengottheit evident wird, deren Verehrung nun im ganzen mongolischen
Reich vorgeschrieben war und die in der Deifizierung des Cinggis Qan als

"Ahnherr aller Mongolen" und normensetzende Gottheit kulminiert.31 Sicht-

Die Literatur zum Cinggis Qan-Kult ist inzwischen sehr umfangreich, s. u.a. C. Zamcarano,

"Kul't Cingisa v Ordose. Iz putesestvija v Juznuju Mongoliju v 1910g.", in: CAJ, 6, 1961,

S. 194-234, Klaus Sagaster, "Ein Dokument des Tschinggis-Khan-Kults in der Khalkha-

Mongolei", in: Walther Heissig (Hg), Collectanea Mongolica. Festschrift für Professor Dr.

Rintchen zum 60. Geburtstag, Wiesbaden 1966, S. 193-234; Ders., Die Weisse Geschichte

(Ca yan teüke). Eine mongolische Quelle zur Lehre von den Beiden Ordnungen. Religion
und Staat in Tibet und der Mongolei. Hg., übersetzt und kommentiert von K. Sagaster,

Wiesbaden 1976 (Asiatische Forschungen 41), S. 189ff, sowie Ders., "Die Verehrung
Cinggis Khans bei den Mongolen", in: Werner Diem / Abdoldjavad Falaturi (Hg.), XXIV.

Deutscher Orientalistentag vom 26. bis 30. September 1988 in Köln. Ausgewählte Vorträge,

Stuttgart 1990 (ZDMG Supplement VIII), S. 366-371. S. auch Henry Serruys, "The Cult of
Cinggis-Qan: A Mongol Manuscript from Ordos", in: ZAS, 17, 1984, S. 29-62. Eine Reihe

von mongolischen Publikationen enthalten neue Forschungserkenntnisse zum Cinggis Qan-

Kult, s. Sayinjiryal / Saraldai, Altan ordon-u tayily-a, Beijing 1983, sowie Qurcabayatur /
Üjüm-e, Mongyol-un böge mörgöl-ün tayily-a-yin soyol, Külün Buyir 1991 (Öbör

mongyol-un soyol-un keblel-ün qoriy-a), insbesondere Kapitel 3. Die Mongolen führen auf



868 Karénina Kollmar-Paulenz

barer Ausdruck dieser Repräsentationsfigur mongolischer religiöser und sozio-

kultureller Identität werden nun die Acht Weissen Jurten (mong. cayan naiman

ger),12 die wohl zuerst die vier Palastjurten des Cinggis Qan und seiner vier
Gemahlinnen Borte, Qulan, Yesüi und Yesügen waren, als Ort der Verehrung
für das "Goldene Licht", altan gegen,7'3' womit die nach dem Tode
weiterexistierende Lebenskraft und -energie des Cinggis Qan gemeint ist. Damit wird
der Schritt von einem lokalen, an einen Klan gebundenen Ahnen- und Schutzgeist

zu einer überregionalen Gottheit vollzogen, die nicht mehr an den einzelnen

Klan gebunden erscheint. Symbol dieser Ahnengottheit ist des Weiteren die

Sülde34 des Cinggis Qan, die das Lebensprinzip des Mongolenherrschers

verkörpert, eine Vorstellung, die tief in den autochthonen mongolischen
Seelenvorstellungen verwurzelt ist.

An dieser reichsweiten normativen Formgebung der Cinggis Qan-

Verehrung ist ein kulturinhärenter Kanonisierungsprozess zu beobachten, der

uns Aufschluss über den Prozess der Identitätskonstruktion bei den Mongolen
gibt. Prozesse der Kanonisierung folgen stets einer Struktur der Inklusion und

Exklusion einzelner Segmente einer Kultur, die in der Folge die

Selbstrepräsentation dieser Kultur in ihrer Totalität bestimmen. Zum einen werden

solche Strukturen der Selbst-Interpretation einer Kultur eingeführt, wenn eine

schon gegebene Identität durch äussere Ereignisse, z.B. durch militärische
Invasion, in Frage gestellt wird, sie implizieren also immer auch eine

Cinggis Qan nicht nur ihre Gesetzgebung, sondern auch wichtige Bräuche wie die Segnung
des neugeborenen Viehs etc. zurück.

32 S. Sagaster, Weisse Geschichte, S. 193-202.

33 S. Sagaster, op. cit., S. 194.

34 Tatjana D. Skrynnikova, "Sülde - the Basic Idea of the Chinggis-Khan Cult", in: Acta

Orientalia Hungarica XLVI, 1992-1993, S. 51-59, und Elisabetta Chiodo, "The Black

Standard (qara sülde) of Cinggis Qayan in Baruun Xüree", in: UAJb, N.F., 1997/1998, S.

250-254. Zur weissen Sülde s. Erkeseöen, "Yisün költü cayan tuy-un tuqai jöblelge", in:

Obör mongyol-un neyigem-ün slnjllekü uqayan, 3, 1989, S. 43-53.

Die Weisse Sülde des Cinggis Qan ist auch heute, nach dem Zusammenbruch des Kommunismus

in der Mongolei, das wichtigste Herrschaftssymbol der Mongolen. Sie stellt eines

der insgesamt fünf Symbole der demokratischen Mongolei dar, die durch die mongolische

Verfassung von 1992 festgelegt worden sind. Autochthone und buddhistische Bezugspunkte

mongolischer Identität werden in der Weissen Sülde miteinander verbunden: sie steht in

einem steinernen Sockel, der durch einen Stein aus Karakorum, der alten Reichshauptstadt
der Mongolen, gebildet wird. Dieser Sockel trägt auf seinen Seiten das Zeichen des Doppel-

vajra, des buddhistischen Symbols der Festigkeit und Unzerstörbarkeit. Vgl. Klaus Sagaster,

"Die mongolische Hauptstadt Karakorum", in: Beiträge zur Allgemeinen und
Vergleichenden Archäologie, Bd. 19, Mainz 1999, S. 113-128.



Konstruktion Religiöser Identität bei den Mongolen 869

machtstrategische Komponente. Zum anderen finden Kanonisierungsprozesse

von Kultursegmenten immer dann statt, wenn sich eine neue kulturelle Identität
herausbildet. Kanonisierung kommt also die Funktion zu, eine Kultur in ihrer
Totalität zu repräsentieren, indem sie einzelne Teile dieser Kultur normativ
hervorhebt.35 Den Prozess der Kanonisierung eines Teilsegments mongolischer
kulturell-religiöser Traditionen beobachten wir in der Etablierung der Cinggis
Qan-Verehrung im 13. Jahrhundert. Zugleich deutet sich hier das Bedürfnis
nach einer religiösen Symbolik an, die nicht mehr an eine ethnische Gruppe
gebunden erscheint, sondern für das mongolische Weltreich in seiner ethnischen
und kulturellen Heterogenität eine kollektive, Identität stiftende Funktion
übernehmen kann.

Neben dem Cingis Qan-Kult bot sich den Mongolen mit dem Buddhismus
tibetischer Prägung ein weiteres, nicht an eine ethnische Gruppe gebundenes

religiöses Symbolsystem an, welches eine solche Funktion übernehmen konnte.
Es ist bekannt, dass die Mongolen ab der Mitte des 13. Jh. recht intensiven
Kontakt zu Vertretern verschiedener tibetisch-buddhistischer Schulen hatten.

Nicht nur die Sa skya pa, sondern vor allem auch die Kar ma bKa' brgyud pa
hatten grosses Interesse daran, ihren Einflussbereich auf die mongolischen
Völkerschaften auszudehnen. Neben diesen Schulen waren auch rNin ma pa-
Geistliche und die Jo nan pa in der Mongolei tätig.36

Die Quellenlage ist jedoch in Bezug auf den tibetischen Buddhismus

komplizierter, als es auf den ersten Blick erscheint. Einerseits besitzen wir eine

Fülle mongolischer Geschichtswerke, die in ihrer Darstellung der tibetisch-

35 Zu dieser kultursoziologischen Interpretation des Kanonbegriffs s. Alois Hahn, "Kanoni-

sierungsstile", in: Aleida und Jan Assmann (Hg.), Kanon und Zensur. Archäologie der

literarischen Kommunikation II, München 1987, S. 28-37.

36 Zum tibetischen Einfluss auf die Mongolen im 13. und 14. Jahrhundert s. Paul Ratchnev-

sky, "Die mongolischen Grosskhane und die buddhistische Kirche", in: Asiatica. Festschrift

Friedrich Weller, Leipzig 1954, S. 489-504, Herbert Franke, "Tibetans in Yüan China", in:
J. D. Langlois (Hg.), China under Mongol Rule, Princeton 1981, S. 296-328, sowie Luciano

Petech, Central Tibet and the Mongols. The Yüan-Sa-skya Period of Tibetan History, Roma

1990.

Das friedliche Zusammenleben der verschiedenen tibetisch-buddhistischen Schulen wird im

Erdeni-yin erike des Isibaldan aus dem Jahr 1835 für das Gebiet der Qalq-a bestätigt: qalq-

a-yin jüg tegündür sajaba gelegba. ryarmaba. nimaba. jonangba-yi alaysal ügei üiledjü
bayidaykememüi (Fol. 35vl 1-12), s. Walther Heissig (Hg.), Erdeni-yin Erike. Mongolische
Chronik der lamaistischen Klosterbauten der Mongolei von Isibaldan (1835). In Faksimile

mit Einleitung und Namensverzeichnis herausgegeben von W.H., Kopenhagen 1961.

Erstaunlich ist hier die Erwähnung der Jo nan pa, deren physische Existenz unter der

Herrschaft des 5. Dalai Lama im 17. Jahrhundert in Tibet vernichtet wurde.



870 Karénina Kollmar-Paulenz

buddhistischen Missionierung der Mongolen im späten 16. Jahrhundert zugleich
die Beziehungen zwischen den mongolischen Herrschern und tibetisch-buddhistischen

Geistlichen vor allem der Sa skya-Schule im 13. Jahrhundert beschreiben.37

Insbesondere in Bezug auf die Ausgestaltung des Verhältnisses zwischen

Qubilai Qayan und 'Phags pa bla ma liefern sie uns recht viele Nachrichten. Die

Beziehung zwischen dem Altan Qayan der Tümed-Mongolen und bSod nams

rgya mtsho, dem Hierarchen der dGe lugs pa-Schule, im späten 16. Jahrhundert

werden stereotyp als eine Fortsetzung der schon im 13. Jahrhundert etablierten

religionspolitischen Beziehungen zwischen Tibet und der Mongolei dargestellt.
Diese selbst werden in dem bekannten buddhistischen Muster der yon mchod-

Beziehung geschildert.38 Problematisch ist jedoch, dass diese Quellen fast

ausnahmslos aus dem 17. Jahrhundert und später stammen, mit der

Einschränkung einiger weniger Quellen wie der sino-mongolischen Inschrift aus

37 So das Altan tobii des Lubsandanjin, das in die Jahre zwischen 1651 und 1655 zu datieren

ist, vgl. Walther Heissig, Die Familien- und Kirchengeschichtsschreibung der Mongolen. I.

16.-18. Jahrhundert, Wiesbaden 1959 (Asiatische Forschungen 5), S. 53-55. Ich habe die

Textausgabe von Mostaert / Cleaves benutzt, s. Altan Tobii. A Brief History of the Mongols
by bLo-bzan bstan-'jin with A Critical Introduction by the Reverend A. Mostaert and An
Editor's Foreword by F.W. Cleaves, Cambridge, Mass., 1952. Des Weiteren sind das Altan

tobii anonymus (vgl. Anm. 28), das Erdeni-yin tobii des Sayang secen (verfasst im Jahr

1662) und das Asarayii neretü-yin teüke des Qalq-a-Adligen Byamba erke dayicing aus

dem Jahre 1677 zu nennen. Das Erdeni-yin tobii habe ich in der Urga-Handschrift konsultiert,

s. E. Haenisch, Eine Urga-Handschrift des mongolischen Geschichtswerks von Seien

Sagang (alias Sanang Seien), Berlin 1955. Zum Asarayii neretü-yin teüke des Byamba s.

die Übersetzung und den Kommentar von Hans-Rainer Kämpfe, Das Asarayii neretü-yin
teüke des Byamba Erke Daiiing alias Samba Jasay (Eine mongolische Chronik des 17.

Jahrhunderts), Wiesbaden 1983 (Asiatische Forschungen 81). Mir lag die mongolische

Textausgabe von Pringlai, Ulan-Bator 1960, vor.
38 Das für eine buddhistisch geprägte Gesellschaft grundlegende sozio-religiöse Modell, das

im Tibetischen abgekürzt "Gabenherr-Geistlicher" (tib. yon bdag - mchod gnas; mong.
öglige-yin ejen - takil-un oron) genannt wird, auch als tib. lugs gnis (mong. qoyar yosun),
die "beiden Ordnungen", bekannt. Dieses Modell teilt eine Gesellschaft in zwei Teile, die

Laien und den Klerus, die aufeinander bezogen agieren. Zu den indischen Grundlagen
dieses Modells s. David Seyfort Ruegg, Ordre spirituel et ordre temporel dans la pensée

bouddhique de l'Inde et du Tibet. Quatre conférences au Collège de France. Paris 1995

(Collège de France: Publications de l'Institut de Civilisation Indienne, Série in -8', Fascicule

64), besonders Kap. XIII, S. 56ff., sowie seinen Aufsatz "mchodyon, yon mchod and mchod

gnas/yon gnas: On the Historiography and Semantics of a Tibetan Religio-Social and

Religio-Political Concept", in: Ernst Steinkellner (Hg.), Tibetan History and Language.
Studies dedicated to Uray Géza on his seventieth birthday, Wien 1991 (WSTB 26), S. 441-

453.



Konstruktion Religiöser Identität bei den Mongolen 871

dem Jahre 134639 und wohl Teilen der Cayan teüke, der "Weissen Geschichte",
die von dem Ordos-Fürsten Qutuytai Secen Qayan im 16. Jahrhundert redigiert
worden ist. Da jedoch nicht mehr auszumachen ist, welche Teile der Weissen

Geschichte mit Sicherheit ins 13. Jahrhundert zurückzudatieren und welche

späteren Datums sind,40 rechne ich auch diese Quelle zu den historio-
graphischen und stark ideologisierenden buddhistischen Traditionsquellen des

16./17. Jahrhunderts.41 Ausser der Cayan teüke und dem eben schon genannten
Erdeni tunumal erweisen sich sämtliche mongolischen historiographischen
Darstellungen als abhängig von der tibetisch-buddhistischen Geschichtsschreibung,

die primär um die Legitimation machtpolitischer Interessen

bestimmter tibetisch-buddhistischer Schulen bemüht war und ihre ideologischen
Ziele literarisch umsetzte.42 Diese Bemühungen führten in der Folge zu einer

Umschreibung zuerst der tibetischen Geschichte in eine buddhistische
Heilsgeschichte sowie ab der Mitte des 17. Jahrhunderts zur Umschreibung der

mongolischen Geschichte in eine tibeto-mongolische Heilsgeschichte, die im
Entwurf einer gemeinsamen, nunmehr buddhistischen Identität der beiden

Völker in den Werken des 5. Dalai Lama Nag dban blo bzan rgya mtsho

kulminierte, die sich ab dem 17. Jahrhundert als fundierend für das kulturelle
Gedächtnis der Mongolen erwies.43

Neben diesen relativ späten mongolischen Geschichtswerken Hegen auch

eine Reihe von zeitlich früheren tibetischen Quellen vor, die uns Auskunft über

(a) die Verbreitung des tibetischen Buddhismus und (b) über die
tibetischbuddhistischen Schulen, die in der Mongolei tätig waren, geben. In tibetischen

Quellen aus dem 14. Jahrhundert begegnet uns eine Ideologisierung des

39 Zu dieser Inschrift s. Francis W. Cleaves, "The Sino-Mongolian Inscription of 1346", in:

HJAS, 15, 1952, 1-123.

40 S. Klaus Sagaster, Weisse Geschichte. Während Heissig schon 1959 unter Verwendung lite¬

raturhistorischer Kriterien festgestellt hat, dass die Cayan teüke in der heute vorliegenden
Form als ein Werk des späten 16. Jahrhunderts angesehen werden muss, datiert Sagaster das

Werk in die siebziger Jahre des 13. Jahrhunderts, s. Sagaster, op. cit., S. 58.

41 Vgl. hierzu die Ausführungen in Kollmar-Paulenz, Erdeni tunumal neretü sudur, S. 131.

42 Dies hat schon Dieter Schuh ausführlich 1977 dargelegt, s. seine Untersuchung Erlasse und

Sendschreiben mongolischer Herrscher für tibetische Geistliche. Ein Beitrag zur Kenntnis
der Urkunden des tibetischen Mittelalters und ihrer Diplomatik, St. Augustin 1977 (Monumenta

Tibetica Historica, Abt. III, 1).

43 Eine quellenanalytische Untersuchung der in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts

entstandenen mongolischen Geschichtswerke hat eine Quellenabhängigkeit von den Werken

des 5. Dalai Lama Nag dbari blo bzan rgya mtsho ergeben, insbesondere seiner Biographie
des 3. Dalai Lama bSod nams rgya mtsho (rJe btsun thams cad mkhyen pa bsod nams rgya
mtsho'i rnam thar dnos grub rgya mtsho'i sih rta), s. Kollmar-Paulenz, op. cit., S. 112-117.



872 Karénina Kollmar-Paulenz

religionspolitischen Verhältnisses zwischen der Mongolei und Tibet noch nicht.
So berichtet das Hu lan deb ther des Kun dga' rdo rje aus dem Jahre 1346 ganz
lapidar über das Verhältnis zwischen Qubilai Qayan und 'Phags pa bla ma, das

ja wie kein anderes einer ideologisierenden Darstellung unterworfen worden ist,
das Folgende:

['Phags pa] erteilte [dem Qubilai] den Abhiseka. Daraufhin verbanden sie sich als

Gabenherr und geistlicher Lehrer. Später, als Se chen den Königsthron bestieg, erhielt

['Phags pa] sukzessive [die Titel] Gu-sri [und] Ti-sri. Er regierte über das [tibetische]
Reich.44

Im ein Jahrhundert später verfassten rGya bod yig tshah definiert der Autor dPal

'byor bzan po die Anwesenheit des 'Phags pa am Hofe des Qubilai Qayan und
das Verhältnis der beiden zueinander innerhalb des rituellen Kontextes des

tantrischen Buddhismus,45 in dem eine yon mchod-Beziehung die Symmetrie
zwischen Laien und Klerus determiniert und in der rituellen Gabe des dbah yon
ihre Konkretisierung erfährt.46 Die yon mchod-Beziehung erfährt im rGya bod

yig tshah jedoch noch nicht eine religionspolitische Deutung auf der Ebene der

bilateralen Beziehung zwischen zwei Reichen. In dem nur wenig später
entstandenen Deb ther shon po, den berühmten Blauen Annalen, wird die Beziehung

zwischen Qubilai Qayan und 'Phags pa hingegen nicht als yon mchod-

Beziehung charakterisiert.47 Noch im späten 15. Jahrhundert beanspruchte somit
die Interpretation der tibetisch-mongolischen Beziehungen des 13. und 14.

Jahrhunderts im Kontext des yon mchod-ModeWs in den tibetischen Geschichtsquellen

keine normative Gültigkeit.
Aufgrund der hier skizzierten Quellenlage erscheint es mir fragwürdig,

schon für das 13. Jahrhundert die Etablierung einer religionspolitischen Beziehung

zwischen Tibet und der Mongolei nach dem sozio-religiösen buddhistischen

yon mchod-Modell zu postulieren, welches dann in seiner

Ausdifferenzierung unter Einschluss der Dharmarâja- und Cakravartin-Konzepte für
den mongolischen Herrscher und schliesslich für das Volk in seiner Bezo-

44 Hu lan deb ther, Fol. 22r4: dbah bskur / de nas yon mchod du sbrel te / se chen rgyal sar
byon phyin chad /gu srï tisrf rim par blahs / rgyal khams kyi bdagpo mdzad /.

45 S. rGya bod yig tshah, smad cha, Fol. 16v6 sowie 17v3-4.

46 Zu dem im rGya bod yig tshah verwendeten Begriff bla mchod s. den schon zitierten Auf¬

satz von David Seyfort Ruegg, "Mchod yon, yon mchod and mchod gnas/yon gnas: On the

Historiography and Semantics of a Tibetan Religio-Social and Religio-Political Concept".
47 Vgl. die entsprechende Passage im Deb ther shon po, chin. Ausgabe, Beijing 1984, I, S.

263,18-264,8.



Konstruktion Religiöser Identität bei den Mongolen 873

genheit auf den Herrscher ein religiöses Identifikationsmodell bereitstellte, wie
es in der Folge in der buddhistischen Interpretation der Acht Weissen Jurten und

der Adaption des Cinggis Qan als buddhistische Schutzgottheit zum Ausdruck
kommt. Die Bedeutung, die dem yon mchod-Modeli ab dem späten 16.

Jahrhundert für die Gestaltung der tibetisch-mongolischen Beziehungen und für die

Konstituierung einer gemeinsamen tibetisch-mongolischen religiösen Identität

zukommt, kann für diese frühe Zeit nicht als mongolisches religiöses Gemeingut

vorausgesetzt werden und ist daher auch nicht bestimmend für die
Konstruktion der mongolischen religiösen Identität im 13. Jahrhundert gewesen.48

Für die Jahrhunderte nach dem Ende der Yüan-Dynastie und vor 1578,
dem Datum des offiziellen Treffens des Altan Qayan der Tümed-Mongolen und
des tibetisch-buddhistischen dGe lugs pa Geistlichen bSod nams rgya mtsho in
Cabciyal am Kökenor-See, liegen uns nur wenige Daten vor, die Rückschlüsse
über eine religiöse Selbstwahrnehmung der Mongolen in ihrer Gesamtheit
erlauben würde. Der Buddhismus verschwand in den Jahrhunderten nach dem

Zusammenbruch der Yüan-Dynastie keineswegs aus der Mongolei, wie die

mongolische Geschichtsschreibung in Anlehnung an die tibetische Konstruktion
einer "dunklen, buddhismuslosen Zeit" nach dem Ende der "frühen Verbreitung"

(tib. sha dar) und vor Beginn der "späten Verbreitung" (tib. phyi dar)
suggeriert.49 Da der tibetische Buddhismus im 13. und 14. Jahrhundert jedoch
vor allem bei den mongolischen Fürsten und Adligen auf Interesse stiess,

können wir davon ausgehen, dass sich diese Situation in den folgenden
Jahrhunderten nicht wesentlich änderte. Tibetische Chroniken berichten immer

48 Darauf weist schon Paul Ratchnevsky hin, der die gleichzeitige Bezugnahme auf mongo¬
lische autochthone, tibetisch-buddhistische sowie chinesische religiöse Praktiken schon

durch Qubilai Qayan betont, s. "Über den mongolischen Kult am Hofe der Grosskhane in

China", in: L. Ligeti (ed.), Mongolian Studies, Amsterdam 1970 (Bibliotheca Orientalis

Hungarica XIV), S. 417-443. Er bezeichnet die kultischen Praktiken der Yüan-Dynastie als

"synkretistisch" (S. 443) und interpretiert den so postulierten Synkretismus als ein
politisches Instrument zur Schaffung der "Grundlage für eine neue dem Universalcharakter des

Weltreiches entsprechende Kultur", das schon Qubilai Qayan bewusst anwandte (ebenda).

Herbert Franke hingegen sieht die Doktrin der qoyar yosun, der "beiden Ordnungen", als

konstituierend für die religiöse Legitimation der mongolischen Eroberungszüge an, und

zwar schon im 13. Jahrhundert, s. seine Ausführungen in From Tribal Chieftain to Universal

Emperor and God, S. 58-63, insbesondere 61-63.

49 Dies hat schon Henry Serruys anhand chinesischer Quellen belegt, s. seine Aufsätze "Early
Lamaism in Mongolia", in: Oriens Extremus, 10, 1963, S. 181-216, und "Additional Note

on the Origin of Lamaism in Mongolia", in: Oriens Extremus, 13, 1966, S. 165-173. Vgl.
auch Secen Jagchid, "Buddhism in Mongolia after the Collapse ofthe Yuan Dynasty", in:

Traditions religieuses des peuples altaïques, Paris 1972, S. 4-58.



874 Karénina Kollmar-Paulenz

wieder über die rege Reisetätigkeit tibetisch-buddhistischer Geistlicher in die

Mongolei.50 Ungeachtet der fortdauerenden Präsenz des tibetischen Buddhismus

in der Mongolei können wir jedoch davon ausgehen, dass die autochthone

Religion und die autochthonen religiösen Spezialistinnen und Spezialisten für
die Gesamtheit der mongolischen Völkerschaften in diesen Jahrhunderten eine

weitaus grössere Bedeutung besassen. Die volle Ausformulierung des Cinggis
Qan-Kults im 16. Jahrhundert deutet daraufhin, dass besonders Cinggis Qan
eine überragende Position nicht nur als Herrscher par excellence einnahm,
sondern auch in seiner religiösen Repräsentation als mächtige Ahnengottheit, in
der zugleich die religiöse und die sozio-politische Identität der Mongolen ihren

Ausdruck fanden. Qubilai Qayan hingegen, der erst ab dem späten 16.

Jahrhundert zum buddhistischen Idealherrscher stilisiert und in dieser Funktion für
die Herausbildung einer neuen, nunmehr buddhistisch-mongolischen Identität

von überragender Bedeutung wurde, spielte wohl ausserhalb des

tibetischbuddhistischen geschichtsmythischen Diskurses eher eine marginale Rolle.
Während die autochthonen religiösen Vorstellungen und Praktiken der

Mongolen und der tibetische Buddhismus vom 13. bis zum 16. Jahrhundert in
den von mongolischen Völkerschaften besiedelten Regionen Zentralasiens zwei
koexistierende religiöse Bezugssysteme darstellten, lässt sich ab dem späten 16.

Jahrhundert mit der vermehrten Präsenz tibetisch-buddhistischer Geistlicher in
der Mongolei eine beginnende Asymmetrie zwischen autochthoner religiöser
und einer verstärkt buddhistischen Begründung herrschaftspolitischen Denkens,
das den Fokussierungspunkt mongolischer religiöser Identität bildet, ausmachen.

So wird im Erdeni tunumal der Herrscher, in diesem Falle Altan Qayan,
das erste Mal als Qubilyan, "Erscheinungskörper", was dem tibetischen sprul
sku respektive dem Sanskrit-Terminus nirmânakâya entspricht, bezeichnet.51 Es

wird jedoch noch nicht spezifiziert, der Erscheinungskörper wessen Bodhisattvas

Altan Qayan denn nun ist. Darüber hinaus wird Altan Qayan selbst als

Bodhisattva bezeichnet,52 aber auch dies wird für Altan Qayan noch nicht weiter

präzisiert. Interessanterweise wird jedoch der Abadai Qayan der Qalq-a vom

50 So berichtet z.B. das Dee ther shon po (chinesische Ausgabe, I, S. 650,13-14 und 651,3-4),
dass sich der im Jahr 1453 geborene Zva dmar pa Cod pan 'dzin pa in die Mongolei begab,

wo er viele Mongolen zu seinen Schülern machte.

51 Schon in Strophe 23, Fol. 4rl6-17, wird Altan Qayan "qubilyan" genannt: qubilyan altan

qayan-u törögsen yosun-i ügülesügei bi, "ich werde berichten, wie der Erscheinungskörper
Altan qayan geboren wurde."

52 So in Strophe 24, Fol. 4rl 8-20.



Konstruktion Religiöser Identität bei den Mongolen 875

Autor des Erdeni tunumal als Erscheinungskörper des Vajrapâni spezifiziert.53
Die Quellenevidenz deutet also daraufhin, dass im frühen 17. Jahrhundert die

Vorstellung des Herrschers als Erscheinungskörper eines bestimmten Bodhisattvas

in der Mongolei noch nicht voll ausformuliert war. Dies änderte sich

jedoch schnell, und schon in der Mitte des 17. Jahrhunderts ist der Prozess der

buddhistischen Uminterpretation mongolischer Geschichte und mongolischer
autochthoner Weltdeutung im Wesentlichen abgeschlossen. Dem Herrscher
wird nunmehr eine innerhalb eines tibetisch-buddhistischen soteriologischen
Weltkonzeptes heilsrelevante Stellung zugeschrieben, die eine Umdeutung der

mongolischen Geschichte und zugleich eine neue Selbstwahrnehmung der

Mongolen, nunmehr in einen buddhistischen Sinndeutungshorizont eingebettet,
voraussetzt.54 Zugleich ist aber festzuhalten, dass die Semantik, die zur
Beschreibung der gesellschaftlichen Aufgaben des Herrschers als Bodhisattva
bemüht wird, sich in bemerkenswerter Weise deckt mit dem autochthonen

Herrschaftskonzept der Mongolen. Es tauchen hier nämlich die gleichen
Begriffe wie amu / amuyulang55 oder tübsin I engke etc. auf, die schon in der

Geheimen Geschichte die Aufgaben des Herrschers kennzeichnen.56

Abschliessend lässt sich festhalten, dass keiner der zu Beginn kurz
skizzierten beiden mongolistischen Diskurse in Bezug auf die mongolische

53 S. Strophe 321, Fol. 43v3-6. Ab der Mitte des 17. Jahrhunderts gelten die mongolischen
Herrscher im tibetisch-buddhistischen Kulturkreis als Inkarnationen des Vajrapâni.

54 Die Integration der mongolischen Völkerschaften und ihrer Geschichte in einen weiteren

Kontext tibetisch-buddhistischer Heilsgeschichte wird exemplarisch im Abschnitt über den

mythischen Ursprung des mongolischen Herrschergeschlechts im Erdeni-yin tobii deutlich,
der letztlich auf den Buddha selbst zurückgeführt wird, s. die Übersetzung bei Isaac Jacob

Schmidt in der von Walther Heissig besorgten Neuausgabe, Sagang Seien: Geschichte der

Mongolen und ihres Fürstenhauses, Zürich 1985, S. 85ff.
55 Mong. amuyulang und jiryalang stellen zwei Aspekte von tib. bde ba, "Glückseligkeit" dar,

deren Realisierung zu den Aufgaben eines buddhistischen Herrschers gehört, s. Sagaster,

Weisse Geschichte, S. 291.

56 So lässt der Dharmarâja und Cakravartin Altan Qayan im Erdeni tunumal, Fol. 36v20-23,
das mongolische Volk sich des Friedens und der Ruhe erfreuen (mong. engke nuta). Vgl.
auch die Ausführungen von Sagaster, "Herrschaftsideologie und Friedensgedanke", S.

230ff., der den Gebrauch dieser zentralen Termini in den mongolischen Geschichtswerken

vom 17. bis 20. Jahrhundert belegt.
In der Geheimen Geschichte umreisst Ögedei Qayan die Aufgabe des Herrschers wie folgt:
"We shall make the people rejoice, causing them to rest their feet upon the ground, their
hands upon the soil" (Igor de Rachewiltz, "Secret History", in: Papers on Far Eastern

History, 31, March 1985, S. 38). Der mongolische Text lautet: kol ano koser e. har ano

hajar a talbi'ulju jirha'uluya (nach Haenisch, Manghol un niuca tobca'an, Textausgabe, S.

100).



876 Karénina Kollmar-Paulenz

religiöse Identitätsbildung in seiner Ausschliesslichkeit zutrifft. Weder waren
und sind die Mongolen ausschliesslich Buddhisten, noch sind sie ausschliesslich

Anhänger ihrer autochthonen Religion.57 Die Prozesse der Herausbildung und

Konstituierung mongolischer religiöser Identität weisen eine bemerkenswerte

Konstanz vom ersten Auftreten der Mongolen bis zu ihrer buddhistischen

Missionierung im 17. Jahrhundert auf und können nicht in einer Dichotomie des

Entweder-Oder verortet werden. Mongolische religiöse Selbstwahrnehmung
und Selbstrepräsentation, so wie sie uns in den Quellen seit dem 13. Jahrhundert

entgegentritt, verweist sowohl auf autochthone Modelle religiöser Weltdeutung
wie auf buddhistische, ohne dass diese sich gegenseitig ausschliessen. Vielmehr
finden wir, wie noch für mongolische historiographische Texte des 17.

Jahrhunderts konstatiert werden kann, in ein- und demselben Text Belege für beide

religiösen Weltdeutungshorizonte.58 Prozesse mongolischer religiöser
Selbstrepräsentation können daher nicht untersucht werden, ohne die beiden
Hauptfaktoren, die die mongolische religiöse Identität konstituieren, die autochthonen
und die buddhistischen Vorstellungen, in ihrem wechselseitigen Beziehungsfeld
zu berücksichtigen. Ich spiele hier auf den höchst umstrittenen Begriff des

religiösen Synkretismus59 an, den wir jedoch als Beschreibungskategorie für die

Herausbildung mongolischer religiöser Identität verwenden können, wenn wir
ihn von den religiös Handelnden her definieren. Vom handelnden Subjekt aus

gesehen umschliesst Synkretismus in der Mongolei die religiösen Handlungen
eines Individuums, das einmal auf autochthone, zum anderen auf spezifisch
buddhistische Deutungsmuster rekuriert und so eine jeweils spezifische
Handlungsrelevanz etabliert. Vereinfacht gesagt: mongolische religiöse Identität
zeichnet sich gerade dadurch aus, dass Cinggis Qan als Ahnengottheit und als

buddhistische Schutzgottheit religiöse Relevanz für ein- und dasselbe

Individuum besitzen kann, je nach Situation und Zeit. Die religiöse Identität der

57 Das die beiden Diskurse kennzeichnende "Entweder-Oder" ist kennzeichnend für die vor¬

derorientalischen monotheistischen Religionen, aber von keinerlei Bedeutung im asiatischen

religiösen Kontext.
58 So im Erdeni tunumal neretü sudur, s. Karénina Kollmar-Paulenz, Erdeni tunumal neretü

sudur, S. 40-49.
59 Zur religionswissenschaftlichen Diskussion um den Synkretismus-Begriffs. Kurt Rudolph,

"Synkretismus - vom theologischen Scheltwort zum religionswissenschaftlichen Begriff,
in: Humanitas Religiosa. FS für H. Biezas zu seinem 70. Geb., Stockholm 1979, S. 194-

212, sowie Michael Pye, "Syncretism versus synthesis", in: Method & Theory in the Study

ofReligion, 6, 1994, S. 217-229. Eine neuere systemtheoretische Erörterung bietet Andreas

Feldtkeller, "Der Synkretismusbegriff im Rahmen einer Theorie von Verhältnisbestimmungen

zwischen Religionen", in: Evangelische Theologie, 52, München 1992, S. 224-245.



Konstruktion Religiöser Identität bei den Mongolen 877

Mongolen, nicht nur im 13., 14. oder 17. Jahrhundert, sondern ebenso heute,

wird geprägt von diesen beiden Polen, dem autochthonen und dem
buddhistischen, die zuweilen durchaus in Spannung,60 zumeist aber miteinander in

ständiger fruchtbarer Interaktion stehen.

60 Man denke an die buddhistischen Anstrengungen im frühen 17. Jahrhundert, die autoch¬

thone Religion zu marginalisieren und auszugrenzen. Solche Tendenzen werden in der

Biographie des Neyici Toyin beschrieben, s. Walther Heissig, "Neyici Toyin. Das Leben eines

lamaistischen Mönches (1557-1653)", in: Sinologica, 3, 1953, 1-44, und 4, 1954, 21-38.




	"Durch die Kraft des ewigen blauen Himmels" : zur Konstruktion religiöser Identität bei den Mongolen (13. - frühes 17. Jahrhundert)

