
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 4

Artikel: Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen : die globalen Dimensionen
nahöstlicher Literatur

Autor: Guth, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN:
DIE GLOBALEN DIMENSIONEN
NAHÖSTLICHER LITERATUR*

Stephan Guth, Universität Bern

1. Einleitung

Der folgende Beitrag versteht sich als Plädoyer für eine neue 'Lesart' der

Geschichte nahöstlicher Literaturen seit dem 19. Jh.1 Meine Hauptthese lautet:

Es scheint möglich, die literarhistorischen Prozesse in den modernen
nahöstlichen Literaturen zumindest teilweise als Besonderungen zeitgenössischer

globaler2 Entwicklungen zu beschreiben, und zwar a) schon seit dem 19. Jh.

(und nicht erst seit wenigen Jahrzehnten) und b) grosso modo auch in direkter
Synchronität (und nicht etwa phasenversetzt) zu den 'grossen' westlichen

Hauptliteraturen. D.h., spätestens seit dem 19. Jh. waren diese Literaturen -
trotz vielfach sogar sehr grosser Differenzen im äusseren Erscheinungsbild -
letztlich immer schon genauso 'modern' wie die westlichen Literaturen, waren
immer 'auf der Höhe der Zeit', und zwar nicht nur ihrer eigenen, sondern auf
der der 'Weltzeit' (eine Prägung W. Eberhards). Dem liegt die Annahme einer

"Vielsprachigkeit der Moderne"3 zugrunde, in der der "europäische Dialekt" nur
einer von vielen ihrer "kulturellen Dialekte" ist.4 Man möge nicht erwarten, dass

ich in einem kürzeren Aufsatz wie dem vorliegenden eine umfassende

theoretische und textuelle Absicherung dieser These leisten könnte. Ich hoffe

jedoch, einige überzeugende Argumente anführen zu können, Indizien dafür,

* Erscheint in etwas anderer Form und auf englisch demnächst in Interkulturalität, Intertextu¬

alität und die Entstehung von Genres (Arbeitstitel), ed. Ch. Szyska et al., Reichert Verlag,
Wiesbaden (Reihe Literaturen im Kontext). Inhaltlich handelt es sich um eine grobe Skizze

des Teils IV ("Ausblick") meiner Habilitationsschrift (Guth, 2002).
1 Meine Ausgangsbasis sind zunächst einmal nur die arabische und türkische Literatur dieser

Zeit. Zur Frage der Generalisierbarkeit s. sogleich unten.
2 Unter 'global' verstehe ich den Geltungsbereich der 'Weltzeit' (s. sogleich unten; vgl. auch

Fn. 39).
3 Schulze, 2002:17.

4 Ibid.



834 Stephan Guth

dass die These nicht völlig aus der Luft gegriffen ist und dass deshalb auf dem

Gebiet der Periodisierung dieser Literaturen in der von mir aufgezeigten Richtung

weitergeforscht werden sollte.
Ich werde zunächst kurz skizzieren, wie ich zu dieser These gelangt bin

(über den Vergleich zweier Nationalliteraturen, s. Teil 2). Daran schliessen sich

meine Argumente für ein Umdenken (Teile 3 und 4), und zum Schluss einige
Gedanken zu den möglichen Konsequenzen des Umdenkens auf verschiedenen

Ebenen (Teil 5).

2. Ausgangspunkt: Zwei nahöstliche Literaturen im Vergleich

Eine vergleichende Betrachtung der Geschichten des arabischen und osmanischen

bzw. (neu-)türkischen Romans fördert - trotz jeweils freilich vorhandener

Besonderheiten, die keineswegs geleugnet werden sollen - unzählige
Gemeinsamkeiten in den verschiedensten Bereichen zu Tage.5 Aus der Überfülle der

Kongruenzen hier nur einige wenige Beispiele (mit Konzentration auf das

19. Jh., da diesem als der Zeit, in welcher die literarische Moderne im 'Orient'
nach gängiger Darstellung 'mit Verspätung' einsetzte, das Hauptinteresse gilt):6

- Übereinstimmung der (Darstellung der) groben Entwicklungslinien vom
19. Jh. bis heute. Ein Blick auf die gängigen 'nationalen' Literaturgeschichten
zeigt, dass bei der Beschreibung der Entwicklung der arabischen Literatur(en)
ebenso wie bei der türkischen während der letzten anderthalb Jahrhunderte

ähnliche Epochen mit ähnlichen Zäsuren angesetzt werden. Ein Modell vom
Beginn der 1990er Jahre7 sieht (übrigens auch für das Persische) drei ages vor:
1850-1914; 1914-1950; seit 1950. (Inzwischen wäre wohl noch eine weitere
Zäsur um 1980 weithin Konsens.) Alle mir bekannten Geschichten der neueren
Literaturen lassen die literarische Moderne im Nahen Osten mit Übersetzungen
und Adaptionen aus europäischen Sprachen beginnen und sehen das 19. Jh. in
erster Linie als eine Epoche der Rezeption europäischer Vorbilder (das

OSTLE'sche Modell betitelt die gesamte Ära bis zum I. Weltkrieg deshalb als

5 Vgl. dazu im Detail meine Habilitationsschrift (Guth, 2002).
6 Ich erlaube mir i.f., die Parallelität mit einer gewissen Penetranz zu betonen (Redundanz

von Ausdrücken wie 'in beiden Literaturen', 'hier wie dort' u.a., zudem markiert durch

Kursivsatz), damit während der Aufzählung der vielen Aspekte nicht aus dem Blick gerät,
dass es sich bei all den genannten Aspekten immer wieder um Gemeinsamkelten handelt.

7 Ostle, 1991.



Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 835

"The Age of Translation and Adaptation"). In dieser Zeit beginnen sich in
beiden von mir verglichenen Literaturen die neuen Prosagattungen und das

Theater auszubilden. Insgesamt erscheint das 19. Jh. (in bisherigen Darstellungen)

für beide Literaturen nur wenig in sich gegliedert. Für die arabische

Erzählprosa sieht man bis etwa 1900 fast nirgends eine Zäsur, in der türkischen
allenfalls um ca. 1880 - aber auch hier bezeichnet diese nur die Entstehung
erster 'reiferer', 'versierterer' einheimischer Werke, für welche die Jahrzehnte

davor gewissermassen als Lehrjahre gedient haben. Die 'Unreife' der grossen
Masse der Literatur der ersten Phase besteht nach übereinstimmender Ansicht
der Historiker der arabischen ebenso wie der türkischen Literatur v.a. in ihrer
Didaktizität (sie ist hier wie dort weithin ein Mittel zur Aufklärung, moralischen

Belehrung und zur Propagierung von Reformideen) und in ihrem

Unterhaltungscharakter (um in Zeiten verstärkter Konkurrenz in der Arena der

privaten Presse, welche zum Hauptmedium der neuen Autorengeneration
geworden ist, mithalten zu können und zu überleben, muss man sich in der Türkei
ebenso wie etwa in Ägypten dem Publikumsgeschmack anpassen, der nach

Abenteuer-, Liebes-, Kriminalromanen u. dgl. seichter, sensationeller und gerne
auch larmoyanter Ablenkung verlangt; dementsprechend viel wird an europäischen,

v.a. französischen Feuilletonromanen übersetzt und/oder adaptiert - im
Arabischen und Türkischen sind es oft dieselben Autoren, ja, sogar dieselben

Werke -, und dementsprechend viele Eigenproduktionen knüpfen hier wie dort
eher an die 'niederen', volkstümlichen Traditionen des Erzählens als an die

'hohen' ästhetischen Stile der klassischen Prosa an). Um einem Verfall in den

Populismus gegenzusteuern, betonen gleichermassen einige arabische und

osmanische Autoren erneut den Kunstcharakter der Literatur und propagieren
teils (wenngleich zuweilen unter gewissen Zugeständnissen) ein Festhalten an

der in hohem Masse rhetorisierten und entsprechend elitären traditionellen
Sprachkunst, teils eine verstärkte Orientierung an inhaltlich und erzähltechnisch
als hochwertig eingestuften westlichen Modellen. Als ganze stellt sich die erste

Phase den Historikern der arabischen ebenso wie denen der türkischen Literatur
dar als die Zeit einer "lutte entre les deux courants 'occidentalisant' et 'orienta-
lisant' conservateur)"8 bzw., etwas differenzierter, als Zeit, in welcher sich

gegen die nach wie vor präsente alte literarische Tradition vier traditionskritische

Richtungen ausbilden: "emotionalism, naturalism, neo-classicism and

rationalism".9 Die 'Moderne' und damit auch der "courant occidentalisant"

tragen schliesslich nach gängiger Darstellung in beiden Literaturen den Sieg

8 So Akyüz, 1964:509, für das Türkische.
9 Hamarneh, 1998:231, für das Arabische.



836 Stephan Guth

über ihren Opponenten, die 'Tradition', davon. In der Türkei gilt das Schaffen

der Servet-i Fünün-Gruppe (1896-1901) als definitiver Umschlagspunkt,10 in der

arabischen Literatur sieht man gemeinhin den etwa zur selben Zeit (1898 ff.)
publizierten Hadît 'Isa b. Hisäm Muhammad al-Muwaylihï's als "swan-song of
classical literature".11 Zwischen der Jahrhundertwende und dem I. Weltkrieg
entwickeln beide Literaturen sodann ganz ähnliche Konzepte zur Schaffung
einer 'Nationalliteratur' (arab. adab qawmï, türk. milli edebiyäi). Hier wie dort
orientiert sich die Nationalliteratur formal an westlichen Vorbildern, verlangt
aber aktuelle und authentisch-einheimische Themen und Charaktere, und hier
wie dort wird sie im Zusammenhang mit nationalen Erhebungen und Kämpfen

um die Unabhängigkeit von westlicher Bevormundung zunächst mit patriotischem

Enthusiasmus verfochten. Der OSTLE'sche Band lässt mit diesem
"romantic nationalism" die zweite Hauptphase der Geschichte moderner
nahöstlicher Literaturen beginnen. Nach der Ernüchterung in den ersten Jahren der

Unabhängigkeit bildet sich in dieser Phase dann in der Zwischenkriegszeit ein

zunehmend herrschafts- und auch selbstkritischer Realismus aus, der während

und nach dem II. Weltkrieg in beiden Literaturen in einen "social criticism"
mündet. Im Unterschied zu einer "Romantik",12 in welcher die Probleme des

Individuums (immer wieder ein Alter Ego des gebildeten Autors) in einer

rückständigen Gesellschaft im Vordergrund stehen, weitet sich im Sozialrealismus

beider Literaturen der Blick nun hin zu allgemeineren Problematiken, weshalb

längere Texte jetzt häufig ganze Gesellschaftspanoramen sein möchten. Der
Sozialrealismus wird, wenngleich mit zuweilen unterschiedlicher
Akzentsetzung,13 von den 1950er Jahren an dominant, obgleich hier wie dort auch

'neoromantische' Strömungen aufleben. Seit ungefähr der Mitte der 1960er

erlebt der Realismus in beiden Literaturen eine erste Krise. Zusammen mit den

politischen Zuständen wird auch die bisherige Literatur mit ihrem mimetischen

Ansatz verworfen. Die Literatur der "New Sensibility"14 oder der "Neuen Inner-

10 Vgl. Akyüz, 1964:509: "La littérature turque a, en effet, acquis, à la fin de cette période

assez courte, mais pleinement consacrée à une activité intense et dynamique, un caractère

exclusivement occidental, tant par son contenu que par sa technique".
11 Brockelmann; Pellat, 1986:113.

12 Der Ausdruck 'Romantik' wird v.a. im Kontext der arabischen Literatur gebraucht (z.B. für
Gubrän Halïl öubrän oder Mustafa Lutff al-ManfalütT); entsprechende Strömungen gibt es

jedoch in der türkischen Literatur ebenso.

13 In der arabischen Literatur werden zwar auch rurale Themen aufgegriffen, in der

Hauptsache spielen die Handlungen jedoch nach wie vor in der Stadt. Demgegenüber bildet
sich im Türkischen (nicht nur, aber v.a.) die sog. 'Dorfliteratur' (köy edebiyati) heraus.

14 hassäsiyya gadïda: ein auf die arabische Literatur bezogener Ausdruck Edward al-Harräts

(und zuvor schon Sabrî Hâfiz').



Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 837

lichkeit"15 nimmt bislang nicht beachtete oder tabuisierte andere Realitäten (z.B.
Träume und Mythen) in den Realismusbegriff auf. Das Schreiben wird hier wie

dort stark experimentell, bekommt zuweilen surrealistische und phantastische

Züge. Bis in die 1970er Jahre hinein hat es für viele arabische wie türkische

Intellektuelle allerdings noch eine politische Funktion: man glaubt, 'etwas

bewirken' zu können.16 Seit etwa 1980 ist in der Türkei ebenso wie in arabischen

Ländern jedoch weithin eine gewisse Enthaltung hinsichtlich eines
sozialkritischen und/oder politischen Engagements feststellbar. In beiden Fällen rührt
sie von einer radikal dekonstruktionistischen Haltung her, welche häufig den

Verlust einer individuellen Identität, d.h. eine Zerstörung des Selbst beinhaltet
und aufgrund derer nun auch die Grenzen zwischen Realität und Fiktion
verwischt, ja, aufgehoben werden.17

Ein solcher Schnelldurchgang durch 150 Jahre Literaturgeschichte kann

freilich nur die allergröbsten Entwicklungslinien und deren arabisch-türkische

Übereinstimmung andeuten. Doch auch wenn man etwas näher fokussiert,
finden sich Kongruenzen unter verschiedensten Aspekten. Einige beliebige
Beispiele, speziell zur 2. Hälfte des 19. Jh.:

- Genrehierarchie. Im Arabischen wie im Türkischen erobert sich die Erzählprosa

erst langsam ihren Platz als anerkannte 'Literatur'. Zuvor beanspruchten
hier wie dort allein die Poesie und poetisierende (d.h. stark rhetorisierte, hoch-

artifizielle) Prosa das Prädikat Literarizität, und das Erzählen von Geschichten

galt als niedere "folk activity".18 Auf Redeschmuck zu verzichten, war zunächst

fast undenkbar, es hätte geradezu etwas Obszönes an sich gehabt.19 Später änderte

sich in beiden Literaturen die Funktion des 'schönen' Stils: "The demands of
style were not forgotten, but the effects now sought were not ornamental but

emotional", schreibt CACHIA20 und erfasst damit eine der wichtigsten Verschiebungen,

die beim Übergang zur modernen Literatur stattfanden. Parallel dazu

wurde die mit dem Wechsel zur Prosa verbundene "Einbuße an dichterischer

15 So Kappert, 1985:642f, für das Türkische.
16 Vgl. die Benennung der dritten Hauptphase (seit 1950) als "The Age of Ideology and

Polarization" bei Ostle, 1991.

17 Für eine Betrachtung arabischer und türkischer Prosa speziell unter diesem Gesichtspunkt

vgl. meinen Aufsatz "Individuality lost, fun gained" (Guth, 2000b).
18 So Cachia, 1990:105.

19 Für den türkischen Kontext vgl. z.B. Dino, 1960:572-3: "Le dépouillement des termes [...]
choque l'écrivain turc; cette nudité, pour ainsi dire, du mot, il lui faut l'habiller, la rendre

présentable à son public".
20 Cachia, 1990:50.



838 Stephan Guth

Werthaltigkeit in der Form" auch durch "besonders 'poetische' Stoffe"
ausgeglichen.21 Die Poesie verlor im Arabischen ebenso wie im Osmanischen allmählich

an Renommé, unter den Romanciers kam es zu Differenzierungen zwischen

'Populisten' und 'Künstlern' (s.u.). Roman und Kurzgeschichte lösten sich von
Formen, mit denen sie zuvor eng verbunden waren (traditionelle autochthone

Gattungen wie hikäya/hikäye, risala, maqäma, aber auch der essayistischen

maqäla/bas makale).

- Selbstverständnis. Die Autoren des 19. Jh. verstehen sich im arabischen Raum
ebenso wie in den Kernlanden des osmanischen Reiches als Aufklärer mit einem

gesellschaftsreformerischen Auftrag. Dabei wird v.a. die Prosa ein Ausdrucksmittel

der 'Lehrer der Nation'.

- Soziale Verortung. Die in der sich wandelnden Literaturlandschaft des 19. Jh.

vorfmdlichen Genres können hier wie dort auf ganz ähnliche Weise bestimmten
sozialen Gruppen zugeordnet werden. Dabei steht die Prosa in beiden Fällen,
grob gesprochen, für eine Schicht derjenigen, welche die in den ersten

Jahrzehnten des 19. Jh. geschaffenen neuen Bildungseinrichtungen durchlaufen
haben und in den neuen 'säkularen' Institutionen arbeiten.

- Die Übereinstimmungen reichen in unzähligen Fällen bis in kleinste Details
hinein. Da gibt es z.B. fast identische Heldenprofile, Figurenkonstellationen,
Grundstrukturen der Plots, thematische und stilistische Kongruenzen, etc. Und
meistens kongruieren dabei nicht etwa nur 'frei schwebende', aus dem Kontext

beliebig herausgelöste Elemente, sondern gleichzeitig immer auch deren

Position im Ganzen, d.h. es handelt sich um Kongruenzen systemischer
Zusammenhänge.22 (Das ist wichtig, denn um zwei Texte/Literaturen ein und derselben

Epoche zuweisen zu können, muss, da es sich bei Epochen um Sirmsysteme mit
in spezifischer Weise aufeinander bezogenenen Komponenten handelt, eine

solche systemische Kongruenz bestehen.)

Die soeben genannten (und viele weitere) Gemeinsamkeiten lassen es möglich
und sinnvoll erscheinen, die beiden Romangeschichten als zusammengehörig zu
sehen. Das bedeutet nicht, dass nicht auch die Betrachtung als Einzelliteratur,
d.h. in ihrer jeweiligen Besonderheit und 'Individualität', nach wie vor sinnvoll

21 Wilpert, 1979: s.v. "Roman".

22 Vgl. hierzu im einzelnen meine bisher publizierten Fallstudien: Guth, 1994; 1996; und

2000a.



Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 839

(und auch nötig) ist. Es bedeutet lediglich, dass es oberhalb der in den

'Nationalliteraturen' konstatierbaren Fakten und Verhältnisse offenbar auch eine

Ebene allgemeinerer und nicht minder realer Gegebenheiten gibt, die zu
berücksichtigen nicht nur aufgrund ihrer Fülle geboten, sondern auch wegen ihres

höheren Allgemeinheitsgrades lohnenswert ist. Auch gerade für die individual-
nationalphilologische Perspektive ist dies im Grunde unverzichtbar: Das Besondere

erhält seine Besonderheit ja immer nur durch den Bezug auf ein
Allgemeines, von dem es sich abhebt.

3. Das Problem der Grenze

An diesem Punkt stellt sich die Frage, auf welche Ebene genau man durch die

Abstraktion vom Einzelliteraturspezifischen gelangt und welcher Grad von
Allgemeinheit auf dieser Stufe erreicht ist. Haben die Aussagen nur für das

offenbar eng zusammengehörige Literaturenpaar Arabisch-Türkisch Geltung
oder treffen sie auch auf weitere Literaturen zu, und wenn ja, aufweiche?

Am nächsten liegt es wohl anzunehmen, dass es sich bei den
arabischtürkischen Parallelen um Gemeinsamkeiten innerhalb einer zusammengehörigen

grösseren Region mit einem bestimmten literarischen wie ausserliterarischen

(politischen, wirtschafts-, sozial-, kultur- etc. -historischen) Erbe handle.23 Man
hätte es unter dieser Annahme also mit einer Literatureinheit zu tun, die

territorial durch die Grenzen des Osmanischen Reichs (inkl. seiner arabischen

Provinzen) bzw. der entsprechenden Nachfolgestaaten bestimmt wäre und deren

Besonderheit sich aus von keiner anderen Literatur geteilten, exklusiv arabo-

türkischen Gegebenheiten erklären lassen musste. Dies erscheint allerdings
wenig sinnvoll, denn bereits ein oberflächlicher Blick auf die Entwicklung etwa
der modernen persischen Literatur zeigt, dass auch hier viele Ähnlichkeiten in

ungefährer zeitlicher Parallelität zu verzeichnen sind:24 Auch hier waren Poesie

und Poetisierendes zunächst dominant; auch hier entwickelte sich die 'moderne'

23 Bis zum Zusammenbruch des Osmanischen Reiches sind ausserdem noch verschiedene For¬

men von Beeinflussung, Kontakten und Beziehungen zwischen Schriftstellern oder

Schriftstellergruppen mit in Betracht zu ziehen. Spätestens seit 1923 greift jedoch ein sich mit

derartigem beschäftigender sog. 'genetischer' Vergleich nicht mehr, und auch schon zuvor
scheint es angezeigt, die Ähnlichkeiten eher 'typologisch' als 'genetisch' zu deuten.

24 Für das moderne Persische vgl. z.B. die Kurzüberblicke Krüger, 1974; Rahnema, 1988/92

(bes. 534-6); und Haag-Higuchi, 2001. - Etwas ausführlicher gehalten sind etwa Meisami,

1991; und Katouzian, 1991.



840 Stephan Guth

Prosaliteratur vor dem Hintergrund traditioneller 'volkstümlicher' Erzählungen,

einiger anderer im 19. Jh. florierender Formen 'hoher' literarischer Prosa sowie

Übertragungen aus europäischen Sprachen; auch hier wird die 'Volkssprache'
nach anfangs nur zögerlicher Verwendung allmählich literaturfähig; auch hier
eine 'Nationalliteratur'-Bewegung mit der Forderung nach einer volksverbundenen,

"die Sprache des Alltags und über den Alltag"25 sprechenden Literatur
und eine anschliessende Phase der Ernüchterung mit Ausbildung eines
sozialkritischen Realismus in der Zwischenkriegszeit [...] und viele weitere Kongruenzen,

auf die hier nicht weiter eingegangen werden kann.

Wenn die durch die Abstraktion vom Arabischen und Türkischen

gewonnenen übergeordneten Aussagen auch für das Persische Gültigkeit besitzen,
haben wir es dann mit einem Literaturtypus zu tun, den man sinnvollerweise

'panorientalisch' oder zumindest 'nahöstlich' nennen sollte? Eine gewisse
Berechtigung hätte eine solche Etikettierung sicherlich, denn bestimmte Phänomene,

die sich aus einer in vieler Hinsicht gemeinsamen vorderorientalischen

Literaturtradition und einer gemeinsamen 'islamischen' Geschichte erklären

lassen, finden sich in anderen Literaturen, die dieses Erbe nicht teilen, nicht

(z.B. eine bestimmte Bildersprache, koranische Bezüge, Stoffe wie etwa

Magnün Laylä, u.a.). Ein weiteres Argument, das bislang die Differenz der

modernen vorderorientalischen Literaturen (je für sich genommen) gegenüber

anderen, insbesondere europäischen, Literaturen begründete, war ihre relative

'Verspätung' diesen gegenüber: Während die Epoche der Aufklärung in Europa
bereits im 18. Jh. durchlaufen wurde, setzte sie im 'Orient' nach gängiger

Darstellung erst Mitte des 19. Jh. ein; die literarische Romantik, im Westen ein

Phänomen des frühen 19. Jh., erfasste den 'Orient' erst Ende des 19. und in den

ersten Jahrzehnten des 20. Jh., der europäische Realismus fand seine östlichen
'Nachahmer' gleichfalls erst ein Dreiviertel- bis ein ganzes Jahrhundert später,

usw. - erst in allerjüngster Zeit hat die Rede vom ständigen 'Hinterherhinken'
der 'Nachzügler' hinter den westlichen Vorreitern und Lehrmeistern einer (v.a.

mit der 'Authentizität' und 'originären Phantasie' 'typisch orientalischen'
Erzählens begründeten) Anerkennung von Gleichwertigkeit Platz gemacht.

Auch diese Sicht (derzufolge die westlichen Epochen übrigens nicht nur
später, sondern auch in zeitlicher Verdichtung, d.h. schneller, und obendrein

meist nur oberflächlich und synkretistisch, nachvollzogen werden) hat freilich
ihre gewisse Berechtigung. Denn viele Phänomene, darunter die Gattung
Roman, haben ja in der Tat im 'Orient' ihr Debüt erst viel später als im Westen

und zeigen dort dann bestimmte 'hybride Deformationen'. Doch ist eine solche

25 Krüger, 1974:41.



Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 841

Sicht andererseits auch inadäquat - in doppelter Hinsicht: Zum einen ist die

'Verspätung' gegenüber den westlichen 'Hauptliteraturen', und in diesem

Zusammenhang auch die Ablösung einer autochthonen 'traditionellen' durch eine

'moderne' Erzähltradition, kein vorderorientalisches Spezifikum. Die vorder-
orientalischen Literaturen teilen es, wie schon die post-colonial studies zeigen,
mit zahlreichen anderen Literaturen aus nicht-europäischen Ländern, deren

Geschichte durch den Kolonialismus (oder, wie auch im Falle der Türkei, quasi-
kolonialistische Prozesse) geprägt ist. Sie teilen es aber auch mit den vielen
'kleinen' europäischen Literaturen am Rande und im Schatten der 'grossen'
Hauptliteraturen, z.B. denjenigen auf dem Balkan oder in Skandinavien, ja, eine

Verspätung um einige Jahrzehnte gegenüber den Prozessen in Westeuropa wird

sogar einer so 'grossen' Literatur wie der russischen nachgesagt. Unter diesem

Blickwinkel schiene es sinnvoll, einen Grossteil der im arabisch-türkischen

Vergleich gewonnenen literarhistorischen Kongruenzen nicht einer 'vorderon-
entalischen', sondern einer allgemeineren Typologie 'marginaler' Literaturen
(mit eigenen Entwicklungsgesetzen und eigener Periodisierung) zuzuordnen.

Doch auch diese Sicht wird den empirischen Gegebenheiten nicht ganz
gerecht. Schon die traditionelle (soll heissen: sich auf den europäisch-nordamerikanischen

Raum beschränkende) Komparatistik lässt deutlich werden, wie

problematisch die Konstruktion einer Alterität der 'marginalen' Literaturen
dadurch wird, dass dort nicht für alle Phänomene eine Ungleichzeitigkeit des

Gleichzeitigen, eine Anachronie oder Hybridisierung konstatiert werden kann:

mit vielen Entwicklungen partizipieren diese Literaturen vielmehr direkt und
ohne 'Phasenverschiebung' an denjenigen der 'grossen'. Es ist deshalb nicht
auszuschliessen, dass dies bis zu einem gewissen Grade auch für den 'Orient'
zutrifft und dass die Tendenz, dessen Literaturen ausschliesslich einem vom
'westlichen' wesentlich differenten Literaturtypus zuzuweisen, mehr der

Beharrlichkeit der alten Konstruktion des Orients als des ganz Anderen
zuzuschreiben ist, als dass es sich von der Sache her rechtfertigen Hesse.

Vielleicht hat ja diese Alterisierung den Blick auf das Nicht-Differente bislang
verstellt und insbesondere auch verhindert, dass man nicht nur Oberflächenphänomene

Signifikanten) miteinander vergleicht, sondern auch nach

Bedeutungen Signifikaten), d.h. nach Funktionalität fragt.



842 Stephan Guth

4. Der globale Anteil

Dass es auch in den nahöstlichen Literaturen mindestens schon im 19. Jh. eine

Ebene der Partizipation an globalen Entwicklungen, ohne Phasenverschiebung,

geben könnte, scheint schon angesichts der Tatsache wahrscheinlich, dass der

Nahe Osten zu jener Zeit ja politisch und wirtschaftlich bereits seit langem

tiefgreifend in das globale Geschehen integriert ist.26 Und auch kulturell stehen

Istanbul oder Kairo in vielen Bereichen kaum hinter Paris, London, Berlin oder

Wien zurück: man denke nur an die zeitgenössische Stadtarchitektur, an die

Parks, Hotel- und Theaterbauten, an die Opernhäuser mit beinahe identischen

Spielplänen, an Einrichtungen wie den Tanztee, den café dansant, an die

Institution der literarischen Salons. Aber nicht nur dies: die arabischen und

türkischen Autoren 'moderner' Erzählprosa haben in ihrer Heimat ganz ähnliche

(oder, wenn sie in Europa waren, sogar dieselben) Bildungseinrichtungen
absolviert wie ihre westlichen 'Kollegen', und zusätzlich zu ihrem eigenen
'traditionellen' Literaturkanon rezipieren sie, wenngleich vielleicht nicht im
selben Umfang, denselben literarischen Kanon wie ihre europäischen

Zeitgenossen.

In der Tat finden sich nicht nur im von Globalität geprägten Umfeld der

Literatur sehr viele Parallelen zu den zeitgenössischen Verhältnissen im
Westen, sondern auch in den Texten selbst, und zwar sowohl an der Oberfläche,
als auch in der Tiefe. Dass die Literatur des 'Orients' in eine globale
Diskursgemeinschaft eingebunden und also gar nicht mehr so 'orientalisch'
zurückgeblieben und unterentwickelt ist, wie ihr dies bislang unterstellt wird,
zeigt sich an der Oberfläche schon z.B. daran, dass sie bestimmte Moden ganz
selbstverständlich mitmacht. So findet sich beispielsweise das Motiv des

Schwindsuchttodes in zeitgenössischen westlichen Texten ebenso wie in der
Türkei oder in Ägypten: Weil in auffällig vielen Werken der Edebiyät-i Cedtde-

Gruppe (Ende 19. Jh.) die tragischen Hauptfiguren an Tuberkulose sterben,
konnte sich für deren gesamte Produktion die scherzhafte Bezeichnung verem

edebiyati, "Schwindsuchtliteratur", einbürgern; und auch in Muhammad Husayn
Haykal's Zaynab (1913) stirbt die Titelheldin noch nach langem Siechtum an
dieser Krankheit. Solche Sentimentalität hat man bislang belächelt und als

etwas abgetan, das im Westen von der anspruchsvollen Literatur derselben Zeit
längst überwunden war. Das mag zum Teil zutreffen, doch erstens sollte man

26 Vgl. Schulze, 1998, wo eine Nacherzählung der islamischen Geschichte als Teil der Welt¬

geschichte schon für die Zeit seit dem 16. Jh. (und - "provisorisch" - mit westlicher

Epochen-Begrifflichkeit) versucht wird.



Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 843

nicht übersehen, dass es natürlich auch in einigen als 'gute' Literatur kanonisierten

westlichen Texten des fin de siècle und in der Zeit vor dem I. Weltkrieg
sehr vieles gibt, das sehr zu Herzen geht [...] Zum zweiten werden bei derartigen

Urteilen auch häufig Äpfel mit Birnen verglichen: Wenn z.B. ein Grossteil
der Literaturproduktion nahöstlicher Autoren der 2. Hälfte des 19. Jh. aus mehr
oder weniger seichten Liebes-, Abenteuer-, Kriminal-, historischen und anderen

v.a. unterhaltenden sowie moralisierend-erbaulichen Romanen besteht, so ist es

falsch, diesen Texten etwas Gehaltvolleres und erzähltechnisch Komplexeres
aus der europäischen Literatur gegenüberzustellen als das, was sie selbst sein

wollten: nämlich Feuilleton-Romane, die gar nicht den Anspruch hoher literarischer

Qualität erhoben.27 Wenn die Texte, die im zeitgenössischen Frankreich
oder England ein Massenpublikum faszinierten, ins Arabische oder Türkische
übersetzt oder an die einheimischen Verhältnisse angepasst wurden oder wenn
man sich mit eigenen Produktionen an der dortigen Mode orientierte, so tat man
im 'Orient' nichts anderes als z.B. in Deutschland, wo gleichfalls Werke, die
sich im Ausland als Bestseller erwiesen (etwa von Ch. P. de Kock, F. Soulié, E.

Sue, Jules Verne, J.-H. Bernardin de Saint-Pierre, Vater und Sohn A. Dumas, D.

Defoe, Ann Radcliffe oder Walter Scott28), schon kurz nach deren Erscheinen
im Original übersetzt wurden und wo gleichfalls einheimische Texte ähnlicher
Machart erschienen. Und wenn man in Deutschland wusste, dass es sich bei den

Feuilletonromanen nicht um besonders hochwertige Literatur handelte, so mass

man ihnen auch im 'Orient' keinen hohen ästhetischen Wert bei: schön war
etwas ganz anderes als diese kommerzielle Erzählprosa. Entweder man erkennt
also dem 'Orient' in dieser Hinsicht die Modernität zu oder man muss sie

'Nachahmern' wie Deutschland aberkennen.

Um 'modern' zu sein, bedarf es freilich nicht unbedingt einer
Übereinstimmung mit den Literaturen Westeuropas. Ein Motiv wie dasjenige der unre-
flektierten, nur oberflächlichen Übernahme westlicher Moden, welches für die

27 Die meisten Autoren verstanden sich in erster Linie als "public moralists" (ein Ausdruck,
den al-BAGDADi, 1999, für arabische Autoren benutzt; er trifft jedoch ebenso auf die

türkischen Verhältnisse zu). Dementsprechend bestritt ein Osmane wie Ahmed Midhat
einmal, irgendetwas von literarischem Wert geschrieben zu haben. "He described his goal as

having been 'to address the majority, to illuminate them and to try to be an interpreter for
their problems'": Evin, 1983:81 (Zitate darin aus Kemal Yazgiç, Ahmet Mithat Efendi,
1940, 24). Vgl. auch die bei Kudret, 1987:i, 37-38, zitierten Äusserungen des Autors zum
(Nicht-) Kunstcharakter seiner Werke. - Auch ein Gurgï Zaydän sah seine historischen

Romane nicht als wirklich gute Literatur an, sondern "sometimes as popularized history [...],
sometimes as 'entertainment'": Cachia, 1990:83.

28 Eine Übersicht über die Übersetzungen ins Türkische findet sich u.a. bei Strauss, 1994, ins

Arabische u.a. bei Khoury, 1965(7), und Nusayr, 1990.



844 Stephan Guth

arabische und türkische Literatur der 2. Hälfte des 19. Jh. gleichermassen
charakteristisch ist (hier kennt man den Typus des mutafarnig, dort den des

alafranga züppe, beides übersetzbar etwa mit 'Euromane' oder 'Euro-Geck'),
findet sich natürlich in französischen, englischen oder deutschen Texten nicht.

Wir brauchen aber nur in eine andere 'grosse' Literatur, z.B. die russische, zu
schauen und finden dort dasselbe Motiv mit ganz ähnlichen Konnotationen
wieder: Da wird z.B. am Ende des Romans Oblomov (1859) von Ivan Goncarov

(1812-91) der träge Titelheld mit der Hauptfigur aus einer zeitgenössischen
Komödie verglichen, die ein Symbol ist "für das nur westlich gekleidete, aber

innerlich ungebildete, unreformierte und nicht zu bewegende Rußland".29

Dieses charakterisiert der Goncarov'sche Text ganz ähnlich, wie die arabischen

und türkischen Reformer des 19. Jh. die Zustände in ihren Heimatländern
beurteilen:

Die Norm des Lebens war fertig und ihnen [d.h. den Bewohnern des Dörfchens Oblomovka,
dem Sinnbild für ein idyllisches Ideal-Russland; S.G.] von den Eltern überliefert worden,
und die hatten sie, ebenfalls fertig, von dem Großvater übernommen, und der Großvater von
dem Urgroßvater, mit dem Vermächtnis, ihre Unversehrtheit und Unberührbarkeit zu

wahren wie die Flamme der Vesta.30

Doch ich wollte nicht nur an der Textoberfläche nach Indizien für die

Zeitgenossenschaft der 'orientalischen' Literaturen und ihre Teilhabe an globalen

Entwicklungen suchen. Es ist ja zu bedenken (nur hat die Konstruktion des

Orients als des Anderen diesen Gedanken lange nicht zugelassen), dass Modernität

sich eventuell auch anders als in europäischem Gewand äussern könnte,
dass also Literaturen genauso modern sein könnten, obgleich sie in an auto-

chthone Traditionen anknüpfenden Formen daherkommen, sich anderer Stile

bedienen und so gewissermassen 'eine andere Sprache sprechen'.
Es kann hier nicht der Ort sein, auf die Grundlagen derjenigen Methode,

mit deren Hilfe sich m.E. Kongruenzen in der Sinnerfahrung am
überzeugendsten nachweisen lassen, näher einzugehen. Tatsache ist jedoch, dass die

Anwendung der von Walter FALK (f 2000) entwickelten sog. Komponentenanalyse31

auf arabische und türkische Texte immer wieder deren Zugehörigkeit

29 Rothe, 1987:154.

30 Norma lizni byla gotova i prepodana im roditeljami, a te prinjali eë, tote gotovuju, ot
deduski, a deduska ot prededuski, s zavetom bljusti eë celost ' i neprikosnovennost ', kak

ogon' Vesty. Gontscharow, 1987:70.

31 Das 'klassische' Handbuch der Theorie ist Falk, 1983 (neue Aufl. 1996). Eine kurze Ein¬

führung in die Grundlagen der 'Komponentenanalyse' ist auf der Website des Marburger



Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 845

zu denselben Sinnsystemen, auf welche auch zeitgleiche europäische Texte

verweisen, erkennen lassen. Dies trifft nicht nur auf die jüngste Zeit32 und auch

nicht nur auf das 20. Jh. zu,33 sondern, wie ich anhand einiger Probeanalysen
feststellen konnte, auch schon auf das 19. Jh.34 Ein Beispiel dafür möge
genügen: In Halïl al-Hurï's Novelle Way, idan lastu bi-Ifrangï ("Oh weh, dann

bin ich also doch kein Europäer!", 1859/60)35 ist der Gesamtsinn gegliedert36 in

1) eine 'Aktualität',37 die vom wugüd ahlï, der "heimischen Art der Existenz", bestimmt ist;

der Autor versteht darunter die Summe der althergebrachten Sitten, Kleidungsweisen,
Lebensformen etc., und in diesem Text insbesondere auch den bewährten Brauch, Töchter

mit einem männlichen Mitglied der Grossfamilie zu verheiraten;

2) eine 'Potentialität', deren Hauptelement der dünkelhafte Wunsch des 'Euromanen' Mîha'ïl
bildet, sich durch Imitation europäischen Lebensstils über seine Landsleute zu erheben,
insbesondere durch die Vermählung seiner Tochter Emilie mit einem Franzosen die verachtete

kulturelle Identität hinter sich zu lassen und den wugüd ahlï zum vermeintlich Besseren,

Kultivierteren hin zu überwinden;

3) eine 'Resultativität', die in der sehr schmerzlichen Anerkennung der Unüberwindbarkeit der

naturhaft vorgegebenen Identität und in der Einsicht in ihre Vorzüge besteht.

Mit dieser Komponentialstruktur verweist al-Hüri's Text klar auf dieselbe Art
der Sinnerfahrung wie (äusserlich völlig anders beschaffene) Texte der
deutschen Literatur der Zeit zwischen ca. 1820 und 1880. Deren Strukturen fasste

Falk zur folgenden epochalen Struktur zusammen:

Kreises für Epochenforschung (MKE) verfügbar: <http://www.walter-falk.de/Wissenswertes/
wissenswertes. html>.

32 Vgl. Guth, 2000b (über einige häufige Motive in Romanen der 1980-90er Jahre aus der

Türkei, dem Magrib und dem Masriq).
33 Vgl. Falk, 1984. - Siehe auch Guth, 1994.

34 Zur Analyse eines türkischen Romans des späten 19. Jh. vgl. Guth, 1997.

35 Zu dieser Novelle ausführlich s. Wielandt, 1980: bes. 130-136.

36 Zur hier zugrundeliegenden Idee der trinären Struktur von 'Sinn' sowie zur entsprechenden

literaturanalytischen Methode vgl. Falk, 1983 (2. Aufl. 1996), in Kurzfassung auch <http://
www.walter-falk.de/Wissenswertes/wissenswertes.html>.

37 Die Begriffe 'Aktualität' und 'Potentialität' sollten keinesfalls im Sinne der Termini actus und

potentia des aristotelischen Hylemorphismus verstanden werden. Bei Aristoteles ist "[d]er
Stoff [üat|] oder die Materie [...] die Möglichkeit dessen, was in dem fertigen Dinge vermöge
der Form [pop^fj] wirklich geworden ist. In der Materie also ist das Wesen (oùoîa) nur der

Möglichkeit nach (ôuvcépei, potentia) gegeben, erst vermöge der Form ist es in Wirklichkeit
(évepyeîa, actuf: Windelband, 1980:119-20. Falk bezeichnet demgegenüber mit 'Aktualität'

den Bereich einer bestehenden, vorgefundenen, eben 'aktuellen' Wirklichkeit, mit 'Potentialität'

die Menge der Möglichkeiten, die zu einem gegebenen Zeitpunkt aufscheinen bzw.

gesehen werden.



846 Stephan Guth

Aktualität - Das Allgemeine und Gesetzhafte, herrschend im Raum

Potentialität - Das Besondere und Einzigartige, tendierend zur Erneuerung
Resultativität - Die individualisierende Reproduktion des Allgemeinen38

Dass die Komponenten des Hün'sehen Textes als einzeltextspezifische Ausdeutungen

dieses allgemeineren, globalen39 Sinnsystems verstanden werden können,

ist m.E. evident. Eine solche Zuordnung ist, wie gesagt, auch bei anderen

Texten möglich; dies mit weiteren Beispielen zu untermauern und im einzelnen

auszuführen, muss aus Platzgründen hier jedoch leider unterbleiben.

Die Komponentenanalyse hat den grossen Vorteil, dass sie die unter oft

völlig unterschiedlichen Textoberflächen verborgenen epochalen Gemeinsamkeiten

sichtbar zu machen versteht. Kann die Teilhabe an der grundsätzlich
gleichen Welterfahrung aber einmal als möglich gedacht werden, so wird man
vielleicht auch nach immer noch recht allgemeinen, aber doch spezifischer
literarischen Kongruenzen suchen. Diese kann es, wie die folgenden zwei

Beispiele zeigen mögen, auf den verschiedensten Ebenen geben (womit meine

Indiziensammlung dann abgeschlossen sein möge).
Die wichtigste Strömung der europäischen Literaturen nach der Romantik

ist der Realismus. Falk hat ihn als den Stil beschrieben, als welcher sich die

oben skizzierte allgemeine Sinnerfahrung der Zeit zwischen ca. 1820 und 1880

in den Künsten manifestierte (in der Politik erschien sie demgegenüber "als

gesetzesgläubige Restauration oder gesetzlichkeitskonformer Progressismus, in
den Wissenschaften als Positivismus"40). Die Gleichsetzung des 'orientalischen'
19. Jh. mit der 'Aufklärung' hatte bislang im 19. Jh. keinen Platz mehr für einen

'orientalischen Realismus' gelassen. Ihn konnte es nach gängiger Ansicht erst

geben, wenn der 'Orient' die nach der 'Aufklärung' (einer allgemeinen
Gesetzmässigkeit zufolge) noch zu durchlaufenden Phasen der zivilisatorischen (und

literarischen) Evolution gleichfalls durchlaufen haben würde. Von 'Realismus'

war deshalb für den 'Orient' zumeist erst im 20. Jh., allenfalls schon Ende des

19. Jh. die Rede. Bei unvoreingenommener Betrachtung kann man jedoch auch

schon im 'orientalischen' 19. Jh. zahlreiche Elemente identifizieren, die auf eine

38 Falk, 1984:31.

39 Falk hatte die Komponententitel zunächst nur anhand deutschsprachiger Texte abstrahiert,
ihre Gültigkeit dann aber auch für andere Texte nachgewiesen und daraufhin ihre "Universalität"

postuliert. Ich ziehe den Ausdruck 'global' vor, da ich hier keine metaphysischen
Kräfte am Werk sehe, sondern nur eine zwar überregionale, aber nicht alle Weltgegenden
und auch nicht alle Schichten einer Gesellschaft umfassende Diskursgemeinschaft.

40 Falk, 1983:160-161.



Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 847

Tendenz zum Realismus hinweisen könnten.41 So ist z.B. die Propagierung einer

entrhetorisierten, 'klaren', verständlichen Erzählsprache nicht nur ein aufklärerisches

Phänomen, sondern hat auch eine realistische Komponente: man braucht

eine solche Sprache als Instrument zur detaillierten Registrierung, exakten

Beschreibung und scharfen Analyse der Zustände, die es zu reformieren gilt.
Um eine solche Bestandsaufnahme ist es aber auch (besonders im Arabischen)
Texten, die sich noch des alten Stils bedienen, zu tun; sie versuchen die
wissenschaftliche Genauigkeit und Detailliertheit auf sprachlicher Ebene durch eine

Reaktualisierung des reichhaltigen Wortschatzes der klassischen Sprache, die

ihrer Ansicht nach in der Zeit des 'Niedergangs' (inhität) verkümmert ist, zu

erreichen. Die bislang so geschätzte metaphorische Ausdrucksweise wird im
'hohen' wie im 'niederen' Stil gleichermassen stark eingeschränkt; häufig
erfährt das, was (besonders in der osmanischen Divan-Literatur) als

feststehende Metapher bekannt war, eine 'Renaturalisierung', d.h. die

Ausdrücke werden ihrer übertragenen Bedeutung entkleidet, so dass z.B.

'Mond' nun tatsächlich wieder den Mond und nicht das Antlitz des/der

Geliebten meint; so dient jetzt die Literatur der (Beschreibung der) Realität,
während zuvor die Realität umgekehrt der Literatur gedient hatte (als Reservoir

für deren Vergleiche, Metaphern usw.). Ein Bemühen um Beschreibung und

Erklärung des Vorfindlichen lässt sich sogar in der sog. 'Volksliteratur'
beobachten: dort finden sich schon um die Jahrhundertmitte in einigen
Geschichten der professionellen Kaffeehaus-Erzähler Passagen, in denen - für
das Genre, dem es zuvor eigentlich nur auf 'action' angekommen war, ganz
unüblich - nun Personen gezeichnet, Räume beschrieben, Landschaften gemalt
werden. In noch umfangreicherem Masse geschieht dies in Romanen, dort dann

auch unter Einbeziehung der menschlichen Psyche als Objekt der Beobachtung,

Beschreibung, Analyse, wissenschaftlichen Erklärung. Überall trachtet man

danach, nichts zu schreiben, das unrealistisch, unwahrscheinlich wäre (wobei
'unwahrscheinlich' lediglich 'frei von logischen Widersprüchen und von
übernatürlicher Phantastik' bedeutet), und hält sich v.a. an das dem Leser aus semer

eigenen Lebenswelt Bekannte und Vertraute (wenngleich häufig in sensationeller

und/oder sentimentaler Aufmachung). Dazu gehört im übrigen nach

damaliger Auffassung auch die eigene Geschichte, weshalb man z.B. die

historisierenden Romanzen eines GurgT Zaydän trotz all der dazuerfundenen

abenteuerlichen und rührseligen Plots als realistische, ja, geradezu naturalistische

Texte einzustufen hat. - Mit alledem verweisen die arabischen und

41 Ausführlicher zu den in diesem Abschnitt genannten Sachverhalten vgl. Guth, 2002. Ich

stütze mich hier stark auf die Vorarbeiten von Dino, 1973.



848 Stephan Guth

türkischen Texte auf einen zwar sicher nicht in jeder Hinsicht, jedoch
grundsätzlich sehr ähnlichen szientistischen Zugang der Autoren zur Welt, wie er
auch für die europäischen Realisten derselben Zeit charakteristisch ist.

Als weiteres und, aus Platzgründen letztes, Indiz zur Interpretation von
Phänomenen nahöstlicher Literaturen als Teil globaler Prozesse sei die

Entwicklung hin zur Idee einer Autonomie der Kunst, wie sie die Servet-i Fünün-

Gruppe in der Türkei kurz vor der Jahrhundertwende vertrat, anhand der

Verschiebungen in der Genrelandschaft mit den zeitlich parallel dazu verlaufenden

Entwicklungen in Frankreich verglichen, wo dieselbe Idee favorisiert wurde.42

Der Betonung des ästhetischen Eigenwerts der Kunst im Gegensatz zum
wirtschaftlichen Wert ging in Frankreich wie in der Türkei in der 2. Hälfte des

19. Jh. eine starke Expansion auf dem Literaturmarkt vorauf, in beiden Fällen

bedingt u.a. durch neue Drucktechniken und die Ausdehnung der Schulbildung
seit etwa 1860. Dies hatte eine Expansion v.a. des Romans zur Folge gehabt,
weil gerade er die Bedürfnisse der neuen, stark erweiterten Leserschichten

befriedigen konnte. Komplementär zur fortschreitenden Popularisierung der

Literatur entstand, in Frankreich wiederum ebenso wie in der Türkei, eine

Gegenbewegung zunächst v.a. im Bereich der Lyrik/Poesie. Diese warf zwar
wirtschaftlich nichts mehr ab, hatte aber hier wie dort immer noch einen hohen

symbolischen Stellenwert. Die Lyriker z.B. des französischen Symbolismus
konnten den Roman deshalb ebenso als markthörig ablehnen, wie sich im
'Orient' zahlreiche Befürworter des poetisierenden alten 'hohen' Stils gegen
einen Niedergang der Literatur aufgrund zu starker Popularisierung wandten.

Die Romanciers ihrerseits versuchten hier wie dort häufig, die subalterne

Position ihrer Gattung aufzuwerten und sich gegen die Poetizisten zu behaupten,
sei es durch Artifizialisierung ihres Prosastils, sei es durch Erhöhung qua
Emotionalisierung,43 sei es durch Einschreibung in renommiertere ausser-
literarische Kategorien. Balzac nannte seine Romane mal études de mœurs, mal
études philosophiques, mal études analytiques, und Zola verschaffte den

seinigen nicht durch Rekurs auf ästhetische Kategorien Legitimität, sondern

dadurch, dass er sein Geschäft (1868) mit der analytischen Sezierarbeit des

Chirurgen verglich, sich also als Wissenschaftler inszenierte. Dasselbe taten
aber auch türkische (und ebenso arabische) Autoren. Auch sie begriffen sich
nicht mehr in erster Linie als Geschichtenerzähler oder Sprachkünstler, sondern

(wie z.B. Ahmed Midhat 1880 meint) als jemand, der bestimmte Handlungs-

42 Für die französische Literatur orientiere ich mich im folgenden an Jurt, 1995:153 ff. Jurt

referiert hier Arbeiten von Rémy Ponton und Christophe Charle.
43 Vgl. die oben, S.837 unten, zitierte Äusserung Cachias.



Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 849

weisen und Gefühlsäusserungen zu beschreiben und die dafür verantwortlichen
Umstände zu erklären habe, denn der Nutzen der Lektüre liege für den Leser im
Verstehen (d.h. der rationalen Nachvollziehbarkeit) von menschlichen Verhaltensweisen

und Vorgängen;44 schon zuvor fällt in einem Roman wie Nämik Kemäls

Intibäh (1876) die Häufigkeit auf, mit der hier das Wort "sezieren" (tesrïh)
vorkommt;45 und 1892 definiert Samïpa§azade Sezä'T die Kunst eines Romanciers

als die "Wissenschaft des literarischen Erklärens".46 - Eine weitere

Ausdifferenzierung erfolgt sodann auf dem Gebiet des Romans selbst. In den

1880er Jahren tut sich in Frankreich eine Kluft zwischen Psychologisten und

Naturalisten auf, ein Prozess, der in der Türkei, wenn auch bislang noch nicht
als Parallele wahrgenommen, durchaus sein Pendant hat. Obgleich die
französischen Psychologisten Gegner der immer weiter fortschreitenden Popularisierung

der Literatur sind (und obgleich sie aus den gleichen hohen Schichten

stammen wie zuvor die Befürworter des Poetisch-Elitären), wählen sie nicht die

Lyrik/Poesie für ihre Zwecke, da diese zwar nach wie vor renommiert, aber

doch deutlich überlebt erscheint; sie entscheiden sich stattdessen für das

Medium des Romans, denn dieses bietet gegenüber der Lyrik/Poesie bessere

Wettbewerbsbedingungen. Um sich auf diesem Terrain gegen die populären
Naturalisten zu behaupten, koppeln sie den Roman mit dem prestigeträchtigen

Begriff 'Psychologie' (das erinnert an H. Tarne, neben E. Renan eine der

grossen Autoritäten im damaligen intellektuellen Feld), setzen der

Milieubeschreibung der Naturalisten die psychologische Analyse entgegen und siedeln

ihre Werke nicht wie die Naturalisten im Volke, sondern in der gehobenen
Gesellschaft an. Dass die Servet-i Fünün-Gruppe, die die Handlungen ihrer
i.d.R. psychologisierenden Romane gleichfalls in der besseren Gesellschaft

ansiedelt, sich die mit Enthaltsamkeit in Sachen Politik und Sozialkritik
verbundene 'Autonomie der Kunst' aufs Panier geschrieben hatte, hat man

bislang als Massnahme zur Umgehung der 'Abdülhamid'sehen Zensur erklärt.
Doch dafür hätte auch eine Beschränkung auf die reine Psychologie ausgereicht,
des elitären 'Autonomie'-Gedankens und der Monopolisierung des wahrhaft
'Künstlerischen' für sich selbst hätte es dazu nicht bedurft. Letzteres wird
jedoch plausibler, wenn man es als Ergebnis ganz ähnlich wie in Frankreich
vonstatten gegangener Entwicklungen betrachtet, zumal auch die Servet-i
Fününcular zumeist aus den oberen Gesellschaftsschichten stammten

44 Ahmed Midhat 1880 in Nr. 1 der Zeitschrift §ark, zit. bei Özkirimli, 1987:iv, 994.

45 Vgl. Dino, 1973:93-4.

46 Sâmïpa§azâde Sezä'I im Vorwort zu seinem Erzählband Kücük §eyler (1892), zit. bei

Özkirimli, 1987:iv, 994.



850 Stephan Guth

Der Parallelitäten gäbe es noch viele weitere, doch ich sollte um der

Prägnanz willen zum Schluss kommen.

5. Folgerungen

Die obigen Ausführungen haben, wie ich hoffe, gezeigt, dass es zumindest nicht

ganz abwegig und wahrscheinlich sogar überaus sinnvoll ist, Phänomene
westlicher und nahöstlicher Literaturen direkt nebeneinander zu stellen und als zwar
nicht identisch, letztlich aber jeweils denselben 'globalen' Prozessen zugehörig
zu betrachten. Alterität der äusseren Erscheinungsweisen literarischer Kulturen
schliesst Partizipation an letztlich denselben (oder zumindest sehr ähnlichen)
Prozessen nicht aus: die Uhren gingen und gehen im 'Orient' eben nicht

langsamer oder nach einer anderen Zeit, auch wenn sie anders aussehen oder

ihre Zeiger im Gegenuhrzeigersinn laufen sollten - gemessen und angezeigt
wird eine Weltzeit (s.o.). Eine Teilhabe an der Moderne ist also von den
literarischen Signifikanten unabhängig; das Signifikat 'Moderne' kann in
unterschiedlichen Kulturen durch unterschiedliche Signifikanten bedeutet werden.

Eine solche Sichtweise hat Konsequenzen:

- Die Aufgabe nahöstlicher Literaturwissenschaft (und v.a. -historik) sollte

künftig immer auch darin bestehen, die Entwicklungen in diesen Literaturen mit
zeitgleichen Phänomenen im Westen in Beziehung zu setzen. Dabei müssen

gewohnte Pfade verlassen werden, und man wird insbesondere die Geltung
bisher vorgenommener Zuordnungen literarischer Erscheinungen zu bestimmten,

mit westlicher Begrifflichkeit bezeichneten Epochen immer zuerst einmal
auszuklammern haben. Denn es macht vermutlich mehr Sinn, z.B. einen G. H.
Gubrän neben Stefan George zu stellen, als ihn zum 'Romantiker' zu
deklarieren und so eine Verwandtschaft zu europäischen Autoren des beginnenden

19. Jh. zu konstruieren. Mag Gubrän sich auch vieler Ausdrucksmittel
bedienen, die an die westliche Romantik erinnern, so schrieb er doch v.a. im
20. Jh. In ähnlicher Weise Hesse sich auch der von Mïhâ'ïl Nu'ayma in al-
Girbäl (1923) formulierte ästhetische Gedanke, Literatur könne nur dann

überzeugend wirken, wenn die Autoren das, was sie schreiben, "bis zum Ende

durchdacht und 'durchfühlt ' haben",47 ja, Hesse sich überhaupt die Betonung
des Empfindens und persönlichen Erlebens, wie sie auch bei den Ägyptern 'Abd

47 Landau, 1968:281 (meine Hervorhebung).



Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 851

ar-Rahmän Sukri,48 al-'Aqqäd49 und Ibrahîm Nagï50 oder bei dem Osmanen

Yakup Kadri51 beobachtbar ist, mit etwa zeitgleichen europäischen Phänomenen

wie dem weitverbreiteten Irrationalismus und Strömungen wie der

Lebensphilosophie zusammensehen. Etwas pointiert könnte man also sagen: Statt (oder

wenigstens in demselben Masse wie) der Ungleichzeitigkeit des Gleichzeitigen
(und damit der Alterität) sollte die Aufmerksamkeit auch der Gleichzeitigkeit
des Ungleichzeitigen (und damit der Globalität) gelten.

- Dies hätte freilich nicht nur Auswirkungen auf die Betrachtung der
nahöstlichen Literaturen, sondern auch auf die Epochen- und Gattungsbegriffe, die

sämtlich nur für europäische Literaturen entwickelt, aber immer so benutzt

wurden, als wären sie global gültig. Es gälte also, die eurozentristische Begrifflichkeit

daraufhin zu überprüfen, ob sie auch tatsächlich zur Benennung globaler

Phänomene taugt. Bestimmte Gattungs- oder Epochenmerkmale dürften sich

dabei als westliche Spezifika herausstellen. Sollte sich eine Bezeichnung wie
'naturalistischer Roman' für ein globales Phänomen aber dennoch aufrechterhalten

lassen, so hätte dieses zwar durchaus seine (sich äusserlich zuweilen
stark voneinander unterscheidenden) Spielarten - einen französischen,
deutschen, arabischen oder türkischen naturalistischen Roman eben. Doch unter diesen

hätte keine die Macht, ihre jeweilige Besonderheit als Merkmal der ganzen
Gattung oder Epoche aufzuzwängen und die anderen als unvollkommene

Ableger oder 'Hybride' zu klassifizieren. Die jeweiligen Besonderheiten

würden sich vielmehr bei allen auf prinzipiell gleiche Weise als - aufgrund der

jeweiligen regionalen, nationalen o.a. Kontexte und literarischen Traditionen -
unterschiedlich ausfallende, individuelle Formulierungen oder Ausprägungen
derselben globalen Ideen beschreiben lassen. Und: Es würde sich zeigen, dass

Roman oder Kurzgeschichte zwar moderne Gattungen sind, diese jedoch kein
Exklusivrecht auf Moderne beanspruchen können und dass Moderne sich

vielmehr auch in 'traditionellen' autochthonen Gattungen äussern konnte (und

kann).

48 inna s-si 'r wigdän ("Poesie ist Gefühl"): zit. bei Brugman, 1984:117.

49 Er definiert den Dichter als einen, der "fühlt und fühlen macht" (yas'ur wa-yus'ir): zit. bei

Brugman, 1984:128 (Äusserung al-'Aqqäds aus dem Jahre 1912).

50 Nach NAÖi befasst sich Dichtung kaum mit etwas anderem als "the poet's intensely personal

experiences": Badawî, 1975:130.

51 In einem Frühwerk wie Erenlerln Bagindan (1918/19) bedient er sich bewusst einer

"Sprache des Herzens": Atsiz, 1988/92.



852 Stephan Guth

- Für die 'grossen' Literaturwissenschaften mag dies zwar ein schmerzliches

Aufgeben ihrer bisherigen Definitionsmacht bedeuten. Doch würden auch sie

insofern profitieren, als sie sich im Grunde ja erst durch den Bezug auf das

tertium comparationis einer Globalität ihrer eigenen (nationalen, regionalen
oder wie auch immer gearteten) Individualitäten wahrhaft bewusst werden

können. Mit anderen Worten: Ohne Berücksichtung aussereuropäischer, z.B.
eben nahöstlicher, Literaturen kann gar nicht gesagt werden, was an den

westlichen Literaturen eigentlich das spezifisch Westliche sei. Und ohne einen

derartigen Einblick in die "Vielsprachigkeit" der Moderne lässt sich auch nicht
erfassen, "daß die Moderne spezifisch wie universell zugleich ist".52

Bibliographie

AKYÜZ, Kenan
1964 La littérature moderne de Turquie. Philologiae Turcicae Fundamenta,

vol. ii:465-634. Steiner, Wiesbaden.

al-BAGDADI, Nadia
1999 The anthropological turn in some nineteenth century Arabic literature.

In: GUTH; FURRER; BÜRGEL (Hg.), Conscious Voices, 1999:1-11.

ATSIZ, Bedriye
1988/92 Erenlerin Bagindan. In: JENS (ed.), Kindlers neues Literatur Lexikon,

Bd. 9, s.v. "Karaosmanoglu, Y.K.".
BADAWI, M. M.
1975 A Critical Introduction to Modern Arabic Poetry. Cambridge [etc.]:

Cambridge University Press.

Brockelmann, Carl; Pellat, Charles
1986 Makäma. In: EI2, vi (fase. 99-100): 107-115.

Brugman, Jan

1984 An Introduction to the History ofModern Arabic Literature in Egypt.
Brill, Leiden. (Studies in Arabic Literature; 10).

Cachia, Pierre

1990 An Overview of Modern Arabic Literature. Edinburgh University
Press, Edinburgh. (Islamic Surveys).

52 Schulze, 2002:17.



Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 853

DINO, Guzine
1960 L'influence française sur la langue littéraire turque dans la seconde

moitié du XIXe siècle. Revue de littérature comparée, vol. 34:561-577.
1973 La genèse du roman turc au XIXe siècle. Association Langues et

Civilisations, Paris. (Publications Orientalistes de France; 802).
ELGER, Ralf (éd.)
2001 Kleines Islam-Lexikon. Beck, München.

EviN, Ahmet Ö.

1983 Origins and Development of the Turkish Novel. Bibliotheca Islamica,
Minneapolis.

Falk, Walter
1983 Handbuch der literarwissenschaftlichen Komponentenanalyse. Lang,

Frankfurt/M. [etc.]. - Neue erweiterte Aufl. 1996: Verl. Werner
Imhof, Taunusstein [etc.].

1984 Parallele Ägypten. Die epochengeschichtlichen Verhältnisse in der

ägyptischen Literatur des 20. Jahrhunderts. Peter Lang, Frankfurt
[etc.]. (Beiträge zur neuen Epochenforschung; 4).

GIBB, Hamilton A. R.; LANDAU, Jacob M.
1968 Arabische Literaturgeschichte. Artemis, Zürich.
GONTSCHAROW, Iwan
1987 Oblomows Traum Ivan Goncarov, Son Oblomova [1849/1859]. Rus¬

sisch/deutsch. Hg. und übersetzt von Hans Rothe. Reclam, Stuttgart.
(RUB; 2244).

GROTHUSEN, Klaus-Detlev (ed.)
1985 Südosteuropa-Handbuch, Nr. 4: Türkei. Vandenhoeck & Ruprecht,

Göttingen.
GUTH, Stephan
1994 Zwei Regionen - eine Literaturgeschichte? Zwei zeitgenössische Ro¬

mane aus Ägypten und der Türkei und die Möglichkeit einer übergreifenden

Periodisierung nahöstlicher Literaturen. Die Welt des Islams,
Bd. 34:218-245.

1996 A World Full of Secrets. The hero as detective in two novels from
Egypt and Turkey. Orient-Institut, Beirut. (Beirut Zokak el-Blat(t); 2).

1997 Das 'Rätsel' 'Ask-i Memnü'. Ein Beitrag zur epochalen Lokalisierung
der Servet-i Fünün-Bewegung. Asiatische Studien, vol. 51:557-576.

2000a Çahkusu und Zainab. Ein komparati stischer Ansatz und die Folgen.
In: KLEMM; GRUENDLER (Hg.), Understanding Near Eastern
Literatures, 2000:95-104.



854 Stephan Guth

2000b Individuality lost, fun gained. Erscheint demnächst in den Akten der

ESF-Tagung, Kairo März 2000 (Individual and Society in the

Mediterranean Muslim World), Atelier 5 (Images and Representations).
2002 Brückenschläge. Versuch einer intergrierten 'turko-arabischen ' Ro¬

mangeschichte (Mitte 19. bis Mitte 20. Jahrhundert). Unveröffentl.

Habilitationsschrift, Universität Bern.53

GUTH, Stephan; FURRER, Pnska; BÜRGEL, Johann Christoph (Hg.)
1999 Conscious Voices. Concepts of writing in the Middle East. Orient-

Institut, Beirut / Steiner, Stuttgart. (Beiruter Texte und Studien; 72).

HaaG-HiGUCHI, Roxane

2001 Persische Literatur. In: ELGER (ed.), Kleines Islam-Lexikon, 2001:240-
242.

Hamarneh, W.
1998 Fiction, modern. In: MEISAMI; STARKEY (Hg.), Encyclopedia of

Arabic Literature, s.v.

JENS, Walter (ed.)
1988/92 Kindlers neues Literatur Lexikon. Studienausgabe. 21 Bände. Kindler,

München.

JURT, Joseph
1995 Das literarische Feld. Das Konzept Pierre Bourdieus in Theorie und

Praxis. Wissenschaftliche Buchgesesellschaft, Darmstadt.

KAPPERT, Petra

1985 Literatur. In: GROTHUSEN (ed.), Südosteuropa-Handbuch/Türkei,
1985:621-649.

Katouzian, Homa
1991 Iran. In: OSTLE (ed.), Modern Literatures in the Near and Middle

East, 1991:130-157.

Khoury, Raif Georges

1965(?) Bibliografie raisonnée des traductions publiées au Liban à partir des

langues étrangères de 1840 jausqu 'aux environs de 1905. Thèse

présentée pour le Doctorat d'Université. Université de Paris, Faculté

des Lettres et Sciences Humaines, [s.d].

KLEMM, Verena; Gruendler, Beatrice (Hg.)
2000 Understandig Near Eastern Literatures. Reichert, Wiesbaden. (Litera¬

turen im Kontext; 1).

53 Inhaltsverzeichnis einsehbar unter

<http://www.cx.unibe.ch/islam/mitarbeiterPubl/SGInhaltHabil.htm.



Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen 855

Kreiser, Klaus et al. (Hg.)
1974 Lexikon der islamischen Welt. Kohlhammer, Stuttgart [usw.].
KRÜGER, Eberhard
1974 Persische Literatur. In: KREISER et al. (Hg.), Lexikon der islamischen

Welt, 1974, Bd. 3:37-41.

Kudret, Cevdet
1987 Türk Edebiyatinda Hikäye ve Roman. Vol. I: Tanzimat'tan Mesru-

tiyet'e kadar (1859-1910). 5. Aufl. Inkilâp Kitabevi, Istanbul.

Landau, Jacob M.
1968 Arabische Literaturgeschichte der neuesten Zeit. 20. Jahrhundert. In:

GIBB; LANDAU, Arabische Literaturgeschichte, 1968:187-288.

Meisami, Julie
1991 Iran. In: OSTLE (ed.), Modern Literatures in the Near and Middle

East, 1991:45-62.

Meisami, Julie Scott; Starkey, Paul (Hg.)
1998 Encyclopedia ofArabic Literature. 2 vols. Routledge, London [etc.].
NOTH, Albrecht; PAUL, Jürgen (Hg.)
1998 Der islamische Orient: Grundzüge seiner Geschichte. Ergon, Würz¬

burg. (Mitteilungen zur Sozial- und Kulturgeschichte der islamischen

Welt; 1).

NUSAYR, 'Ä'ida Ibrahîm
1990 al-Kutub al-'arabiyya aliati nusirat fl Misr fl l-qarn at-täsi' 'asar [=

Aida Ibrahim Nosseir: Arabic Books Published in Egypt in the

Nineteenth Century]. The American University of Cairo Press, Kairo.
OSTLE, Robin (ed.)
1991 Modern Literatures in the Near and Middle East, 1850-1970.

Routledge, London & New York.
ÖZKIRIMLI, Afilla
1982/87 Türk Edebiyati Ansiklopedisi. 5 Bände. 4. Aufl. Cem Yay., Istanbul.

[l.Aufl. 1982].
RAHNEMA, R.

1988/92 Die neupersische Literatur des 20. Jahrhunderts. In: JENS (ed.), Kind¬

lers neues Literatur Lexikon, Bd. xx ("Essays"):533-540.
ROTHE, Hans

1987 Nachwort. In: GONTSCHAROW, Oblomows Traum, 1987:141-155.

SCHULZE, Reinhard
1998 Die islamische Welt in der Neuzeit (16.-19. Jahrhundert). In: NOTH;

PAUL (Hg.), Der islamische Orient, 1998:333-403.



856 Stephan Guth

2002 Geschichte der islamischen Welt im 20. Jahrhundert. Brosch. Sonder-

ausg., aktualisierte und erw. Fassung der 1. geb. Aufl. von 1994. Beck,
München.

Strauss, Johann

1994 Romanlar, ah! O romanlar! Les débuts de la lecture moderne dans

l'Empire Ottoman (1850-1900). Turcica. Revue des études turques,
vol. 26:125-163.

WIELANDT, Rotraud
1980 Das Bild der Europäer in der modernen arabischen Erzähl- und

Theaterliteratur. Orient-Institut, Beirut / Steiner, Wiesbaden. (Beiruter
Texte und Studien; 23).

WlLPERT, Gero von
1979 Sachwörterbuch der Literatur. 6. Aufl. Kröner, Stuttgart. (Kröners

Taschenausgabe; 231).

Windelband, Wilhelm
1980 Lehrbuch der Geschichte der Philosophie. Mit einem Schlußkapitel

'Die Philosophie im 20. Jahrhundert' u. einer Übersicht über den

Stand der philosophiegeschichtlichen Forschung hg. von Heinz Heim-
soeth. 17. Aufl., unveränd. Nachdr. d. 15., durchges. u. erg. Aufl. -
Mohr, Tübingen.


	Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen : die globalen Dimensionen nahöstlicher Literatur

