Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 4

Artikel: Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen : die globalen Dimensionen
nahostlicher Literatur

Autor: Guth, Stephan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147590

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN:
DIE GLOBALEN DIMENSIONEN
NAHOSTLICHER LITERATUR*

Stephan Guth, Universitit Bern

1. Einleitung

Der folgende Beitrag versteht sich als Pladoyer fiir eine neue ‘Lesart’ der
Geschichte nahostlicher Literaturen seit dem 19. Jh.! Meine Hauptthese lautet:
Es scheint moglich, die literarhistorischen Prozesse in den modernen nah-
ostlichen Literaturen zumindest teilweise als Besonderungen zeitgendssischer
globaler* Entwicklungen zu beschreiben, und zwar a) schon seit dem 19. Jh.
(und nicht erst seit wenigen Jahrzehnten) und b) grosso modo auch in direkter
Synchronitdt (und nicht etwa phasenversetzt) zu den ‘grossen’ westlichen
Hauptliteraturen. D.h., spitestens seit dem 19. Jh. waren diese Literaturen —
trotz vielfach sogar sehr grosser Differenzen im dusseren Erscheinungsbild —
letztlich immer schon genauso ‘modern’ wie die westlichen Literaturen, waren
immer ‘auf der Hohe der Zeit’, und zwar nicht nur ihrer eigenen, sondern auf
der der ‘Weltzeit’ (eine Praigung W. EBERHARDs). Dem liegt die Annahme einer
“Vielsprachigkeit der Moderne’ zugrunde, in der der “européische Dialekt” nur
einer von vielen ihrer “kulturellen Dialekte” ist.* Man moge nicht erwarten, dass
ich in einem kiirzeren Aufsatz wie dem vorliegenden eine umfassende
theoretische und textuelle Absicherung dieser These leisten konnte. Ich hoffe
jedoch, einige iiberzeugende Argumente anfiihren zu konnen, Indizien dafiir,

Erscheint in etwas anderer Form und auf englisch demnichst in Interkulturalitdt, Intertextu-

alitdt und die Entstehung von Genres (Arbeitstitel), ed. Ch. Szyska et al., Reichert Verlag,

Wiesbaden (Reihe Literaturen im Kontext). Inhaltlich handelt es sich um eine grobe Skizze

des Teils IV (“Ausblick”) meiner Habilitationsschrift (GuTH, 2002).

1 Meine Ausgangsbasis sind zunichst einmal nur die arabische und tiirkische Literatur dieser
Zeit. Zur Frage der Generalisierbarkeit s. sogleich unten.

2 Unter ‘global’ verstehe ich den Geltungsbereich der ‘Weltzeit” (s. sogleich unten; vgl. auch
Fn. 39).

3 SCHULZE, 2002:17.

Ibid.



834 STEPHAN GUTH

dass die These nicht vollig aus der Luft gegriffen ist und dass deshalb auf dem
Gebiet der Periodisierung dieser Literaturen in der von mir aufgezeigten Rich-
tung weitergeforscht werden sollte.

Ich werde zunichst kurz skizzieren, wie ich zu dieser These gelangt bin
(liber den Vergleich zweier Nationalliteraturen, s. Teil 2). Daran schliessen sich
meine Argumente fiir ein Umdenken (Teile 3 und 4), und zum Schluss einige
Gedanken zu den moglichen Konsequenzen des Umdenkens auf verschiedenen
Ebenen (Teil 5).

2. Ausgangspunkt: Zwei nahostliche Literaturen im Vergleich

Eine vergleichende Betrachtung der Geschichten des arabischen und osmani-
schen bzw. (neu-)tiirkischen Romans férdert — trotz jeweils freilich vorhandener
Besonderheiten, die keineswegs geleugnet werden sollen — unziéhlige Gemein-
samkeiten in den verschiedensten Bereichen zu Tage.’ Aus der Uberfiille der
Kongruenzen hier nur einige wenige Beispiele (mit Konzentration auf das
19. Jh., da diesem als der Zeit, in welcher die literarische Moderne im ‘Orient’
nach gingiger Darstellung ‘mit Verspitung’ einsetzte, das Hauptinteresse gilt):®

— Ubereinstimmung der (Darstellung der) groben Entwicklungslinien vom
19. Jh. bis heute. Ein Blick auf die gidngigen ‘nationalen’ Literaturgeschichten
zeigt, dass bei der Beschreibung der Entwicklung der arabischen Literatur(en)
ebenso wie bei der tiirkischen wihrend der letzten anderthalb Jahrhunderte
dhnliche Epochen mit dhnlichen Zisuren angesetzt werden. Ein Modell vom
Beginn der 1990er Jahre’ sieht (librigens auch fiir das Persische) drei ages vor:
1850-1914; 1914-1950; seit 1950. (Inzwischen wire wohl noch eine weitere
Zasur um 1980 weithin Konsens.) Alle mir bekannten Geschichten der neueren
Literaturen lassen die literarische Moderne im Nahen Osten mit Ubersetzungen
und Adaptionen aus europdischen Sprachen beginnen und sehen das 19. Jh. in
erster Linie als eine Epoche der Rezeption europdischer Vorbilder (das
OSTLE’sche Modell betitelt die gesamte Ara bis zum 1. Weltkrieg deshalb als

5 Vgl. dazu im Detail meine Habilitationsschrift (GUTH, 2002).
Ich erlaube mir i.f., die Parallelitdt mit einer gewissen Penetranz zu betonen (Redundanz
von Ausdriicken wie ‘in beiden Literaturen’, ‘hier wie dort” u.d., zudem markiert durch
Kursivsatz), damit wihrend der Aufzdhlung der vielen Aspekte nicht aus dem Blick gerit,

dass es sich bei all den genannten Aspekten immer wieder um Gemeinsamkeiten handelt.
7 OSTLE, 1991.



DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN 835

“The Age of Translation and Adaptation”). In dieser Zeit beginnen sich in
beiden von mir verglichenen Literaturen die neuen Prosagattungen und das
Theater auszubilden. Insgesamt erscheint das 19.Jh. (in bisherigen Darstel-
lungen) fiir beide Literaturen nur wenig in sich gegliedert. Fiir die arabische
Erzéhlprosa sieht man bis etwa 1900 fast nirgends eine Zisur, in der tiirkischen
allenfalls um ca. 1880 — aber auch hier bezeichnet diese nur die Entstehung
erster ‘reiferer’, ‘versierterer’ einheimischer Werke, fiir welche die Jahrzehnte
davor gewissermassen als Lehrjahre gedient haben. Die ‘Unreife’ der grossen
Masse der Literatur der ersten Phase besteht nach iibereinstimmender Ansicht
der Historiker der arabischen ebenso wie der tiirkischen Literatur v.a. in ihrer
Didaktizitdt (sie ist hier wie dort weithin ein Mittel zur Aufklarung, morali-
schen Belehrung und zur Propagierung von Reformideen) und in ihrem
Unterhaltungscharakter (um in Zeiten verstarkter Konkurrenz in der Arena der
privaten Presse, welche zum Hauptmedium der neuen Autorengeneration ge-
worden ist, mithalten zu kénnen und zu iiberleben, muss man sich in der Tirkei
ebenso wie etwa in Agypten dem Publikumsgeschmack anpassen, der nach
Abenteuer-, Liebes-, Kriminalromanen u. dgl. seichter, sensationeller und gerne
auch larmoyanter Ablenkung verlangt; dementsprechend viel wird an europii-
schen, v.a. franzosischen Feuilletonromanen iibersetzt und/oder adaptiert — im
Arabischen und Tirkischen sind es oft dieselben Autoren, ja, sogar dieselben
Werke —, und dementsprechend viele Eigenproduktionen kniipfen hier wie dort
eher an die ‘niederen’, volkstiimlichen Traditionen des Erzdhlens als an die
‘hohen’ dsthetischen Stile der klassischen Prosa an). Um einem Verfall in den
Populismus gegenzusteuern, betonen gleichermassen einige arabische und
osmanische Autoren erneut den Kunstcharakter der Literatur und propagieren
teils (wenngleich zuweilen unter gewissen Zugestandnissen) ein Festhalten an
der in hohem Masse rhetorisierten und entsprechend elitdren traditionellen
Sprachkunst, teils eine verstirkte Orientierung an inhaltlich und erzihltechnisch
als hochwertig eingestuften westlichen Modellen. Als ganze stellt sich die erste
Phase den Historikern der arabischen ebenso wie denen der tiirkischen Literatur
dar als die Zeit einer “lutte entre les deux courants ‘occidentalisant’ et ‘orienta-
lisant’ (= conservateur)”® bzw., etwas differenzierter, als Zeit, in welcher sich
gegen die nach wie vor prisente alte literarische Tradition vier traditions-
kritische Richtungen ausbilden: “emotionalism, naturalism, neo-classicism and
rationalism”.? Die ‘Moderne’ und damit auch der “courant occidentalisant”
tragen schliesslich nach géngiger Darstellung in beiden Literaturen den Sieg

8 So AKYUz, 1964:509, fiir das Tiirkische.
9 HAMARNEH, 1998:231, fiir das Arabische.



836 STEPHAN GUTH

iiber ihren Opponenten, die ‘Tradition’, davon. In der Tirkei gilt das Schaffen
der Servet-i Fiinan-Gruppe (1896-1901) als definitiver Umschlagspunkt,'® in der
arabischen Literatur sicht man gemeinhin den etwa zur selben Zeit (1898 ff.)
publizierten Hadit ‘Isa b. Hisam Muhammad al-Muwaylih1’s als “swan-song of
classical literature”.!! Zwischen der Jahrhundertwende und dem 1. Weltkrieg
entwickeln beide Literaturen sodann ganz #hnliche Konzepte zur Schaffung
einer ‘Nationalliteratur’ (arab. adab qawmi, tirk. milli edebiyat). Hier wie dort
orientiert sich die Nationalliteratur formal an westlichen Vorbildern, verlangt
aber aktuelle und authentisch-einheimische Themen und Charaktere, und hier
wie dort wird sie im Zusammenhang mit nationalen Erhebungen und Kédmpfen
um die Unabhingigkeit von westlicher Bevormundung zundchst mit patrioti-
schem Enthusiasmus verfochten. Der OSTLE’sche Band ldsst mit diesem “ro-
mantic nationalism” die zweite Hauptphase der Geschichte moderner nah-
oOstlicher Literaturen beginnen. Nach der Erniichterung in den ersten Jahren der
Unabhéngigkeit bildet sich in dieser Phase dann in der Zwischenkriegszeit ein
zunehmend herrschafts- und auch selbstkritischer Realismus aus, der wihrend
und nach dem II. Weltkrieg in beiden Literaturen in einen “social criticism”
miindet. Im Unterschied zu einer “Romantik”,!?2 in welcher die Probleme des
Individuums (immer wieder ein Alter Ego des gebildeten Autors) in einer riick-
standigen Gesellschaft im Vordergrund stehen, weitet sich im Sozialrealismus
beider Literaturen der Blick nun hin zu allgemeineren Problematiken, weshalb
langere Texte jetzt hdufig ganze Gesellschaftspanoramen sein mdchten. Der
Sozialrealismus wird, wenngleich mit zuweilen unterschiedlicher Akzent-
setzung,'* von den 1950er Jahren an dominant, obgleich hier wie dort auch
‘neoromantische’ Stromungen aufleben. Seit ungefdhr der Mitte der 1960er
erlebt der Realismus in beiden Literaturen eine erste Krise. Zusammen mit den
politischen Zustinden wird auch die bisherige Literatur mit ihrem mimetischen
Ansatz verworfen. Die Literatur der “New Sensibility”'* oder der “Neuen Inner-

10 Vgl. AKyUz, 1964:509: “La littérature turque a, en effet, acquis, a la fin de cette période
assez courte, mais pleinement consacrée a une activité intense et dynamique, un caractere
exclusivement occidental, tant par son contenu que par sa technique”.

11 BROCKELMANN; PELLAT, 1986:113.

12 Der Ausdruck ‘Romantik’ wird v.a. im Kontext der arabischen Literatur gebraucht (z.B. fiir
Gubran Halil Gubran oder Mustafa Lutfi al-Manfalat); entsprechende Stromungen gibt es
jedoch in der tlirkischen Literatur ebenso.

13 In der arabischen Literatur werden zwar auch rurale Themen aufgegriffen, in der
Hauptsache spielen die Handlungen jedoch nach wie vor in der Stadt. Demgegeniiber bildet
sich im Tirkischen (nicht nur, aber v.a.) die sog. ‘Dorfliteratur’ (kdy edebiyati) heraus.

14 hassasiyya gadida: ein auf die arabische Literatur bezogener Ausdruck Edward al-Harrats
(und zuvor schon Sabri Hafiz’).



DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN 837

lichkeit”!> nimmt bislang nicht beachtete oder tabuisierte andere Realititen (z.B.
Trdume und Mythen) in den Realismusbegrift auf. Das Schreiben wird hier wie
dort stark experimentell, bekommt zuweilen surrealistische und phantastische
Ziige. Bis in die 1970er Jahre hinein hat es fiir viele arabische wie tiirkische
Intellektuelle allerdings noch eine politische Funktion: man glaubt, ‘etwas
bewirken’ zu konnen.!¢ Seit etwa 1980 ist in der Tiirkei ebenso wie in arabischen
Landern jedoch weithin eine gewisse Enthaltung hinsichtlich eines sozial-
kritischen und/oder politischen Engagements feststellbar. /n beiden Fdllen riihrt
sie von einer radikal dekonstruktionistischen Haltung her, welche hdufig den
Verlust einer individuellen Identitédt, d.h. eine Zerstorung des Selbst beinhaltet
und aufgrund derer nun auch die Grenzen zwischen Realitdit und Fiktion
verwischt, ja, aufgehoben werden.!”

Ein solcher Schnelldurchgang durch 150 Jahre Literaturgeschichte kann
freilich nur die allergrébsten Entwicklungslinien und deren arabisch-tiirkische
Ubereinstimmung andeuten. Doch auch wenn man etwas nidher fokussiert,
finden sich Kongruenzen unter verschiedensten Aspekten. Einige beliebige
Beispiele, speziell zur 2. Hilfte des 19. Jh.:

— Genrehierarchie. Im Arabischen wie im Tiirkischen erobert sich die Erzdhl-
prosa erst langsam ihren Platz als anerkannte ‘Literatur’. Zuvor beanspruchten
hier wie dort allein die Poesie und poetisierende (d.h. stark rhetorisierte, hoch-
artifizielle) Prosa das Priddikat Literarizitit, und das Erzdhlen von Geschichten
galt als niedere “folk activity”.!® Auf Redeschmuck zu verzichten, war zunichst
fast undenkbar, es hitte geradezu etwas Obszénes an sich gehabt.!® Spiter dnderte
sich in beiden Literaturen die Funktion des ‘schénen’ Stils: “The demands of
style were not forgotten, but the effects now sought were not ornamental but
emotional”, schreibt CACHIA2? und erfasst damit eine der wichtigsten Verschie-
bungen, die beim Ubergang zur modernen Literatur stattfanden. Parallel dazu
wurde die mit dem Wechsel zur Prosa verbundene “Einbufle an dichterischer

15 So KAPPERT, 1985:642f., fiir das Tiirkische.

16  Vgl. die Benennung der dritten Hauptphase (seit 1950) als “The Age of Ideology and
Polarization” bei OSTLE, 1991.

17  Fiir eine Betrachtung arabischer und tiirkischer Prosa speziell unter diesem Gesichtspunkt
vgl. meinen Aufsatz “Individuality lost, fun gained” (GuTH, 2000b).

18  So CACHIA, 1990:105.

19 Fiir den tiirkischen Kontext vgl. z.B. DINO, 1960:572-3: “Le dépouillement des termes [...]
choque I’écrivain turc; cette nudité, pour ainsi dire, du mot, il lui faut I’habiller, la rendre
présentable a son public”.

20  CAcCHIA, 1990:50.



838 STEPHAN GUTH

Werthaltigkeit in der Form” auch durch “besonders ‘poetische’ Stoffe” ausge-
glichen.?! Die Poesie verlor im Arabischen ebenso wie im Osmanischen allmih-
lich an Renommé, unter den Romanciers kam es zu Differenzierungen zwischen
‘Populisten’ und ‘Kiinstlern” (s.u.). Roman und Kurzgeschichte 16sten sich von
Formen, mit denen sie zuvor eng verbunden waren (traditionelle autochthone
Gattungen wie hikaya/hikaye, risala, magama, aber auch der essayistischen
magqala/bas makale).

— Selbstverstindnis. Die Autoren des 19. Jh. verstehen sich im arabischen Raum
ebenso wie in den Kernlanden des osmanischen Reiches als Aufkldrer mit einem
gesellschaftsreformerischen Auftrag. Dabei wird v.a. die Prosa ein Ausdrucks-
mittel der ‘Lehrer der Nation’.

— Soziale Verortung. Die in der sich wandelnden Literaturlandschaft des 19. Jh.
vorfindlichen Genres kénnen hier wie dort auf ganz dhnliche Weise bestimmten
sozialen Gruppen zugeordnet werden. Dabei steht die Prosa in beiden Fillen,
grob gesprochen, fiir eine Schicht derjenigen, welche die in den ersten
Jahrzehnten des 19. Jh. geschaffenen neuen Bildungseinrichtungen durchlaufen
haben und in den neuen ‘sédkularen’ Institutionen arbeiten.

— Die Ubereinstimmungen reichen in unzdihligen Fillen bis in kleinste Details
hinein. Da gibt es z.B. fast identische Heldenprofile, Figurenkonstellationen,
Grundstrukturen der Plots, thematische und stilistische Kongruenzen, etc. Und
meistens kongruieren dabei nicht etwa nur ‘frei schwebende’, aus dem Kontext
beliebig herausgeloste Elemente, sondern gleichzeitig immer auch deren
Position im Ganzen, d.h. es handelt sich um Kongruenzen systemischer Zusam-
menhénge.?? (Das ist wichtig, denn um zwei Texte/Literaturen ein und derselben
Epoche zuweisen zu kénnen, muss, da es sich bei Epochen um Sinnsysteme mit
in spezifischer Weise aufeinander bezogenenen Komponenten handelt, eine
solche systemische Kongruenz bestehen.)

Die soeben genannten (und viele weitere) Gemeinsamkeiten lassen es moglich
und sinnvoll erscheinen, die beiden Romangeschichten als zusammengehérig zu
sehen. Das bedeutet nicht, dass nicht auch die Betrachtung als Einzelliteratur,
d.h. in ihrer jeweiligen Besonderheit und ‘Individualitdt’, nach wie vor sinnvoll

21 WILPERT, 1979: s.v. “Roman”.
22 Vgl hierzu im einzelnen meine bisher publizierten Fallstudien: GuTH, 1994; 1996; und
2000a.



DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN 839

(und auch nétig) ist. Es bedeutet lediglich, dass es oberhalb der in den ‘Natio-
nalliteraturen’ konstatierbaren Fakten und Verhiltnisse offenbar auch eine
Ebene allgemeinerer und nicht minder realer Gegebenheiten gibt, die zu beriick-
sichtigen nicht nur aufgrund ihrer Fiille geboten, sondern auch wegen ihres
hoheren Allgemeinheitsgrades lohnenswert ist. Auch gerade fiir die individual-
nationalphilologische Perspektive ist dies im Grunde unverzichtbar: Das Beson-
dere erhilt seine Besonderheit ja immer nur durch den Bezug auf ein Allge-
meines, von dem es sich abhebt.

3. Das Problem der Grenze

An diesem Punkt stellt sich die Frage, auf welche Ebene genau man durch die
Abstraktion vom Einzelliteraturspezifischen gelangt und welcher Grad von
Allgemeinheit auf dieser Stufe erreicht ist. Haben die Aussagen nur fiir das
offenbar eng zusammengehorige Literaturenpaar Arabisch-Tirkisch Geltung
oder treffen sie auch auf weitere Literaturen zu, und wenn ja, auf welche?

Am nidchsten liegt es wohl anzunehmen, dass es sich bei den arabisch-
tiirkischen Parallelen um Gemeinsamkeiten innerhalb einer zusammengehérigen
grosseren Region mit einem bestimmten literarischen wie ausserliterarischen
(politischen, wirtschafts-, sozial-, kultur- etc. -historischen) Erbe handle.?* Man
hitte es unter dieser Annahme also mit einer Literatureinheit zu tun, die
territorial durch die Grenzen des Osmanischen Reichs (inkl. seiner arabischen
Provinzen) bzw. der entsprechenden Nachfolgestaaten bestimmt wire und deren
Besonderheit sich aus von keiner anderen Literatur geteilten, exklusiv arabo-
tirkischen Gegebenheiten erkldren lassen miisste. Dies erscheint allerdings
wenig sinnvoll, denn bereits ein oberflichlicher Blick auf die Entwicklung etwa
der modernen persischen Literatur zeigt, dass auch hier viele Ahnlichkeiten in
ungefahrer zeitlicher Parallelitdt zu verzeichnen sind:2* Auch hier waren Poesie
und Poetisierendes zundchst dominant; auch hier entwickelte sich die ‘moderne’

23 Bis zum Zusammenbruch des Osmanischen Reiches sind ausserdem noch verschiedene For-
men von Beeinflussung, Kontakten und Beziehungen zwischen Schriftstellern oder Schrift-
stellergruppen mit in Betracht zu ziehen. Spitestens seit 1923 greift jedoch ein sich mit
derartigem beschiftigender sog. ‘genetischer’ Vergleich nicht mehr, und auch schon zuvor
scheint es angezeigt, die Ahnlichkeiten eher ‘typologisch’ als ‘genetisch’ zu deuten.

24 Fiir das moderne Persische vgl. z.B. die Kurziiberblicke KRUGER, 1974; RAHNEMA, 1988/92
(bes. 534-6); und HAAG-HIGuCHI, 2001. — Etwas ausfiihrlicher gehalten sind etwa MEISAMI,
1991; und KATOUZIAN, 1991.



840 STEPHAN GUTH

Prosaliteratur vor dem Hintergrund traditioneller ‘volkstiimlicher’ Erzdhlungen,
einiger anderer im 19. Jh. florierender Formen ‘hoher’ literarischer Prosa sowie
Ubertragungen aus europdischen Sprachen; auch hier wird die ‘Volkssprache’
nach anfangs nur zdgerlicher Verwendung allméhlich literaturfdhig; auch hier
eine ‘Nationalliteratur’-Bewegung mit der Forderung nach einer volksverbun-
denen, “die Sprache des Alltags und iiber den Alltag”®® sprechenden Literatur
und eine anschliessende Phase der Erniichterung mit Ausbildung eines sozial-
kritischen Realismus in der Zwischenkriegszeit [...] und viele weitere Kongru-
enzen, auf die hier nicht weiter eingegangen werden kann.

Wenn die durch die Abstraktion vom Arabischen und Tiirkischen ge-
wonnenen libergeordneten Aussagen auch fiir das Persische Giiltigkeit besitzen,
haben wir es dann mit einem Literaturtypus zu tun, den man sinnvollerweise
‘panorientalisch’ oder zumindest ‘nahdstlich’ nennen sollte? Eine gewisse Be-
rechtigung hitte eine solche Etikettierung sicherlich, denn bestimmte Phédno-
mene, die sich aus einer in vieler Hinsicht gemeinsamen vorderorientalischen
Literaturtradition und einer gemeinsamen ‘islamischen’ Geschichte erkldren
lassen, finden sich in anderen Literaturen, die dieses Erbe nicht teilen, nicht
(z.B. eine bestimmte Bildersprache, koranische Beziige, Stoffe wie etwa
Magnin Layla, u.a.). Ein weiteres Argument, das bislang die Differenz der
modernen vorderorientalischen Literaturen (je fiir sich genommen) gegeniiber
anderen, insbesondere europdischen, Literaturen begriindete, war ihre relative
“Verspédtung’ diesen gegeniiber: Wihrend die Epoche der Aufkldrung in Europa
bereits im 18. Jh. durchlaufen wurde, setzte sie im ‘Orient’ nach gingiger
Darstellung erst Mitte des 19. Jh. ein; die literarische Romantik, im Westen ein
Phidnomen des frithen 19. Jh., erfasste den ‘Orient’ erst Ende des 19. und in den
ersten Jahrzehnten des 20. Jh., der europidische Realismus fand seine dstlichen
‘Nachahmer’ gleichfalls erst ein Dreiviertel- bis ein ganzes Jahrhundert spiiter,
usw. — erst in allerjiingster Zeit hat die Rede vom stidndigen ‘Hinterherhinken’
der ‘Nachziigler’ hinter den westlichen Vorreitern und Lehrmeistern einer (v.a.
mit der ‘Authentizitdt’ und ‘origindren Phantasie’ ‘typisch orientalischen’ Er-
zdhlens begriindeten) Anerkennung von Gleichwertigkeit Platz gemacht.

Auch diese Sicht (derzufolge die westlichen Epochen iibrigens nicht nur
spdter, sondern auch in zeitlicher Verdichtung, d.h. schneller, und obendrein
meist nur oberfldchlich und synkretistisch, nachvollzogen werden) hat freilich
thre gewisse Berechtigung. Denn viele Phdnomene, darunter die Gattung
Roman, haben ja in der Tat im ‘Orient’ ihr Debiit erst viel spiter als im Westen
und zeigen dort dann bestimmte ‘hybride Deformationen’. Doch ist eine solche

25  KRUGER, 1974:41.



DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN 841

Sicht andererseits auch inaddquat — in doppelter Hinsicht: Zum einen ist die
‘Verspitung’ gegeniiber den westlichen ‘Hauptliteraturen’, und in diesem Zu-
sammenhang auch die Ablosung einer autochthonen ‘traditionellen’ durch eine
‘moderne’ Erzéhltradition, kein vorderorientalisches Spezifikum. Die vorder-
orientalischen Literaturen teilen es, wie schon die post-colonial studies zeigen,
mit zahlreichen anderen Literaturen aus nicht-europdischen Lindern, deren
Geschichte durch den Kolonialismus (oder, wie auch im Falle der Ttrkei, quasi-
kolonialistische Prozesse) geprigt ist. Sie teilen es aber auch mit den vielen
‘kleinen’ europdischen Literaturen am Rande und im Schatten der ‘grossen’
Hauptliteraturen, z.B. denjenigen auf dem Balkan oder in Skandinavien, ja, eine
Verspdtung um einige Jahrzehnte gegeniiber den Prozessen in Westeuropa wird
sogar einer so ‘grossen’ Literatur wie der russischen nachgesagt. Unter diesem
Blickwinkel schiene es sinnvoll, einen Grossteil der im arabisch-tiirkischen
Vergleich gewonnenen literarhistorischen Kongruenzen nicht einer ‘vorderori-
entalischen’, sondern einer allgemeineren Typologie ‘marginaler’ Literaturen
(mit eigenen Entwicklungsgesetzen und eigener Periodisierung) zuzuordnen.

Doch auch diese Sicht wird den empirischen Gegebenheiten nicht ganz
gerecht. Schon die traditionelle (soll heissen: sich auf den europdisch-nord-
amerikanischen Raum beschrankende) Komparatistik lasst deutlich werden, wie
problematisch die Konstruktion einer Alteritit der ‘marginalen’ Literaturen
dadurch wird, dass dort nicht fiir alle Phinomene eine Ungleichzeitigkeit des
Gleichzeitigen, eine Anachronie oder Hybridisierung konstatiert werden kann:
mit vielen Entwicklungen partizipieren diese Literaturen vielmehr direkt und
ohne ‘Phasenverschiebung’ an denjenigen der ‘grossen’. Es ist deshalb nicht
auszuschliessen, dass dies bis zu einem gewissen Grade auch fiir den ‘Orient’
zutrifft und dass die Tendenz, dessen Literaturen ausschliesslich einem vom
‘westlichen’ wesentlich differenten Literaturtypus zuzuweisen, mehr der
Beharrlichkeit der alten Konstruktion des Orients als des ganz Anderen
zuzuschreiben ist, als dass es sich von der Sache her rechtfertigen liesse.
Vielleicht hat ja diese Alterisierung den Blick auf das Nicht-Differente bislang
verstellt und insbesondere auch verhindert, dass man nicht nur Oberflichen-
phdnomene (= Signifikanten) miteinander vergleicht, sondern auch nach
Bedeutungen (= Signifikaten), d.h. nach Funktionalitiit fragt.



842 STEPHAN GUTH

4. Der globale Anteil

Dass es auch in den nahostlichen Literaturen mindestens schon im 19. Jh. eine
Ebene der Partizipation an globalen Entwicklungen, ohne Phasenverschiebung,
geben konnte, scheint schon angesichts der Tatsache wahrscheinlich, dass der
Nahe Osten zu jener Zeit ja politisch und wirtschaftlich bereits seit langem
tiefgreifend in das globale Geschehen integriert ist.2® Und auch kulturell stehen
Istanbul oder Kairo in vielen Bereichen kaum hinter Paris, London, Berlin oder
Wien zurlick: man denke nur an die zeitgenossische Stadtarchitektur, an die
Parks, Hotel- und Theaterbauten, an die Opernhduser mit beinahe identischen
Spielpldnen, an Einrichtungen wie den Tanztee, den café dansant, an die
Institution der literarischen Salons. Aber nicht nur dies: die arabischen und
tiirkischen Autoren ‘moderner’ Erzahlprosa haben in ithrer Heimat ganz dhnliche
(oder, wenn sie in Europa waren, sogar dieselben) Bildungseinrichtungen
absolviert wie ihre westlichen ‘Kollegen’, und zusitzlich zu ihrem eigenen
‘traditionellen’ Literaturkanon rezipieren sie, wenngleich vielleicht nicht im
selben Umfang, denselben literarischen Kanon wie ihre europdischen Zeit-
genossen.

In der Tat finden sich nicht nur im von Globalitdt geprigten Umfeld der
Literatur sehr viele Parallelen zu den zeitgendssischen Verhiltnissen im
Westen, sondern auch in den Texten selbst, und zwar sowohl an der Oberflache,
als auch in der Tiefe. Dass die Literatur des ‘Orients’ in eine globale
Diskursgemeinschaft eingebunden und also gar nicht mehr so ‘orientalisch’
zurilickgeblieben und unterentwickelt ist, wie ihr dies bislang unterstellt wird,
zeigt sich an der Oberfliche schon z.B. daran, dass sie bestimmte Moden ganz
selbstverstdndlich mitmacht. So findet sich beispielsweise das Motiv des
Schwindsuchttodes in zeitgendssischen westlichen Texten ebenso wie in der
Tiirkei oder in Agypten: Weil in auffillig vielen Werken der Edebiydt-1 Cedide-
Gruppe (Ende 19.Jh.) die tragischen Hauptfiguren an Tuberkulose sterben,
konnte sich fur deren gesamte Produktion die scherzhafte Bezeichnung verem
edebiyati, “Schwindsuchtliteratur”, einbiirgern; und auch in Muhammad Husayn
Haykal’s Zaynab (1913) stirbt die Titelheldin noch nach langem Siechtum an
dieser Krankheit. Solche Sentimentalitit hat man bislang beldchelt und als
etwas abgetan, das im Westen von der anspruchsvollen Literatur derselben Zeit
lingst Giberwunden war. Das mag zum Teil zutreffen, doch erstens sollte man

26 Vgl. SCHULZE, 1998, wo eine Nacherzihlung der islamischen Geschichte als Teil der Welt-
geschichte schon fiir die Zeit seit dem 16. Jh. (und — “provisorisch™ — mit westlicher Epo-
chen-Begrifflichkeit) versucht wird.



DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN 843

nicht tibersehen, dass es natiirlich auch in einigen als ‘gute’ Literatur kanoni-
sierten westlichen Texten des fin de siécle und in der Zeit vor dem I. Weltkrieg
sehr vieles gibt, das sehr zu Herzen geht [...] Zum zweiten werden bei derar-
tigen Urteilen auch hiufig Apfel mit Birnen verglichen: Wenn z.B. ein Grossteil
der Literaturproduktion nahéstlicher Autoren der 2. Hilfte des 19. Jh. aus mehr
oder weniger seichten Liebes-, Abenteuer-, Kriminal-, historischen und anderen
v.a. unterhaltenden sowie moralisierend-erbaulichen Romanen besteht, so ist es
falsch, diesen Texten etwas Gehaltvolleres und erzihltechnisch Komplexeres
aus der europdischen Literatur gegeniiberzustellen als das, was sie selbst sein
wollten: ndmlich Feuilleton-Romane, die gar nicht den Anspruch hoher literari-
scher Qualitdt erhoben.?’” Wenn die Texte, die im zeitgendssischen Frankreich
oder England ein Massenpublikum faszinierten, ins Arabische oder Tirkische
libersetzt oder an die einheimischen Verhiltnisse angepasst wurden oder wenn
man sich mit eigenen Produktionen an der dortigen Mode orientierte, so tat man
im ‘Orient’ nichts anderes als z.B. in Deutschland, wo gleichfalls Werke, die
sich im Ausland als Bestseller erwiesen (etwa von Ch. P. de Kock, F. Soulié, E.
Sue, Jules Verne, J.-H. Bernardin de Saint-Pierre, Vater und Sohn A. Dumas, D.
Defoe, Ann Radcliffe oder Walter Scott?®), schon kurz nach deren Erscheinen
im Original Ubersetzt wurden und wo gleichfalls einheimische Texte &hnlicher
Machart erschienen. Und wenn man in Deutschland wusste, dass es sich bei den
Feuilletonromanen nicht um besonders hochwertige Literatur handelte, so mass
man ihnen auch im ‘Orient’ keinen hohen dsthetischen Wert bei: schén war
etwas ganz anderes als diese kommerzielle Erzihlprosa. Entweder man erkennt
also dem ‘Orient’ in dieser Hinsicht die Modernitit zu oder man muss sie
‘Nachahmern’ wie Deutschland aberkennen.

Um ‘modern’ zu sein, bedarf es freilich nicht unbedingt einer Uberein-
stimmung mit den Literaturen Westeuropas. Ein Motiv wie dasjenige der unre-
flektierten, nur oberflichlichen Ubernahme westlicher Moden, welches fiir die

27  Die meisten Autoren verstanden sich in erster Linie als “public moralists” (ein Ausdruck,
den al-BAGDADI, 1999, fiir arabische Autoren benutzt; er trifft jedoch ebenso auf die
tirkischen Verhiltnisse zu). Dementsprechend bestritt ein Osmane wie Ahmed Midhat
einmal, irgendetwas von literarischem Wert geschrieben zu haben. “He described his goal as
having been ‘to address the majority, to illuminate them and to try to be an interpreter for
their problems™: EVIN, 1983:81 (Zitate darin aus Kemal YAzGIS, Ahmet Mithat Efendi,
1940, 24). Vgl. auch die bei KUDRET, 1987:i, 37-38, zitierten Ausserungen des Autors zum
(Nicht-) Kunstcharakter seiner Werke. — Auch ein Gurgi Zaydan sah seine historischen
Romane nicht als wirklich gute Literatur an, sondern “sometimes as popularized history [...],
sometimes as ‘entertainment’”’; CACHIA, 1990:83.

28  Eine Ubersicht iiber die Ubersetzungen ins Tiirkische findet sich u.a. bei STRAUSS, 1994, ins
Arabische u.a. bei KHOURY, 1965(?), und NUSAYR, 1990.



844 STEPHAN GUTH

arabische und tiirkische Literatur der 2. Hilfte des 19.Jh. gleichermassen
charakteristisch ist (hier kennt man den Typus des mutafarnig, dort den des
alafranga ziippe, beides libersetzbar etwa mit ‘Euromane’ oder ‘Euro-Geck’),
findet sich natiirlich in franzésischen, englischen oder deutschen Texten nicht.
Wir brauchen aber nur in eine andere ‘grosse’ Literatur, z.B. die russische, zu
schauen und finden dort dasselbe Motiv mit ganz dhnlichen Konnotationen
wieder: Da wird z.B. am Ende des Romans Oblomov (1859) von Ivan Goncarov
(1812-91) der triage Titelheld mit der Hauptfigur aus einer zeitgendssischen
Komddie verglichen, die ein Symbol ist “fiir das nur westlich gekleidete, aber
innerlich ungebildete, unreformierte und nicht zu bewegende RufBland”.?
Dieses charakterisiert der Goncarov’sche Text ganz dhnlich, wie die arabischen
und tlrkischen Reformer des 19.Jh. die Zustinde in ihren Heimatldndern
beurteilen:

Die Norm des Lebens war fertig und ihnen [d.h. den Bewohnern des Dérfchens Oblomovka,
dem Sinnbild fiir ein idyllisches Ideal-Russland; S.G.] von den Eltern iiberliefert worden,
und die hatten sie, ebenfalls fertig, von dem Groflvater iibernommen, und der Grof3vater von
dem Urgroflvater, mit dem Vermichtnis, ihre Unversehrtheit und Unberiihrbarkeit zu
wahren wie die Flamme der Vesta.??

Doch ich wollte nicht nur an der Textoberfliche nach Indizien fiir die Zeit-
genossenschaft der ‘orientalischen’ Literaturen und ihre Teilhabe an globalen
Entwicklungen suchen. Es ist ja zu bedenken (nur hat die Konstruktion des
Orients als des Anderen diesen Gedanken lange nicht zugelassen), dass Moder-
nitdt sich eventuell auch anders als in europdischem Gewand &dussern kdnnte,
dass also Literaturen genauso modern sein konnten, obgleich sie in an auto-
chthone Traditionen ankniipfenden Formen daherkommen, sich anderer Stile
bedienen und so gewissermassen ‘eine andere Sprache sprechen’.

Es kann hier nicht der Ort sein, auf die Grundlagen derjenigen Methode,
mit deren Hilfe sich m.E. Kongruenzen in der Sinnerfahrung am {berzeu-
gendsten nachweisen lassen, nidher einzugehen. Tatsache ist jedoch, dass die
Anwendung der von Walter FALK (T 2000) entwickelten sog. Komponenten-
analyse®! auf arabische und tiirkische Texte immer wieder deren Zugehorigkeit

29  ROTHE, 1987:154.

30 Norma Zizni byla gotova i prepodana im roditeljami, a te prinjali eé, tofe gotovuju, ot
deduski, a deduska ot prededuski, s zavetom bljusti eé¢ celost’ i neprikosnovennost’, kak
ogon’ Vesty. GONTSCHAROW, 1987:70.

31  Das ‘klassische’ Handbuch der Theorie ist FALK, 1983 (neue Aufl. 1996). Eine kurze Ein-
fihrung in die Grundlagen der ‘Komponentenanalyse’ ist auf der Website des Marburger



DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN 845

zu denselben Sinnsystemen, auf welche auch zeitgleiche europidische Texte
verweisen, erkennen lassen. Dies trifft nicht nur auf die jiingste Zeit*? und auch
nicht nur auf das 20. Jh. zu,® sondern, wie ich anhand einiger Probeanalysen
feststellen konnte, auch schon auf das 19.Jh.3* Ein Beispiel dafiir moge
geniigen: In Halil al-Huri’s Novelle Way, idan lastu bi-Ifrangi (“Oh weh, dann
bin ich also doch kein Européer!”, 1859/60)% ist der Gesamtsinn gegliedert*® in

Y

2)

3)

eine ‘Aktualitit’,3” die vom wugad ahli, der “heimischen Art der Existenz”, bestimmt ist;
der Autor versteht darunter die Summe der althergebrachten Sitten, Kleidungsweisen,
Lebensformen etc., und in diesem Text insbesondere auch den bewiihrten Brauch, Tochter
mit einem méannlichen Mitglied der Grossfamilie zu verheiraten;

eine ‘Potentialitidt’, deren Hauptelement der diinkelhafte Wunsch des ‘Euromanen’ Miha’1l
bildet, sich durch Imitation europdischen Lebensstils iiber seine Landsleute zu erheben, ins-
besondere durch die Vermihlung seiner Tochter Emilie mit einem Franzosen die verachtete
kulturelle Identitét hinter sich zu lassen und den wugid ahli zum vermeintlich Besseren,
Kultivierteren hin zu {iberwinden;

eine ‘Resultativitat’, die in der sehr schmerzlichen Anerkennung der Uniiberwindbarkeit der
naturhaft vorgegebenen Identitit und in der Einsicht in ihre Vorziige besteht.

Mit dieser Komponentialstruktur verweist al-Hart’s Text klar auf dieselbe Art
der Sinnerfahrung wie (dusserlich vollig anders beschaffene) Texte der deut-
schen Literatur der Zeit zwischen ca. 1820 und 1880. Deren Strukturen fasste
FALK zur folgenden epochalen Struktur zusammen:

32

33
34
35
36

37

Kreises fiir Epochenforschung (MKE) verfiigbar: <http://www.walter-falk.de/Wissenswertes/
wissenswertes.html>.

Vgl. GuTH, 2000b (iiber einige hdufige Motive in Romanen der 1980-90er Jahre aus der
Tiirkei, dem Magrib und dem Masriq).

Vgl. FALK, 1984. — Siehe auch GUTH, 1994.

Zur Analyse eines tiirkischen Romans des spdten 19. Jh. vgl. GuTH, 1997.

Zu dieser Novelle ausfiihrlich s. WIELANDT, 1980: bes. 130-136.

Zur hier zugrundeliegenden Idee der trindren Struktur von ‘Sinn’ sowie zur entsprechenden
literaturanalytischen Methode vgl. FALK, 1983 (2. Aufl. 1996), in Kurzfassung auch <http://
www.walter-falk.de/Wissenswertes/wissenswertes.html>.

Die Begriffe ‘Aktualitit’ und ‘Potentialitit’ sollten keinesfalls im Sinne der Termini actus und
potentia des aristotelischen Hylemorphismus verstanden werden. Bei Aristoteles ist “[d]er
Stoff [UAn] oder die Materie [...] die Méglichkeit dessen, was in dem fertigen Dinge vermoge
der Form [popd1i] wirklich geworden ist. In der Materie also ist das Wesen (ovoiw) nur der
Moglichkeit nach (dvvdper, potentia) gegeben, erst vermdge der Form ist es in Wirklichkeit
(evepyeia, actu)’: WINDELBAND, 1980:119-20. Falk bezeichnet demgegeniiber mit ‘Aktuali-
tdt’ den Bereich einer bestehenden, vorgefundenen, eben ‘aktuellen’ Wirklichkeit, mit ‘Poten-
tialitdt’ die Menge der Maglichkeiten, die zu einem gegebenen Zeitpunkt aufscheinen bzw.
gesehen werden.



846 STEPHAN GUTH

Aktualitit — Das Allgemeine und Gesetzhafte, herrschend im Raum
Potentialitit ~ — Das Besondere und Einzigartige, tendierend zur Erneuerung
Resultativitit — Die individualisierende Reproduktion des Allgemeinen38

Dass die Komponenten des Hiri’schen Textes als einzeltextspezifische Ausdeu-
tungen dieses allgemeineren, globalen® Sinnsystems verstanden werden kon-
nen, ist m.E. evident. Eine solche Zuordnung ist, wie gesagt, auch bei anderen
Texten moglich; dies mit weiteren Beispielen zu untermauern und im einzelnen
auszufithren, muss aus Platzgriinden hier jedoch leider unterbleiben.

Die Komponentenanalyse hat den grossen Vorteil, dass sie die unter oft
vollig unterschiedlichen Textoberflichen verborgenen epochalen Gemeinsam-
keiten sichtbar zu machen versteht. Kann die Teilhabe an der grundsdtzlich
gleichen Welterfahrung aber einmal als moglich gedacht werden, so wird man
vielleicht auch nach immer noch recht allgemeinen, aber doch spezifischer
literarischen Kongruenzen suchen. Diese kann es, wie die folgenden zwei
Beispiele zeigen mogen, auf den verschiedensten Ebenen geben (womit meine
Indiziensammlung dann abgeschlossen sein maoge).

Die wichtigste Stromung der europidischen Literaturen nach der Romantik
ist der Realismus. FALK hat ihn als den Stil beschrieben, als welcher sich die
oben skizzierte allgemeine Sinnerfahrung der Zeit zwischen ca. 1820 und 1880
in den Kiinsten manifestierte (in der Politik erschien sie demgegeniiber “als
gesetzesgldaubige Restauration oder gesetzlichkeitskonformer Progressismus, in
den Wissenschaften als Positivismus™#). Die Gleichsetzung des ‘orientalischen’
19. Jh. mit der ‘Aufkldrung’ hatte bislang im 19. Jh. keinen Platz mehr fiir einen
‘orientalischen Realismus’ gelassen. Ihn konnte es nach géngiger Ansicht erst
geben, wenn der ‘Orient’ die nach der ‘Aufkldrung’ (einer allgemeinen Gesetz-
maissigkeit zufolge) noch zu durchlaufenden Phasen der zivilisatorischen (und
literarischen) Evolution gleichfalls durchlaufen haben wiirde. Von ‘Realismus’
war deshalb fiir den ‘Orient” zumeist erst im 20. Jh., allenfalls schon Ende des
19. Jh. die Rede. Bei unvoreingenommener Betrachtung kann man jedoch auch
schon im ‘orientalischen’ 19. Jh. zahlreiche Elemente identifizieren, die auf eine

38 FaLk, 1984:31.

39  FALK hatte die Komponententitel zundchst nur anhand deutschsprachiger Texte abstrahiert,
ihre Giiltigkeit dann aber auch fiir andere Texte nachgewiesen und daraufhin ihre “Univer-
salitat” postuliert. Ich ziehe den Ausdruck ‘global’ vor, da ich hier keine metaphysischen
Kréfte am Werk sehe, sondern nur eine zwar lberregionale, aber nicht alle Weltgegenden

und auch nicht alle Schichten einer Gesellschaft umfassende Diskursgemeinschaft.
40  FALK, 1983:160-161.



DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN 847

Tendenz zum Realismus hinweisen konnten.*! So ist z.B. die Propagierung einer
entrhetorisierten, ‘klaren’, verstdndlichen Erzdhlsprache nicht nur ein aufklére-
risches Phinomen, sondern hat auch eine realistische Komponente: man braucht
eine solche Sprache als Instrument zur detaillierten Registrierung, exakten
Beschreibung und scharfen Analyse der Zustéinde, die es zu reformieren gilt.
Um eine solche Bestandsaufnahme ist es aber auch (besonders im Arabischen)
Texten, die sich noch des alten Stils bedienen, zu tun; sie versuchen die wis-
senschaftliche Genauigkeit und Detailliertheit auf sprachlicher Ebene durch eine
Reaktualisierung des reichhaltigen Wortschatzes der klassischen Sprache, die
ihrer Ansicht nach in der Zeit des ‘Niedergangs’ (inhitat) verklimmert ist, zu
erreichen. Die bislang so geschitzte metaphorische Ausdrucksweise wird im
‘hohen” wie im ‘niederen’ Stil gleichermassen stark eingeschrinkt; haufig
erfihrt das, was (besonders in der osmanischen Divan-Literatur) als
feststehende Metapher bekannt war, eine ‘Renaturalisierung’, d.h. die
Ausdriicke werden ihrer iibertragenen Bedeutung entkleidet, so dass z.B.
‘Mond’ nun tatsdchlich wieder den Mond und nicht das Antlitz des/der
Geliebten meint; so dient jetzt die Literatur der (Beschreibung der) Realitit,
wihrend zuvor die Realitdt umgekehrt der Literatur gedient hatte (als Reservoir
fiir deren Vergleiche, Metaphern usw.). Ein Bemiithen um Beschreibung und
Erklarung des Vorfindlichen ldsst sich sogar in der sog. ‘Volksliteratur’
beobachten: dort finden sich schon um die Jahrhundertmitte in einigen
Geschichten der professionellen Kaffeehaus-Erzéhler Passagen, in denen — fiir
das Genre, dem es zuvor eigentlich nur auf ‘action’ angekommen war, ganz
uniiblich — nun Personen gezeichnet, Rdume beschrieben, Landschaften gemalt
werden. In noch umfangreicherem Masse geschieht dies in Romanen, dort dann
auch unter Einbeziehung der menschlichen Psyche als Objekt der Beobachtung,
Beschreibung, Analyse, wissenschaftlichen Erklirung. Uberall trachtet man
danach, nichts zu schreiben, das unrealistisch, unwahrscheinlich wire (wobeti
‘unwahrscheinlich’ lediglich ‘frei von logischen Widerspriichen und von iber-
natiirlicher Phantastik’ bedeutet), und hilt sich v.a. an das dem Leser aus seiner
eigenen Lebenswelt Bekannte und Vertraute (wenngleich hiufig in sensatio-
neller und/oder sentimentaler Aufmachung). Dazu gehort im iibrigen nach
damaliger Auffassung auch die eigene Geschichte, weshalb man z.B. die
historisierenden Romanzen eines Gurgi Zaydan trotz all der dazuerfundenen
abenteuerlichen und riihrseligen Plots als realistische, ja, geradezu naturali-
stische Texte einzustufen hat. — Mit alledem verweisen die arabischen und

41  Ausfihrlicher zu den in diesem Abschnitt genannten Sachverhalten vgl. GuTH, 2002. Ich
stiitze mich hier stark auf die Vorarbeiten von DiNoO, 1973.



848 STEPHAN GUTH

tiirkischen Texte auf einen zwar sicher nicht in jeder Hinsicht, jedoch grund-
sdtzlich sehr dhnlichen szientistischen Zugang der Autoren zur Welt, wie er
auch fiir die europdischen Realisten derselben Zeit charakteristisch ist.

Als weiteres und, aus Platzgriinden letztes, Indiz zur Interpretation von
Phidnomenen nahdstlicher Literaturen als Teil globaler Prozesse sei die Ent-
wicklung hin zur Idee einer Autonomie der Kunst, wie sie die Servet-i Fiinin-
Gruppe 1n der Tiirkei kurz vor der Jahrhundertwende vertrat, anhand der Ver-
schiebungen in der Genrelandschaft mit den zeitlich parallel dazu verlaufenden
Entwicklungen in Frankreich verglichen, wo dieselbe Idee favorisiert wurde.*
Der Betonung des dsthetischen Eigenwerts der Kunst im Gegensatz zum
wirtschaftlichen Wert ging in Frankreich wie in der Tiirkei in der 2. Hilfte des
19. Jh. eine starke Expansion auf dem Literaturmarkt vorauf, in beiden Fillen
bedingt u.a. durch neue Drucktechniken und die Ausdehnung der Schulbildung
seit etwa 1860. Dies hatte eine Expansion v.a. des Romans zur Folge gehabt,
weil gerade er die Bediirfnisse der neuen, stark erweiterten Leserschichten
befriedigen konnte. Komplementédr zur fortschreitenden Popularisierung der
Literatur entstand, in Frankreich wiederum ebenso wie in der Tiirkei, eine
Gegenbewegung zunichst v.a. im Bereich der Lyrik/Poesie. Diese warf zwar
wirtschaftlich nichts mehr ab, hatte aber hier wie dort immer noch einen hohen
symbolischen Stellenwert. Die Lyriker z.B. des franzésischen Symbolismus
konnten den Roman deshalb ebenso als markthorig ablehnen, wie sich im
‘Orient’ zahlreiche Beflirworter des poetisierenden alten ‘hohen’ Stils gegen
einen Niedergang der Literatur aufgrund zu starker Popularisierung wandten.
Die Romanciers ihrerseits versuchten hier wie dort hdufig, die subalterne
Position ihrer Gattung aufzuwerten und sich gegen die Poetizisten zu behaupten,
sei es durch Artifizialisierung ihres Prosastils, sei es durch Erhéhung qua
Emotionalisierung,* sei es durch Einschreibung in renommiertere ausser-
literarische Kategorien. Balzac nannte seine Romane mal études de maeurs, mal
études philosophiques, mal études analytiques, und Zola verschaffte den
seinigen nicht durch Rekurs auf dsthetische Kategorien Legitimitdt, sondern
dadurch, dass er sein Geschift (1868) mit der analytischen Sezierarbeit des
Chirurgen verglich, sich also als Wissenschaftler inszenierte. Dasselbe taten
aber auch tilirkische (und ebenso arabische) Autoren. Auch sie begriffen sich
nicht mehr in erster Linie als Geschichtenerzahler oder Sprachkiinstler, sondern
(wie z.B. Ahmed Midhat 1880 meint) als jemand, der bestimmte Handlungs-

42 Fir die franzosische Literatur orientiere ich mich im folgenden an JUrT, 1995:153 ff. Jurt
referiert hier Arbeiten von Rémy PONTON und Christophe CHARLE.
43 Vgl. die oben, S.837 unten, zitierte Ausserung CACHIAS.



DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN 849

weisen und Gefiihlsdusserungen zu beschreiben und die dafiir verantwortlichen
Umsténde zu erkliren habe, denn der Nutzen der Lektiire liege fiir den Leser im
Verstehen (d.h. der rationalen Nachvollziehbarkeit) von menschlichen Verhaltens-
weisen und Vorgingen;* schon zuvor fillt in einem Roman wie Namik Kemals
Intibah (1876) die Haufigkeit auf, mit der hier das Wort “sezieren” (tesrih)
vorkommt;* und 1892 definiert Samipasazade Seza’t die Kunst eines Roman-
ciers als die “Wissenschaft (!) des literarischen Erkldrens”.#¢ — Eine weitere
Ausdifferenzierung erfolgt sodann auf dem Gebiet des Romans selbst. In den
1880er Jahren tut sich in Frankreich eine Kluft zwischen Psychologisten und
Naturalisten auf, ein Prozess, der in der Tiirkei, wenn auch bislang noch nicht
als Parallele wahrgenommen, durchaus sein Pendant hat. Obgleich die franzo-
sischen Psychologisten Gegner der immer weiter fortschreitenden Popularisie-
rung der Literatur sind (und obgleich sie aus den gleichen hohen Schichten
stammen wie zuvor die Beflirworter des Poetisch-Elitdren), wihlen sie nicht die
Lyrik/Poesie fiir ihre Zwecke, da diese zwar nach wie vor renommiert, aber
doch deutlich tiberlebt erscheint; sie entscheiden sich stattdessen fiir das
Medium des Romans, denn dieses bietet gegeniiber der Lyrik/Poesie bessere
Wettbewerbsbedingungen. Um sich auf diesem Terrain gegen die populiren
Naturalisten zu behaupten, koppeln sie den Roman mit dem prestigetridchtigen
Begriff ‘Psychologie’ (das erinnert an H. Taine, neben E. Renan eine der
grossen Autorititen im damaligen intellektuellen Feld), setzen der Milieu-
beschreibung der Naturalisten die psychologische Analyse entgegen und siedeln
ihre Werke nicht wie die Naturalisten im Volke, sondern in der gehobenen
Gesellschaft an. Dass die Servet-i Fiinin-Gruppe, die die Handlungen ihrer
1.d.R. psychologisierenden Romane gleichfalls in der besseren Gesellschaft
ansiedelt, sich die mit Enthaltsamkeit in Sachen Polittk und Sozialkritik
verbundene ‘Autonomie der Kunst’ aufs Panier geschrieben hatte, hat man
bislang als Massnahme zur Umgehung der ‘Abdiilhamid’schen Zensur erklirt.
Doch dafiir hitte auch eine Beschrinkung auf die reine Psychologie ausgereicht,
des elitiren ‘Autonomie’-Gedankens und der Monopolisierung des wahrhaft
‘Kiinstlerischen’ fiir sich selbst hitte es dazu nicht bedurft. Letzteres wird
jedoch plausibler, wenn man es als Ergebnis ganz dhnlich wie in Frankreich
vonstatten gegangener Entwicklungen betrachtet, zumal auch die Servet-i
Fiinincular zumeist aus den oberen Gesellschaftsschichten stammten ...

44  Ahmed MIDHAT 1880 in Nr. | der Zeitschrift Sark, zit. bei OzKIRIMLI, 1987:iv, 994.

45  Vgl. DiNo, 1973:93-4.

46  Samipasazade SEzA’l im Vorwort zu seinem Erzdhlband Kiigiik Seyler (1892), zit. bel
OzkIRIMLL, 1987:iv, 994.



850 STEPHAN GUTH

Der Parallelititen gibe es noch viele weitere, doch ich sollte um der
Prignanz willen zum Schluss kommen.

5. Folgerungen

Die obigen Ausfiihrungen haben, wie ich hoffe, gezeigt, dass es zumindest nicht
ganz abwegig und wahrscheinlich sogar iiberaus sinnvoll ist, Phinomene west-
licher und nahéstlicher Literaturen direkt nebeneinander zu stellen und als zwar
nicht identisch, letztlich aber jeweils denselben ‘globalen’ Prozessen zugehorig
zu betrachten. Alteritdt der dusseren Erscheinungsweisen literarischer Kulturen
schliesst Partizipation an letztlich denselben (oder zumindest sehr @hnlichen)
Prozessen nicht aus: die Uhren gingen und gehen im ‘Orient’ eben nicht
langsamer oder nach einer anderen Zeit, auch wenn sie anders aussehen oder
ithre Zeiger im Gegenuhrzeigersinn laufen sollten — gemessen und angezeigt
wird eine Weltzeit (s.0.). Eine Teilhabe an der Moderne ist also von den litera-
rischen Signifikanten unabhdngig; das Signifikat ‘Moderne’ kann in unter-
schiedlichen Kulturen durch unterschiedliche Signifikanten bedeutet werden.
Eine solche Sichtweise hat Konsequenzen:

— Die Aufgabe nahostlicher Literaturwissenschaft (und v.a. -historik) sollte
kiinftig immer auch darin bestehen, die Entwicklungen in diesen Literaturen mit
zeitgleichen Phdnomenen im Westen in Beziehung zu setzen. Dabei miissen
gewohnte Pfade verlassen werden, und man wird insbesondere die Geltung
bisher vorgenommener Zuordnungen literarischer Erscheinungen zu bestimm-
ten, mit westlicher Begrifflichkeit bezeichneten Epochen immer zuerst einmal
auszuklammern haben. Denn es macht vermutlich mehr Sinn, z.B. einen G. H.
Gubran neben Stefan George zu stellen, als ihn zum ‘Romantiker’ zu
deklarieren und so eine Verwandtschaft zu europdischen Autoren des beginnen-
den 19.Jh. zu konstruieren. Mag Gubran sich auch vieler Ausdrucksmittel
bedienen, die an die westliche Romantik erinnern, so schrieb er doch v.a. im
20. Jh. In dhnlicher Weise liesse sich auch der von Miha’ill Nu‘ayma in al-
Girbal (1923) formulierte isthetische Gedanke, Literatur kénne nur dann iiber-
zeugend wirken, wenn die Autoren das, was sie schreiben, “bis zum Ende
durchdacht und ‘durchfiihlt’ haben”,*’ ja, liesse sich {iberhaupt die Betonung
des Empfindens und personlichen Erlebens, wie sie auch bei den Agyptern ‘Abd

47  LanpAu, 1968:281 (meine Hervorhebung).



DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN 851

ar-Rahman Sukri,* al-‘Aqqad*’ und Ibrahim Nagi®® oder bei dem Osmanen
Yakup Kadri®! beobachtbar ist, mit etwa zeitgleichen europdischen Phinomenen
wie dem weitverbreiteten Irrationalismus und Strdmungen wie der Lebens-
philosophie zusammensehen. Etwas pointiert kénnte man also sagen: Statt (oder
wenigstens in demselben Masse wie) der Ungleichzeitigkeit des Gleichzeitigen
(und damit der Alteritdt) sollte die Aufmerksamkeit auch der Gleichzeitigkeit
des Ungleichzeitigen (und damit der Globalitit) gelten.

— Dies hitte freilich nicht nur Auswirkungen auf die Betrachtung der nah-
ostlichen Literaturen, sondern auch auf die Epochen- und Gattungsbegriffe, die
sdmtlich nur flir europdische Literaturen entwickelt, aber immer so benutzt
wurden, als wiren sie global giiltig. Es gilte also, die eurozentristische Begrift-
lichkeit darauthin zu tiberpriifen, ob sie auch tatsichlich zur Benennung globa-
ler Phdnomene taugt. Bestimmte Gattungs- oder Epochenmerkmale diirften sich
dabei als westliche Spezifika herausstellen. Sollte sich eine Bezeichnung wie
‘naturalistischer Roman’ fiir ein globales Phinomen aber dennoch aufrecht-
erhalten lassen, so hitte dieses zwar durchaus seine (sich dusserlich zuweilen
stark voneinander unterscheidenden) Spielarten — einen franzosischen, deut-
schen, arabischen oder tiirkischen naturalistischen Roman eben. Doch unter die-
sen hitte keine die Macht, ihre jeweilige Besonderheit als Merkmal der ganzen
Gattung oder Epoche aufzuzwingen und die anderen als unvollkommene
Ableger oder ‘Hybride’ zu klassifizieren. Die jeweiligen Besonderheiten
wiirden sich vielmehr bei allen auf prinzipiell gleiche Weise als — aufgrund der
jeweiligen regionalen, nationalen o.a. Kontexte und literarischen Traditionen —
unterschiedlich ausfallende, individuelle Formulierungen oder Auspriagungen
derselben globalen Ideen beschreiben lassen. Und: Es wiirde sich zeigen, dass
Roman oder Kurzgeschichte zwar moderne Gattungen sind, diese jedoch kein
Exklusivrecht auf Moderne beanspruchen kénnen und dass Moderne sich
vielmehr auch in ‘traditionellen’ autochthonen Gattungen dussern konnte (und
kann).

48  inna §-$i'r wigdan (“Poesie ist Gefiihl”): zit. bei BRUGMAN, 1984:117.

49  Er definiert den Dichter als einen, der “fiihlt und fiihlen macht” (yas ‘ur wa-yus‘ir): zit. bei
BRUGMAN, 1984:128 (Ausserung al-*‘Aqqads aus dem Jahre 1912).

50 Nach NAGI befasst sich Dichtung kaum mit etwas anderem als “the poet’s intensely personal
experiences”: BADAWI, 1975:130.

51 In einem Frihwerk wie Erenlerin Bagindan (1918/19) bedient er sich bewusst einer
“Sprache des Herzens”: ATsiz, 1988/92.



852 STEPHAN GUTH

— Fiir die ‘grossen’ Literaturwissenschaften mag dies zwar ein schmerzliches
Aufgeben ihrer bisherigen Definitionsmacht bedeuten. Doch wiirden auch sie
insofern profitieren, als sie sich im Grunde ja erst durch den Bezug auf das
tertium comparationis einer Globalitdt ihrer eigenen (nationalen, regionalen
oder wie auch immer gearteten) Individualititen wahrhaft bewusst werden
konnen. Mit anderen Worten: Ohne Beriicksichtung aussereuropiischer, z.B.
eben nahostlicher, Literaturen kann gar nicht gesagt werden, was an den
westlichen Literaturen eigentlich das spezifisch Westliche sei. Und ohne einen
derartigen Einblick in die “Vielsprachigkeit” der Moderne ldsst sich auch nicht
erfassen, “daB die Moderne spezifisch wie universell zugleich ist”.>

Bibliographie

AKYUZ, Kenan

1964 La littérature moderne de Turquie. Philologiae Turcicae Fundamenta,
vol. 11:465-634. Steiner, Wiesbaden.

al-BAGDADI, Nadia

1999 The anthropological turn in some nineteenth century Arabic literature.
In: GUTH; FURRER; BURGEL (Hg.), Conscious Voices, 1999:1-11.

ATSIZ, Bedriye

1988/92 Erenlerin Bagindan. In: JENS (ed.), Kindlers neues Literatur Lexikon,
Bd. 9, s.v. “Karaosmanoglu, Y.K.”.

BADAWI, M. M.

1975 A Critical Introduction to Modern Arabic Poetry. Cambridge [etc.]:
Cambridge University Press.

BROCKELMANN, Carl; PELLAT, Charles

1986 Makama. In: EF, vi (fasc. 99-100):107-115.

BRUGMAN, Jan

1984 An Introduction to the History of Modern Arabic Literature in Egypt.
Brill, Leiden. (Studies in Arabic Literature; 10).

CACHIA, Pierre

1990 An Overview of Modern Arabic Literature. Edinburgh University
Press, Edinburgh. (Islamic Surveys).

52 SCHULZE, 2002:17.



DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN 853

DINO, Guzine

1960 L’influence frangaise sur la langue littéraire turque dans la seconde
moitié du XIX® siecle. Revue de littérature comparée, vol. 34:561-577.

1973 La genése du roman turc au XIXe siecle. Association Langues et
Civilisations, Paris. (Publications Orientalistes de France; 802).

ELGER, Ralf (ed.)

2001 Kleines Islam-Lexikon. Beck, Miinchen.

EVIN, Ahmet O.

1983 Origins and Development of the Turkish Novel. Bibliotheca Islamica,
Minneapolis.

FALK, Walter

1983 Handbuch der literarwissenschaftlichen Komponentenanalyse. Lang,
Frankfurt/M. [etc.]. — Neue erweiterte Aufl. 1996: Verl. Werner Im-
hof, Taunusstein [etc.].

1984 Parallele Agypten. Die epochengeschichtlichen Verhiltisse in der
dgyptischen Literatur des 20. Jahrhunderts. Peter Lang, Frankfurt
[etc.]. (Beitrdge zur neuen Epochenforschung; 4).

GIBB, Hamilton A. R.; LANDAU, Jacob M.

1968  Arabische Literaturgeschichte. Artemis, Ziirich.

GONTSCHAROW, Iwan

1987 Oblomows Traum = Ivan Goncarov, Son Oblomova [1849/1859]. Rus-
sisch/deutsch. Hg. und iibersetzt von Hans Rothe. Reclam, Stuttgart.
(RUB; 2244).

GROTHUSEN, Klaus-Detlev (ed.)

1985 Stidosteuropa-Handbuch, Nr. 4: Tiirkei. Vandenhoeck & Ruprecht,
Gottingen.

GUTH, Stephan

1994 Zwel Regionen — eine Literaturgeschichte? Zwei zeitgendssische Ro-
mane aus Agypten und der Tiirkei und die Méglichkeit einer {ibergrei-
fenden Periodisierung nahéstlicher Literaturen. Die Welt des Islams,
Bd. 34:218-245.

1996 A World Full of Secrets. The hero as detective in two novels from
Egypt and Turkey. Orient-Institut, Beirut. (Beirut Zokak el-Blat(t); 2).

1997 Das ‘Ritsel’ ‘Ask-i Memni ‘. Ein Beitrag zur epochalen Lokalisierung
der Servet-i Fiinun-Bewegung. 4siatische Studien, vol. 51:557-576.

2000a  Calikusu und Zainab. Ein komparatistischer Ansatz und die Folgen.
In: KLEMM; GRUENDLER (Hg.), Understanding Near Eastern Lite-
ratures, 2000:95-104.



854 STEPHAN GUTH

2000b  Individuality lost, fun gained. Erscheint demnédchst in den Akten der
ESF-Tagung, Kairo Mirz 2000 (Individual and Society in the Medi-
terranean Muslim World), Atelier 5 (Images and Representations).

2002 Briickenschlige. Versuch einer intergrierten ‘turko-arabischen’ Ro-
mangeschichte (Mitte 19. bis Mitte 20. Jahrhundert). Unverdffentl.,
Habilitationsschrift, Universitdt Bern.>?

GUTH, Stephan; FURRER, Priska; BURGEL, Johann Christoph (Hg.)

1999 Conscious Voices. Concepts of writing in the Middle East. Orient-
Institut, Beirut / Steiner, Stuttgart. (Beiruter Texte und Studien; 72).

HAAG-HIGUCHI, Roxane

2001 Persische Literatur. In: ELGER (ed.), Kleines Islam-Lexikon, 2001:240-
242.

HAMARNEH, W.

1998 Fiction, modern. In: MEISAMI; STARKEY (Hg.), Encyclopedia of
Arabic Literature, s.v.

JENS, Walter (ed.)

1988/92 Kindlers neues Literatur Lexikon. Studienausgabe. 21 Béinde. Kindler,
Miinchen.

JURT, Joseph

1995 Das literarische Feld. Das Konzept Pierre Bourdieus in Theorie und
Praxis. Wissenschaftliche Buchgesesellschaft, Darmstadt.

KAPPERT, Petra

1985 Literatur. In: GROTHUSEN (ed.), Sidosteuropa-Handbuch/Tiirkei,
1985:621-649.

KATOUZIAN, Homa

1991 Iran. In: OSTLE (ed.), Modern Literatures in the Near and Middle
East, 1991:130-157.

KHOURY, Raif Georges

1965(?) Bibliografie raisonnée des traductions publiées au Liban a partir des
langues étrangeres de 1840 jausqu'aux environs de 1905. These
présentée pour le Doctorat d’Université. Université¢ de Paris, Faculté
des Lettres et Sciences Humaines. [s.d].

KLEMM, Verena; GRUENDLER, Beatrice (Hg.)

2000 Understandig Near Eastern Literatures. Reichert, Wiesbaden. (Litera-
turen im Kontext; 1).

53 Inhaltsverzeichnis einsehbar unter
<http://www.cx.unibe.ch/islam/mitarbeiterPubl/SGInhaltHabil.htm.



DIE GLEICHZEITIGKEIT DES UNGLEICHZEITIGEN 855

KREISER, Klaus et al. (Hg.)

1974 Lexikon der islamischen Welt. Kohlhammer, Stuttgart [usw.].

KRUGER, Eberhard

1974 Persische Literatur. In: KREISER et al. (Hg.), Lexikon der islamischen
Welt, 1974, Bd. 3:37-41.

KUDRET, Cevdet

1987 Tiirk Edebiyatinda Hikdye ve Roman. Vol. I: Tanzimat'tan Mesru-
tivet'e kadar (1859-1910). 5. Aufl. Inkilap Kitabevi, Istanbul.

LANDAU, Jacob M.

1968 Arabische Literaturgeschichte der neuesten Zeit. 20. Jahrhundert. In:
GIBB; LANDAU, Arabische Literaturgeschichte, 1968:187-288.

MEISAMI, Julie

1991 Iran. In: OSTLE (ed.), Modern Literatures in the Near and Middle
East, 1991:45-62.

MEISAMI, Julie Scott; STARKEY, Paul (Hg.)

1998  Encyclopedia of Arabic Literature. 2 vols. Routledge, London [etc.].

NOTH, Albrecht; PAUL, Jiirgen (Hg.)

1998 Der islamische Orient: Grundziige seiner Geschichte. Ergon, Wiirz-
burg. (Mitteilungen zur Sozial- und Kulturgeschichte der islamischen
Welt; 1).

NUSAYR, ‘A’ida Ibrahim

1990 al-Kutub al-‘arabiyya allatt nusirat fi Misr fi l-qarn at-tasi‘ ‘asar [=
Aida Ibrahim Nosseir: Arabic Books Published in Egypt in the
Nineteenth Century]. The American University of Cairo Press, Kairo.

OSTLE, Robin (ed.)

1991 Modern Literatures in the Near and Middle East, 1850-1970.
Routledge, London & New York.

OzKIRIMLI, Atilla

1982/87 Tiirk Edebiyan Ansiklopedisi. 5 Binde. 4. Aufl. Cem Yay., Istanbul.
[1. Aufl. 1982].

RAHNEMA, R.

1988/92 Die neupersische Literatur des 20. Jahrhunderts. In: JENS (ed.), Kind-
lers neues Literatur Lexikon, Bd. xx (“Essays”):533-540.

ROTHE, Hans

1987 Nachwort. In: GONTSCHAROW, Oblomows Traum, 1987:141-155.

SCHULZE, Reinhard

1998 Die islamische Welt in der Neuzeit (16.-19. Jahrhundert). In: NOTH;
PAUL (Hg.), Der islamische Orient, 1998:333-403.



856 STEPHAN GUTH

2002 Geschichte der islamischen Welt im 20. Jahrhundert. Brosch. Sonder-
ausg., aktualisierte und erw. Fassung der 1. geb. Aufl. von 1994. Beck,
Miinchen.

STRAUSS, Johann

1994 Romanlar, ah! O romanlar! Les débuts de la lecture moderne dans
I’Empire Ottoman (1850-1900). Turcica. Revue des études turques,
vol. 26:125-163.

WIELANDT, Rotraud

1980 Das Bild der Europder in der modernen arabischen Erzdhl- und
Theaterliteratur. Orient-Institut, Beirut / Steiner, Wiesbaden. (Beiruter
Texte und Studien; 23).

WILPERT, Gero von

1979 Sachworterbuch der Literatur. 6. Aufl. Kroner, Stuttgart. (Kréners
Taschenausgabe; 231).

WINDELBAND, Wilhelm

1980  Lehrbuch der Geschichte der Philosophie. Mit einem Schlullkapitel
‘Die Philosophie im 20. Jahrhundert’ u. einer Ubersicht iiber den
Stand der philosophiegeschichtlichen Forschung hg. von Heinz Heim-
soeth. 17. Aufl., unverdnd. Nachdr. d. 15., durchges. u. erg. Aufl. —
Mohr, Tiibingen.



	Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen : die globalen Dimensionen nahöstlicher Literatur

