
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 4

Artikel: Alfred Blochs Studie über die Gattungen der altarabischen Dichtung

Autor: Schoeler, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALFRED BLOCHS STUDIE ÜBER DIE GATTUNGEN
DER ALTARABISCHEN DICHTUNG

Zum Gedenken an Alfred Bloch (18. April 1915 - 11. Juli 1983) aus seinem

Nachlass herausgegeben und mit einer kritischen Würdigung versehen von

Gregor Schoeler, Universität Basel

Alfred Bloch hatte in seinem Aufsatz "Qasïda" (S.l 16), in dem er "in aller
Kürze und nur andeutungsweise" dargelegt hat, in welche Gattungen seiner

Auffassung nach die altarabische (d.h. vor-, frühislamische und umaiyadische)

Dichtung zerfällt, eine weitere Studie angekündigt, in der er die einzelnen

Gattungen und Motive dieser dichterischen Tradition eingehend darstellen

wollte. Diese Arbeit - mit dem Titel "Die Gattungen der altarabischen

Dichtungen" -, auf deren Vorhandensein im Nachlass Blochs ich in dieser
Zeitschrift1 hingewiesen hatte, ist bislang nicht erschienen; Bloch selbst hätte sie

wohl auch nie erscheinen lassen, denn er hatte sich später entschlossen, "alles,

was er noch zu sagen haben würde, auf das eine Buch Die Bedeutung der
altarabischen Dichtung für die vergleichende Literaturwissenschaft zu versparen"2.

Es ist Alfred Bloch nicht vergönnt gewesen, dieses Buch zu vollenden.
Das mehr als 200 Seiten ausmachende Fragment des auf eine riesige Dimension
geplanten Werkes befindet sich jetzt in der Universitätsbibliothek Basel. Einen
Überblick über die dort (sowie in verschiedenen umfangreichen Sammlungen)
übersetzten und behandelten Gedichte hat die Nachlassbearbeiterin, Frau
Privatdozentin Dr. Renate Würsch, in einem nun vorliegenden Verzeichnis gegeben.

Da es nicht möglich ist, das Buchfragment zu veröffentlichen und da dieses

nur einzelne verstreute Bemerkungen zu den altarabischen Dichtungsgattungen,

aber keine systematische Erörterung der letzteren enthält, habe ich mich
entschlossen, den nicht fertig ausgearbeiteten und am Schluss fragmentarischen,
aber in sich einigermassen abgeschlossenen Aufsatz in leicht gekürzter Form

1 ASA5 (1991), S.181.
2 Siehe ^543 (1989), S.95.



738 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

herauszugeben.3 Ich ergänze den Text durch die thematisch hierher gehörigen

Bemerkungen über die Gattungen aus dem Buchfragment.
Trotz der weit zurückliegenden Abfassungszeit - die letzte Überarbeitung

dürfte in den 50er Jahren vorgenommen worden sein, es finden sich aber im
Manuskript noch Ergänzungen aus der Zeit kurz vor Blochs Tode - verdient die

Studie m.E. heute noch eine Herausgabe. Hierfür seien die folgende Punkte

angeführt:

1. Der grösste Teil des Aufsatzes befasst sich mit der altarabischen (d. h. vor-,
frühislamischen und umaiyadischen) Qifa, dem Kurzgedicht; und es ist nicht
das geringste Verdienst der Arbeit, dass in ihr zahlreiche Beispiele für die

hierunter fallenden Gedichte in Übersetzung, dazu weitere Belegstellen in
Fussnoten, gegeben werden. Durch die reiche Dokumentierung, namentlich auch

durch die vielen angeführten Beispiele und Belegstellen für die Kategorie der

"Arbeitslieder im weitesten Sinn", für welche in "Qasïda" nur ganz wenige
Beispiele zitiert wurden,4 ergänzt diese Arbeit die frühere aufs glücklichste.

2. Anders als die Qasïde ist die Qitca von der neueren westlichen Forschung
stark vernachlässigt worden5. Äusserst enttäuschend sind namentlich die

einschlägigen Artikel in der Cambridge History ofArabic Literature (11 Zeilen!)
und in der Encyclopaedia of Arabic Literature; die Encyclopaedia of Islam

3 Der Aufsatz liegt in drei handgeschriebenen fragmentarischen Fassungen vor. Die älteste

Fassung (I) ist überschrieben mit "Die altarabische Dichtung", die mittlere (II) mit "Skizze

über die Gattungen der altarabischen Dichtung" und die jüngste (III) mit "Die Gattungen
der altarabischen Dichtung". Der hier herausgegebene Text folgt der letzten Fassung, bis

diese - mit Abschnitt 1) - abbricht; von Abschnitt 2) an folgt er der zweiten Fassung. Der

Grad der Ausarbeitung lässt somit von Abschnitt 2) an nach. - Leicht gekürzt sind die

Einleitung und der Schluss. - Mein herzlicher Dank gilt Frau lie. phil. Madeleine Voegeli,
die auf der Grundlage der nicht immmer leicht lesbaren handgeschriebenen Vorlage eine

perfekte Computerversion des Textes hergestellt hat.

4 Die Beispiele für die "Kundgebungsgesätze" sind hier durchweg andere als jene, die in

"Qasïda" für diese Gattung angeführt wurden. - Die Frage der Echtheit dieser Gedichte

spricht Bloch nicht an, und er braucht das auch nicht zu tun. Zwar kann man die Echtheit
mancher Kundgebungsgesätze - und namentlich jener, die IH zitiert - füglich bezweifeln

(vgl. Kister, The Sïrah Literature, S.357ff.), doch muss, falls eine Fälschung vorliegt, diese

Fälschung - im Sinne der von Blachère in seiner Histoire vertretenen pastiche-Theorie -
nach existierenden Mustern vorgenommen worden sein.

5 Dasselbe dürfte auch für die arabischsprachige Sekundärliteratur gelten; jedenfalls findet
sich in den verdienstvollen Bibliographien zur arabischen Dichtung, die R. Weipert
zusammengestellt hat (siehe Literaturverzeichnis) zwar eine ganze Reihe von Studien über die

Qasïde, aber keine einzige über die Qifa.



Gattungen der altarabischen Dichtung 739

enthält gar überhaupt keinen Artikel "Qifa"! Wichtiges zum kurzen altarabischen

Gedicht ist m.W. seither lediglich von R. Jacobi, E. Wagner und vor
allem von G. Borg gesagt worden (s. unten). Auch unter diesem Aspekt dürfte
das Erscheinen dieser zweiten Studie Blochs willkommen sein.

3. Bloch hatte in "Qasïda", in engem Zusammenhang mit seiner Behandlung der

Qitca, eine eigenständige Einteilung der altarabischen Dichtung nach Gattungen

vorgeschlagen, also eine Klassifizierung, die nicht die der alten arabischen

Dichtungstheoretiker und Philologen ist.6 Die theoretischen Grundlagen zu
diesem Modell, die in "Qaslda" fehlen, liefert Bloch in dieser Studie nach. Man
kann also von einer "GattungsrTaeon'e" Blochs sprechen. Auch in dieser Hinsicht

ergänzt der hier veröffentlichte Aufsatz den bereits erschienenen; in einigen
Punkten werden in dieser Arbeit auch frühere Auffasssungen korrigiert.

4. Blochs in "Qasïda" vorgetragene bekannte Theorie zur Entstehung der Qasïde

- danach handelte es sich ursprünglich um Reiselieder, d.h. um poetische
Botschaften, die mit einem Reiselied zur Unterhaltung des Boten verknüpft
bzw. schon ursprünglich als ein solches gedichtet sind - wird in der hier
veröffentlichten Studie nur kurz dargelegt; ich habe den betreffenden Passus noch

einmal gekürzt. Wiederholungen bleiben somit weitgehend vermieden.

5. Als weiterer Punkt seien noch die interessanten komparatistischen Bemerkungen

Blochs hervorgehoben. Bloch kann zahlreiche Züge aufzeigen, die das

arabische Altertum mit dem germanischen und die altarabische Dichtung mit
der altgermanischen (altisländischen) gemeinsam hatten. Diese die Vergleichende

Literaturwissenschaft betreffenden Erkenntnisse sind auch heute noch

gültig und von Interesse.

6. Beachtung verdienen schliesslich Blochs vorsichtig geäusserte Zweifel an I.

Goldzihers Theorie der Entwicklungsstufen sagc- ragaz - qarld (für higä*und
martiya) sowie seine Kritk an dessen Theorie zur Vorgeschichte der Higä3-

Dichtung.7

In der Einleitung legt Bloch dar, dass er die altarabische Dichtung, die in
derselben Kulturstufe wurzele wie die altgermanische - er verwendet dafür den

6 Vgl. hierzu Blochs Bemerkungen unten S.742f.; des weiteren meinen Aufsatz, "Die Eintei¬

lung der Dichtung bei den Arabern", und meine Bemerkungen unten S.756ff.
7 Siehe Blochs Bemerkungen unten S.744f.



740 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

Begriff "Vorzeitgesittung"8 -, auf ähnliche Weise literargeschichtlich erfassen

möchte wie Andreas Heuslers die altgermanische. Er will sich vor allem dessen

in den 20er Jahren des 20. Jh.s in erster Auflage erschienenes Werk Die

altgermanische Dichtung zum Vorbild nehmen. Daraufhin führt er aus:

***

Das arabische Altertum hat mit dem germanischen und die altarabische Dichtung

mit der altgermanischen bei aller selbstverständlichen Verschiedenheit so

viele Züge gemeinsam, dass sich eine solche Anlehnung geradezu aufdrängt:9

Etwa die Geltung der Selbsthilfe; das Gebot der Blutrache und ihre Bevorzugung gegenüber

der immerhin daneben geübten Abfindung durch das Wergeid (Harn. S.105f., 764 V. 4);

Nie-ohne-Fehde-Sein (Ham. 382 V. 1 und 2; Harn. 58, V. 3; Asm. 74, 44): "Balgereien"

(Goldziher, "Die Religion des Islams", S.101); die Hochachtung der Gastfreundschaft; die

Hochschätzung der Freigebigkeit; die Lebensferne der Religion; der Schicksalsglaube; die

Hochschätzung des Nachruhms (Del. 36, 10-11; Muf. Vol. I S.700 ZI. 7); die Angst vor
dem Strohtod; das Aussetzen von Mädchen (Neckel Ag. Kult. 47); Eigennamen von Pferden,

Schwertern und Panzern; Bedeutung der Stammbäume. - Die Ehre beruht auch bei den

alten Arabern auf Tapferkeit und Todesverachtung (Bai. Ans. 5, 140, 17-19; Wellhausen,

Reste 2. Ausg. 227f.), aber doch wohl nicht mit der gleichen schroffen Unbedingtheit; es

fehlt allerdings bei ihnen die fürs Germanische so bezeichnende Steigerung ins Grosse,

Erhabene, Tragische. Bekenntnisse der Furcht und Flucht wären altgermanisch wohl nicht

möglich (Harn. 364, 17 [Scherze?]; Hud. Nr. 84; Ag. 4, 170; Naq. 155; auch offenes Bekennen

der Angstüberwindung wie Ham. 44, 200 wären altgermanisch wohl nicht denkbar;

treffend bemerkt Wellhausen, Reste (1. Aufl.), 193, unsere Quellen des arabischen Altertums

hätten mehr einen ritterlichen als einen heroischen Beigeschmack.

Ganz wie das altisländische Sprachschaffen10 bietet die altarabische Dichtung
dem Forscher ein ausnehmend klares Beispiel eines [...] Schrifttums, in dem die

für die Vorzeit bezeichnenden unteren und mittleren literarischen Stockwerke

nicht nur als Fragment der Fragmente, sondern in grossen Massen erhalten sind.

8 Bloch beruft sich dabei auf Heusler Ag. Dt. §93. - Heute würde man die Entsprechungen
eher aus ähnlichen gesellschaftlichen und kulturellen Verhältnissen erklären.

9 Vgl. schon Heusler Ag. Dt. §115 Anm. 3; einzelne Ähnlichkeiten werden im Folgenden bei

der Behandlung der einzelnen Gattungen erwähnt werden.

10 Heusler Sprachsch., S.241.



GATTUNGEN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 741

Mag auch vieles verloren sein: die einzelnen Gattungen und Motive11 sind

überall vertreten, dass das Verlorne zwar unsere Beispiele vermehren, aber uns

kaum wirklich Neues schenken würde. Voraus hat die altarabische Dichtung vor
der altgermanischen (abgesehen von der skaldischen) grössere Formstrenge und

grössern Formenreichtum, ferner vielleicht an Wert für den Forscher, dass

Preislied und Kleinlyrik in schlichter Form erhalten sind (in der altgermanischen

Dichtung dagegen nur im sekundären skaldischen Prachtgewand), zurück
steht sie hinter ihr darin, dass sie keine Heldenfabeln dichterisch geformt, keine

Erzähllieder hervorgebracht hat,12 denn die sind ja der edelste Spross der

altgermanischen Dichtung13.

[...] Bei der altarabischen Dichtung gibt die oft hervorgehobene strenge
Herkömmlichkeit des Dichtens14 (die) Einteilung (nach Gattungen) ganz besonders

an die Hand.15 [...] Nicht im Einklang mit der gleichsam individuellen
Herkömmlichkeit der altarabischen Dichtung scheint zunächst die Tatsache zu

stehen, dass uns, anders als sonst bei Literaturen der Vorzeit16, die Namen der

Dichter immer bekannt sind. Daraus darf man aber nicht auf ausgeprägte
Sonderart des einzelnen Dichters schliessen, sondern es ist anders zu erklären17:

die altarabische Dichtung hat im ganzen nur subjektive Gattungen hervorgebracht,

wo die Persönlichkeit des Dichters im Mittelpunkt stand, also nur
Gegenstücke zu den skaldischen, nicht auch zu den eddischen Gattungen der

11 [Anm. des Hg.:] Bloch verwendet hier und im Folgenden den Begriff "Motiv" in einem sehr

weiten Sinn. Heute unterscheidet man "Thema", für die grösseren inhaltlich zusammengehörenden

Einheiten, von "Motiv", der kleineren thematischen Einheit. Der "Nasîb" ist z.B.

ein Thema, die Klage an den verlassenen Lagerstätten ein Motiv.
12 Vereinzelte Ansätze wie cAsä Nr. 25 ändern hieran nichts; zudem dient auch diese Erzäh¬

lung einem persönlichen Anliegen des Dichters im Sinne Ritters, Bildersprache S.14ff.
13 Vgl. Heusler Ag. Dt. §121.
14 Zum Beispiel Nöldeke Fünf Mtfallaqät I, S.3; Lyall Muf. Vol. II S.XX1V. [Zusatz des Hg.:]

Zur Beurteilung des Phänomens der Herkömmlichkeit (Konventionalität) vom heutigen

Standpunkt aus vgl. etwa Bauer, Altarabische Dichtkunst I, S.246fff; ders., Formel und

Zitat, S.117ff.
15 [Für die altgermanische Dichtung] vgl. Heusler Ag. Dt. §10: "Man muss das sprachlich und

zeitlich Getrennte aneinander rücken und das Gemeinsame an ihm hervorkehren. Dies

bedingt die Einteilung nach Gattungen"; vgl. auch §21.
16 Vgl. etwa Neckel Gt. 230.

17 [Anm. des Hg.:] Vgl. die analoge Erklärung dieser Erscheinung, die ich in "Die Anwendung
der oral poetry-Theorie", S.215ff gegeben habe.



742 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

altnordischen Dichtung18; wir haben im Grunde nur Lyrik, das Wort freilich im

weitherzigen Sinne von Heusler, Die altgermanische Dichtung §83, genommen.
Trotz der offenkundigen Richtigkeit des Grundsatzes, nach Gattungen

einzuteilen, fällt es nicht leicht, den richtigen Einteilungsgrund zu finden. Schon

die alten Araber selbst haben verschiedene Gattungen (darb, pl. durüb oder fa-
nan, pl. des pl. afänin) ihrer Dichtung unterschieden19, nämlich im allgemeinen
wohl die Liebesdichtung (nasîb), Preisdichtung (madïh), Selbstpreis (fahr),
Trauerlied (martiya), Schmähdichtung (higä*), vielleicht auch Spruchdichtung20.

Diese Einteilung berücksichtigt also nur den Inhalt, nicht auch die Form. Bei
einem Teil dieser Gruppen allerdings fallen Inhalt und Form wenigstens insofern

leidlich zusammen, als der Inhalt immer in der gleichen Gattung auftritt, so

etwa beim Preislied, das zumeist unter den [Lebensgefuhlgedichten,] Elegien,
oder beim Schmählied, das wohl immer unter den Kundgebungs- oder

Botschaftsgesätzen einzuordnen ist21; die grossen Obergattungen bleiben dabei

freilich verkannt. Aber bei andern dieser Gruppen überschneiden sich Inhalt und

Form nicht selten: Der Selbstpreis etwa kommt in anspruchslosen Augenblicksgesätzen,

in mannigfachen Kundgebungsgesätzen und [im Lebensgefühlgedicht,]

der Elegie vor, der Nasîb umfasst Motive, die aus verschiedenen

Gattungen stammen usf. Diese arabische Einteilung befriedigt also nur
unvollkommen. Noch unbrauchbarer ist für unsern Zweck die Gruppierung, die Abu
Tammäm (st. 845) und al-Buhturi (st. 897) ihren Hamäsen zugrunde legen: z.B.

sind in der Hamäsa von Abu Tammäm gattungsmässig eng miteinander

verwandte Selbstpreisversgruppen auf die Kapitel I, III und VI verstreut, weil
sich die Dichter in der einen hauptsächlich ihrer Tapferkeit, in der andern

allgemeinerer Tugenden, in der dritten ihrer Gastfreundschaft rühmen. Oder im

Kapitel der Sittensprüche (III) stehen neben eigentlichen Sittengedichten
Selbstpreis- und Rechtfertigungslieder, weil sich eben der Prahlende der

gleichen Tugenden rühmt und der Getadelte mit dem Besitz der gleichen
Tugenden rechtfertigt, die der Gnomiker empfiehlt. Vollends die Aufsplitterung
der Gedichte in genau umschriebene einzelne Motive, wie sie al-Buhturi

vorgenommen hat, kann zwar einem Bearbeiter der altarabischen Sittenlehre
und Lebensweisheit und auch dem Literargeschichtler, der die einzelnen Motive
sammeln will, vortreffliche Dienste leisten, zunächst aber nicht dem Gattungs-

18 Heusler Ag. Dt. §23; Ranke An. Eb. S.18; vgl. auch Ritter Bildersprache S.14ff
19 Vgl. etwa Naq. 497, 8ff; 547, 10; 1048, 10;Ag. 1, 113, 4 v. u. und f.; 2, 157,6.
20 Siehe Ham. 529 V. 2 Del. 1,3.

21 [Das] historische Higä1 [ist jedoch unter die Lebensgefühlgedichte,] Elegien [einzuordnen]!



Gattungen der altarabischen Dichtung 743

forscher. Motive und Gattungen sind auseinanderzuhalten. Die Motive22 sind

durch den Inhalt bestimmt, die Gattungen durch die dichterische Anlage und

den Sitz im Leben. Dass eine Gattung zahlreiche Motive enthält, ist
selbstverständlich; besonders kennzeichnend für die altarabische Dichtung ist es aber,
dass zahlreiche Motive in verschiedenen Gattungen verwendet werden können.

Aus dieser Wiederkehr der gleichen Motive in mehreren Gattungen ergibt
sich eine enge stoffliche Verwandtschaft dieser Gattungen. Dass die einzelnen

Arten wie in der altgermanischen Dichtung selbwachsen nebeneinander
stünden23, könnte man von der altarabischen Dichtung nicht behaupten, freilich auch

nicht die eine aus der andern herleiten: die Verwandtschaft ist unverkennbar,
das Altersverhältnis nicht mehr bestimmbar.

Heusler scheidet die altgermanische Dichtung in niedere und höhere

Gattungen.24 Diesen Grundsatz können wir nicht ganz unverändert auf die altarabische

Dichtung anwenden, aber doch einen ähnlichen: Einteilungsmerkmal ist

uns der Abstand der Dichtung vom Leben, oder genauer: von einzelnen Lebenslagen.25

Diesem Abstand entspricht in der dichterischen Form der Grad der

Ausarbeitung und damit der Kunstmässigkeit. Wir erhalten so nicht zwei scharf
voneinander getrennte Lager, sondern ein Spektrum mit unmerklichen
Übergängen. Am einen Ende steht die aus dem Stegreif gedichtete Gelegenheitslyrik
des Augenblicks, am andern das voraussetzungsreiche Gebilde der Qasïde. Die
Versmasse verteilen sich auf diese Arten, wie man erwartet, so, dass die Steg-

22 Siehe Anm. 11.

23 Heusler Ag. Dt. §93.
24 Ebd. §21: "Als niedere Gattungen rechnen wir [...]: Ritualdichtung, Zauber-, Spruch-,

Merkdichtung, Kleinlyrik. Als höhere Gattungen rechnen wir diese zwei: Preislied, Erzähllied."

- Unter Kleinlyrik versteht Heusler: Arbeitsliedchen, Liebesstrophen, Spott- und

Scheltstrophen u.a. (siehe ebd., §88). - "Auch diese Werktagskunst hatte seit dem 9. Jahrh.

das vornehmere 'skaldische' Gewand angezogen" (ebd. §83).
25 [Anm. des Hg.:] In Fassung II setzt sich Bloch mit einem möglichen Einwand gegen sein

Einteilungsprinzip auseinander. Es heisst dort an der der obigen entsprechenden Stelle:

"Wenn man nach dem Abstand vom Leben einteilt, ist das Missliche, dass sich kein scharfer

Trennungsstrich zwischen den Lagern 'Gelegenheitsdichtung' und 'Kunstdichtung' ergibt:
neben den einfachen Augenblicksgesätzen gibt es voraussetzungsreichere Gelegenheitsdichtung,

der man die Marke 'kunstmässig' nicht absprechen kann; und vor allem enthält ja
das kunstvollste Gebilde der altarabischen Dichtung, die Qasïde, vielfach auch

Gelegenheitsdichtung. Trotzdem erscheint mir der Abstand vom Leben als der brauchbarste

Einteilungsgrund. Wir müssen dann eben auf zwei scharf voneinander getrennte Lager verzichten

und uns mit einer Stufenleiter begnügen, deren unteres Ende durch die oft im Ragaz

gehaltene Stegreifkleinlyrik, und deren oberes Ende durch die Qasïde gebildet wird."



744 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

reiflyrik des Augenblicks oft im anspruchslosen Kurzverse, dem Ragaz,26 alle
höhere Dichtung in den kunstvollen Langzeilenmassen gehalten ist - mit
Ausnahme der Urgüzendichtung der Umaiyadenzeit,27 eines einigermassen
künstlichen Ablegers. Über das Alter dieser Gattungen ist damit noch nichts gesagt,
und bewiesen werden kann dieses Alter auch nicht; aber aus innern Gründen
und auch etwa nach der Analogie der altgermanischen Dichtung28 ist immerhin
wahrscheinlich, dass die niedern Gattungen die altern sind und die Qaside am
Ende einer Entwicklungsreihe steht, und dass mithin auch die von I. Goldziher29

und W. Ahlwardt30 angenommene Altersfolge Sag0 - Ragaz - Langzeilenmasse
richtig ist.

Immerhin ist z.B. bei den Hellenen die objektive Dichtung (Homer) älter als die subjektive

(Hesiods Werke und Tage, Archilochos), oder wenigstens früher bezeugt. Dies mahnt doch

zur Vorsicht; zummindesten sollte man jene wahrscheinliche Entwicklungsreihe nicht als

historische Gewissheit hinnehmen. Hier darf wohl auch einmal bemerkt werden, dass I.

Goldzihers "Ueber die Vorgeschichte der Higä'-Poesie" mehr die Religionsgeschichte als

die Dichtungsgeschichte gefördert und der Dichtungsgeschichte - ohne Goldzihers Schuld -
sogar fast ein wenig geschadet hat, weil massgebende Darsteller der arabischen

Literaturgeschichte, wie C. Brockelmann und R. A. Nicholson, Goldzihers hypothetische
Vorgeschichte der arabischen Schmähdichtung allzu sehr als geschichtliche Wirklichkeit nahmen

und zur Grundlage ihrer Darstellung der vorislamischen Dichtung glaubten machen zu müssen.

Damit soll Goldzihers Herleitung der arabischen Schmähdichtung aus der magischen

Verfluchung des Feindes nicht bestritten werden; aber schon Goldziher selbst gibt ja a.a.O.

S.26 zu, dass schon die ältesten uns erhaltenen Higä'-Verse nur noch Schmähungen und

kaum mehr Flüche sind, und auch Nöldeke31, hebt das hervor und gibt zu verstehen, dass es

ihn einige Mühe gekostet habe, sich von Goldzihers Ansicht zu überzeugen. Ferner sagt

Lyall32 : "We have no materials for constructing a theory of the development of Arabic

poetry." Goldzihers Hypothese über den Ursprung der Higä'-Poesie gehört also im Rahmen

einer literargeschichtlichen Darstellung der altarabischen Dichtung in einen Satz oder in

eine Anmerkung, darf auch vielleicht mit Goldziher a.a.O. S.45 Anm. 2 zur Erklärung

26 [Anm. des Hg.:] Bloch ist sich im klaren darüber, dass die Stegreifdichtung öfter als erwar¬

tet auch in Langzeilenmassen auftritt. In Fassung I sagt er an dieser Stelle: "Ragaz für die

höhern Gattungen ist hauptsächlich auf den Seitenspross der drei Urgüzendichter
beschränkt; dagegen reichen die Langzeilenmasse weit ins Gebiet der Kleinlyrik hinein."

27 [Anm. des Hg.:] Zur Urgüzendichtung vgl. Ullmann, Untersuchungen, S.26-59.

28 Heusler Ag. Dt. §21, vgl. auch ders., [Rez.] "Kultur der alten Germanen, von G. Necke!"
in: Historische Zeltschrift 152 [1935], S.546-552, hierS.549.

29 "Ueber die Vorgeschichte der Higä'-Poesie", S.76ff.
30 Sammlungen alter arabischer Dichter II, S.XLII.
31 [Rez.] I. Goldziher, Abhandlungen zur arabischen Philologie. Erster Theil. In: WZKM 10

(1896), S.338-346, hier, S.338f. u. 343.

32 Muf. Vol. II, S.XXIV.



Gattungen der altarabischen Dichtung 745

gewisser Verwünschungsformeln herangezogen werden; zur Grundlage der Darstellung darf
man sie nicht machen, so wenig wie A. Heusler das Losorakel33 zur Grundlage seiner

Darstellung der altgermanischen Dichtung gemacht hat, weil der Stabreim wahrscheinlich
daraus erwachsen ist. Ein genaues Gegenstück zum vorliterarischen Higä' mit begleitender

Zauberhandlung hätte Goldziher übrigens aus der altnordischen Heldendichtung anführen

können: Hunnenschlachtlied in F. Genzmers Übersetzung der Edda I S.30 Strophe 32

("Feind ist euch Odin [...] - Odin scheuche eure Scharen - übers Schlachtfeld hin - und

lasse den Wurfspiess fliegen - wie mein Wort es heischt.")34. Und auch den Schimpf- und

Schmachversen trauten die alten Isländer unter Umständen dämonische Wirkung zu.35

Im folgenden sei nun versucht, die Stufenleiter der Gattungen kurz zu
kennzeichnen. Dabei liegt es mir am Herzen, an einigen Beispielen zu zeigen, wie
das gleiche Motiv oft verschiedene Gattungen füllen hilft, doch zwingt mich der

Rahmen dieses Aufsatzes, mich auf wenige Beispiele aus der Fülle der Fälle zu
beschränken.

Gattung Abstand Form, Versmass

vom Leben

Struktur Charakter

Arbeitslied -; kurz

Kundgebungsgesätze mittel

Lebensgefühlgedicht lang

Qasïde lang

ragaz einteilig
Langzeilenmass einteilig
Langzeilenmass einteilig
Langzeilenmass mehrteilig

Augenblicksdichtung

Gelegenheitsdichtung

Kunstdichtung
Kunstdichtung36

1 Die niedrigste Gattung, die aus dem Stegreif gedichtete Gelegenheitslyrik des

Augenblicks [im Aufsatz "Qasïda" "handlungsbegleitende Ragazgesätze", also

Arbeitslieder im weitesten Sinne genannt], ist am häufigsten durch Gruppen von
Kampfversen vertreten37. Wie schon angedeutet, kleidete man diese Art Dichtung

meistens in Ragazverse, weil der Atem in der Aufregung und Anstrengung
des Kampfes zu Langversen mit Synaphie nicht ausgereicht hätte und die

Eindringlichkeit Kürze der Aussage und ohrenfällige rasche Aufeinanderfolge der

Reimsilben erheischte. Auch Hessen sich aus dem Stegreif Kurzverse wohl

33

34

35

36

37

Ag. Dt. §38; vgl. auch Heuslers Art. "Stabreim" in J. Hoops' RdGA §25 und H. de Boor

"Dichtung" in Schneider Germ. Alt. S.306-430, hier S.315ff.

Vgl. Heusler Ag. Dt. §40, de Boor a.a.O. S.320.

Heusler Ag. Dt. §88. - [Zusatz des Hg.:] Auch G. Borg kommt neuerdings in seiner Studie

über die altarabische Trauerdichtung zu einer eher skeptischen Einschätzung der Goldziher-
schen Entwicklungsreihe (Mit Poesie, S.96, 217).
Die Tafel ist eine Beigabe des Hg.

Vgl. Goldziher, "Ueber die Vorgeschichte der Higä'-Poesie", S.79 und Anm. 4. [Zusatz des

Hg.:] Vgl. auch Ullmann, Untersuchungen, S.l8-24.



746 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

leichter bauen als die kunstvollen Langverse. Meistens sollen solche Verse im

Kampfe selbst gesprochen worden sein, vielleicht wiederholt und die

Kampfhandlungen begleitend; nicht selten fallt der Dichter hernach, wofür es in der

Prosaerzählung die herkömmliche Wendung tumma qätala [...] hattä qutila
"dann kämpfte er, bis er erschlagen wurde" gab38. Der Inhalt dieser Kampfverse
ist im ganzen Selbstpreis39. Einige wenige Beispiele mögen einen Teil der dabei

herkömmlichen Einzelmotive veranschaulichen: Bai. Ans. 5, 268, 6 "Ich bin Ibn
Wars, ein Reiter ohne Kleinmut, durch Tapferkeit Bewunderung erregend, kühn

vorgehend, wenn der Schwächling zurückweicht, und ich schlage am Tage des

Grauens mit dem Schwerte auf das Haupt des hochgewachsenen (gegnerischen)
Helden ein, bis er zu Boden stürzt". Alles ist hier herkömmlich: die Verkündung
des eigenen Namens40 - sprachliches Gegenstück zur Selbstkennzeichnung
durch eine Kokarde oder ein Kleidungsstück (caläma) im Kampfe41 -, die
preisenden, zum Teil negativ gefassten42 Prädikate, die Bewährung in Lagen, "wo
der Untüchtige versagt", die Aussage, man schlage auf den Gegner ein, bis er

umstürze.
Doch sind diese Motive nicht auf solche Stegreifgesätze beschränkt. Die

Aussage "ich bin N.N." kommt auch im Selbstpreis des in Langzeilenmassen
gehaltenen [Lebensgefühlgedichts,] der Elegie vor, etwa Bai. Ans. 5, 292, 20ff.

38 Etwa IH 639, 11; Bal. Ans. 5, 367, 16.

39 Kaum je enthalten solche Verse eine Verwünschung des Feindes. Hierin zeigt sich, dass die

von Goldziher angenommenen Verwünschungssprüche jedenfalls weit hinter der literarischen

Zeit zurückliegen müssen, sonst wären doch solche Verse oder doch wenigstens ihr

Nachklang nicht ganz aus dem Repertoire des Schlachtfeldes verschwunden. Die von Goldziher

a.a.O. S.32ff angeführten Beispiele für Verwünschungsverse sind nicht im Kampfe
gesprochen (vgl. auch lahä).

40 [Zusatz aus Fassung I:] IH 635, 17 "Ich bin Abu Zaena [...]" (s.u. S.749); Tab. I, 2328, 12

"Ich bin einer von den Banü Harb [...]"; Tab. II, 691 (und ganz ähnlich Bai. Ans. 5, 247, 5,

vgl. auch ebd. 5, 268, 6) "Ich bin Ibn Sahl [...]"; Name und Kunya etwa Tab. I 2361 ult.

"Ich bin öarir und meine Kunya ist Abu 'Amr [...]"; auch einer der Inhaltssätze von "die
und die weiss (oder wissen)" (s.u.) kann den Namen enthalten, etwa IH 760,9 "Die
Haibariten wissen, dass ich Mashab bin", IH 760, 13 "dass ich Ka'b bin"; in IH 639,7ff. ist
der Name den einzelnen Teilen der Bewaffnung (vgl. unten) in eigentümlicher Weise

gleichgeordnet: "[...] Abu Sufyän und Geiergefieder (am Pfeil) [...]"; Kennzeichnung nicht
durch den Namen, sondern durch besondere Lebensumstände: IH 563,4 "Ich bin derjenige,
den seine Frau, als wir am Berghang bei an-Nahïl waren, hat versprechen lassen, dass

ich nie in der hintern Kampfreihe stehen würde".
41 Etwa IH 561,9ff. und 563, Iff; Del. 75,10; vgl. auch Harn. Buht. 7, 10.

42 Nicht nur im Trauergedicht preist man gerne in negativer Weise, wie Goldziher "Ueber die

Vorgeschichte der Higä'-Poesie", S.77 Anm.4 bemerkt, sondern im Preislied überhaupt.



Gattungen der altarabischen Dichtung 747

"Ich bin der Freie und Sohn des Freien (Ibn al-Hurr)43. Meine Rüstung tragen
(Rosse) mit langen Hälsen und hohen Widerristen. Mögen andre Safran als

Wohlgeruch haben: Mein Wohlgeruch sind Staubwolken, von Hufen
aufgewirbelt. Sooft wir Beute machen, ist's, um zu teilen: wir folgen nicht der

Meinung des geizigen Teilhabers. Ich sage zu ihnen: Messt (das erbeutete Geld)
mit der Mütze von einem von euch ab, und glaubt nicht, ich sei in Sachen

Freigebigkeit wie Ibn Mälik44." Die asyndetische Aneinanderreihung preisender

Adjektive und Substantive ist eine der im Preise und überhaupt bei jeder
Beschreibung üblichen Stilarten, vgl. etwa Totenpreis IH 108,16f. "(Ich weine
über einen [...]) auf den Schlachtfeldern Kraftvollen (sich Bewährenden?),
nicht Schwächlichen, (einen Mann) nicht verächtlichen Standes und nicht
unechter Abkunft, einen Freigebigen, durch Tapferkeit Bewunderung
Erregenden, Grossen usf.". Die Temporalsätze des Inhalts "wenn der Untüchtige
versagt" stehen in Gedichten höherer Gattungen, auch dieses Motiv ist also

nicht eine Besonderheit der uns hier beschäftigenden Stegreifgesätze. Ein
überaus häufiger Typus des Kampfspruches ist Bai. Ans. 5, 79, 5f. "Ein schönes

junges Mädchen mit einer buntverzierten Leibbinde und einem mit wertvollen
Steinen besetzten Gürtel weiss, dass ich dem, den ich bekämpfe,
sprichwörtlichen Schaden zu-füge"45. Die Geliebte oder die Ehefrau des

Dichters46 als Kennerin seiner Tugenden47 erscheint aber auch im Selbstpreis
[des Lebensgefühlgedichts,] der Elegie, etwa Muf. Nr. 34, V. 17 "Die Mutter
meiner beiden kleinen Kinder weiss wohl, dass ich für den Gast oft aus tiefstem
Schlummer aufstehe und hinausgehe". Auf Grund derartiger Stellen will G.

Richter48 die Form der Qasïde aus dem werbenden Selbstpreis vor der Frau
ableiten - zu Unrecht, wie unten S.755 dargetan ist. Die Schilderung der

Geliebten oder Ehefrau in diesen Kampfsprüchen ist vom gleichen Typus wie
manche Schilderungen im Nasîb49, nur naturgemäss knapper. Aber auch in

43 Ibn al-Hurr ist sein Name, doch wird hier auch noch der appelativische Sinn empfunden.
44 Das ist Ibrahîm b. al-Astar (st. 72/691 ); über ihn siehe EI2, s.v.
45 [Anm. des Hg.:] Weitere Belege für diesen Typus siehe bei Ullmann, Untersuchungen, S.20

mit Anm. 4.

46 Häufiger ist Subjekt des Wissens ein Stamm.

47 Vgl. die erste Strophe [des Skalden] Egil (10. Jh.) bei Heusler §87: "Wohl mirs auf der

Walstatt wird, wenn Speerwurf klirrt, Maid. - Klang die feuchte Klinge: Krächzten Raben

lechzend!- Wikingscharn wild drängten, weithin Feuer schreitet - Mutger Bürger blutge
Leichen bahrt man reichlich" (Übersetzung von F. Niedner).

48 [Anm. des Hg.:] In seinem Aufsatz "Zur Entstehungsgeschichte der altarabischen Qasïde". -
Zur Kritik an dieser Auffassung vgl. auch Blochs Ausführungen in "Qasïda", S. 108ff.

49 Vgl. Lichtenstädter Nasîb, S.37ff



748 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

Schmähgedichten kann eine solche Schilderung einer schönen Frau gelegentlich
ihren Platz finden, etwa Naq. 99, 10, wo an-Näbiga ad-Dubyânï die cAbsiten

schmäht, weil sie den Schutz der Sakaliten in Anspruch genommen haben:

"Wenn es ein junger Mann von ihnen (den Sakaliten) wünscht, gibt sich ihm
eine (von euch) mit feiner Hüftbeugung und hohen Lenden hin."50 Im
Kampfspruch IH 839,9f. vergleicht sich der Krieger mit einem Löwen51: "Ich
habe geschworen: Nicht soll ein wütender52 (Leu) mit Mähne, mit dicken Zehen,
finster blickendem Gesicht, rötlichbraunen Jungen, der zwischen einem

Dickicht und einem Gebüsch mit wenigen Zweigen knurrt, ein im Fressen

vereinzelter Menschen Geübter, an einem kühlen Morgen tapferer sein als ich
heute morgen"53; derselbe Vergleich kann aber auch im Preis-lied54 verwendet

werden, etwa Zuh. 4, 16f.: "Wahrlich, wenn sich die Helden gegenüberstehen,
bist du tapferer als ein Leu mit Jungen, ein rötlicher, mit weit auseinanderstehenden

Vorderbeinen, ein Scharfzähniger, unter braunroten Leuen Weilender,

der auf einzelne Menschen Jagd macht, so dass seine Jungen nie ohne

Vorrat sind".
Oft beschreibt der Kämpfer in den Kampfsprüchen seine Waffen, etwa IH

639,7ff. "(Ich bin) Abu Sulaiman und (hier sind meine) vom (Pfeilmacher)
Muqcad befiederten (Pfeile) und (hier) ein Schild aus dem Fell eines

kurzhaarigen Stiers, und (hier ein Mann), der an die Offenbarung Muhammads

glaubt: Wenn das (Kampfjgelände getreten wird, furcht ich mich nicht55". Aber
auch dieses Motiv ist nicht auf die Stegreifsprüche beschränkt, sondern

erscheint auch etwa in Botschaftsgesätzen, so z.B. Hud. Nr. 3, 9-18 in einer

50 Die Beschuldigung gegen die Ehre von Frauen ist hier ein Druckmittel, um ein dem Dichter

missliebiges Schutzverhältnis unmöglich zu machen, anderwärts, um die Freilassung eines

Gefangenen zu erzwingen: Zuh. 8, 2: "Wäre es nicht, dass eure Weiber von ihm (dem

gefangenen Yasär) in Hoffnung kommen wollen, ihr hättet ihn freigegeben; die schimpflichste

Nutzniessung eines geliehenen Kamels ist es aber, dass man es zur Belegung der eigenen
Kamelstuten verwendet", vgl. auch Muf. Vol. I Nr. 30, V. 13 Naq. 154,1 (wo der Dichter
selbst gefangen ist) "Die Weiber des (mich gefangen haltenden) Stammes umringen mich

beharrlich, indem sie von mir wollen, was meine Weiber wollen".
51 Vgl. auch Bai. Ans. 5,238,13f.
52 Lies statt häridun : häridun, vgl. Bevan im Glossar zu den Naq. s.v.
53 Vom gleichen syntaktischen Typus al-Arsä Maimün 13,58-61; auch das gleiche Motiv

70,14-17.
54 Oder auch in der Elegie (Lebensgefühlgedicht) : Hud. Nr. 77,12ff ; bei al-Acsä Maimün 54,

19 geistvoll in den Nasîb eingebaut; Bai. Ans. 5, 267, 9f. in einem Kundgebungsgesätz zur
Abwehr einer Drohung.

55 Vers 5 der Übersetzung ist im Urtext Vers 3.



Gattungen der altarabischen Dichtung 749

Erwiderung auf eine Drohung56 "Wahrlich, vor dem, was sie mir angedroht
haben, werden mich weisse, dünne Pfeile und ein fester Schild schützen, und ein

scharfes, sauber gearbeitetes, weisses, schimmerndes Schwert, dessen Klinge
blitzt, um das zu finden ich die Schwerter von Aryah durchsuchte, als es in
meine Hand kam, und doch hätte ich es fast nicht gefunden; es ist eine scharfe

Waffe, deren Hieb das Bein eines schon sechsjährigen (und daher

hartknochigen) Pferdes so abschlägt, dass der Knochen dieses Beines in Stücke

springt; und ein geschmeidiger Bogen aus (dem Gebiet des Stammes) Zara, aus

gelbem Grevia-Holz, das(, wenn der Pfeil von ihm abspringt,) einen Ton von
sich gibt, und dessen Klang summend ist, dessen Geräusch, wenn man die
Sehne anzieht und fahren lässt, wie das gedämpfte Reden von Leuten auf einem

Beutezuge klingt, hinter deren Spur man auf der Suche ist: sie57 führten ihre

Rosse, die wie Zelte aussahen, von Alüma oder dem Talgrund von cAmq her

und trieben sie dann, wobei die Rosse ihre Reiter in stolzem Trab dahintrugen,
in der Richtung von weidenden Kamelherden, die wie Raben aussahen. Diese

Beutesucher waren zwischen cUkwatän und der Gegend von Buss wie eine

hagelnde Gewitterwolke. Das sind meine Waffen, und von denen lasse ich nicht,
denn ich fürchte, dass jene wahr machen, was sie mir gedroht haben".58

Waffenbeschreibung kann auch den Nasîb ablösen, indem sich der Dichter mit seinen

Waffen über seinen Liebesschmerz tröstet, wie sonst mit den Vorzügen seines

Kamels: al-Mutanahhil 1, 22ff. - Auch Gnomen können in Kampfsprüchen
enthalten sein, etwa IH 635, 17 "Ich bin Abu Zacna, der Klang der Bogensehne

bringt mich her. Die Schande kann nur durch (Ertragen des) Schmerz(es)
ferngehalten werden59. Ein Hazragite vom Zweige Guâam verteidigt, was verteidigt
werden muss"; IH 639, 3ff. (Kampfspruch des cÄsim b. Täbit) "Was sollte mein

Vorwand sein(, nicht zu kämpfen)60, wo ich doch ein kampfharter,
pfeilbewaffneter Mann bin, und wo doch an meinem Bogen eine starke Sehne ist, an

56 Dass zu Beginn dieses Gedichts ein Nasîb steht, ändert am "Botschafts"charakter des

Hauptteils nichts. [Zusatz des Hg.:] Es handelt sich also um eine Botschaftsräte.
57 Die drei folgenden Verse überliefert al-Asma'ï nicht; sie sind ein typisches Beispiel für den

häufigen Fall, dass aus einem Vergleich heraus eine fast episch gehaltene teilnahmsvolle

Schilderung des Schicksals des Secundum comparationis (hier der Teilnehmer an einem

Beutezuge, andernorts eines Wildesels oder Strausses) herausgesponnen wird. - Zu diesen

"selbständigen Vergleichen" siehe Anm. 90.

58 [Das Motiv der Waffenbeschreibung auch] bei der Jagdschilderung im Selbstpreis [des Le¬

bensgefühlgedichts,] der Elegie Hud. Nr. 124 V. 1 Iff; in einem Drohgesätze Naq. 947,1-3.
59 Falls man lä tumna cu statt lam tumna'annehmen darf.

60 Vgl. IH 817,1 If; Naq. 642,10.



750 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

deren Breitfläche die Pfeile (gut) abgleiten?61 Der Tod ist das Wahre, und das

Leben ist Trug, und alles, was Gott verhängt, trifft den Menschen, und der

Mensch kehrt zu ihm zurück. Wenn ich euch nicht bekämpfe, so soll meine

Mutter ihrer Söhne beraubt werden!"; Bai. Ans. 5, 367, 2f. (von "Abdallah b. az-

Zubair) "Wenn ich einsehe, dass mein Tag gekommen ist, harre ich aus; das

Ausharren steht dem Manne besser an und hält die Vorwürfe besser von ihm ab;

es gibt aber auch solche, die das einsehen, aber dann (im entscheidenden

Augenblick) doch verkennen (d.h. nicht danach handeln)62"; Muf. Lyall S.31 ZI.
9-10 (cAbs b. Hidär) "Vorwärts, Qudaid63, bleib nicht zurück! Ich will einen

Lanzenstoss tun, der die getroffenen Ader Blut ausspeien und Ströme von Blut
fliessen lässt und der das (feindliche) Heer in seine Schranken weist. Wer nicht

kämpft, soll nicht Führer sein." Der klassische Ort der Gnomen sind sonst das

Kundgebungs- und Botschaftsgesätze und [das Lebensgefühlgedicht,] die
Elegie.64

Dass diese Gesätze nur in einem bestimmten Augenblick des Lebens

hergesagt werden, ist es, was uns hauptsächlich veranlasst, in ihnen Erzeugnisse
des Stegreifs zu sehen; freilich enthält der Inhalt oft (so etwa in dem oben S.

746 angeführten Beispiel Bai. Ans. 5,268,6) nichts von den besondern Umständen

des Augenblicks, sondern nur eine allgemeine preisende Selbstkennzeichnung

des Sprechers: es ist also denkbar, dass manche Araber ein solches ihre

Persönlichkeit kennzeichnendes Gesätze einmal gedichtet hatten und dann als

Leibspruch bei jeder Gelegenheit immer wieder hersagten. Manchmal knüpfen
aber solche Versgruppen doch an die besondern Gelegenheiten des Augenblicks
an; diese müssen dann aus dem Stegreif gedichtet oder wenigstens aus dem

Stegreif erweitert oder umgebogen sein, etwa der Kampfspruch des Kurz b.

Gäbir, der in al-Handama von der Leiche seines schon vor ihm gefallenen
Genossen Abu Sahr Hunais b. Hälid herab kämpfte, bis auch er selbst fiel, IH
817,-2. "Eine Goldfarbene von den Banü Fihr mit blankem Gesicht und blanker
Brust weiss: Heut werd ich von Abu Sahr herab dreinschlagen".

Die Kampfsprüche sind die häufigsten, aber nicht die alleinigen Vertreter
dieser Selbstpreisgesätze. Die nicht im Kampfe gesprochenen Vertreter sind

ausgeprägte Leibsprüche, etwa Ag. 2, 266, 13ff. "Ich bin der Sohn der Maiyäda;
meine vornehmen Ahnen sind von hohem Range (ich selbst) von hoher

61 Vgl. Schwarzlose Waffen 272.

62 Vgl. Zuh. 4, 15: "Du schneidest zu, was du bemessen hast, es gibt aber auch solche, die

abmessen, dann aber (doch) nicht zuschneiden."
63 Name des Rosses.

64 Siehe Bloch Spruchdichtung, S.202ff. und bes. S.206ff.



Gattungen der altarabischen Dichtung 751

Stirn und schöner Statur. Meine Mutter hebt mich empor und mein Vater erhöht

mich über die Wolken und nur wenig unter die Sterne"; ebd. 295 ult. "Ich bin
Ibn Maiyäda, der oft die Rüstung anzieht; bittrer als die Bitternis (für die

Feinde), süsser als Honig (für die Verwandten)"65.
Auch die Arbeitsliedchen66 sind manchmal solche Selbstpreisgesätze67,

etwa Ag. 1, 335,l68 (von Qutaiya bint Bisr beim Heraufziehen eines Eimers aus

einem Brunnen hergesagt): "Wir haben es nicht nötig, zu klagen; (wir sind) eine

Schar wie (die) Esel von al-Abakk, unter denen es weder kleine noch solche

gibt, die erst gezahnt haben"; IH 742,16f. (von Nägiya b. öundub, während er in

al-Hudaibiya Wasser aus dem Brunnen schöpfte, auf dessen Grund er
herabgestiegen war) "Ein yamanisches Mädchen weiss, dass ich auf dem Grunde des

Bunnens Wasser schöpfe und Nägiya heisse. Wie manchen Lanzenstoss, der das

Blut reichlich wie aus einem Schlauch fliessen liess, habe ich gegen die
feindlichen Führer getan!" Das Arbeitsliedchen ist also hier kriegerischer Selbstpreis:
eine bemerkenswerte Analogie zu dem einzigen erhaltenen altnordischen

Arbeitsliedchen, den Versen eines Schmiedes am Amboss69 "Ich allein gab elf
Männern - blas du bass! - bleichen Tod".

2) Einer grossen Masse von Versgruppen eignet ein mittlerer Abstand vom
Leben. Der Dichter nimmt mit ihnen zwar Stellung zu bestimmten Ereignissen, so

dass sie zeitgebunden sind; aber sie sind doch nicht augenblicksgebunden: es

sind die "Flugblattverse" (Kundgebungs- oder Botschaftsgesätze)70, deren Inhalt

65 Siehe noch Ag. 2, 264, 3: "Ich bin Samäpt, von dem du gehört hast: wenn ich zum Mor¬

genessen (und/oder: zur Schlacht am Morgen [?]) geweckt werde, wache ich auf, so dass

man sagt: '(er ist) (ess)gierig' - und doch bin ich's nicht". - Vgl. auch Hud. 227,10; IH

941,3; Hätim Nr. 54; ferner Lyalls Einleitung zum Dïwân des cAmir ibn at-Tufail, S.74

(Gedicht von Labïd).
66 [Anm. des Hg.:] Zu den Arbeitsliedern siehe auch Ullmann, Untersuchungen, S.23f
67 Seltener scheint im Arabischen das Arbeitsliedchen, wie teilweise in dem unten erwähnten

altnordischen Vertreter, auch inhaltlich auf die Arbeit Bezug nehmen, etwa Ag. 2,287,3

(ebenfalls beim Herausziehen eines Eimers aus einem Brunnen hergesagt): "Jetzt muss er

(der Brunnen) leer sein, wenn er nicht in Fels gehauen oder das Meer sein Eidgenosse ist."
68 Übersetzt von H. Kofier in Islamica 5 (1932), S.495: "Eine Schar wie die Esel von al-

Abakk, kein Junger ist unter ihnen noch ein Alter."
69 Heusler Ag. Dt. §88 S.98f
70 [Anm. des Hg.:] In Blochs Manuskript steht hier und im Folgenden für diese Gattung

durchweg "Flugblattverse", "Flugblattgedichte". Ich ersetze im Folgenden den Begriff
durch den von Bloch in "Qasïda" hierfür verwendeten Ausdruck "Kundgebungs- und

Botschaftsgesätze" (zur arabischen Terminologie, s.u. Anm. 117). "Flugblattverse" erscheint

mir weniger geeignet, da der Begriff die Assoziation eines schriftlich niedergelegten Textes



752 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

doch eine geraume Zeit über gilt. Der Dichter hatte daher auch Zeit, sie

auszuarbeiten, und in vielen Fällen werden daher solche Verse nicht aus dem

Stegreif gedichtet sein. Demgemäss herrschen auch die Langzeilenmasse. Es ist
das die Gattung, welche die altarabische Dichtung im Rahmen der Weltliteratur

ganz besonders wertvoll macht: ist doch solche aus dem Alltag geborene
Gelegenheitslyrik ausser in Island sonst nirgends in solchen Massen erhalten. Der

Mannigfaltigkeit der Lebenslagen entsprechend ist dieser Teil der altarabischen

Dichtung am wenigsten durch das Herkommen gebunden und daher auch am

wenigsten einer klassifizierenden Beschreibung zugänglich. Am wenigsten, aber

immer noch in hohem Masse!

Einige Beispiele mögen erläutern, wie auch hier einmal geprägte Motive
immer wieder verwendet werden. Unzählige dieser Versgruppen sind als

Botschaften gefasst: "Melde" oder "Wer meldet dem X, dass [...]". Ein gutes
Muster ist Harn. 361: "Wohlan, bring den Banü Duhl und (unter ihnen)
besonders den Banü 1-Butäh die Botschaft, dass wir zum Entgelt für die

Erschlagung al-Mutannäs von euch den "Ubaida und den Abu 1-öuläh

erschlagen haben. Wenn ihr nun die Sache als beglichen erachtet, so tun auch

wir's; wenn nicht, dann (erwarten euch) unsere Lanzenspitzen - (sie sind)
ausgerichtet - und hellglänzende, geschärfte Schwerter, welche Schädel und

Finger abhauen."71 Und hierin werden wir eine der Wurzeln der arabischen

Dichtung überhaupt sehen dürfen: die Bindung der Rede als Gedächtnisstütze

für den Boten.72 Entsprechend geben sich auch viele Kundgebungsgesätze als

Reaktionen auf zugekommene Botschaften: "Es ist mir zu Ohren gekommen,

hervorruft. Schriftliche Fixierung der Botschaften kommt aber wohl erst von der Zeit der

Muhadramün an vor, und auch da eher selten. Für ein Beispiel siehe die folgende Anm. 71.

- Siehe auch Schoeler, "Schreiben und Veröffentlichen", S.6, Anm. 29. - Zur Frage der

Echtheit der Kundgebungsgesätze siehe Anm. 4.

71 [Andere Beispiele:] Hud. Nr. 97,1 und Nr. 98,1. - Echte [schriftlich niedergelegte] Post [ist
das Botschaftsgedicht des Muhadram Abu l-'Iyäl (st. vor 60/680)] Hud. Nr. 75: "Von Abu

l-'Iyäl, dem Hudailiten - hört, was ich sage und tragt meine Botschaft klar und deutlich vor!
Lass an Mu'äwiya b. Sahr ein (schriftliches) Zeugnis (äya) gelangen, womit der schnellste

Postbote (al-barïd) zu ihm eilt, und an 'Amr ein Blatt von mir, auf dem eine kribbelnden

Ameisen gleichende Schrift (kitäb) hervorsticht, und an Ibn Sa'd [...] und an die weisen

Leute, wo immer du sie triffst, und die Korankenner (al-kitäb al-munzal): Wir haben, nachdem

ihr abgezogen wäret, in unserem Lager bei den Wiesen einen (Schlacht-)Tag erlebt,

nach welchem gefragt werden wird usw." (Übersetzung von J. Wellhausen, "Carmina Hud-

sailitarum", S.287.)
72 Ein Sonderfall hiervon ist die Botschaft eines Gefangenen Naq. 221; Bai. Ans. 5,295,5. —

In Fällen wie Naq. S.20, 20b vielleicht Reste von Wegweisung!



Gattungen der altarabischen Dichtung 753

dass [...]".73 Überhaupt sind die meisten Kundgebungs- und Botschaftsgesätze
Glieder einer Auseinandersetzung auf Distanz.

Bei dieser mannigfaltigen Gattung wird man am besten nach dem Inhalt
etwa Warn-, Rüge- (besonders auch wegen schlechter Bewirtung), Triumph74-,

Rechtfertigungsgesätze, Aufforderung zur Blutrache u.a. unterscheiden. Von
Motiven mit herkömmlicher Formung seien hier etwa angeführt: Warngesätze

warnen oft davor, es zum Kampfe mit einem zu fürchtenden Gegner kommen zu
lassen. Der Dichter lässt dem Gewarnten sagen: "Ich möchte nicht sehen müssen

(tö a'rifan), dass [...]"75; Näb. F. Nr. 20, V. 1-2: man mubligun cAmra bna

Hindin äyatan wa-mina n-nasïhati katratu l-indäri lä afifannaka äridan li-
rimähinä fl guffl Talaba wäridl l-Amräri "Wer überbringt dem cAmr b. Hind
eine Meldung - zu gutem Rate gehört ja häufiges Warnen -: Ich möchte es nicht
sehen müssen, dass du unseren Lanzen begegnest, die wir unter einer Schar von
Taclab sind, welche zur Quelle Amrär gehen".76 - Dem zu warnenden Stamme

wird vorgemalt, wie seine Frauen nach einem unglücklichen Gefecht in

Gefangenschaft geraten könnten. Näb. 11, 3-6 Näb. F. Nr. 7, V. 3-6): tö

a'rifan rabraban hüran madämilihä ka-annahunna nicägun haula düwäri

yangurna sazran ilä man marra can lirudin bi-auguhin munkiräti r-riqqi ahräri,
"Ich möchte keinen Trupp von (gefangenen) Frauen sehen müssen, bei denen

sich das Weiss des Augenwinkels scharf vom Schwarz des Augensterns abhebt,

und deren unter ihnen weilende Mädchen wie Antilopen auf einem runden

Sandhügel aussehen, (Frauen,) die seitwärts schräge Blicke werfen auf jene, die

vorübergehen, ohne (zu ihren Gunsten) einzugreifen, (Frauen) mit Gesichtern

von Freien, die den Sklavenstand nicht kennen wollen."
Hier [d.h. bei den Kundgebungsgesätzen] lässt sich auch eines der Motive

des Nasïbs unterbringen, nämlich der Trennungsmorgen: Stellungnahme des

Dichters zum Wegzug der Geliebten; ferner wohl auch das Trauerpreisgedicht
[dieses gehört wenigstens ursprünglich zu den Kundgebungsgesätzen, indem es

die Reaktion des Dichters auf eine Todesbotschaft darstellt]77 und das Preislied

73 Etwa Hud. Nr. 61,1; Del. 53,7; 77,4; Näb. 17, 10 usf.

74 Wenn unmittelbar nach dem Siege gesprochen, gehören die Triumphlieder zu den Augen¬

blicksliedern.
75 Vgl. Geyer, WH 178ff; Naq. 28,4.
76 Siehe auch Qais 18, 3-4: "Ich möchte nicht zu hören bekommen, wie man nach Schwund

(eures) Ansehens und Reichtums sagen wird: 'Ach diese an-Nabït sind Söldner!' Bringet
nicht einen Krieg hervor, der euch in euren Kehlen beklemmen wird, so wie die Nägel die

Bretter des Tores festhalten." (Übersetzung von Kowalski.)
77 Zusatz aus dem Aufsatz "Qasïda", S. 122.



754 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

wegen bestimmter Taten (etwa die Mu'allaqa Zuhairs78). Motive, die wir schon

in der Augenblicksdichtung gefunden haben und in der zeitlosen Dichtung wieder

finden werden, kehren hier sinnvoll wieder: so etwa der Selbstpreis im
Rechtfertigungs-, im Warn- und im Drohlied; ferner [findet sich] in
Warnliedern z.B. auch oft Spruchdichtung.79

3) Die nächste Gattung ist nicht zeitgebunden und daher nicht mehr

Gelegenheitsdichtung zu nennen: die Lebensgefühlgedichte, Elegien. [Mit diesem

Namen bezeichne ich die oft ziemlich langen Gedichte, in denen der Dichter nicht

zu einem bestimmten Ereignis Stellung nimmt, sondern seine Lebensanschauung

ausdrückt oder etwa vergangener Jugendfreuden und -taten gedenkt80]. Die

Motive sind auch hier zum Teil wieder die gleichen wie in den schon erwähnten

Gattungen: der Selbstpreis, aber nicht an eine bestimmte Tat anknüpfend und

häufig in der Form "Wie manche [...]"81; diese Form kann allerdings auch im

zeitgebundenen Warn- oder Drohlied verwendet werden. Auch [die Sentenzen

über die Vergänglichkeit des Lebens und allerlei sonstige Lebensweisheit,82] die

Spruchhaufen, die grössern Sittengedichte und die "Ubi sunt"-Gedichte sowie

das nicht an eine bestimmte Tat anknüpfende Preislied haben hier ihren Platz.83

Selbstverständlich ist hier Stegreif ausgeschlossen.

78 [Anm. des Hg.:] Genauer gesagt: der Madïh der Mu'allaqa Zuhairs; denn die Mu'allaqa als

ganzes fällt natürlich unter die Gattung der Qasïden.

79 [Anm. des Hg.:] Bloch hat in seinem Aufsatz "Spruchdichtung" an zahlreichen Beispielen

dargelegt, dass Gnomen sehr oft in Kundgebungsgesätzen (Rüge-, Warn- und Drohgesätzen)

vorkommen, dass sie aber in ganz besonderem Masse mit den Lebensgefühlgedichten,

Elegien, verbunden sind (a.a.O., S.182ff ; S.206). - Siehe sogleich unten.

80 [Anm. des Hg.:] Zusatz aus den Definitionen, die Bloch in seinen Aufsätzen "Qasïda",
S. 122, und "Spruchdichtung", S.206, vom Lebensgefühlgedicht gibt.

81 Im Botschaftsgesätze angedeutet Harn. 36 V. lb.
82 [Anm. des Hg.:] Diese Formulierung ist wiederum dem Passus über die Lebensgefühl¬

gedichte aus dem Aufsatz "Qasida", S.l22 entnommen; im Manuskript steht hier dafür: "die

fatalistischen Sentenzen".

83 [Anm. des Hg.:] Bloch führt hier für die Lebensgefühlgedichte keine Beispiele an. Jedoch

finden sich hierfür zahlreichen Belege in seinem Aufsatz "Zur altarabischen Spruchdichtung",

S.206ff, bes. S.208ff, vgl. auch ebd. S.l 81, Anm. 4. Ich nenne hier daraus das lange

Gedicht von 'Abda b. at-Tabïb, Muf. Nr. 27 Del. If, ein "reines Spruchgedicht von 23

Versen"; Ag. 3, 99, 6ff., "ein ebenfalls rein gnomisches Gedicht von 21 Versen"; Ham. 518,

V. 7ff. (von Hätim at-Tâ'î); Här. Nr. 6 (verknüpfen Selbstpreis mit Gedanken über die

Vergänglichkeit); Muf. Nr. 123. Eine "Selbstpreiselegie" (Bloch, "Spruchdichtung", S.217)

ist Ham 206 Del. 39. V. 2-7. - "Lebensgefühlgedichte" verschiedenen Inhalts siehe bei

Wagner, Grundzüge I, S.67f - Sentenzen über Vergänglichkeit finden sich natürlich auch



Gattungen der altarabischen Dichtung 755

4) Eine Versgruppe der Gattungen 2) oder 3)84 kann den Schlussteil einer

Qasïde bilden, dieser voraussetzungsreichsten altarabischen Gattung85. G.

Richter hat in seinem Aufsatz "Zur Entstehungsgeschichte der altarabischen

Qasïde" die Qasïde auf das Werbegedicht zurückführen wollen; der im ganzen
überwucherte, aber oft noch zutage tretende Kern dieses merkwürdigen Gebildes

sei der Selbstpreis, der oft an die Geliebte (oder die Ehefrau) gerichtet ist,
und der, wie in der Kleinlyrik (auf die Richter besonders hätte verweisen
können) und in den Botschaftsgesätzen, auch in der Qasïde nicht selten erscheint.86

Der Aufbau der Qasïde lässt sich aber m.E. dadurch nicht erklären. Deshalb sei

hier eine andre Vermutung erlaubt: bekanntlich begleiteten die Kameltreiber
ihre Arbeit mit Versen, und zwar nicht immer nur mit Ragazversen, sondern
auch mit Qasïden in Langzeilenmassen.87 Vielleicht ist die Form der Qasïde aus

solchen Reiseliedern88 erwachsen. [...]89
Der Qasïde ist ferner eigentümlich, dass Vergleiche - an sich nicht auf die

Qasïde beschränkt - hier besonders weit ausgesponnen werden90. Die Qasïde als

im Trauergedicht (Totenklage), ich nenne hier nur Lab. Nr. 24, wo die Sentenzen

uneingeschränkt herrschen.

84 [Anm. des Hg.:] Es ist beachtenswert, dass Bloch hier, im Gegensatz zu "Qasïda", S. 122,

die Kombination von Nasîb und Lebensgefühlgedicht als Qasïde auffasst und klassifiziert,
also ebenso verfährt wie später R. Jacobi, die für die Kombination den glücklichen Begriff
"Erinnerungsqasîde" eingeführt hat (vgl. Studien, S.6 und 204ff In dem Aufsatz von 1948

hatte Bloch diese Kombination noch nicht als Qasïde anerkannt, sondern sie, zusammen mit
den entsprechenden monothematischen Gedichten, unter die "Elegien" (Lebensgefühlgedichte)

eingeordnet (siehe allerdings ebd., S.l32, oben).
85 Könnte qasïda vielleicht "beabsichtigtes", d.h. "im voraus überlegtes Gedicht" im Gegen¬

satz zu Stegreifgedicht bedeuten? - [Anm. des Hg.:] Im "Qasïda" erklärt Bloch das Wort
gemäss seiner Theorie der Entstehung der Qasïde wie folgt: "Qasïda ist also al-maqälatu l-

maqsüdatu bihä li-fulänin das (an jemand) gerichtete, das (jemand) zugesandte (Gedicht
oder Gesätz)" (S. 121). - Die hier vorgetragene Erklärung verdient m.E. durchaus Beachtung!

86 [Anm. des Hg.:] Vgl. die ausführliche Auseinandersetzung Blochs mit Richters These in

"Qasïda", S.l08ff
87 Goldziher "Ueber die Vorgeschichte", S.95 mit Anm. 2. - Eine für mich bisher ungelöste

Schwierigkeit ist die: wie konnten die ausser dem Ragaz so untaktmässigen altarabischen

Versmasse zum Takt des Kamel Schrittes vorgetragen werden?

88 Zur Qasïde als Reiselied siehe Naq. S.62.

89 [Anm. des Hg.:] Ich kürze die folgenden Ausführungen weg und verweise auf die Darstel¬

lung der Theorie in Blochs Aufsatz "Qasïda", S.123ff.
90 [Anm. des Hg:] Es handelt sich um den von Jacobi, Studien, S.20f und 157ff ausführlich

behandelten und so genannten "selbständigen Vergleich". - Vgl. dazu auch Bauer, Altarabische

Dichtkunst, S.64ff und Schoeler, Arabische Naturdichtung, S.16ff.



756 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

Ganzes ist also nicht Ausdrucks-, sondern Unterhaltungs- und damit
Kunstdichtung. Im Masse der Ausarbeitung ist sie der Gegenfüssler zur Stegreifkleinlyrik.

Dass oft ein Botschaftsgesätze den Abschluss der Qasïde bildet, ist wohl
folgendermassen zu erklären: die Qasïden91 als Unterhaltungsgedichte erfreuten
sich besondrer Beliebtheit, und da lag es für den Dichter nahe, einem Anliegen,
das ihm am Herzen lag, und dem er möglichst weite Verbreitung wünschte, ein

so beliebtes Präludium voranzuschicken.92

***

Im Folgenden soll Blochs Gattungsmodell im Lichte neuerer Erkenntnisse

betrachtet und kritisch gewürdigt werden.

Bloch hält die genuin-arabische Einteilung der Dichtung für wenig befriedigend,

da sie nur den Inhalt, nicht aber die Form berücksichtige. Eine kurze

Behandlung verdienen zunächst die - bisher in der Forschung unbekannt gebliebenen

- Beispiele, die er für Gattungs"listen" aus der vorsystematischen Zeit
der arabischen Literaturtheorie anführt93. Sie ergänzen die Belege, die S. A.
Bonebakker94 und W. Heinrichs95 in ihren Studien gebracht haben. Ich führe die

beiden m.E. interessantesten Stellen in Übersetzung an und bespreche sie

anschliessend:

Naq. 1048, 1 Of.: [Garïr] sagte: "Ich habe Liebesdichtung verfasst (nasabtu) und dadurch

(die geliebte Frau) gepriesen, ich habe geschmäht (hagautu) und dadurch (den Geschmäh-

91 Lies: Die Nasïbe

92 [Anm. des Hg:] Mit dieser Erklärung hat Bloch ansatzweise eine neue Antwort auf die

Frage der Entstehung der polythematischen Qasïde gegeben. Es ist von hier aus nur noch

ein kleiner Schritt zu neueren und neuesten Erkenntnissen hierzu; vgl. Bauer, Altarabische

Dichtkunst, S.268: "Eine Siegesbotschaft, der Dank an einen anderen Stamm und jede
andere der vielen unterschiedlichen Mitteilungen, die uns die Dichter machen, gewinnt
mehr Gewicht, wenn sie im Rahmen einer Qasïde ausgesprochen wird, wenn sie Teil eines

vollständigen Kunstwerks ist. Auch für den Adressaten hat eine Qasïde mehr Gewicht als

ein blosses Zweckgedicht." - Der Nasîb konnte wohl von Anfang an mit unterschiedlichen

zweckhaften - und wie beim Typ der Erinnerungsqasîde - auch nicht-zweckhaften Themen

verknüpft werden. Eine Urqasïde hat es wahrscheinlich nie gegeben. - Siehe auch Jacobi,

"The Origins", bes. S.22ff
93 Siehe Anm. 19.

94 "Poets and Critics", S.97f.

95 "Literary Theory", S.39ff.



Gattungen der altarabischen Dichtung 757

ten) herabgesetzt, ich habe gepriesen und dadurch (den Gelobten) erhöht, ich habe im

Ramai gedichtet und dies in reichem Masse getan agzartu), ich habe im Ragaz gedichtet
und darin Vollkommenes geleistet (angaztu); so habe ich alle Arten der Dichtung (durüb

aS-si'r) behandelt."

Einteilungsprinzip ist hier zunächst (in den ersten drei Instanzen) der Inhalt
bzw. das Thema (Liebe, Schmähung, Lobpreis), also eben das, was Bloch durch
diese Stelle belegen will, dann aber (in den letzten zwei Instanzen) das Versmass

der Dichtung. Dazu ist sofort zu bemerken, dass der Ragaz - (sowie
anscheinend ursprünglich auch der Ramai96) nicht nur ein Versmass, sondern auch

eine (formal bestimmte) Gattung ist.97 Beachtenswert ist aber vor allem, dass

wir es hier mit einem unsystematischen, zwei Prinzipien mischenden Vorgehen
zu tun haben, das so nur in der vorsystematischen Literaturtheorie anzutreffen
ist: In der späteren Literaturtheorie werden Themen und Formen der Dichtung
säuberlich auseinandergehalten.98

Naq. 497, 8ff.: Abu 'Ubaida berichtet: "Man fragte al-Ahtal nach ihnen (sc. den drei grossen

Umaiyadendichtern) in Kufa. Da antwortete er: 'ôarïr ist von uns der fruchtbarste (oder
produktivste, agzarunä; lies agzalunä, der grösste gaza/-Dichter?) und der grösste Liebesdichter

(ansabunä), al-Farazdaq ist von uns der grösste Dichter im Selbstruhm (afharunä),
ich jedoch beschreibe am besten den Wein und lobe am vorzüglichsten die Könige (ausaf
lil-hamr wa-amdah lil-mulük)'.'"

Hier zeigt sich, wie übrigens auch schon in dem zuvor zitierten Beleg, die in der

gesamten arabischen Gattungstheorie - auch in der späteren systematischen -
feststellbare Eigentümlichkeit, die Dichtung nach Themen, aber ohne

Berücksichtigung von Gedichtganzheiten, einzuteilen. Ich hatte dies seinerzeit u.a. mit
dem polythematischen Charakter der Qasïde begründet99 und sehe diese Erklärung

durch diesen frühen Beleg bestätigt, denn al-Ahtal nennt "Gattungen"
Themen), die von diesen Dichtern so gut wie ausschliesslich im Rahmen von

mehrteiligen Qasïden behandelt werden.

Der polythematische Charakter der Qasïde stellt für die Einteilung nach

Gattungen tatsächlich ein fast unlösbares Problem dar. R. Blachère hatte dieses

zu lösen versucht, indem er "modes d'expression", "cadres" (z.B. Qasïde) von
"thèmes" (z.B. Liebe, Lob, Beschreibung) unterschied, die in verschiedenen

96 Vgl. Stoetzer, Theory, S.64ff; Borg, Mit Trauer, S.96.

97 Vgl. Ullmann, Untersuchungen, S.lf.
98 Vgl. Schoeler, "Die Einteilung", S.l7f. und 30.

99 Ebd., S.l 1,31



758 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

"cadres" auftreten können.100. Bloch entgeht dem Dilemma dadurch, dass er

einen völlig neuen Einteilungsgrund einführt: den Abstand vom Leben bzw. von
bestimmten Lebenslagen. Die sich ergebenden vier Gattungen sind zweifellos
sinnvoll und allesamt in der poetischen Realität ohne Schwierigkeiten
nachweisbar (s.u.); doch muss Bloch in Kauf nehmen, dass mehrere seiner

Gattungen nun dasselbe Thema enthalten können. ("Besonders kennzeichnend für
die altarabische Dichtung ist es [...], dass zahlreiche Motive in verschiedenen

Gattungen verwendet werden können.") Ausserdem muss er bei der weiteren

Unterteilung der "grossen Obergattungen" doch wieder das Thema als

Einteilungsprinzip heranziehen (so für die handlungsbegleitenden Ragazgesätze:

Kampfsprüche, Leibsprüche, Arbeitslieder; für die Kundgebungsgesätze:

Warn-, Rüge-, Triumphlieder usw.).
Während R. Jacobi101 und E. Wagner102 das Blochsche Modell - allerdings

mit gewissen Modifikationen und Ergänzungen - grundsätzlich akzeptiert
haben, hat G. Borg ihm gegenüber eine eher ablehnende Haltung eingenommen.103

Er zieht der Blochschen Klassifizierung eine andere, nach "Schreibweisen"
einteilende, vor, die er von dem Literaturwissenschaftler K. W. Hempfer
übernimmt und die nach seiner Überzeugung ein "dynamisches und offenes Modell"
bietet (a.a.O. S.224). Immerhin lässt Borg die Blochsche Einteilung als eine

mögliche Typologie von Gedichten gelten (ebd.)104. - Ich stimme Borg darin zu,
dass die Hempferschen "Schreibweisen" ("das Komische", "das Panegyrische",
"das Satirische", "das Beschreibende", "das Erzählende") vorzüglich geeignet
sind, mono- und vor allem polythematische arabische Gedichte zu
charakterisieren105, sehe aber keinen Vorteil darin, die Blochschen "Gattungen" in

"Gedichttypen" umzubenennen. Hier kann die Diskussion schnell zu einem

Streit um blosse Worte werden. Der Hempfersche Gattungsbegriff ("historisch
konkrete Realisation einer allgemeinen Schreibweise" [bzw., bei polythema-

100 Histoire, S.368ff.
101 Studien, S.6.

102 Grundzüge I, S.62ff.
103 Mit Poesie, S.224ff, 233.

104 Bloch habe weniger Gattungen eingeteilt als "Gedichttypen unterschiedlichen steigenden

künstlerischen Bestrebens" unterschieden (S.224).
105 Das Hempfersche Modell hatte ich bereits in meinem 1977 gedruckt erschienenen Vortrag

"Die Anwendung neuerer literaturwissenschaftlicher Methoden in der Arabistik", S.743, auf
die altarabische Dichtung angewendet und dem von Jacobi in Studien, S.209ff herangezogenen

Staigerschen Modell als eine für die Erkenntnis des Gegenstandes m.E. geeignetere

Alternative entgegengestellt. Später hat auch T. Seidensticker erfolgreich mit Hempfers

Kategorien gearbeitet; siehe seinen Aufsatz von 1994, "Die Gattungszugehörigkeit der

Mantelgedichte des Hamdawï". - Borg scheint beide Arbeiten nicht zu kennen.



Gattungen der altarabischen Dichtung 759

tischen Gedichten, mehrerer allgemeiner Schreibweisen] scheint mir jedenfalls
die Blochschen Gattungen (Botschaftsgesätze, Lebensgefühlgedichte, Qasïden)
recht gut abzudecken. Insbesondere ist aber festzustellen, dass Blochs Einteilung

eine sehr brauchbare Grundlage für eine Beschreibung der altarabischen

Dichtung, zumal der kurzen Gattungen, liefert. Wenn es eines Beweises hierfür
bedürfte, so brauchte man nur darauf verweisen, dass E. Wagner in seinen

Grundzügen die Blochschen Kategorien seiner eigenen Behandlung der Qifa
weitgehend zugrunde gelegt hat.

Befremdlich am Blochschen Qasïdenbegriff scheint zunächst zu sein, dass ein

eigener Typ "Preisqasïde" fehlt, dass sich die unter dieses Thema fallenden

Gedichte vielmehr auf die Botschafts- und Erinnerungsqasïden aufteilen (je
nach dem, ob sie aus einem Anlass heraus gedichtet sind oder nicht).106 Für die

grundsätzliche Berechtigung dafür, eine bestimmte Gruppe von Preisqasïden

unter die Kategorie der Botschaftsqasïden zu subsumieren, spricht aber die
Tatsache, dass der Lobpreis in der Qasïde - sowie auch der in selbständiger Form -
tatsächlich sehr oft als Botschaft fungiert oder als solche konzipiert ist.107 Des

weiteren hat auch Th. Bauer, ausgehend von der Beobachtung, dass die

Preisqasïden in dem von ihm bearbeiteten Korpus sich oft nicht von den Botschaftsqasïden

unterscheiden (die Botschaft ist oft der Madïh!), gefragt, "ob es sinnvoll

ist, die Preisqasïde von der Botschaftsqasïde zu trennen (S.73)". Zudem ist
festzustellen, dass die umaiyadische Qaside, wie wir sie bei al-Ahtal, öarir und al-

Farazdaq, insbesondere auch in den Naqä'id, finden, sehr oft Madïh, Fahr und

Higä3 (der zur Botschaft zählt) kombiniert,108 so dass ein Abgrenzung von Preis-

und Botschaftsqasïde hier gar nicht möglich ist. All dies spricht aber für die

Berechtigung von Blochs Auffassung, die Preisqasïde, wenn der Preis sich auf
einen bestimmten Anlass bezieht (wie z.B. in der Mu'allaqa Zuhairs), unter die

Botschaftsqasïden einzuordnen. Auf der anderen Seite soll aber nicht bestritten

106 Analoges gilt für das monothematische Preisgedicht: nach Blochs Einteilung verteilt es sich,

je nach dem ob es aus einem Anlass heraus verfasst ist oder nicht, auf die beiden Kategorien

"Botschaftsgesätze" und "Lebensgefühlgedichte".
107 Vgl. hierzu schon Blochs eigene Ausführungen in "Qasïda", S. 131, mit Anm. 109. - In

folgenden Gedichten ist die Botschaft ein Preislied: Zuh, 3,28; 11,3; Del. 109, 18; 'Alqama
2, 15 und 17 (Anm. 110).

108 Hier einige Beispiele: Naq. Nr. 94 (von Farazdaq): persönlicher Selbstruhm- Stammeslob -
Schmähung Garïrs; Naq. Nr. 104 (von Garîr): Nasîb - Lobpreis - Stammesselbstruhm -
Schmähung al-Farazdaqs und eines Stammes; Naq. 105 (von al-Farazdaq): Nasîb - Rahïl -
Lobpreis des Kalifen Hisäm b. 'Abdalmalik - Schmähung Garïrs und eines Stammes. -
Weitere Beispiele siehe bei Blachère, Histoire, S.490f, 502f



760 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

werden, dass es für praktische Zwecke sinnvoll ist, die Preisqasïde von den

beiden anderen Typen zu trennen und gesondert zu behandeln. Dies gilt jedenfalls

für die vorislamische Dichtung; dafür hat R. Jacobi in ihren Studien den

Beweis geliefert. Man sollte hier auch an die weitere Entwicklung der Qasïde

denken: In der Abbäsidenzeit drängt die Preisqasïde - als "höfische" (Jacobi)
oder "sekundäre Qasïde" (Badawi) - die beiden anderen Typen stark in den

Hintergrund.109

Ein Schwachpunkt des Blochschen Modells scheint das Fehlen einer Kategorie

"Totenklage", "Trauerdichtung" zu sein; Bloch rechnet das Trauergedicht zu
den Botschaftsgesätzen, da es zumindest ursprünglich eine Reaktion auf eine

Trauerbotschaft darstelle. E. Wagner hat hierzu kritisch angemerkt, dass zwar
viele, aber keineswegs alle Trauergedichte sich als Reaktion auf die Todesnachricht

verstehen lassen110; weiterhin gibt er zu bedenken, dass die voll
ausgebildete martiya als Hauptteil oft einen Preis des Toten enthält und sich auf diese

Weise dem Preisgedicht annähert (S.118)111 (was übrigens auch Bloch
ausdrücklich bemerkt hat). Nach Wagner ist es aber "unwahrscheinlich, dass der

Botschaftstopos am Anfang der Entwicklung [...] stand. Wenigstens weisen die

formal altertümlichsten Totenklagen ihn nicht auf (S.l22). Auch Borg hebt

hervor, dass eine historische Entwicklung, die die martiya von der zweiten

Kategorie (Botschaftsgesätze) zur dritten (Lebensgefühlgedicht) geführt habe,

in dem uns zur Verfügung stehenden Material schwer festzstellen ist (S.222).
Ich stimme Wagner und Borg darin zu, dass sich die Trauerdichtung schon

sehr bald zu einer eigenständigen Gattung entwickelt hat (s.u.), und ganz
zweifellos muss sie in einer Spezialuntersuchung und in einer
Literaturgeschichte gesondert von der Blochschen Kategorie der Botschaftsgesätze
behandelt werden. Auf der anderen Seite fällt mir aber bei der Durchsicht der

von Borg zusammengestellten Themen und Motive der Totenklage (S.l 14ff.)
auf, dass - zusätzlich zu dem häufigen Thema "Reaktion auf eine

Todesnachricht", das nach Bloch die Urform der Trauerklage wäre - eine ganze Reihe

weiterer Themen sich dem Blochschen Begriff von "Kundgebung, Botschaft"

109 Diese verschwinden aber keineswegs ganz: Abu Nuwäs hat einige Schmähgedichte in

Qasïdenform verfasst (Dïwân II, S.2ff, 12ff; 20ff), al-Buhturïs wohl berühmtestes

Gedicht, seine Qasïde auf al-Madä3in (Ktesiphon), ist eine Erinnerungsqasîde, und al-Mutanabbï

hat zahlreiche berühmte Selbstpreisqasïden gedichtet.
110 Grundzügel, S.l21.
111 Deshalb klassifizieren die einheimischen Theoretiker ja das Trauergedicht häufig als Unter¬

gattung des Lobgedichts; vgl. Schoeler, "Einteilung", S.l5, 17, 22, und Borg, Mit Poesie,

S.101-106.



GATTUNGEN DER ALTARABISCHEN DICHTUNG 761

sehr wohl einfügen, wenn man diesen nur nicht zu eng auffasst.112 Das gilt
insbesondere für Borgs "fiktive Provokation" (Zurückweisung der Tadlerin).
Aber auch andere Themen, wie die "Bitte um Nachricht" und "die Forderung
nach Verbreitung der Nachricht" stehen jedenfalls in engem Zusammenhang mit
dem Thema Botschaft. - Bei seiner Bemerkung über die weitere Entwicklung
der martiya in Richtung auf das "Trauerpreisgedicht" hin wird Bloch weniger
an einen Übergang von einer Gattung zur anderen als eine Auffüllung des

ursprünglichen Kundgebungsgesätzes mit panegyrischen Motiven gedacht haben.

Indessen scheint mir die Entwicklung so verlaufen zu sein, dass das

Blochsche Gattungsmodell z.T. schon in der Epoche der Muhadramün, spätestens

aber in der Umaiyadenzeit, von einem anderen Modell überlagert wurde.

In diesem Modell ist das entscheidende gattungsbestimmende Moment eben

doch die Thematik der Gedichte, wobei oft andere für die einzelnen Gattungen
charakteristische Konventionen und Merkmale hinzukommen. Symptomatisch
für diese Entwicklung ist, dass die oben zitierten Forscher schon für die frühe

Zeit zwei thematisch bestimmte Gattungen, nämlich Preis- und Trauerdichtung,
für ihre praktischen Zwecke gesondert behandelt haben. Zu diesen Gattungen

tritt dann in der Epoche der Muhadramün die selbständige Liebesdichtung, und

spätestens in der Umaiyadenzeit kommen u.a. Jagd- und Weindichtung hinzu,
beide vom Thema her bestimmte Gattungen. Beide haben zumindest eine ihrer

Wurzeln im Selbstpreis; die Jagddichtung im Selbstpreis der Erinnerungsqasïde

([la-]qad agtadï ...] "Einst zog ich früh aus [...]")113, die Weindichtung im

Selbstpreis des Lebensgefühlgedichts und der Erinnerungsqasïde ([wa-qad
gadautu ilä l-hänüti ...] "Gar manches Mal ging ich am Morgen in die Schenke

[...]").114 Die Weingedichte Abu Mihgäns (st. kurz nach 637) z.B. lassen sich

unter die Lebensgefühlgedichte, manche vielleicht auch unter die Kundgebungsgesätze,

einordnen; dabei zeigen sich in ihnen bereits viele Motive und
Charakteristika der späteren vollausgebildeten hamrïya.

Die genannten "neuen" Gattungen haben ausser dem Thema noch andere

spezifische Merkmale: die Jagdgedichte sind fast immer im Ragaz verfasst,

unterscheiden sich also auch formal von den anderen Dichtungsarten; und die

112 In seinem Buchfragment fasst Bloch den Begiff sehr weit: "Reaktion des Dichters auf ein

Widerfahrnis" (s.unten S.764).

113 Vgl. Wagner, Grundzüge II, S.47; siehe dort auch zu den anderen Wurzeln der Jagddich¬

tung.
114 Vgl. ebd., S.34f; siehe dort auch zu den anderen Wurzeln der Weindichtung. - Zu beachten

die Bemerkungen Wagners auf S.35 unten, 40 und 42.



762 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

Weingedichte zeigen, ebenso wie übrigens auch die Trauergedichte, eine starke

Tendenz, sich der Qasïdenform anzunähern oder diese anzunehmen.115

Zusammenfassend ist festzustellen, dass Blochs Kategorisierung der altarabischen

Gedichte in sich stimmig und sinnvoll ist. Ausserdem hat sie sich in der

Praxis, d.h. bei der Darstellung der altarabischen Dichtung, als nützlich
erwiesen. Für die gattungsmässige Erfassung der ältesten Dichtung mag sie

noch ausreichen; allerdings nicht mehr für die der Umaiyadendichtung. Hierfür
müssen neue, thematisch bestimmte Gattungen eingeführt werden, die meist
schon die alten Araber erkannt und benannt haben.

Sicherlich ist Blochs Einteilung der altarabischen Dichtung nicht die einzig
mögliche, aber sie verdient m.E. unbedingt, weiter bekannt gemacht, diskutiert
und zur Grundlage von Untersuchungen gemacht zu werden. Als Ausgangspunkt

hierzu eignet sich der hier veröffentlichte Aufsatz. Durch Blochs
Modifikationen und Korrekturen, die er hier an seinem ursprünglichen Modell

vorgenommen hat, werden übrigens einige Kritikpunkte, die gegen dieses

berechtigterweise vorgebracht worden sind, hinfällig.

So z.B. R. Jacobis (implizite) Kritik an Blochs Ausgrenzung der Elegien "Erinne-

rungsqasïden") aus den Qasïden - Bloch erkennt diesen Typ, den er jetzt, mit einem glücklicher

gewählten Begriff, auch als "Lebensgefühlgedichte" bezeichnet, hier ausdrücklich als

Qasïde an (vorausgesetzt natürlich, dass das Gedicht polythematisch ist, d.h. mit einem

Nasîb beginnt); Borgs Bemerkung, es koste anscheinend Mühe, die erste Blochsche

Kategorie (handlungsbegleitende Ragazgesätze) mit Beispielen zu belegen (S.221) - Bloch

liefert hier die im früheren Aufsatz fehlenden Beispiele in grosser Zahl nach; Borgs Kritik
an der von Bloch angeblich postulierten Übereinstimmung von Form (Ragaz - Langzeilen-

versmass) und Funktion (handlungsbegleitend - in einem zeitlichen Abstand verfasst), die

tatsächlich aber nicht für alle Kategorien zutreffe (S.221 f.). - Bloch betont hier (S.743)
ausdrücklich, dass es sich nicht um "zwei scharf voneinander getrennte Lager, sondern ein

Spektrum mit unmerklichen Übergängen" handelt116. - Zu Borgs Bemerkung, das Auftauchen

einer längeren polythematischen Urgüza würde die ganze Blochsche Einteilung

sprengen (S.224, Anm. 746), s. jetzt Blochs Bemerkung zur Urgüzendichtung oben S.744;

zu Borgs Einwand, es sei nicht klar, wo man in Blochs Modell die Preislieder einordnen

soll, s. die Diskussion oben S.759f.

115 Das Trauergedicht erhält sehr viel häufiger als man angenommen hatte einen Nasîb als Pro¬

log (schon seit der Zeit der Muhadramün; vgl. Jacobi, "Bemerkungen", S.86ff), das

Weingedicht beginnt spätestens seit Abu Nuwäs sehr oft mit einer Nasîb-Parodie, bisweilen sogar
mit Nasîb und Rahîl; vgl. Wagner, Abu Nuwäs, S.295f; Schoeler, Naturdichtung, S.76ff

116 Vgl. auch oben Anm. 25.



Gattungen der altarabischen Dichtung 763

Abschliessend soll noch eine Erkenntnis Blochs hervorgehoben werden, die ihm

ganz besonders am Herzen lag - der Titel seines nachgelassenen Buches zeigt
es in aller Deutlichkeit: Die - grosse - Bedeutung der altarabischen Dichtung
für die vergleichende Literaturwissenschaft. Ihre grosse Bedeutung liegt u.a.

darin, dass in ihr, wie in keinem anderen Schrifttum (ausser dem altisländischen)

die "unteren und mittleren literarischen Stockwerke" reich vertreten sind.

Die Überlieferungslage der altarabischen (wie der altisländischen) Literatur
ermöglicht es, die Entstehung von Dichtung aus bestimmten Lebenslagen heraus

in statu nascendi zu beobachten.Von den Gattungen, aus denen die "unteren und

mittleren literarischen Stockwerke" bestehen, sind nach Blochs Auffassung die

Kundgebungs- und Botschaftsgesätze (bei ihm Gattung 2)117 wohl die
bezeichnendsten (und auch die am häufigsten vertretenen). Die Bindung der Rede als

Gedächtnisstütze für den Boten ist eine der Wurzeln der arabischen Dichtung. -
Aus dem Buchfragment stelle ich zu diesen schon im vorliegenden Aufsatz

geäusserten Gedanken noch folgende Passagen:

- Die "ganz persönlichen Gelegenheitsgedichtchen", die wir früher118

"Kundgebungsgesätze" genannt haben, müssen wir [...] als die für die altarabische

Dichtung bezeichnendste Gattung gelten lassen; sie ist subjektiv und lyrisch und

dient im weitesten Sinne der Wahrung der Ehre und der Selbstbehauptung

(S.141-142).

- Eine der Urfunktionen der altarabischen Dichtung: polemische Stellungnahme
zu einer Situation mit Klage über erlittene Heimsuchung, Vorwürfen wegen
Vernachlässigung der Treuepflicht, Ermahnungen, Drohungen, Zusicherung der

Versöhnlichkeit für den Fall des Einlenkens des Gerügten auf die Forderungen
(S.208).

- Als die wohl wichtigste Gattung der altarabischen Dichtung ist die polemische
Dichtung zu bezeichnen; ihr zuzuordnen sind vielfach die Stücke, deren Stil R.

Jacobi als den rhetorischen bezeichnet119 (S.61).

- [Zu cIqd IV, 323, 5: absir bin-näri sami'tu rasüla llähif...] yaqülu: bassirü

qätila z-Zubairi bin-näri "Freue dich über das Höllenfeuer! Ich habe den

117 Die arabischen Dichtungstheoretiker bezeichnen diese Gattung als waTd wa-indar; vgl.
Schoeler, "Einteilung", S.28f.

118 Im Aufsatz "Qasïda".
119 Jacobi Studien, S. 179ff.



764 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

Gesandten Gottes sagen hören: Bringt dem Mörder az-Zubairs die frohe
Botschaft vom Höllenfeuer!"]

Die Verse gehören zu der in der altarabischen Dichtung am reichsten
vertretenen und für sie charakteristischsten Gruppe von Gattungen: Reaktion des

Dichters - aber fast jeder konnte in dieser aristokratischen [Gesellschaft] im
Bedarfsfalle seinen Gefühlen in kunstgerechten Versen Luft machen - auf ein

Widerfahrnis, wobei die Anteilnahme der Öffentlichkeit an den den Versen

zugrundeliegenden Geschehnissen so lebhaft war, dass der Dichter eines weiten

Widerhalls, der in leidenschaftlicher Zustimmung oder Ablehnung bestehen

konnte, gewiss war (S.l04).

Abkürzungs- und Literaturverzeichnis

1. Quellen

cAbïd

Abu Nuwäs

Ag. (=Ag.3)

Ahlwardt
Sammlungen

Ahlwardt
Six Poets

cAmir
Acsä

Asm.
Bai. Ans. 5

Del.

The Diwans o/Abid ibn al-Abras and cÄmir ibn at-Tufail.
Ed. [...] with a Transi, and Notes by Ch. Lyall. Leiden,
London 1913 (GMS XXI).
Dïwân. Teil II, Hg. von E. Wagner. Wiesbaden 1972 (BI
20b).
Abu 1-Farag al-Isbahäni, Kitäb al-Agäni, Teil 1-24. Kairo
1928-1974.

Ahlwardt, W., Sammlungen alter arabischer Dichter. I.

ElAçmacijjât. II. Die Dïwâne der Regezdichter ElcAggäg
und Ezzafajän. Hg. von W. Ahlwardt. Berlin 1902-03.

Ahlwardt, W., The Divans ofthe Six Ancient Arabic Poets:

Ennäbigha, cAntara, Tharafa, Zuhair, cAlqama and Imruul-
qais [...], ed. by W. Ahlwardt. London, 1870. (Die
Gedichte sind nach Nrn. zitiert.)
s. cAbïd.

Gedichte von Abu Basïr Maimün b. Qais al-Acsâ, arab. hg.

von R. Geyer (GMNS VI). London 1928.

s. Ahlwardt, Sammlungen I.
The Ansäb a/-a£ra/o/al-Balâdurï. Vol. V. Ed. S.D.F. Goitein.

Jerusalem 1936.

Delectus veterum carminum arabicorum: Carmina selegit
et editit Th. Nöldeke. Wiesbaden 1933.



Gattungen der altarabischen Dichtung 765

Harn.

Harn. Buht.

Här.

Hätim

Hud.

IH

Imr.

cIqd

Kor.
Lab.

Mu.
Muf.

Al-Mutanahhil

Näb.

Näb. F.

Naq.

Qais

Tab.

[AS'är al-Hamäsa li-Abi Tammäm.] Hamasae carmina

cum Tebrisii scholiis integrisprimum editit [...] Georg W.

Freytag, 2 Tie. in 3 Bdn. Bonn, 1828-1851. (Die Gedichte
sind nach Seitenzahlen zitiert.)
al-Hamäsa li-Abî cUbäda al-Buhturi. [Hg.:] K. Mustafa.

Kairo 1929.

Dïwân Sif al-Härit b. Hilliza al-Yaskuri. [Hg.:] F. Krenkow.

In: al-Masriq 20 (1922), S.693-708.

Der Dïwân des arabischen Dichters Hätim Tej. Hg.,
übers, und erläutert von F. Schulthess. Leipzig 1897.

Carmina Hudsailitarum (The Hudsailian Poems). Ed.

J.G.L. Kosegarten, Vol. I. London, 1854. - J. Wellhausen,
Letzter Teil der Lieder der Hudhailiten, arabisch und
deutsch. Berlin 1884. (Skizzen und Vorarbeiten. Erstes

Heft, S.l-129 (arab.), S.103-175 (dtsch.).
Das Leben Muhammed's nach Muhammed Ibn Ishäq,
bearb. von Abd el-Malik Ibn Hischäm, hg. von Ferdinand

Wüstenfeld, 2 Tie. m 3 Bdn., Göttingen 1858-1860.

Dïwân Si "r ImriDilqais, in Ahlwardt, Six poets (s.d.)
Ibn cAbd Rabbih, al-Iqd al-farïd, ed. A. Amïn, A. az-

Zam, I. al-Abyäri. Bd. I-VII. Kairo 1948-53.

Der Koran (al-Qur fin)
Sarh Dïwân Labïd. b. RabFa. [Hg.:] I. cAbbäs. Kuwait
1962.

Mu callaqa
The Mufaddalïyat: An Anthology ofAncient Arabian Odes,

ed. by Ch.J. Lyall, [Vol. I] Arabic Text. Vol. II. Translation

and Notes. Oxford, 1918-1921.
Neue Hudailitendxwäne II. Hg. von J. Hell. Leipzig 1933,

S.79-100.

Dïwân si f an-Näbiga, in Ahlwardt Six poets (s.d.).
Dïwân an-Näbiga ad-Dubyanï, [Rez.:| Ibn as-Sikkït, [Hg.:]
S. Faisal. Damaskus 1968.

The Nakäid of Jarir and al-Farazdak, ed. by A.A.
Bevan,Vol. I-III. Leiden 1905-1912.

Der Dïwân des Kais ibn al Hatïm. Hg., übers. [...] von Th.

Kowalski. Leipzig 1914.

at-Tabari, Tafïh ar-rusul wal-mulük (Annales). Ed. M. J.

de Goeje et al. Serie I-III. Leiden 1879-1901.



766 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

Zuh. Diwan Si tr Zuhair, in Ahlwardt, Six poets (s.d.).

2. Sekundärliteratur

2.1 Arabistische Studien

Ahlwardt,
Sammlungen
Bauer, Th.

Blachère, R.

Bloch Qasïda

Bloch

Spruchdichtung

Bonebakker, S. A.

Borg, G.

Geyer WH

Goldziher, I.

Heinrichs, W.

s. oben unter Quellen.

Altarabische Dichtkunst. Eine Untersuchung ihrer Struktur
und Entwicklung am Beispiel der Onagerepisode. Teil I:

Studie. Teil II: Texte. Wiesbaden 1992.

Formel und Zitat: Zwei Spielarten von Intertextualität in der

altarabischen Dichtung. In: Journal ofArabic Literature 24

(1993), S.l 17-138.

Histoire de la littérature arabe. Paris 1952-1966.

Bloch, A.: Qasïda. In: Asiatische Studien 3/4 (1948), S.106-

132.

Bloch, A.: Zur altarabischen Spruchdichtung. In: Westöstliche

Abhandlungen. R. Tschudi zum siebzigsten Geburtstag.

Hg. von F. Meier. Wiesbaden 1954, S.l81-224.
Poets and Critics in the Third Century A.H. In: Logic in
Classical Islamic Culture, Ed. by G. E. von Grunebaum.

Wiesbaden 1967, S.85-111.

Mit Poesie vertreibe ich den Kummer meines Herzens. Eine
Studie zur altarabischen Trauerklage der Frau. Istanbul
1997.

Geyer, R.: Zwei Gedichte von al-Acsä. Hg., übers, und erläutert.

II. WaddicHurairata, in SB WA 192, 3 (1919).
Die Religion des Islams. In: Die Religionen des Orients und

die altgermanische Religion. (Die Kultur der Gegenwart
Teil 1, Abt. III, 1). 2. Aufl. Leipzig, Berlin 1913, S.100-145.

Ueber die Vorgeschichte der Higä°-Poesie. In: Abhandlungen

zur arabischen Philologie. Erster Theil. Leiden
1896.

Literary Theory: The Problem of its Efficiency. In: Arabic
Poetry. Theory and Development. Ed. by G. E. von Grunebaum.

Wiesbaden 1973, S. 19-69.



Gattungen der altarabischen Dichtung 767

Jacobi, R.

Kister, M. J.

Lichtenstädter
Nasîb

Nöldeke, Th.

Richter, G.

Ritter
Bildersprache
Schoeler, G.

Schwarzlose

Waffen
Seidensticker, T.

Bemerkungen zur frühislamischen Trauerpoesie. In: WZKM

87(1997), S.83-99.

The Camel-Section of the Panegyrical Ode. In: Journal of
Arabie Literature 13 (1982), S.1-22.

The Origins of the Qasida Form. In: Qasida Poetry in

Islamic Asia and Africa. Vol. I. Classical Traditions and

Modern Meanings. Hg. von St. Speri und Chr. Shackle.

Leiden 1996.

Studien zur Poetik der altarabischen Qaside. Wiesbaden

1971.

The Sïrah Literature. In: The Cambridge History ofArabic
Literature. Arabic Literature to the End of the Umayyad
Period. Ed. by A.F.L. Beeston et al. Cambridge, London

etc. 1983, S.352-367.

Lichtenstädter, I.: Das Nasîb in der altarabischen Qasïde. In:

Islamica 5 (1932), S.17-96.

Fünf Mocallaqät, übersetzt und erklärt. I. Die Mocallaqät des

cAmr und des Härith. In: SBWA 140 (1899), S.l-84.
Zu altarabischen Dichtern. In: Zeitschrift für Assyriologie
33(1921), S.l-14.
Zur Entstehungsgeschichte der altarabischen Qasïde. In:

ZDMG 92 (1938), S.552-569.

Ritter, H. Über die Bildersprache Nizamis. Berlin und Leipzig

1927.

Die Anwendung neuerer literaturwissenschaftlicher Methoden

in der Arabistik. In: ZDMG Suppl. III, 1 (1971), S.740-

747.

Die Anwendung der oral poetry-Theorie auf die altarabische

Dichtung. In: Der Islam 58 (1981), S.205-236.

Arabische Naturdichtung. Beirut 1974 (BTS 15).

Die Einteilung der Dichtung bei den Arabern. In: ZDMG
123 (1973), S.9-55.

Schreiben und Veröffentlichen. Zu Verwendung und Funktion

der Schrift in den ersten islamischen Jahrhunderten. In:

Der Islam 69 (1992), S.l-43.
Schwarzlose, F. W.: Die Waffen der alten Araber aus ihren

Dichtern dargestellt. Leipzig 1886.

Die Gattungszugehörigkeit der Mantelgedichte des Ham-
dawï. In: Asiatische Studien 48 (1994), S.959-971.



768 Alfred Bloch / Gregor Schoeler

Stoetzer, W.F.G.

Ullmann, M.

Wagner, E.

Weipert, R.

Wellhausen, J.

Theory and Practice in Arabic Metrics. Diss. Leiden 1986.

Untersuchungen zur Ragazpoesie. Wiesbaden 1966.

Abu Nuwäs. Eine Studie zur arabischen Literatur der frühen
cAbbäsidenzeit. Wiesbaden 1964.

Grundzüge der klassischen arabischen Dichtung. Bd. I. Die
altarabische Dichtung. Bd. II. Die arabische Dichtung in
islamischer Zeit. Darmstadt 1987-88 (Grundzüge. Bde.

68.70).

Beiträge zur Geschichte des Arabischen Schrifttums. In:

Zeitschrift für Geschichte der Arabisch-Islamischen
Wissenschaften 2 (1985), S.235-276.

Literaturkundliche Materialien zur älteren arabischen Poesie.

In: Oriens 32 (1990), S.328-374.
Carmina Hudsailitarum ed. Kosegarten Nr. 56 und 75. In:

Zeitschrift für Assyriologie 26 (1911), S.287-294.

Reste arabischen Heldentums. Gesammelt und erläutert.

Berlin 1887. (Skizzen und Vorarbeiten. 3. Heft). - Zweite

Ausgabe: Berlin 1897.

2.2 Germanistische und sonstige Studien

Hempfer, K. W.
Heusler Ag. Dt.

Heusler

Sprachsch.

Hoops RdGA

Neckel Ag. Kult.
Neckel Gt.

Ranke An. Eb.

Schneider

Germ. Alt.

Gattungstheorie. München 1973 (UTB 133).

Heusler, A., Die altgermanische Dichtung. Berlin 1923

Walzeis Handbuch der Literaturwissenschaft. Lieferung 11.)

Heusler, A.: Altislands Sprachschaffen und Europa. In:
ders.: Kleine Schriften. Bd. I. Hg. Von H. Reuschel. Berlin
1939. Nachdr. Berlin 1969, S.221-246.

Hoops. J., (Hg.): Reallexikon der germanischen Altertumskunde,

Bd. I-IV. Strassburg 1911-19.

Neckel, G.: Die altgermanische Kultur. Leipzig 1925.

Neckel, G., Vom Germanentum. Ausgewählte Aufsätze und

Vorträge. Zusammengestellt von W. Heydenreich und H.

M. Neckel. Leipzig 1944.

Ranke, F., Altnordisches Elementarbuch. Schrifttum,
Sprache, Texte mit Übersetzung und Wörterbuch. Berlin
1949 (Sammlung Göschen. Bd. 1115).

Schneider, H., Germanische Altertumskunde. Unter Mitw.
von H. de Boor, F. Genzmer u.a. herausgegeben. Nachdr.
München 1951.


	Alfred Blochs Studie über die Gattungen der altarabischen Dichtung

