Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 2

Artikel: Beziehungen zur Vergangenheit : Murtad az-Zabd (gest. 1791) und
seine Archaologie islamischer Kultur

Autor: Reichmuth, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147574

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEZIEHUNGEN ZUR VERGANGENHEIT:
MURTADA AZ-ZABIDI (GEST. 1791) UND
SEINE ARCHAOLOGIE ISLAMISCHER KULTUR!

Stefan Reichmuth, Ruhr-Universitat Bochum

1. Archiologie und die Historisierung der Kultur in Europa,
17.-18. Jahrhundert

Jede Zeit bestimmt ihr eigenes Verhiltnis zur Vergangenheit. Die Vergangen-
heit selbst 6ffnet immer wieder ein Feld von Beziigen, mit deren Auswahl auch
liber die Zukunft entschieden werden soll — verschliisselt oder offensichtlich, im
selbstverstidndlichen Riickgriff oder im Streit. Die Vergangenheit begriindet und
erhilt die Gegenwart oder stellt sie als Gegenbild in Frage, bald drohend, bald
ersehnt.

Archéologie als Wissenschaft von den vergangenen Kulturen der Menschheit
entwickelte sich im européischen Kontext bekanntlich seit der Renaissance zu-
néchst mit der Erforschung romischer und griechischer Kunstwerke und Monu-
mente. Von Anfang an war sie eng verkniipft mit klassizistischen Stromungen,
fiir deren Formulierung sie immer wieder wesentliche normative Vorbilder be-
reitstellte.” Die antiken Monumente, die sich im gesamten mediterranen Raum

1 Der vorliegende Artikel wurde in einer ersten Fassung auf der Arbeitstagung “Islamische
Gelehrten-Netzwerke”, Universitit Bern, 27. 1. 2001, sowie auf dem Deutschen Orientali-
stentag, Bamberg, 27. 3. 2001, vorgetragen. Den Beitrdgen der lebhaften Diskussion bei
beiden Gelegenheiten verdankt er sehr viel. Fiir weitere Korrekturen und Hinweise danke
ich Florian Schwarz, Philipp Reichmuth, Anke von Kiigelgen, Michael Kemper und Lutz
Berger.

2 Der Begriff des Klassizismus wird in der Kunstgeschichte meist als Epochenbezeichnung
fiir die Periode zwischen 1750-1830 verwendet, findet sich daneben aber auch fiir friihere
Richtungen der bildenden Kunst, Architektur und Literatur in Italien, Frankreich, England
und den Niederlanden seit dem 15. Jahrhundert. Beispiele hierfiir: C.S. Baldwin, Renais-
sance Literary Theory and Practice: Classicism in the Rhetoric and Poetic of Italy, France
and England, 1400-1600, Gloucester/Mass: SMTIH 1959; F. Antal, Raffael zwischen Klas-
sizismus und Manierismus: eine sozialgeschichtliche Einfiihrung in die mittelitalienische
Malerei des 16. und 17. Jahrhunderts, Giessen: Anabas 1980; Sh. Vines, The course of
English classicism: from the Tudor to the Victorian age, New York: Phaeton Press 1969; K.



440 STEFAN REICHMUTH

entdecken liessen, wurden zu Landmarken fiir die europdischen Reisenden. Sie
liessen schliesslich die imperiale Expansion als legitime Aneignung des antiken
Erbes erscheinen. Bereits seit dem 17. Jahrhundert wurden aber auch die Mo-
numente Agyptens und des Orients bis hin nach China zum Gegenstand gross-
angelegter Versuche spekulativer Rekonstruktion.” Sie gaben der Architektur
und Kunst des Barock und Rokoko wichtige Impulse.

Die herkdmmliche kunstgeschichtliche Epochenfolge Barock — Rokoko —
Klassizismus ist bei genauerem Hinsehen in verschiedenen Léndern durch ein
Wechselspiel von klassizistischer Formstrenge und ihrer manieristischen Varia-
tion bis hin zur exotischen Auflosung bestimmt. Der Romanist Ernst Robert
CURTIUS pléddierte denn auch dafiir, die Epochenbegriffe fiir den gesamten Zeit-
raum des 16.-18. Jahrhunderts durch das Gegensatzpaar Klassizismus und Ma-
nierismus zu ersetzen." Die Spannung erstreckt sich auf Architektur und bilden-
de Kunst ebenso wie auf literarische und wissenschaftliche Stromungen. Sie
bestimmt auch die politische und kulturelle Symbolik des 6ffentlichen Raumes,
bis hin zur ausdriicklichen Abwendung vom ‘asiatischen Pomp’ und zum klas-
sizistischen Pathos der neuen Republiken.’ Das Bediirfnis zur historisierenden
Begriindung der Kultur ist jedoch die ganze Epoche hindurch spiirbar. Es be-
stimmt Architektur und Malerei, aber auch die Worterbuch- und Lexikon-
Projekte’ und nicht zuletzt die umfassenden Sammlungen biographischer, histo-

Oberhuber, Poussin: the early years in Rome. The origins of French classicism, New York:
Hudson Hills Press 1988.

3 Siehe hierzu z.B. Dirk Syndram, “Das Erbe der Pharaonen. Zur Ikonographie Agyptens in
Europa”, in G. Sievernich/H. Budde, Europa und der Orient 800-1900, Giitersloh/Miin-
chen: Bertelsmann Lexikon Verlag 1989, 18-57; E. Leospo, “Athanasius Kircher und das
Museo Kircheriano”, in dto., 58-71; G. Kunoth, Die Historische Architektur Fischers von
Erlach, Diisseldorf: Schwann 1956.

4 Zur nach wie vor kontroversen Diskussion des Verhéltnisses von Barock und Klassizismus
und zum Barock-Begriff in der Kunst- und Literaturwissenschaft allgemein siehe z.B. W.
Bahner (Hrsg.), Renaissance, Barock, Aufkldrung. Epochen und Periodisierungsfragen,
Kronberg/Taunus: Scriptor-Verlag 1976; W. Floeck, Die Literaturdsthetik des franzési-
schen Barock. Entstehung — Entwicklung — Auflosung, Berlin 1979; M. Fumaroli, L 'école
du silence. Le sentiment des images au XVlle siécle, Paris: Flammarion 1994, bes. 9 ff.,
343-65; A. Gardt, Sprachreflexion in Barock und Friihaufkldrung. Entwiirfe von Bohme bis
Leibniz, Berlin, New York: Walter de Gruyter 1994; fiir die gegenwirtige deutschsprachige
Romanistik J. Kiipper/F. Wolfzettel (Hrsg.), Diskurse des Barock. Dezentrierte oder rezen-
trierte Welt? Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2000.

5 Besonders herausgearbeitet von E. Stolpe, Klassizismus und Krieg: iiber den Historienma-
ler Jacques-Louis David, Frankfurt [u.a.]: Campus-Verlag 1985.

6 Fiir Samuel Johnson (1709-84) und sein Dictionary of the English Language (zuerst ersch.
London 1755) siehe R. DeMaria Jr., Johnson's Dictionary and the Language of Learning,



MURTADA AZ-ZABIDI 441

rischer und kirchengeschichtlicher Dokumente und Quellen, in denen die mo-
derne historische Wissenschaft ihre Wurzeln hat.” Wir konnen also in Europa
im 17. und 18. Jahrhundert einen wachsenden archédologischen Trend feststel-
len, d.h. eine historisierende Haltung zu wichtigen Bereichen der eigenen Kultur
und zu ihrer Riickbindung an die Antike oder gar an angenommene universale
Urspriinge. Dies ist ein Trend, der mit der Entwicklung von Religion und Staat
im Absolutismus, im Zeitalter nach den Religionskriegen, ebenso zu tun hat wie
mit den wachsenden Beziehungen zur aussereuropdischen Welt.

2. Kulturelle Archidologie im islamischen Diskurs
des 18. Jahrhunderts: Murtada az-Zabidi (1732-91)

Im folgenden soll an Murtada az-Zabidis umfangreichem und weit gestreutem
Werk gezeigt werden, wie sich bei einem prominenten islamischen Gelehrten
des 18. Jahrhunderts iiber verschiedene philologische und religiése Disziplinen
hinweg eine allgemeine historisch-antiquarische Orientierung Platz schafft, die
sich ebenfalls mit dem Begriff einer kulturellen Archdologie am besten be-
schreiben ldsst und die zum Vergleich mit den erwdhnten europdischen Ent-
wicklungen in besonderem Masse einladt.

Die Probleme eines derartigen Vergleiches liegen auf der Hand. Sie sind
an der Kontroverse um Reinhard SCHULZEs These von der islamischen Auf-
klirung besonders deutlich geworden.® Die Ubertragung von Begriffen fiir

Oxford: Clarendon Press 1986; fiir die franzésische Encyclopédie bes. R. Darnton, The Bu-
siness of Enlightenment: A Publishing History of the Encyclopédie, 1775-1800, Cam-
bridge/Mass: Belknap Press of Harvard Univ. Press 1979. Beide Werke sind nur besonders
beriihmte Vertreter der umfangreichen lexikographischen und enzyklopadischen Literatur,
die in den européischen Sprachen im 18. Jahrhundert entstand; hierzu C. Zelle (Hrsg.), En-
zyklopddien, Lexika und Worterbiicher im 18. Jahrhundert, Gottingen: Wallstein 1998.

7 Nennen lassen sich hier neben G. W. Leibniz und seiner historischen Quellensammlung zur
Geschichte Braunschweigs (1707-11) die grossen Werke von J. Mabillion (1632-1707) und
L. Muratori (1672-1750) sowie die Sammlung christlicher hagiographischer Quellen durch
J. Bolland und die Bollandisten (Acta Sanctorum, ersch. 1682-1782). Samuel Johnson pu-
blizierte neben seinem englischen Worterbuch auch ein Lexikon flir Alte Geschichte und
Mythologie sowie eine monumentale Sammlung von Biographien englischer Dichter (Lives
of the English Poets, 1781).

8 Siehe fiir die Entwicklung der Positionen Reinhard Schulzes “Das islamische achtzehnte
Jahrhundert: Versuch einer historiographischen Kritik”, W7 30 (1990), 140-59; ders., “Was
ist die islamische Aufklarung?”, WI 36,3 (1996), 276-325; ders., “Die islamische Welt der
Neuzeit (16.-19. Jahrhundert)”, in A. Noth/J. Paul (Hrsg.), Der islamische Orient. Grundzii-



442 STEFAN REICHMUTH

ganze Epochen europdischer Kulturgeschichte auf muslimische Gesellschaf-
ten stosst notwendig auf Schwierigkeiten, weil man sie meist unweigerlich an
spezifisch europdische Bedingungen, Entwicklungen und Einfliisse bindet. Sie
kann daher vermutlich immer angefochten werden. Freilich sind in der neue-
ren Forschung zu epochalen Leitbegriffen des 17. und 18. Jahrhunderts in
Europa, wie Barock, Aufklirung und Pietismus, durchaus gegensitzliche
Tendenzen erkennbar, die auf ihre Weise dazu beitragen, die Epochenbegriffe
auch fiir Europa selbst zu relativieren. Auf der einen Seite stehen Arbeiten
wie die von Robert DARNTON, der das Phanomen Aufklarung in starkem Mas-
se sozial- und kulturgeschichtlich in den Netzwerken der philosophes und
seinem franzdsischen, speziell Pariser Milieu verankert und damit auch dem
Begriff selbst stirkere Bindungen auferlegt.” Auf der anderen Seite wird der-
zeit innerhalb der Pietismus-Forschung mit der Globalisierung pietistischer
Bewegungen eine komparative Ausweitung des Pietismus-Begriffs und auch
seine zeitliche Entgrenzung propagiert.'’ Beschrinkung wie Entgrenzung der
Leitbegriffe verdndern letztlich das Verstindnis der Epochen selbst. Dies be-
trifft in besonderem Masse auch den Barock als Epochenbegriff: gerade dieser
tritt in den Worten K. STIERLEs allmdhlich aus dem “Horizont einer namen-

ge seiner Geschichte, Wiirzburg: Ergon Verlag 1998, 333-403; fiir die wichtigsten ein-
schriankenden bis stark kritischen Stellungnahmen dazu von R. Peters, U. Haarmann, T. Na-
gel und B. Radtke siche G. Hagen/T. Seidensticker, “Reinhard Schulzes Hypothese einer
islamischen Aufklarung. Kritik einer historiographischen Kritik”, ZDMG 148 (1998), 83-
110, besonders 83 f.; sowie im Uberblick zur Kontroverse F. Niewshner, FAZ 28.5.1997,
26.3.2001. Hinzu kommt die heftige Polemik von B. Radtke, Autochthone islamische Auf-
kldrung im 18. Jahrhundert: Theoretische und filologische Uberlegungen. Fortsetzung ei-
ner Debatte, Utrecht 2000. Weitere, differenzierte Stellungnahmen bieten unveréffentlichte
Vortragsmanuskripte von A. Hofheinz, “Illumination and Enlightenment Revisited, Or:
What Has Sufism Got To Do With Modernity?”, Bergen 1997; R. S. O’Fahey, “Pietism,
Fundamentalism and Mysticism: an alternative view of the 18th and 19th century Islamic
world”, in G. A. Ersland & al. (Hrsg.), Festskrift til Historisk Institutts 40 drs jubileum,
Bergen 1997, 151-66; sowie K. Viker, “Muhammadan piety and Islamic enlightenment:
Survey of a historiographical debate”, Workshop Individual piety and society, Istanbul
1998.

9 Siehe besonders R. Darnton, The Business of enlightenment; ferner ders., The Forbidden
Bestsellers of Pre-Revolutionary France, London: Fontana Press 1997. Hierzu explizit auch
sein programmatischer Aufsatz in FAZ 2.10.1996, S. N 6.

10 So Hartmut Lehmann auf dem I. Internationalen Kongress fiir Pietismusforschung in Halle;
siche dazu den Bericht von F. Voigt, SZ 5.9.2001, S. 18. Die Kritik des Bochumer Kirchen-
historikers Johannes Wallmann an diesem Vorschlag insistierte denn auch auf der Beibe-
haltung der Bindung des Begriffs an die kirchenreformerische Bewegung des 17. und 18.
Jahrhunderts.



MURTADA AZ-ZABIDI 443

gebenden dominanten Tendenz” heraus, verliert seinen Formelcharakter und
préasentiert sich zunehmend als “System epochenspezifischer Differenzen und
Antagonismen”, die sich immer nur anniherungsweise erfassen lassen.'' Dies
gilt in vergleichbarer Weise auch fiir die Aufkldrungsepoche und ihre sozialen
und kulturellen Stromungen, deren Diskussion seit den achtziger Jahren eben-
falls eine Dezentrierung und regionale Differenzierung des Aufkldrungsbe-
griffes mit sich brachte.'?

Eine entsprechend differenzierte Sicht der europdischen kulturhistori-
schen Epochen bietet offenkundig mehr Raum fiir Vergleiche mit Entwick-
lungen innerhalb der islamischen Staaten und Gesellschaften einschliesslich
der osmanischen Gebiete in Europa selbst, zumal sie auch die regionalen Un-
terschiede stirker beriicksichtigt. Fiir die weitere Untersuchung erscheint es
sinnvoll, wenn man sich dabei zunichst auf einzelne Elemente der kiinstleri-
schen, gelehrten und literarischen Entwicklung beschrinkt und diese einander
gegeniiberstellt, um so allméhlich eine solidere Basis fiir signifikante Verglei-
che zu finden. Reinhard SCHULZEs These hat sich vom Epochenbegriff zu-
nehmend auf derartige Analogien verlagert. In diese Richtung bewegen sich
auch manche neueren islamwissenschaftlichen Forschungen zum 18. Jahrhun-
dert, etwa im Bereich von Sifismus und Literatur. Albrecht HOFHEINZ hat
anhand einer sudanesischen Fallstudie die psychologische Internalisierung
schriftreligioser Normen beschrieben, die sich im Rahmen der neuen, im spi-
ten 18. Jahrhundert entstandenen siifischen Bewegungen in ldndlichen und
nomadisch geprédgten Regionen vollzog, und sie mit dem christlichen Pietis-
mus derselben Periode verglichen.'? Suraiya FAROQHI hat fiir die muslimische
osmanische Ober- und Mittelschicht des 17. und 18. Jahrhunderts eine wach-
sende Tendenz zur literarischen Selbstdarstellung und zur Verarbeitung von

11 Siehe hierzu besonders den zusammenfassenden Beitrag von Karlheinz Stierle, “Barock-
Diskurs und virtuelles Barock. Umberto Ecos L’isola del giorno prima”, in J. Kiippers/F.
Wolfzettel, Diskurse des Barock, 681-709, Zitate aus S. 707.

12 Siehe hierzu besonders Carsten Zelle, “‘Fragmentation des Lumiéres’. Zum Siebten Inter-
nationalen Aufklarungskongress in Budapest vom 26. Juli bis 2. August 1987", Das acht-
zehnte Jahrhundert 11 (1987), Heft 2, 74-78,; S. Jiittner/J. Schlobach, Europdische Aufkld-
rung(en). Einheit und nationale Vielfalt, Hamburg 1992; sowie die beiden thematischen
Schwerpunkt-Hefte der Zeitschrift Das achtzehnte Jahrhundert 19 (1995): “Aufklarung(en)
im Osten” (Heft 1); “20 Jahre DGEJ. Aufklirungsforschung — Bilanzen und Perspektiven”
(Heft 2).

13 A. Hofheinz, Internalising Islam. Shaykh Muhammad Majdhib. Scriptural Islam and Local
Context in the Early Nineteenth-Century Sudan, Ph.diss. Univ. Bergen 1996; ders.
“Illumination and Enlightenment Revisited”, siehe auch R. S. O’Fahey, “Pietism, Funda-
mentalism and Mysticism”.



444 STEFAN REICHMUTH

Alltagserleben in Tagebuch, Autobiographie und Reisebeschreibung nach-
gezeichnet, die in starkem Masse durch die stfischen Milieus geprédgt war und
offensichtlich mit einer starkeren Auspragung des Ich-Bewusstseins einher-
ging.'* Ahnliches hat auch Ralf ELGER am Beispiel des einflussreichen Siifis
und Literaten Mustafa al-Bakri (gest. 1749) fiir die arabische Literatur des 18.
Jahrhunderts herausgestellt."> Mit der archdologischen, historisch-antiquari-
schen Orientierung Zabidis soll hier ein weiterer, gleichermassen auffalliger
Zug in der Gelehrsamkeit der Periode, wiederum anhand einer einzelnen Fall-
studie vorgestellt werden.

Auf eine Darstellung von Zabidis Leben und Karriere, die ihn von Indien
in den Yemen, den Higaz und schliesslich nach Kairo fiihrte, kann hier ver-
zichtet werden.'® Nicht, dass einem an seinen Schriften zunichst auffallend
Neues entgegentreten wiirde. Sie bewegen sich auf wohletablierten Feldern
religioser und philologischer Wissenschaft. Einmalig in ihrem Umfang sind
dabei sowohl das grosste arabische Lexikon liberhaupt, 7ag al-‘ariis min ga-
wahir »al-Qamiis¢,"’ sowie der Gazali-Kommentar Ithdf as-sdda al-muttaqin
bi-Sarh »Ihya@ ‘ulim ad-din¢," beide wohl auch unerreicht in ihrem direkten
Riickgriff auf die Quellentexte der philologischen, haditwissenschaftlichen
und theologischen Tradition. Die Anzahl seiner Schriften, die sich bisher
identifizieren liess und von der nur ein kleinerer Teil in Handschriften oder
als Druck vorliegt, betrédgt tiber 200. Auffillig erscheint nun in seinen Werken
die durchgéngige Prdsenz von Referenzen in Form von isnadd, silsila oder
nasab. Diese sind in den bisher durchgesehenen Schriften geradezu allgegen-
wirtig, was den inhaltlichen Zugang und die Lektiire insgesamt nicht gerade
erleichtert. Das Streben nach genealogischer Verifikation und nach der Identi-
fikation von Urspriingen umfasst bei ihm vielfdltige Bereiche islamischer
Kultur, von Namenskunde und Geographie bis hin zu Kiinsten und Handwer-
ken wie Kalligraphie und Bogenschiessen. Es dussert sich auch in einer be-
merkenswerten Quellenanalyse und Textkritik. Auffallig ist dabei auch die
Fokussierung auf die eigene Person, die sich aus der genealogischen Methode

14 8. Faroqghi, Kultur und Alltag im Osmanischen Reich. Vom Mittelalter bis zum Anfang des
20. Jahrhunderts. Miinchen: Beck Verlag 1995, 207-27.

15 R. Elger, Mustafa al-Bakri. Studien zu einem arabischen Autor des 12./18. Jahrhunderts.
Habilitationsschrift, Univ. Bamberg 2000.

16  Hierzu S. Reichmuth, “Murtada az-Zabidi (d. 1791) in biographical and autobiographical
accounts. Glimpses of Islamic scholarship in the 18th century”, W 39 (1999), 64-102.

17  Hier zitiert nach der einzigen bisher vollstandigen Ausgabe, Kairo: al-Matba‘a al-hairiyya
1307, repr. Benghazi 1966.

18  Hier zitiert nach der Ausgabe Beirut: Dar al-kutub al-‘ilmiyya 1409/1989.



MURTADA AZ-ZABIDI 445

ergibt: die Verifikation durch den Autor und seine hochwertigen Uberlieferer-
ketten, durch seine Bekanntschaft mit prominenten Gelehrten oder seinen
personlichen Besuch in einem geographischen Ort bringt nicht selten die Dar-
stellung zum Abschluss."

Neben Sammlung und Verifikation tritt aber auch die Weitergabe und
Verbreitung der eigenen Schriften durch igaza, die Zabidi denkbar grossziigig
und summarisch handhabt. Methoden der Verbreitung und des Vertriebs seiner
Schriften, mit Subskription und Werbung verbunden, aber auch mit Lehre und
Diskussion, erscheinen bei ihm fiir das Handschriftenwesen ziemlich durch-
organisiert, wenn nicht ganz und gar neuartig, und man kennt sie ansonsten cher
vom frithen Buchhandel in der Folge des Buchdruckes. Gabartis meisterhafte
Biographie Zabidis, aber auch dessen eigene umfangreiche Angaben zu seinen
vielen Lehrern, Schiilern, Freunden und Bekannten in seinem bisher nur hand-
schriftlich vorliegenden Mu‘gam ergeben hier zusammengenommen ein sehr
plastisches Bild.?

Aufbau und Ausweitung des personlichen Beziehungsnetzes, Sammlung
und genealogische Verifikation der religiosen und philologischen Traditionen
und Generalisierung des Traditionsprozesses hidngen offenbar bei Zabidi eng
zusammen. Es wird hier eine vielschichtige Wechselwirkung von Netzwerk-
und Diskursentwicklung erkennbar. Die personlichen Beziehungen bilden den
Kristallisationspunkt fiir genealogische, historische und im allgemeineren Sinne
kulturelle Interessen, die man zusammengenommen im weitesten Sinne als ar-
chédologisch bezeichnen kann. Umgekehrt fordern Haditwissenschaft und Ge-
nealogie sichtlich die Expansion des Beziehungsnetzes. Sie bieten den Partnern
Zabidis ein Angebot zur Status-Aufwertung und zur Legitimation, das offen-
sichtlich gern und gelegentlich voll Faszination angenommen wurde. Fir diesen
Prozess der Aufwertung und Freisetzung lokalen Wissens und lokaler Genealo-
gie ldsst sich sogar der eher subversive Genealogie-Begriff von Michel FOU-
CAULT?' anwenden, insbesondere dort, wo diese Aufwertung wie etwa in West-
afrika politisch und kulturell deutliche Folgen zeitigte.”* Das Beziehungsnetz,

19 Uber die grosse Bedeutung der vielfiltigen personlichen Zeugnisse des Autors und seines
eigenen samd* fiir den Tdg al-‘ariis bereits H. T. Sallas, az-Zabidi fi kitabihi »Tag al-‘ariise,
Bagdad: Dar al-Kitab li-t-tiba‘a 1401/1981, 208-37, zusammenfassend 690.

20 Zu Zabidis ‘Werbemassnahmen’ fiir 7ag al-‘aris und /hya’ as-sada bereits S. Reichmuth,
“Murtada az-Zabidi”, 77 ff., 88 f.,, 96 f.

21 M. Foucault, In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France (1975-
76), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, 16-20.

22 Zu Zabidis Beziehungen zum Sahara- und Subsahara-Gebiet (Westafrika, Dar Fir, Nilsu-
dan, Athiopien) und den religiésen und politischen Bewegungen, die vom Kreis seiner



446 STEFAN REICHMUTH

das bei Zabidi in geradezu einmaligem Umfang dokumentiert und thematisiert
vorliegt, wird insgesamt neben der Ebene des gelehrten Diskurses und neben
den zeitgendssischen sozio-politischen Strukturen und Institutionen als dritte
Variable erkennbar, die in Wechselwirkung mit den beiden anderen das Han-
deln und die Wirkung des Autors bestimmit.

Im folgenden soll die archdologische Ausrichtung Zabidis an verschiedenen
Bereichen seiner gelehrten Aktivitdten und seines Werkes dargestellt werden.

3. Hadit-Wissenschaft

Zabidis liberragende Bedeutung als Muhaddit ist besonders von Kattani heraus-
gestellt worden; nach ihm geht die wissenschaftliche Hadit-Uberlieferung, so-
weit sie noch besteht, im wesentlichen auf Zabidis weitreichende Lehr- und
Sammeltitigkeit zuriick.” Tatsichlich spielte die Suche nach méglichst kurzen
isnad-Ketten (den sog. ‘awali) in seinen Aktivitdten eine zentrale Rolle, und er
konnte schon in jungen Jahren auf eigene Uberlieferungsketten zuriickgreifen,
die zu den kiirzesten seiner Zeit gehorten. Der beriihmte al-Hadit al-musalsal
bi-l-awwaliyya, mit dem man die Tradierung beginnen liess, ist eines der deut-
lichsten Beispiele hierfiir.?* Aber ein weiterer Hadit, der den Wert der Liebe
zum Propheten betont und den er in der Einleitung zu seinem Gazali-Kommen-
tar prisentiert,”> musste wohl auf Zabidis Zeitgenossen einigermassen sensatio-
nell wirken, da sein Isnad von ihm selbst bis zum Prophetengefdhrten Anas nur
20 Glieder umfasste und damit einen Zeitraum von mehr als 1100 Jahren iiber-
wand.*

Der erwihnte “zuerst iiberlieferte Hadit” (al-Hadit al-musalsal bi-I-
awwaliyya) gehort in die Kategorie der musalsalat-Hadite, deren Weitergabe
mit bestimmten begleitenden Bedingungen, Handlungen oder Spruchformeln
verbunden war. Diese Kategorie von Hadit-Uberlieferungen ist bei Zabidi mit

Schiiler und Bekannten ausgingen, S. Reichmuth, “A Focus for African scholars in eigh-
teenth-century Cairo: Murtada az-Zabidi (1732-91) and his Saharan and Subsaharan Con-
nections”, in Vorbereitung.

23 Muhammad ‘Abd al-Hayy al-Kattani, Fihris al-faharis wa-l-atbat wa-mu‘gam al-ma‘agim
wa-l-maSyahdt wa-l-musalsalat, hrsg. 1. ‘Abbas, Bairit: Dar al-Garb al-islami 1402/1982, I,
528.

24  S. Reichmuth, “Murtada az-Zabidi”, 74 f.

25  Er Uberliefert die Antwort des Propheten an einen einfachen Beduinen, der ihm seine Reve-

renz erwies: al-mar’u ma‘a man ahabba wa-anta ma‘a man ahbabt.
26  Zabidi, Ithaf as-sada l, 6 f.



MURTADA AZ-ZABIDI 447

einer reichen Sammlung vertreten. Zu ihr gehdéren Hadite, die nur am Tag des
‘Id oder am Donnerstag weitergegeben wurden, wieder andere, bei denen
gleichzeitig der stfische Handschlag ausgetauscht oder das Stfi-Gewand iiber-
reicht wurde, ferner solche, deren Weitergabe sich innerhalb bestimmter Perso-
nengruppen, Sufis, Rechtsgelehrte eines Madhab, aber auch Mekkaner, Damas-
zener etc. vollzog, und viele andere mehr. Zabidi iibernahm hier eine Kollektion
von 50 musalsalat, die einer seiner yemenitischen Lehrer von dem beriihmten
Muhammad b. ‘Aqila (gest. 1150/1737) in Mekka erhalten hatte. Auf Nachfrage
seiner Schiller kommentierte und verifizierte er ihre etwas fragmentarische
Uberlieferung, fiigte seine eigenen, z.T. kiirzeren Ketten hinzu und verwies
daneben auf eine betrdchtliche Anzahl weiterer musalsalat aus seinem eigenem
Fundus (at-Ta'liqa al-galila bi-ta‘liq musalsalat Ibn ‘Agila).”’ Die musalsalat-
Uberlieferungen besitzen eine lange Tradition.”® Sie scheinen im 18. Jahrhun-
dert besondere Popularitit genossen zu haben, vielleicht deswegen, weil sie den
Vorgang der Uberlieferung anhand der Wiederholung der begleitenden Umstin-
de und Handlungen besonders greifbar machten und weil in ihnen sifische
Praktiken und prophetische Uberlieferung miteinander verschmolzen. Bei al-
musalsal bi-l-musafaha handelte es sich um einen Héndedruck, den Anas nach
eigenem Bericht mit dem Propheten austauschte und der bis in die Gegenwart
weitergegeben wurde. Ein dhnlicher Vorgang lag dem “musalsal der verflochte-
nen Hande” (al-musalsal bi-l-musabaka) zugrunde, der auf Abi Huraira zu-
riickgefiihrt wurde. Nach einer Berliner Version” hatte der Prophet dabei er-
zdhlt, was Gott an jedem der Wochentage geschaffen hatte... Dies waren Hadit-
Uberlieferungen buchstéblich ‘zum Anfassen’! Ibn ‘Agilas Text war offenbar
einer der bedeutendsten auf diesem Gebiet.

Unter den kleineren Schriften, die von Zabidi Uberliefert sind oder die er
selbst erwéhnt, findet sich eine ganze Anzahl von tahrig-Abhandlungen, d.h.
Untersuchungen zur Analyse der Uberlieferung fiir einen einzelnen Hadit.”

27  GAL 11, 386, S 1II, 522; Kahhala VIII, 264. Mss Princeton, Garrett Collection (Yahuda
Section) 2356 (Autograph), 1330; R. Mach, Catalogue of Arabic Manuscripts (Yahuda
Section) in the Garrett Collection, Princeton University Library, Princeton 1977, Nr. 755,
L. 2

28  Siehe eine ldngere Liste von Musalsalat-Sammlungen, deren ilteste bis ins 5./11. Jahrh.
zurlickreicht, in Kattani, Fihris II, 655-66. Musalsalat-Schriften Zabidis erwéihnt 662; fir
eine weitere Sammlung in der StaBi, die auf Zabidi zuriickgeht, Ahlwardt 1618. Ms Lbg
526, ff. 310-13. Ahlwardt 1619 enthélt eine Liste weiterer Musalsalat-Werke.

29  StaBi, Ahlwahrdt 1618, Ms. Lbg. 526/26., f. 312a.

30 Z.B. Zabidis eigene Werkliste, S. Reichmuth, “Murtadd az-Zabidi”, 99; hierfiir sowie fiir
die folgenden Angaben siehe die Ubersicht iiber das Hadit-Schrifttum des Autors in Sallas,
az-Zabidi, 134-39.



448 STEFAN REICHMUTH

Hierzu gehort auch eine Abhandlung iiber die beiden bis heute populdren, aber
in ihrer Uberlieferung sehr fragwiirdigen Hadite, auf die sich Muslime gerne fiir
ihr Interesse an den ‘westlichen” Wissenschaften berufen: “Das Streben nach
Wissen(schaft) ist eine Verpflichtung fiir jeden Muslim” (talab al-ilm farida
‘ala kull muslim) sowie “Strebt nach Wissen, und sei es in China” (utlubi I-Glm
wa-lau kana bi-s-Sin).>' Beide hat Zabidi auch in seinem Thya@’-Kommentar be-
handelt.*> Ob fiir das Interesse an diesen Haditen bereits ein dhnlicher Kontext
gegeben war wie heutzutage, ndmlich die Diskussion um Wert und Unwert der
‘westlichen” Wissenschaften, wird sich ohne weitere Belege nicht kléren lassen.
Wie wir sehen werden, zeigt Zabidi immerhin eine bemerkenswerte Achtung
vor China selbst.

Neben Untersuchungen zu einzelnen Haditen finden sich bei Zabidi
Sammlungen von Isnadketten gleichen Typs sowie Studien zu einzelnen Tra-
denten. Besonders wichtig, weil vom Isnad her sehr kurz, sind seine “Dreier-
Ketten Tabaranis” (tulatiyyat at-Tabarani),” d.h. Uberlieferungen aus al-Mu‘-
gam al-kabir von Tabarani (260-360/873-971),34 bei denen nur drei Tradenten
zwischen dem Sammler und dem Propheten stehen. Die tulatiyyat bildeten auch
die kiirzesten Isndde fiir Ibn Hagar, der sie als Zehner-Ketten (‘usariyyat) tiber-
lieferte.” Hinzu kommt eine weitere Serie von Vierer-Ketten (ruba‘iyyat) von
Tabarani. Zabidis Isnade enthielten hier lediglich 16 bzw. 17 Glieder und wer-
den vom Empfénger der igaza, in denen sie enthalten sind, stolz als die kiirze-
sten ihrer Zeit bezeichnet.”® Einen Eindruck von Ansehen und Wirkung der uns
so wenig ansprechenden Uberliefererketten insgesamt liefern bereits Zabidis
Diktat-Vorlesungen in der Saihii-Moschee, von der zwei Mitschriften erhalten
sind.”’ Etwas von dem ‘Geschmack’ der Hadit-Uberlieferung vermitteln auch
zwel seiner Titel-Kreationen, in denen sie mit Helva (fanid) und “Kabuler Kon-

31 Al-‘Iqd at-tamin fi hadit sutlubi [-ilm wa-lau kana bi-s-Sin¢<. Ms. bisher nicht nachweisbar;
erwahnt vom Autor selbst, Ithaf as-sada 1, 149; Kattani, Fihris 1, 539.

32 Loc. cit.

33 Ms Leiden, Or. 2447, P. Voorhoeve, Handlist of Arabic Manuscripts in the Library of the
University of Leiden and other collections in the Netherlands, Leiden 1957, 221 f.

34 Zuihm EF X, 10 (M. Fierro).

35  Wibhrend bei den tulatiyyat der Sammler nicht mitgezahlt wird, ist er bei den ‘Usariyyat mit
eingeschlossen, dto. bei den 16 Gliedern in Zabidis isnad fiir diese Sammlung. Die Termi-
nologie bedarf weiterer Kldrung,.

36 Ms Leiden Or. 2447, S.1

37  Al-Amali a§-Saihuniyya, GAL 11, 288; Mss StaBi, Ahlwardt 1215, 10253. Dazu bereits S.
Reichmuth, “Murtada az-Zabidi”, 80 f.



MURTADA AZ-ZABIDI 449

fitiire” (murabba kabuli) verglichen wird.”® Offenkundig diente sie nicht nur der
Verifikation, sondern sollte eine Art Genuss bereiten.

Kattdni bezeichnet Zabidi als den umfassendsten Hadit-Kenner und -
Gelehrten, den es nach Ibn Hagar und seinen Schiilern gegeben hat. Dieses Ur-
teil beginnt man zu verstehen, wenn man sich Zabidis Gazali-Kommentar naher
anschaut. Er besteht zu einem guten Teil aus einer griindlichen Analyse des
reichen und nicht selten umstrittenen Hadit-Materials, das im Jhya’ ‘ulum ad-din
zu finden ist.*” Hierbei verweist Zabidi auf eine Vielzahl von grosseren und
kleineren Hadit-Sammlungen, die sonst nur wenig bekannt sind. Zu den dltesten
gehoren einige der frilhesten Musnad- und Sunan-Werke, von Musaddad b.
Musarhad (gest. 228/843),* Sa‘id b. Mansir (gest. 227/842),*" Ibn Rahiya
(gest. 237/851)* sowie die Fawd’id von Sammiya (gest. 267/880).” Nicht sel-
ten wird deutlich, dass die fraglichen Schriften direkt herangezogen werden.
Stellt man eine Liste der Werke zusammen, die Zabidi allein im ersten Band
seines Kommentares fiir die Uberpriifung von Text und isnad der Hadite Ga-
zalis heranzieht, so zeigt sich, dass er etwa iiber das bekannteste Werk zu die-
sem Thema, al-Mugni ‘an haml al-asfar von ‘Irdqi (gest. 1404), das er vollstén-
dig verarbeitet hat und zitiert, weit hinausgeht. Insgesamt diirfte /thaf as-sada
womdglich eine der grossten bekannten fafrig-Sammlungen liberhaupt darstel-
len. Auch als umfassende Synthese der Hermeneutik des Hadit in der Tradition
Gazalis ist das Werk noch weitgehend unerforscht.

38 Al-Fanid fi halawat al-asanid, erw. Tag al-‘arus 11, 584; Kattani, Fihris I, 363, 538: Ha-
lawat al-fanid fi halawat al-asanid; so auch Salla8, az-Zabidi, 136; al-Murabba al-Kabuli
fi-man rawd ‘an a§-Sams al-Babili, GAL S II, 691, Ms. Leiden Or. 2448 (Autograph),
P.Voorhoeve, Handlist, 240.

39  Auf dem Tahrig-Material des Ithaf as-sada basiert die siebenbandige Sammlung von Abu
‘Abdallah Mahmiid b. Muhammad al-Haddad, Tahrig ahadit >Ihya ‘ulim ad-din¢, ar-Riyad:
Dar al-‘asima li-n-na$r 1408/1987. Sie ist lediglich durch zusitzliches Material aus Subki,
Tabagqat as-Safi‘iyya, erginzt, das dieser im Anschluss an seine Biographie Gazilis zusam-
mengestellt hat.

40  Musaddad b. Musarhad al-Asadi, al-Musnad, Kahhala XII, 224. Angeblich der erste in
Basra, der ein Musnad verfasste. Erwihnt in GAL S I, 310, GAS 1, 508 ohne eigenes Werk!
Bisher offenbar kein Ms nachgewiesen. Zit. Ithaf as-sada 5, 123 f., 523 (indirekt), 619.

41  Abi ‘Utman Sa‘id b. Mansiir b. Su‘ba al-Hurasini al-Marwazi, as-Sunan, Kahhila 1V, 232.
GAS 1, 104 erwihnt nur ein einziges Ms (Kopriilii 439). Zit. Ithaf as-sada 389, 605, 637.

42  Ishaq b. Ibrahim Rahiiya al-Marwazi, al-Musnad, GAL S 1, 257, Kahhala II, 228. GAS |,
109 (als Todesjahr hier 238/853) erwéhnt lediglich zwei unvollst. Mss. (Kairo, hadit 454,
nur Bd. IV; Zahiriyya, ‘@Gmm 9401, nur 9ff). Zit. Ithaf as-sada 523 (evtl. indirekt), 619.

43 Isma‘l b. ‘Abdallah al-Isfahani, genannt Sammiya, al-Fawa’id fi l-hadit, Kahhala II, 278; in
GAS I, 145, wird fir Sammilya, Fawd’id, nur ein einziges Exemplar in der Zahiriyya
(10 ff., wohl unvollstindig) angegeben. Zit. Ithaf as-sada 1, 174.



450 STEFAN REICHMUTH

Schliesslich ist Zabidis freigebiger Umgang mit der igaza zu nennen, den
er noch als junger Mann, gleich nach seiner Ankunft in Agypten in einer ei-
genen Schrift begriindete.* Allgemeine igaza (igdza ‘Gmma) wie auch igaza
per Korrespondenz sind bei ihm haufig belegt. Sein langes Ragaz-Gedicht
Alfiyyat as-sanad, in der er seine Lehrer und seine gesamten Lehriiberliefe-
rungen aufzihlt, endet mit einer allgemeinen igaza fiir all seine Schriften fiir
jeden, der ihn darum bittet (wa-kulli man qad-i stagaza minni * fi I-ahdi wa-I-
i{Imi bi-kulli fanni).* Diese freigebige Praxis, die auch in seinen 6ffentlichen
Hadit-Sitzungen zum Ausdruck kam, setzte sich zu seiner Zeit immer mehr
durch, auch wenn einzelne iltere Gelehrte dies durchaus noch ablehnten.*
Von Zabidi haben sich viele igaza-Texte erhalten, denen zum Teil wichtige
Angaben zu Leben und Werk zu entnehmen sind.*’

4. Tasawwuf

Auch im Bereich des tasawwuf zeigt sich Zabidi bemiiht um die Sammlung
und Verifikation von sufischen salasil und awrad und um ihre Biindelung und
allgemeine Weitergabe. Dies wird besonders deutlich an der umfassenden
Sammlung seiner eigenen sufischen Affiliationen, die er 1181/1768, also be-
reits im Alter von 36 Jahren verfasste (“Iqd al-gauhar at-tamin fi d-dikr wa-
turuq al-ilbas wa-t-talqin). Diese Schrift ist als Autograph in Medina sowie in
zwei weiteren Handschriften im Dar al-Kutub in Kairo erhalten.*® Zabidi hat
sic 1181/1768 fiir den Spross einer Sifi-Familie im Ostlichen Nildelta am
Grab von dessen Vorfahren fertiggestellt. Auf eine Einleitung zu den Formen
und Bedingungen des dikr, der Ubergabe des siifischen Gewandes und der
Weitergabe sufischer Gebetsformeln folgt ein Lexikon von 127 furuq, mit

44 Risala fi tahqiq lafz al-igaza, verfasst 1168 in Rasid fir einen lokalen Gelehrten, erwahnt
Tag al-‘arus 1V, 21 f.; Mu‘gam f. 38b. Die Schrift ist bisher nicht nachweisbar.

45  Text zit. in Kattani, Fihris 1, 543.

46  So etwa Muhammad b. Hasan as-Samannidi, gest. 1199/1784; Zabidi, Mu‘gam f. 149a-
150a; Gabarti, ‘Aga’ib al-atar fi t-taragim wa-l-ahbar, Kairo 1297/ 1879, 11, 94 f.

47  Eine ganze Anzahl dieser igazat erwéihnt Kattani, Fihris I, 539 ff.

48  Kairo, Dar al-kutub, a) tasawwuf Taimar 332 (Film Nr. 55045), dat. 1205/ 1791, b) tasa-
wwuf 4072 (Film Nr. 54802), dat. 1254/1838-9; c) Autograph in Medina erwahnt von Kat-
tani 11, 872; d) E. Geoffroy, EF X, 245 (Art. “Tarika™), erwihnt weiteres Ms in Privatbesitz.
Siehe auch B. von Schlegell, EF VIII, 728 (Art. “Sa‘diyya”) sowie D. Gril, “Sources ma-
nuscripts du histoire du soufisme a Dar I-kutub. Un premier bilan”, Annales Islamologiques
XXVIII (1994), 139.



MURTADA AZ-ZABIDI 451

denen der Autor selbst verbunden ist. Jeder Eintrag enthélt kurze Angaben
zum Griinder, manchmal auch zu spezifischen Eigenschaften seiner tarigqa;
dann folgen Zabidis eigene salasil, die ihn mit dem Griinder verbinden. Seine
Affiliationen gehen teilweise auf personliche Initiation zuriick, fiir die eine
ganze Reihe prominenter Gelehrter und Sifis in Indien, im Yemen und Higaz
und schliesslich auch in Agypten genannt werden. Neben siifischen Bezie-
hungen zu den sonst bekannten Lehrern Zabidis tritt hier auch der beriihmte
indische Gelehrte Sah Wali Allah ad-Dihlawi (gest. 1176/1762) konkret in
Erscheinung. Er vermittelte Zabidi seine friiheste silsila der NagSbandiyya,
die bereits die Linie der Mugaddidiyya mit anderen verband. Andere Affilia-
tionen entstammen &lteren Zusammenstellungen sufischer Gelehrter, die
Zabidi per igaza zur Verfligung standen; besonders die Schriften von Qusasi
(Medina, gest. 1071/1660),% as-Simt al-magid, von Qusasis Schiiler ‘Ugaimi
(Mekka, gest. 1113/1702), ar-Risala,® und schliesslich Abd I-Futih at-
Tawiisi (Abarqiih/Iran, gest. 871/1466),”' Gam* al-firaq, auf den auch Qusasi
bereits zuriickgreift.

Die Sammlung fiihrt Sifi-Bruderschaften aus Agypten, Yemen, Nordafri-
ka, dem osmanischen Bereich, Iran, Zentralasien und Indien zusammen. Be-
ricksichtigt sind auch die spirituellen Sonderwege der turug. So ist die Rede
von den acht “Vermittlern”, die mit dem Propheten in Verbindung stehen (al-
was@’it at-tamaniya al-muttasila bi-rasul Allah).’* Hierzu werden Hadir (mit
insgesamt vier turuq), Ilyas, aber auch Abii Bakr und Abu d-Darda’ ausdriick-
lich genannt. Ausfiihrlich behandelt werden auch die Uwaisiyya, die sich auf
direkte spirituelle Kontakte zu Propheten oder Suyih beruft, sowie die vieldis-
kutierte tariga muhammadiyya, die auf der bestindigen Praxis des Segens-

49  Kahhala II, 170; A. Johns, EF V, 525 f. (“al-Kushashi”)

50 Hasan b. ‘Ali b. Yahya al-‘Ugaimi al-Yamani al-Makki (1039-1113/1639-1702), Kahhala
I11, 264; GAL 11, 392, S 11, 536 f.; verfasste eine Risala, in der er iiber 40 turuq seiner Zeit
mit ithren Praktiken und ihren salasil beschreibt. Diese ist bisher nicht nachgewiesen, wurde
aber sowohl von Zabidi als auch von Muhammad b. ‘Ali as-Sanisi (1202-76/1789-1859)
verwertet; siehe ausdriicklich Sanisi, al-Magmu‘a al-muhtara min mw’allafat al-ustad al-
imam sidi Muhammad b. ‘Ali as-Sanusi. Manchester 1990, as-Salsabil al-mu‘in fi t-tard’iq
al-arba‘in, 6. Saniisis Uberlieferungsketten, die auf ‘Ugaimi zuriickfiihren, finden sich in
der genannten Magmi‘a in der Abhandlung al-Manhal ar-rawi ar-rd’iq fi asanid al-‘ulam
wa-t-tard’iq, 48 f. Siehe zu beiden Schriften auch K. Viker, Sufi and Scholar on the Desert
Edge. Muhammad b. ‘Ali as-Sanusi (1787-1859), London: Hurst; Evanston: Northwestern
University Press 1995, 229-35.

51  Kahhala I, 295 £, Titel der Schrift dort nicht angegeben.

52 Zabidi, Iqd al-gauhar, Ms. tasawwuf Taimur 332, 25, 30, 47 £, 51.



452 STEFAN REICHMUTH

spruchs iiber den Propheten (as-salat ‘ala n-nabi) beruht.”® Den Status der dau-
ernden Verbundenheit mit dem Propheten bis hin zur Vision, den sie schliess-
lich vermitteln soll, schreibt Zabidi verschiedenen seiner Lehrer zu, die fir die
weitere Entwicklung des Sufismus eine wichtige Rolle spielten; so u.a. ‘Abd ar-
Rahmin al-‘Aidaris (gest. 1192/1778)** und ‘Abdallah al-Mirgani (gest. 1207/
1792).> Aber auch ein Weg iiber ‘Abd al-Wahhab a3-Sa‘rani (gest. 973/1565)
wird erwédhnt, was dessen Rolle in der Geschichte der tariga muhammadiyya
etwas deutlicher werden lasst.*

Die Linie der ‘enzyklopéddischen’ Sammlungen sifischer salasil, die sich
im spéteren 17. Jahrhundert auffillig verdichtet und sich bis zu Sanusi im frii-
hen 19. Jahrhundert fortsetzt,”’ findet mit Zabidis Sammlung von der Zahl der
turuq her eindeutig ihren Hohepunkt. Am Ende enthélt sie wiederum eine all-
gemeine igaza fiir die Ubernahme und Weitergabe aller enthaltenen Affiliatio-
nen (an yantasiba ilaiha kullu ahidin wa-mulaqgin lana).

Berticksichtigt und im Text enthalten sind auch verschiedene Heilsverspre-
chen, die verschiedene Sifi-Meister ihren Anhdngern vermittelten und die
Zabidi mit den Affiliationen insgesamt per summarischer igaza weiterreicht. So

53 Op. cit., 20-5, 89 f. Zum Problem der fariga muhammadiyya siche besonders B. Radtke,
“Ibriziana: Themes and Sources of a seminal Sufi work”, Sudanic Africa 7 (1996), 113-58,
bes. 114-27, mit weiteren Hinweisen.

54  Siehe zu ihm Gabarti, ‘Aga’ib 1, 526 ff.

55  Siehe zu ihm Gabarti, ‘4ga’ib 11, 147 f.; R. S. O’Fahey, Arabic Literature of Africa, vol. 1:
The Writings of Eastern Sudanic Africa to c. 1900, Leiden: Brill 1994, 180 ff., zu ihm und
seinen Nachfahren, den Griindern der Hatmiyya im Sudan.

56  Die Bedeutung von Sa‘rani und seinen Schriften fiir Lehre und Praxis der tariga muhamma-
diyya bedarf noch der Klarung. Ergiebig erscheint hier besonders Lawdgih al-anwar al-
qudsiyya, Kairo: Mustafa al-Babi al-Halabi 1393/1973, 5, 281-87. Hier begriindet er die
Notwendigkeit, den Propheten selbst zu seinem geistigen Lehrer zu machen, und die Praxis
der tasliya, die fur ihn zu den schnellsten Wegen gehort, die in die Gegenwart Gottes (had-
rat Allah) fihren. Es geht dabei auch um die suhba barzahiyya mit dem Propheten (285),
also die Verbindung zu seiner Gestalt, wie sie in der Zwischenwelt des barzah existiert. Der
Prophet ist der beste Vermittler (wdsita), um zu Gott zu gelangen. Ahnlich, u.a. mit Verweis
auf die Sadiliyya (der ja auch Sa‘rani angehérte), der indische Qadiri ‘Abd al-Haqq ad-
Dihlawi (gest. 1052/1642, zit. bei Tahanawi, Kassaf istilahat al-funin. Dictionary of the
Technical Terms used in the Sciences of the Muselmans, Part 1, Calcutta: W. N. Lees Press
1862, 860 ff.). Diese empfehle den Riickgriff auf die tasliya insbesondere in Zeiten ohne
perfekten Gottesfreund (wali-yi kamil) oder zur Leitung befihigten Saih (Saih-i hadi); ihre
Praxis fiihre zum Erscheinen eines inneren Lichtes sowie zur Schau des Propheten im
Schlaf wie im Wachzustand. Vgl. auch das Zitat aus einer Schrift der Tiganiyya in F. Meier,
“Die segensprechung iiber Mohammed im bittgebet und in der bitte”, ZDMG 136 (1986),
391, anm. 117.

57  So bereits B. von Schlegell, EP VIII, 728.



MURTADA AZ-ZABIDI 453

heisst es etwa von dem nordafrikanischen Gelehrten und Sufi ‘Abd ar-Rahman
at-Ta‘dlibi (gest. 1468),” er habe denen das Paradies garantiert, die jemanden
sdhen, der ihn gesehen habe, und zwar bis zur siebten Stufe.”® Zabidi stand auf
der sechsten und konnte so seinen Zeitgenossen dieses Heilsversprechen gerade
noch weitervermitteln. Dass er hiervon tatsdchlich Gebrauch machte, legt eine
andere Quelle nahe.*

Auffillig ist die methodische Gleichsetzung des sufischen sanad mit
Hadit-Uberlieferung und Genealogie, die sich in seinen Aktivititen zeigt. Zabidi
stellt des ofteren die Kiirze der sifischen Kette heraus.®' Ferner bezeichnet ihn
Saniisi als denjenigen, der zusammen mit Ahmad ad-Dirdir (gest.1201/1786)%
die graphische Darstellung stfischer Affiliationen mithilfe von Linien und Krei-
sen propagiert habe, um so die spirituelle Abstammung (an-nasab ar-rihani)
dhnlich wie die korperliche zu kennzeichnen. Inwieweit derartige graphische
Darstellungen der stfischen silsila Vorlaufer haben, bleibt zu erforschen. Die
Sanisiyya hat sie spiter sehr reich zu einem vielblattrigen Baum der stfischen
Affiliationen und ihrer Urspriinge ausgestaltet.”> Damit scheinen die historisie-
rende Zusammenschau des Stfismus und seine genealogische Verbildlichung zu
einem gewissen Abschluss gekommen.

Stellt diese Biindelung, Genealogisierung und Historisierung eine Steige-
rung oder eine Entwertung des urspriinglichen stfischen Charakters der jeweili-
gen Affiliationen und Bruderschaften dar? In Anlehnung an einen Begriff der
soziologischen Systemtheorie konnte man hier eher von einer ‘Generalisierung’
sprechen, d.h. von einer Losung aus urspriinglich geschlossenen Kontexten hin
zu einer allgemeinen, standardisierten Form von Lebenshaltung und Praxis, die
sich in Richtung dessen bewegt, was PARSONS und BELLAH im christlichen
Kontext als “Civic Religion” bezeichnet haben.** Die neugegriindeten siifischen

58  Zuihm EF X, 425.

59  Zabidi, Yqd al-gauhar, 81 f.

60 M. Haggil, Mausi‘at a‘lam al-Magrib V11, 2444: so soll er bei einer Gelegenheit gesagt
haben, dass denen, die hinter ihm beteten, die Siinden vergeben wiirden.

61  Z.B.‘lqd al-gauhar 39, 55 f.

62  Prominenter malikitischer Gelehrter und Mufti, Siifi, Saih der Halwatiyya, Kahhila I, 67 f;
enger Bekannter Zabidis; Mu‘gam f. 18b; Gabarti, ‘4ga’ib 11, 147 f. Siche Santsi, Manhal, 88.

63  Siehe die grosse Abbildung in O. Depont/X. Coppolani, Les confréries réligieuses musul-
manes, Paris 1987 [1897], S. 150 f.

64  Zum Begriff der Generalisierung siehe z.B. R. Miinch, Dialektik der Kommunikationsge-
sellschaft, Frankfurt: Suhrkamp 1992, 317-33, 342-56; zu seiner Anwendung im Kontext
der islamischen Welt des 18. und frithen 19. Jahrhunderts bereits S. Reichmuth, “‘Netz-
werk’ und ‘Weltsystem’. Konzepte zur neuzeitlichen ‘Islamischen Welt’ und ihrer Trans-
formation”, in R. Loimeier (Hrsg.), Die islamische Welt als Netzwerk. Moglichkeiten und



454 STEFAN REICHMUTH

Bruderschaften des frithen 19. Jahrhunderts setzen diese Sammlung und Gene-
ralisierung jedenfalls voraus, auch wenn manche dann wiederum ihre Exklusi-
vitdt zu erneuern suchen. Zabidi selbst gibt zwar ziemlich eifrig eigene Affilia-
tionen weiter. Er scheint aber selbst nie versucht zu haben, eine eigene tariga zu
begriinden. Auch dies zeigt den historisch gefilterten, eher ‘generalisierten’
Charakter seines Stfismus.

5. Genealogien, Ursprungslegenden

Zu den erhaltenen Werken Zabidis gehoren Abhandlungen zur Genealogie von
Nachfahren des Propheten und anderer beriihmter Geschlechter und Dynastien
der islamischen Geschichte. Meist ist ein konkreter Bezug zu Zeitgenossen und
Bekannten erkennbar. Seine kurze Darstellung der ‘abbasidischen Genealogie
bis zum letzten Kalifen in Agypten, Gadwat al-iqtibds fi nasab bani ‘Abbas,”
verfasste er auf die Bitte eines prominenten Nachfahren der dgyptischen ‘Ab-
basidenkalifen, ‘Utman b. Muhammad b. Abi s-Su‘ld al-‘Abbasi, der die Waka-
lat al-Haramain verwaltete und schliesslich mit der Fiihrung der dgyptischen
Annalen (riiznamat Misr) beauftragt wurde.®® Der genealogische Abriss der
Nachfahren von Ga‘far b. Abi Talib, ar-Raud al-mitdr fi nasab as-sida al
Gafar at-Tayyar,” den er lingere Zeit geplant hatte, kam schliesslich auf Drén-
gen von Angehorigen dieser Linie aus Nablus zustande. Nicht selten verifizierte
oder ‘erneuerte’ er die Genealogie Sarifischer Bekannter.®® Der merkwiirdigste
Fall ist hier vielleicht ein personlich scheuer und bescheidener 3arifischer Bade-
hausbesitzer, Qasim b. Muhammad,* den er in Kairo bei seinem Hammam traf,
wo er zu sitzen pflegte. Er rekonstruierte seine familidre Herkunft und seine
Genealogie und bezeichnet ihn ausdriicklich als “einen der echten Sarifen in
Kairo” — es mag viele falsche gegeben haben.

Auffillig ist die auffillig hohe Zahl Sarifischer Sayyids unter den Bekann-
ten aus verschiedenen Regionen der islamischen Welt, die Zabidi in seinem

Grenzen des Netzwerkansatzes im islamischen Kontext, Wiirzburg: Ergon 2000, 78 ff. Vgl.
auch E. Geoffroy, EP X, 245, zur erleichterten Initiation und zur tariga als Massenphéano-
men seit der spiaten Mamlukenzeit.

65  Ms. Kairo, tarih 2128, Film Nr. 35089, datiert 1182, 17 ff.

66  Zabidi, Mu‘g¢am f. 91b, Name dort angegeben als ‘Utman b. Sa‘d al-‘Abbasi al-Ansari.

67  Ms. Kairo, tarih 2020, 35 S., dat. 1191/1777.

68  Mu‘gam f. 37a, Rand: “Ich erneuerte ihm seine Genealogie” (gaddadtu lahu nasabahu).

69  Qasim b. Muhammad b. Muhammad... b. al-Hasan b. ‘Ali b. Abi Talib; Zabidi, Mu‘gam f.
132a; Gabarti, ‘Aga’ib 11, 56.



MURTADA AZ-ZABIDI 455

biographischen Lexikon behandelt. Diese Aufmerksamkeit entspricht durchaus
seiner eigenen Herkunft aus einer prominenten Sayyid-Familie in Bilgram in
Indien. Sie kann aber auch mit der gewachsenen Bedeutung der Sarifen im 6f-
fentlichen Leben allgemein verbunden werden, die sich nach 1500, verstarkt
aber im 17. und 18. Jahrhundert, in verschiedenen islamischen Staaten und Ge-
sellschaften feststellen ldsst. Die 3arifischen Regionalstaaten in Marokko' und
in Yemen gewannen neben dem Sarifat von Mekka grosse Bedeutung. Auch das
Buhara der ASstarhaniden (1598-1785) kann hier genannt werden, da ihre Herr-
scher ab Nadr Muhammad Han (reg. 1641-51) neben ihrer €ingizidischen Linie
auch eine Sarifische Abstammung geltend machen konnten und da das Amt des
naqib bei ihnen betrichtliche zeremonielle wie militdrische Funktionen um-
fasste.”' Auch in den Provinzen des osmanischen Reiches fiihrte der vielfach
beschriebene Aufstieg lokaler Eliten (a‘van) in manchen Gebieten auch zu
wachsendem Einfluss der Sarifen-Familien.”” Der Aufstieg der Surfa zu einer
signifikanten kommunalen Machtgruppe mit militdrischem Gewicht ist sogar
fir das westafrikanische Timbuktu belegt.”” Die Rolle der siidarabischen ‘Ala-

70  Fiir eine Skizze der sozialen und kulturellen Rolle der marokkanischen Sarifen im spiten
18. und 19. Jahrhundert A. Laroui, Les origines sociales et culturelles du nationalisme ma-
rocain (1830-1912), Paris: Maspero 1977, 92-97. Fiir die genealogisch-historische Literatur
tber die Surfa seit dem 17. Jahrhundert in Marokko siehe E. Lévy-Provencal — Ch. de la Vé-
ronne, EF 1X, 507 f. (“Shurafa™).

71  Hierfir R. D. McChesney, Wagqf in Central Asia. Four Hundred Years in the History of a
Muslim Shrine, 1480-1889, Princeton 1991, 74, 253. Fiir das Amt des nagqib, dessen promi-
nente politische Rolle in Bubara bereits unter den Saibaniden im 16. Jahrhundert fassbar
wird und — mit einer allmahlichen Abwertung — bis ins 19. Jahrhundert anhélt, D. DeWeese,
“The Descendants of Sayyid Ata and the Rank of nagib in Central Asia”, JAOS 115 (1995),
612-34.

72 Fir a‘yan und asraf im osmanischen Reich allgemein siehe H. Inalcik, “Centralization and
Decentralization in Ottoman administration”, in T. Naff/ R. Owen (eds.), Studies in Eigh-
teenth Century Islamic History, Carbondale et al.: Southern Illinois University Press et al.
1977, 27-52, bes. 36-41; A. Hourani, “Ottoman Reform and the Politics of Notables”, in A.
Hourani/P. S. Khoury/M. C. Wilson (eds.), The Modern Middle East: A Reader, London,
New York: LA, Tauris 1993, 83-109; A. Havemann, EF VII, 926 f. (“Nakib al-Ashraf").
Fiir Syrien (bes. Aleppo), A.-K. Rafeq, “Changes in the Relationship between the Ottoman
Central Administration and the Syrian Provinces from the Sixteenth to the Eighteenth Cen-
tury, in T. Naff/R. Owen (eds.), Studies, 65 f.; A. Marcus, The Middle East on the eve of
Modernity. Aleppo in the Eighteenth Century, New York: Columbia University Press 1989,
61 f., 88-94, 176 f. Fiir Kairo und Agypten M. Winter, Egyptian Society unter Ottoman
Rule, 1517-1798, London, New York: Routledge 1992, 185-98, bes. 189.

73 E. Saad, Social history of Timbuktu: the role of Muslim scholars and notables 1400-1900,
Cambridge u.a.: Cambridge University Press 1983, 123 f,, 212. Fiir einen Sarifischen Besu-



456 STEFAN REICHMUTH

witen im gesamten Bereich des Indischen Ozeans von Ostafrika iiber Indien bis
zum malaiischen Archipel ist fiir diese Periode ebenfalls pragend.”* Selbst die
neuen sifischen Bruderschaften des spidten 18. und frilhen 19. Jahrhunderts
gehen bekanntlich weitgehend auf Sarifische Griinder zuriick (Ahmad b. Idris,
Muhammad b. ‘Ali as-Sanisi, Muhammad ‘Utman al-Mirgani, dem Anspruch
nach auch Ahmad at-Tigani). Auch wenn eine vergleichende Bewertung dieser
verschiedenen sozialen, politischen und kulturellen Entwicklungen noch einge-
hender Studien bedarf, so liegt man insgesamt wohl nicht ganz falsch, wenn
man die Periode vom 17. bis zum frithen 19. Jahrhundert fiir weite islamische
Regionen insgesamt als ein “Zeitalter der Sarifen” bezeichnet. Zabidi war mit
seinen weitreichenden Beziehungen und seinen eigenen genealogisch-histori-
schen Aktivitdten anscheinend besonders gut dazu geeignet, die verschiedenen
lokalen Tréger Sarifischer Reputation und Autoritdt zu bestdrken und miteinan-
der zu verkniipfen.

Zabidis genealogische Forschungen und Schriften, die sich auch in vielen
Verweisen in seinem Lexikon niedergeschlagen haben, fiihren iiber das rein
genealogische Genre hinaus. Im Falle der Wafa’iyya in Kairo gerét die genealo-
gische Untersuchung zu einer reichen biographischen Darstellung dieser promi-
nenten siifischen Saih-Familie in Kairo.”” Fiir den Saih der oberigyptischen
Stammesgruppe der Hawwara, Isma‘il b. ‘Abdallah, einen Neffen des beriihmten
Saih Humam, fasste er die Darstellung einer siidarabisch-himyaritischen und —
von der weiblichen Seite — Sarifischen Herkunft der Hawwara in eine Magama
mit folgender panegyrischer Qasida. Die sehr kunstvolle Hutba betont das An-
liegen, den in Verfall geratenen Adab zu pflegen und zu beleben, zum Ruhme
des Adressaten. Die Magama beginnt mit der Schilderung eines néchtlichen
Rittes durch oberdgyptisches Land und der gliicklichen Ankunft im Lager des
Saihs, bevor sie zu genealogischer Darstellung tibergeht. Der Text, der
1184/1770 entstand, fallt damit in die Zeit kurz nach einem Wendepunkt in der
Geschichte Oberdgyptens: 1183/1769 war Humam von ‘Ali Bey besiegt worden
und kurz darauf gestorben. Isma‘il, den die Mamliken zum Verrat an seinem

cher Zabidis aus dieser Stadt, ‘Umar b. Muhammad as-Sigilmasi (magr. Herkunft), spater
‘amid as-sada in Timbuktu, Mu‘gam f. 121b Rand.

74 Siehe fiir Ostafrika R. Pouwels, “The East African Coast, ¢. 780-1900 C.E.”, in N. Lev-
tzion/R.Pouwels (eds.), The History of Islam in Africa, Athens/Ohio u.a.: Ohio University
Press 2000, 259 ff.; fir den Bereich des Indischen Ozeans U. Freitag/W. Clarence-Smith
(eds.), Hadhrami Traders, Scholars and Statesmen in the Indian Ocean, 1750s-1960s, Lei-
den: E. J. Brill 1997.

75 Raf nigab al-hafa ‘amman intaha ila Wafa wa-Abi l-Wafa; Ms Kairo, tarih Taimar, Film
8176; Beschreibung von D. Gril, “Sources Manuscrites”, 112.



MURTADA AZ-ZABIDI 457

Onkel bewegen konnten, hatte wesentlich zu dieser Niederlage beigetragen und
war mit der Verwaltung Oberigyptens belohnt worden.” Zabidi, der auf friihe-
ren Reisen auch Humam besucht hatte und von ihm geehrt worden war, zeigt
sich in dieser Situation ebenfalls als Partner der Mamliken, der zur Aufwertung
ithres neuen oberdgyptischen Vasallen beitrug. Die prophetische Abstammung
der Hawwara wird bereits in einer Urkunde von 1102/1695 bestitigt.”’ Auch
hier zeigt sich das politische Gewicht des Sarafin der osmanischen Provinz.
Noch stédrker fassbar wird der politische Kontext fiir die Genealogie der
Ayytbiden, Tarwih al-qulib fi dikr al-muliik bani Ayyib,”™ die am 9. Dii l-ga‘da
1187 / 22. Januar 1774, kurz nach dem Tod ‘Ali Beys (15. Safar 1187 / 8. Mai
1773) und der Machtergreifung von Muhammad Bey Abt Dahab entstand.
Ebenfalls in dieser Zeit eroffnete Muhammad Bey seine Moschee gegeniiber der
al-Azhar, was mit bedeutenden offentlichen Ehrungen der Gelehrtenschaft ver-
bunden war.” Der Riickgriff auf die Ayyiibiden ist insofern aufschlussreich, als
sie ja die urspriinglichen Herren der ersten Mamliikensultane gewesen waren.
‘Ali Bey, der ziemlich offen die Autonomie Agyptens anstrebte, hatte seine
engsten Vertrauten immer wieder hierauf hingewiesen.”’ Dies bietet wohl den
Schliissel fiir Zabidis Interesse an den Ayyibiden und den Kurden allgemein,
denen er auch im 7adg al-‘aris einen langen genealogischen Eintrag widmet.*
Im Tarwih behandelt er die verschiedenen Zweige der weitverzweigten Ayyubi-
den-Familie und betont die teilweise beachtlichen gelehrten Aktivitdten einzel-
ner Ayyibiden als Hadit-Uberlieferer und Gelehrte, die er auch in zwei separa-
ten Schriften behandelt.*” Historische Angaben bleiben dagegen eher spirlich.

76  ‘Abd al-‘Aziz Gamal ad-Din im Appendix seiner Edition von Gabarti, ‘4gd’ib, Kairo: Mad-
bili 1997, 11, 610.

77  Op. cit., Appendix 623 f. Eine weitere, separate Abhandlung, die Zabidi iiber die Genealo-
gie der Hawwara verfasste, ist Raf* as-sitara fi nasab al-Hawwara, erwahnt im Tag al-‘aris
111, 569 (h-w-r); siehe auch Sallas, az-Zabidi 161. Ms. bisher nicht nachgewiesen.

78  Hrsg. Salah ad-Din al-Munaggid, Damaskus: Matbu‘at Magma‘ al-luga al-‘arabiyya
1391/1971.

79 Zum Bau der Moschee und zu den Er6ffnungsfeierlichkeiten ausfiihrlich Gabarti, ‘Aga’ib, 1,
994 ff.

80  Op. cit. 1, 906.

81  Tag al-‘arus 11, 484 f. (k-r-d).

82  Taprig tumaniyyat Sitt as-Sam Mwnisa Hatin al-muhaddita al-mu‘ammara, etw. Tag al-
‘ariis X, 196 (5-d-w), iiber die Hadit-Uberlieferungen (Achter-Ketten!) einer 692/1293 in
hohem Alter verstorbenen Tocher von al-Malik al-‘Adil (gest. 615/1218); s. auch Sallas, az-
Zabidi, 136; Masyahat Sams ad-Din Taraniah b. Ayyab, etw. Tag al-‘aris X, 195 (5-d-w),
Salla§ 154 f. {iber die gelehrten Autorititen des Bruders von Saldh ad-Din, der in jungen
Jahren betrachtliches gelehrtes Ansehen erwarb und spéter die Herrschaft im Yemen tber-



458 STEFAN REICHMUTH

Das leuchtende Beispiel dieser gebildeten Herrscher konnte als Konstruktion
einer Art ‘neo-ayyubidischer’ Identitdt fiir die herrschende Gruppe der Mam-
liken Agyptens verstanden werden, die im Licht der Ausserungen ‘Ali Beys
implizit als die legitimen Erben der Ayyibiden erscheinen. In diese Richtung
deutet auch Zabidis Festhalten an der ayyubidisch-mamlikischen Provinzein-
teilung, das sich fiir die geographischen Angaben zu Agypten im Tag al-‘aris
feststellen lisst.* Sie bieten die umfassendste Toponymie Agyptens, die bis
dahin erstellt wurde und die trotz ihres ayyubidisch-mamlukischen Rahmens
eine Fille von neugegriindeten Orten aus osmanischer Zeit beriicksichtigt. Auch
das Lexikon wurde kurz nach dem Herrschaftsantritt von Muhammad Bey fer-
tiggestellt, der das erste Exemplar fur die Bibliothek seiner neuen Moschee
erwarb!* Ein Zusammenhang scheint offenkundig. Bemerkenswert an diesem
genealogischen und Hadit-orientierten Geschichtsbild erscheint die Verschmel-
zung von dynastischer und gelehrter Historiographie, ebenso ein auffilliges
Streben nach Anschaulichkeit, Assoziierbarkeit von Orten, Ereignissen, Perso-
nen, wiederum ‘Geschichte zum Anfassen’, diesmal im Medium der Genealo-
gie. Dies hat auch im Lexikon seinen Niederschlag gefunden.

Neben die Genealogien im abstammungsmadssigen Sinne treten Werke und
verstreute Bemerkungen zu den Urspriingen von Gewerben, Kiinsten und Wis-
senschaften. In einer Abhandlung tiiber die Zuldssigkeit des Musikhorens
(sama‘) werden kurz zwei unterschiedliche Uberlieferungen zum Ursprung der
Laute (%id) erwihnt. Der einen nach soll sie auf Adams Sohn Lamak zuriickge-
hen, der sie erfand, um sich iliber den Tod seines Sohnes zu trosten. Der anderen
zufolge wurde sie von den Indern konstruiert und auf die verschiedenen Naturen
(tab@’i‘) des Menschen abgestimmt.*

Eine lange Abhandlung, Hikmat al-iSraq ila kuttab al-afaq, ist der Ge-
schichte der Kalligraphie gewidmet. Zabidi verfasste sie 1184/1770 fir einen
seiner Bekannten in Kairo, einen der osmanischen Kalligraphen der Stadt, zu

nahm (gest. 574/1179). In jungen Jahren hatte er sich betrdchtliches gelehrtes Ansehen er-
worben. Fiir beide Texte sind bisher keine Mss. nachweisbar.

83 M. El-Amri, Die Geographie Agyptens im Tag al-‘ariis von Murtada az-Zabidi (1732-91),
M.A..-Arbeit, Ruhr-Universitit Bochum 1997, 13 £, 32-35, 63.

84  Gabarti, ‘Aga’ib 11, 105 f; fur die Wagqfiyya, datiert 8. Sawwal 1188/13. Dez. 1774), siehe D.
Crecelius, “The Wagqfiyah of Muhammad Bey Aba Dhahab”, Journal of the American Re-
search Centre in Egypt (JARCE) 15 (1978), 83-105; 16 (1979), 125-46.

85  Risala fi ibahat as-sama‘, Kairo, figh Taimur 204, Film Nr. 50102. Zu Mas‘idis Angaben
zur Herkunft der Laute siche H. G. Farmer, EF X, 768 (““Ud”). Hier werden neben Lamak
b. Adam die Griechen als Erfinder genannt, eine Uberlieferung, der Mas‘di selbst kritisch
gegeniibersteht. Auch Farmer selbst sieht den ersten eindeutigen Vorldufer des ‘“d auf einer
indischen Skulptur des 2. vorchristlichen Jahrhunderts.



MURTADA AZ-ZABIDI 459

denen er enge Beziehungen unterhielt.®® Fiir einen anderen osmanischen Freund,
den besten Spezialisten im Bogenschiessen und in der Bognerei, verfasste er
eine Rede fiir eine Zunftfeier, die Gabarti in sein Geschichtswerk iibernahm.
Hierin legt er ebenfalls die Geschichte dieser Kunst, ihre Urspriinge und ihre
enge Verbindung mit dem Auftrag des Propheten zum gihad dar. Dies verbindet
er mit einer silsila fiir die Kunst des Bogenschiessens, die er zumeist iiber bos-
nische, tlirkische und zentralasiatische Meister auf Isma‘il zuriickfiihrt.®’

Die Verbundenheit mit dem hellenistischen Erbe von Geometrie und
Astronomie zeigt sich am Lexikon-Eintrag fiir Euklid (Ugqlidis), mit einer Liste
der arabischen Ubersetzungen seiner Werke,* ferner im Hinweis auf den Al-
magest (al-Magisti) des Ptolemius.” Ein offenkundiges Interesse zeigt Zabidi
aber auch fiir alte Bauwerke, insbesondere natiirlich fiir die Pyramiden, zu de-
nen er einen langen Eintrag aus Angaben von Yaqit und al-Magrizi kompi-
liert.® Auch hiermit kniipft er an #ltere gelehrte wie populire Interessen an, die
bis in die Ayyiibiden- und Mamliikenzeit zuriickreichen.”' Als machtvolles Sym-
bol der Bestdndigkeit im Wandel der Zeiten und als geheimnisvoller Hort aller
Weisheit und Wissenschaft, die angeblich in ihren Inschriften niedergelegt wa-
ren, bildeten die Pyramiden bekanntlich auch fiir Europa seit der Renaissance
einen wichtigen Kristallisationspunkt der Altertumskunde.’” Kurz erwihnt wird
der Leuchtturm von Alexandria als eines der Weltwunder (min ‘aga’ib ad-dahr),
ferner ein in der Dichtung vielbesungener Leuchtturm des sasanidischen Herr-
schers Sahpiir (Sabiir) b. Ardasir im Distrikt von Hamadin, der von einem
Selgugenherrscher fiir den Bau eines eigenen Turmes am Weg nach Mekka
nachgeahmt wurde.” Die Hagia Sophia in Istanbul und ihre prichtige Ausstat-

86  Hrsg. ‘Abd as-Salam Hartn, Nawadir al-mahtitat, Bairit 1411/1991 [Kairo 1954], II, 73-116.

87  Mu‘gam f. 107b-109b; Gabarti, ‘Aga’ib 11, 214 ff.

88  Tag al-‘arus 1V, 220 (aqlidis).

89 Tag al-‘aras V, 220 (m-g-1).

90 Tag al-‘aras 1X, 101 (h-r-m).

91  Hierzu bereits U. Haarmann (Einl., Hrsg.) Das Pyramidenbuch des Abi Ga‘far al-Idrisi,
Stuttgart: Steiner/Beirut: Orient-Institut 1991. Fiir die dgyptischen Monumente in der po-
puldren Kultur der spiten Mittelalters siehe ders., Der arabische Osten im spdten Mittelal-
ter, 1250-1517, in ders. (Hrsg.), Geschichte der Arabischen Welt, 3. erw. Aufl., Miinchen:
C. H. Beck 1994, 217-63, hier 255.

92  Siehe hierzu D. Syndram, “Das Erbe der Pharaonen”, sowie E. Leospo, “Athanasius Kir-
cher” (Anm. 3). Fiir das Interesse osmanischer Gelehrter an Kirchers adgyptologischen
Schriften sieche H. Wurm, Der osmanische Historiker Hiiseyn b. Ga'fer, genannt Hezarfenn,
und die Istanbuler Gesellschaft in der zweiten Hdlfte des 17. Jahrhunderts, Freiburg/Br.:
Klaus Schwarz Verlag 1971, 41, Anm. 2.

93  Tag al-‘arus 111, 590 (n-w-r), nach Angaben bei Yaqut.



460 STEFAN REICHMUTH

tung werden im Eintrag zu Konstantinopel®* hervorgehoben. Zu der siidostana-
tolischen Stadt Malatiya wird festgestellt, dass sie von Alexander d. Gr. errich-
tet wurde und dass ihre Freitagsmoschee bereits auf die Prophetengefdhrten
zuriickgeht.” Auch islamische Gebaude werden also in die historische Perspek-
tive einbezogen.

Zabidis breites Interesse an Kiinsten und Gewerben kommt auch in dem
Lexikoneintrag Uber die Chinesen zum Ausdruck, den er weitgehend aus Ibn
Battiitas Beschreibung zusammenstellt.”® In Anlehnung an Tbn Battiita bezeich-
net er diese als die bedeutendste Nation in der Beherrschung der Handwerke
und der Abbildungen. Der geachtete Status der Muslime in ihrem Reich wird
hervorgehoben. Er selbst ergidnzt dazu einen Ausspruch unidentifizierter Her-
kunft: “Es heisst, die Weisheit habe sich auf drei menschlichen Kdrperteilen
niedergelassen: auf den Hirnen der Griechen, den Zungen der Araber und den
Hinden der Chinesen.” Hier wird dann auch der bereits erwihnte Hadit zitiert,
der zur Suche des Wissens selbst in China auffordert. Neben der ausfiihrlich
beschriebenen Porzellanherstellung wird auf das Papiergeld der Chinesen hin-
gewiesen. Dieses reicht in China bis in die Tang-Zeit (618-907) zuriick und war
besonders unter den mongolischen Yuan (1271-1368) und der nachfolgenden
Ming-Dynastie (1368-1644) verbreitet, wurde aber schliesslich im 15. Jahrhun-
dert abgeschafft.”” Uber die Ubernahme dieser mittlerweile anachronistischen
Angabe Ibn Battitas kann man nur spekulieren. Will man nicht einfach eine
Kuriositéit darin sehen, konnte sie auf indirekte Weise ein Interesse am Papier-
geld andeuten, das sich im 18. Jahrhundert von Frankreich und England aus
allmihlich verbreitete.” Der Riickgriff auf China wire dann womdglich auch
hier genealogisch zu deuten.

94  Tag al-‘arus V, 206 f. (g-s-1).

95  Tag al-‘arus 1V, 227 (m-I-t). Fiir die bewegte Geschichte Malatiyas in den ersten islami-
schen Jahrhunderten E. Honigmann, EF VI, 230 f. (“Malatya”).

96 Tag al-‘arus 1X, 262 (sin).

97  G. Davies, A History of Money. From Ancient Times to the Present Day, Cardiff: University
of Wales Press 1994, 180-83. Nach dieser Darstellung gibt es nach 1455 in chinesischen
Quellen keine Erwdhnung von zirkulierendem Papiergeld mehr. Vgl. jedoch Deutsche Bun-
desbank (Hrsg.), Friihzeit des Papiergeldes. Beispiele aus der Geldscheinsammlung der
Deutschen Bundesbank, Miinchen: Giesecke & Devrient 1970, IX f. Hiernach wurde das
Papiergeld in China erst 1661, nach dem Ende der Ming-Dynastie, abgeschafft.

98  Hierzu Deutsche Bundesbank, Friihzeit des Papiergeldes, X111-XIX; H. Harlandt, Das Geld.
Eine Einftihrung in Wesen und Funktionen, Rheinfelden, Berlin: Schauble Verlag 1994, 66-76.



MURTADA AZ-ZABIDI 461

Auf Technik und Wissenschaften der Européer finden sich allenfalls knap-
pe, meist sehr indirekte Hinweise. Das Fernrohr wird nur kurz erwihnt.” Auf-
schlussreich erscheint der lange Eintrag zu den “Inseln der Seligen” (al-gaza’ir
al-halidat/Saz@’ir as-su‘add’),'” die Zabidi, wie auch in Europa iiblich, mit den
Kanarischen Inseln (Qanariya) identifiziert. Neben den mythologischen Uber-
lieferungen zu diesen Inseln und einer zeitgendssischen philosophischen Deu-
tung ihres Mythos finden sich hier auch einige Angaben zu den geographischen
Null-Meridianen und zur magnetischen Deklination: Ptolemdus und andere
Griechen setzten den Beginn der geographischen Linge bei den erwédhnten In-
seln an, weil sich dort zu ihrer Zeit der westliche Anfang der bewohnten Welt
befand und die Kompassnadel bei ihnen nicht von der nordlichen Richtung ab-
wich. Einige “Spétere” (muta’ahhiriin) lassen die geographische Lénge bei der
“Insel Flandern” (gazirat Filamank), also wohl den Niederlanden, beginnen,
weil es dort keine Missweisung geben soll. Hiernach richtet sich auch der Ra’is
Isbaniya (d.h. der spanische Konig?). Andere nehmen dafiir die westliche Kiiste
(d.h. des Magrib), die von den Inseln nach der korrektesten Angabe 10 Grad
entfernt ist. — Der Hinweis wirft noch Fragen auf. Die Spanier orientierten sich
nach 1750 an den Navigationsmethoden der iiberlegenen britischen Flotte, die
von Nullmeridianen auf der britischen Insel ausgingen.'”' Andererseits verwei-
sen die Angaben auf die Diskussion der europdischen Astronomen und Geogra-
phen um die Bedeutung des Erdmagnetismus fur die Bestimmung der geogra-
phischen Lénge, die im 16. Jahrhundert begann und das ganze 17. Jahrhundert
hindurch anhielt.'” Gerhard Mercator etwa (gest. 1594), der gerade fiir die nie-
derldndische Kartographie in starkem Masse pragend war, hatte seinen Nullme-
ridian eine Zeitlang bei den Azoren angesetzt, weil dort zu seiner Zeit die Null-
Linie der magnetischen Deklination verlief. Insgesamt waren in der européi-
schen Kartographie Null-Meridiane durch die Kanaren, Azoren oder Kapverden
im 17. und 18. Jahrhundert vorherrschend.'” Die Angaben erwecken bei aller

99  Tag al-‘arus 111, 75 (n-z-r): minzar. Als Dialekt-Bezeichnung wird nazzara angegeben, was
eine Entlehnung aus dem Osmanischen nahelegt, vgl. J. Th. Zenker, Tiirkisch-Arabisch-Per-
sisches Handworterbuch, Hildesheim u.a.: Georg Olms 1994 [Leipzig 1866], 913: nazzaret.

100 Tag al-‘arus 111, 98 (§-z-r > al-gazd’ir al-halidat); vgl. dazu D. M. Dunlop, EP11, 522 (“al-
Djaza’ir al-Khilida”).

101 Zunichst The Lizard/Cornwall, spiter St. Paul’s/London, ab 1767 Greenwich, dazu
C. Terrell, “The Adoption of the Greenwich Meridian by the British Map Trade”, Vistas in
Astronomy 28 (1985), 211-15. Zu Spanien im 18. Jahrhundert A. Lafuente/M.Sellés, “The
Problem of Longitude at Sea in the 18th Century in Spain”, op. cit., 243-250.

102 Hierzu J. A. Bennett, “The Longitude and the New Science”, op. cit., 219-25.

103 Vgl. L. Kretschmer u.a. (Bearb.) Lexikon zur Geschichte der Kartographie, Wien: Franz Deu-
ticke 1986, II, 549 f. (“Nullmeridian™); W. F. Morzer Bruyns, “Prime Meridians used by Dutch



462 STEFAN REICHMUTH

Unklarheit den Eindruck, dass der Autor fiir seine eigene Zeit den westlichen
Anfang der bewohnten Welt nicht mehr bei den “Inseln der Seligen” sieht —
auch wenn sich direkte Hinweise auf die Neue Welt im Lexikon bisher nicht
finden liessen.

Ein fir das ambivalente Verhiltnis zu europdischen Einfliissen bezeich-
nender Eintrag im 7ag al-‘aris findet sich fir das “Katapult” (manganiq), eine
historische Wurfmaschine, fiir deren Aufbau und Funktionieren Zabidi eine
recht ausfihrliche Beschreibung aus dem Qamis-Kommentar seines Lehrers
Muhammad b. at-Tayyib al-Fasi (gest. 1170/1757) iibernimmt. Dieser stellt fest,
dass es sich hier um eine uralte Fernwaffe handelt, die bereits der Prophet und
vor ihm der vorislamische arabische Held Gadima b. Abra§ benutzte, und zwar
lange vor der Erfindung (wad) von Schiesspulver (bariid) und Kanonen
(madafi) durch die Christen.'” Die Feuerwaffen, die auch sonst mit einigen
eigenen Begriffen vertreten sind,'” erhalten damit eine akzeptable Genealogie,
einen Platz im eigenen kulturellen Erbe — ein Typ der Argumentation, wie er
dann im 19. Jahrhundert in der Auseinandersetzung mit der wachsenden Uber-
nahme europdischer Wissenschaft und Technik immer wieder auftaucht. Zabidi
selbst verwendet ihn auch an anderer Stelle, und zwar in einer Abhandlung {iber
den Tabak.'” Hier sucht er zu beweisen, dass die Tabakpflanze mit einem im
Higaz heimischen Strauch, fubbdq genannt, identisch ist, der den vorislami-
schen Arabern bekannt und den schon Abii Hanifa ad-Dinawari (3./9. Jahrh.) in
seinem Pflanzenbuch erwihnt. Diese Auffassung hatte bereits ‘Abd al-Gani an-
Nabulusi (gest. 1143/1730) gegen Ende des 11./17. Jahrhunderts entwickelt, auf
dessen einschldgige und auch vom Titel her nicht undhnliche Schrift Zabidi

Navigators. A Survey of the Prime Meridians Used by the Dutch for Navigation and Hydro-
graphy, prior to 1884”, Vistas in Astromomy 28 (1985), 33-39. Ich danke Robert H. van Gent,
Universitdt Utrecht, fiir die Literaturhinweise zur Geschichte des Nullmeridians.

104 Tag al-‘arus VI, 307 (g-n-q). Die chinesische Herkunft des Schiesspulvers war dem Autor
nicht bekannt.

105  naffata: Tag al-‘aris V, 227 (n-f-t), bereits im Qamus;, mukhala, V111, 96 (k-h-1), erginzt
von Zabidi. Siehe zu naft und anderen Begriffen fiir Feuerwaffen in der spatmamliikischen
Periode D. Ayalon, Gunpowder and Firearms in the Mamluk Kingdom — A Challenge to a
Medieval Society, London 1956, 9-44, Glossar; ferner zu mukhula (sic) auch R. B. Serjeant,
The Portuguese off the south Arabian coast. Hadrami Chronicles, Beirut 1974, 130 f., mit
weiteren Hinweisen.

106 Hadiyyat al-ihwan fi Sagarat ad-duhhan, Ph. Hitti/N.A Faris/B. Abd al-Malik, Descriptive
Catalogue of the Garrett Collection of Arabic Manuscripts in the Princeton University
Library, Princeton: Princeton Univ. Press/London: Oxford Univ. Press 1938, Ms. Nr. 1858.
Datiert 17. Ragab 1196/28. 6.1782.



MURTADA AZ-ZABIDI 463

freilich mit keinem Wort verweist.'”’” Ein Vergleich der beiden Texte steht noch

aus. Auch bei Nabulusi steht die Konstruktion der einheimischen Herkunft im
Kontext einer engagierten Argumentation fiir die Zuldssigkeit des Rauchens, die
auch Zabidi vertritt. Die amerikanische Herkunft des Tabaks wird von beiden
mit keinem Wort erwihnt — ob sie ihnen bekannt war, erscheint zweifelhaft. Die
einheimische Genealogie ist an ihre Stelle getreten. Die Ubernahme als solche
wird jedoch nicht in Frage gestellt, auch wenn das Interesse an der eigenen na-
turwissenschaftlichen Tradition bei weitem beherrschend bleibt.

6. Philologie und Geographie

An Zabidis reichhaltigem philologischen Schrifttum fallen als ungewdhnliche
Gattung zunichst einige kleine Einzelabhandlungen zu seltenen Woértern und zu
Lehnwortern auf, die offenbar neben der Arbeit am 7adg entstanden.'” Grosse
und kleine Form, Lexikon und Miszelle, ergidnzen sich also in seinem Werk.
Meist ist auch hier ein personlicher Bezug zu Bekannten des Autors erkennbar.
Fir einen édlteren Freund, ‘Ali b. ‘Abdallah ar-Riimi, einen Freigelassenen des
Dirwi§ Aga, entstand eine kleine Schrift liber das Wort dirwis und seine persi-
sche Herkunft.'"” Die philologische Analyse und Rekonstruktion wird noch
weiter getrieben in der Abhandlung iiber die Terminologie des altarabischen
Maisir-Spieles, Naswat al-irtiyah, die aus verstreuten Angaben in den Lexika
zusammengestellt und gedeutet wird.''® Hier erhebt der Autor explizit den An-
spruch, ein philologisches Problem zu kliren, das die Alten eingestandenerma-
ssen nicht hatten 16sen konnen, und zu demonstrieren, dass die Schétze der
Sprache, in die Gott seine Weisheit versenkte, fiir den Tiichtigen auch heute
noch zu heben sind. Noch beachtlicher ist eine umfassende Abhandlung zu Be-
deutung, Gebrauch und Geschichte der kunya als Namensform, Muzil niqab al-

107 as-Sulh bain al-ihwan fi hukm ibahat ad-duhhan, Ms. StaBi Berlin, Ahlwardt 5495, 3, ff. 1-49.
Hierzu L. Berger, “Ein Herz wie ein trockener Schwamm. Laqanis und Nabulusis Schriften
iiber den Tabakrauch”, Der Islam 78 (2001), 249-93. Ich danke dem Autor fir eine Vorab-
Version des Textes.

108  Z.B. al-Qaul al-mabtit fi tahqiq lafz stabitc, Sallas, az-Zabidi, 146; Risala fi ma‘na >al-isre,
erw. Tag al-‘arus 111, 400 f. (*-§-r).

109  at-Taftis fi ma‘nd lafz »dirwis., erw. Mu‘gam f. 109b, Gabarti, ‘Aga’ib 11, 203, Tag al-aris 1V,
310 (d-r-3, ohne Titel). Der Genannte war Schwiegervater Gabartis.

110 Naswat al-irtiyah fi bayan haqigat al-maisir wa-l-qidah, in Conte de Landberg (éd.), Pri-
meurs Arabes, Fasz. 1, Leiden: Brill 1886, 40-55; hierzu bereits S. Reichmuth, “Murtada az-
Zabidi”, 65 f.



464 STEFAN REICHMUTH

hafa ‘an kund sadatina bani I-Wafa.""" Auch hier ist ein klarer Bezug zu zeitge-
ndssischen Bekannten Zabidis zu erkennen, nimlich wiederum zur Saih-Familie
der Wafa’iyya, in deren Initiations-Ritual die feierliche Verleihung der kunya
eine zentrale Rolle spielte. Die Schrift enthélt ein biographisches Lexikon dieser
Familie und ihrer kuna, geht aber weit dariiber hinaus und wird zu einer umfas-
senden Abhandlung mitsamt historischem Lexikon der kuna insgesamt. Auch
dieses Werk, das der Autor stolz als in seiner Art einmalig bezeichnet,''? ent-
stand neben dem 7ag al-‘arus.

Das grosse Lexikon steht natiirlich im Mittelpunkt seiner philologischen
Tag al-‘arus zugleich als umfassendes Lexikon konzipiert, das den Riickgriff
auf alle vorhergehenden ersparen soll.'” Entsprechend umfassend werden die
Werke der lexikographischen Tradition verwertet. Auffallig ist dabei das Be-
miihen um vergleichende Textkritik und um direkte Benutzung der Quellentex-
te. Neben den Lexika werden auch Dichterdiwane sowie Werke der Genealogie,
Geographie, Geschichte und Medizin herangezogen. Historische Namenskunde
und Etymologie werden gegeniiber dem Grundwerk stark ausgebaut.'"*

Die geographischen Bezeichnungen von Orten, Lindern und Vdélkern um-
fassen den gesamten Orbis islamicus, der Zabidi bekannt war, und dieser reichte
von Java und China iiber Indien und Zentralasien bis nach Westafrika. Diese
Zuordnung zur islamischen Welt wird einerseits durch historische Angaben
verdeutlicht, andererseits durch Aufzahlung der Gelehrten und Heiligen, die
sich an dem fraglichen Ort niederliessen, ihm entstammen und seinen Namen
tragen.'"” Durch diese Angaben wird die Wiirde und ‘Islamizitit’ eines Ortes
untermauert, was wohl auf die Genres der alten Stadtgeschichten, der fada’il-
und manaqib-Literatur zurickweist. Hiermit verbindet sich die personliche Ve-
rifikation: hiufig werden eigene Reisen, oder Zeitgenossen und Bekannte des

111 Ms. Kairo, tarih 2017, Film Nr. 14169.

112 Tag al-‘arus X, 319 (k-n-y). Fir kuna-Werke in der Haditwissenschaft siehe M. Y. Kande-
mir, “Hadis”, Tiirk Diyanet Vakfi Isldm Ansiklopedisi, 15, Istanbul 1997, 58.

113 So explizit in /thaf as-sada 1, 4 f.

114 Hierzu die Studien von Sallas, az-Zabidi, sowie H. Nassar, al-Mu‘gam al-‘arabi. nas’atuhi
wa-tatawwuruhu, Cairo 1408/1988, 11, 604-40.

115 Siehe z.B. fir die Stadt Fuwwa im Nildelta 7ag al-‘aras X, 285, wo er seinen eigenen Be-
such sowie eine eigene Monographie {iber den Namen und die Heiligen und Hadit-
Gelehrten der Stadt erwihnt; sowie 1V, 21 (§-w-z) die lingere Liste der Hadit-Uberlieferer
aus Giza, die er dem Eintrag iiber diese Stadt hinzufiigt.



MURTADA AZ-ZABIDI 465

Autors dabei erwdhnt. Genannt seien hier nur seine Angaben zum Stiftungs-
komplex und der prachtvollen Grabmoschee der Prophetengefdhrtin Umm
Haram auf Zypern (bei Larnaca, heute Hala Sultan Tekke), die er selbst wih-
rend eines Abstechers auf diese Insel im Verlauf seiner Reise nach Jerusalem
besuchte.''® Dieser personliche Zug sprengt im Grunde die Gattung des Lexi-
kons. Er entstammt eher der masyaha- und Reiseliteratur, die ja im 17. und 18.
Jahrhundert sehr gepflegt wurden.''” Auch hier ist wieder einmal islamische
Geographie und Geschichte ‘zum Anfassen’ bereitgestellt.

Die sehr weitldufige Welt, die hier umrissen bzw. rekonstruiert wird, ist
strikt islamisch geprégt, bis hin zu rein historischen Beschreibungen frither
Stidte der Muslime, die schon lange nicht mehr existierten.''® Das nicht von
Muslimen beherrschte Europa kommt dagegen nur sehr sporadisch ins Bild.
Zabidi zitiert zwar mehrfach aus einer Kurzfassung von Idrisis geographischem
Werk,'"” zieht jedoch dessen umfangreiche Angaben zur europiischen Geogra-
phie in keiner Weise heran. Dies verstirkt das Bild einer bewusst islamischen
historisch-geographischen Konzeption.

Besonders auffillig ist das konsequente Festhalten am islamischen Spanien
und seiner Toponymie. Granada etwa wird mit viel Nostalgie beschrieben, und
der Autor dussert den ausdriicklichen Wunsch zur Riickfiihrung der Stadt ins
Dir al-Islim durch den Propheten und seine Familie.'*® Eine dhnliche Nostalgie
wird bei der Darstellung von Sizilien spiirbar. Hier erwéhnt Zabidi sogar aus-
driicklich die Forderung, die der Sarif Idrisi und die Wissenschaften allgemein
durch den frinkischen Konig Roger (II.) erfuhren.'?' Ansonsten erscheinen das

116 Tag al-‘aras IV, 211 (qubrus); zu Umm Haram, der Ehefrau des Sahabi ‘Ubada b. Samit,
die hier auf einem Kriegszug den Tod gefunden haben soll, und zur Hala Sultan Tekke,
dem wichtigsten islamischen Heiligtum der Insel, siehe A. H. De Groot, EF V, 302
(“Kubrus™)

117  Siehe die Studien zu verschiedenen Reiseberichten dieser Periode von R. Elger, “Die Reise des
Murtada b. Mustafa b. Hasan al-Kurdi von Damaskus nach Agypten im Jahre 1127/1714”, in
X. von Ertzdorff (Hrsg.), Beschreibung der Welt. Zur Poetik der Reise- und Linderberichte,
Amsterdam: Rhodopi 2000; “Der Raum als Zeichen gottlicher Macht und des Wirkens der Zeit
im Libanon-Reisebericht al-Manazil al-mahasiniyya fi r-rihla at-tarabulusiyya des Yahya al-
Mahasini (st. 1053/1643)”, in R. Haag-Higuchi/C. Szyska (Hrsg.), Erzdhlter Raum in Literatu-
ren der islamischen Welt, Wiesbaden: Harrassowitz 2001, 69-80.

118 So etwa die ausfiihrlichen ergdnzenden Angaben zur ersten muslimischen Metropole auf
dem indischen Subkontinent, al-Mansiira in Sind (heute Pakistan), Tag al-‘aras 111, 569 (n-
s-r), zu dieser Stadt Y. Friedmann, EF VI, 439 f. (“al-Mansiira”).

119 Sallas, 235 f.

120 Tag al-‘arus V, 191 (g-r-n-t) — d.h. durch die 3arifischen Herrscher Marokkos?

121 Tag al-‘aris VII, 404 f. (s-q-1). Die Kairoer Ausgabe schreibt fehlerhaft Agar statt Rugar.
Idrisi wird hier ein Werk zur Geschichte Siziliens zugeschrieben, das er fiir Roger verfasste



466 STEFAN REICHMUTH

christliche Spanien, Frankreich und Italien fast vollig ausgeblendet, obwohl es
sich um Regionen handelte, mit denen Agypten damals bereits ziemlich enge
Beziehungen unterhielt. Hier wird ein geographischer Klassizismus erkennbar,
der sich geradezu als Umkehrung oder Spiegelung der Antikisierung des ge-
samten Mittelmeerraumes bei den europdischen Klassizisten und Philhellenen
des spéten 18. und frithen 19. Jahrhunderts begreifen ldsst. Gespiegelt erscheint
auch die europdische Furcht vor den Schiffen der Barbaresken-Staaten, und
zwar in der Schilderung der Gefahren, die fiir die Muslime von Malta und seiner
wohlgertisteten Kriegsmaschinerie ausgehen, die von allen christlichen Méchten
unterhalten wird. Hierfiir bezieht sich Zabidi auch auf die Angaben eines Ge-
wihrsmannes, der in maltesische Kriegsgefangenschaft geraten war.'”? Uber
Malta als schreckliche Gefahr fiir muslimische Seereisende klagte bereits wort-
reich der Nordafrikaner Ahmad al-Maqqari (gest. 1041/1632) in der Beschrei-
bung seiner Reise nach Agypten und Syrien.'” Der Aufenthalt dieses literarisch
hochgebildeten Gelehrten im Nahen Osten hatte nachhaltige Folgen: mit seinem
monumentalen historisch-literarischen Sammelwerk tiber al-Andalus (Nafh at-
tib), das er nur wenige Jahre nach der endgiiltigen Vertreibung der Morisken auf
Bitten Damaszener Freunde verfasste, scheint er einer Andalusien-Nostalgie
Nahrung geboten zu haben, die unter arabischen Dichtern und Literaten im Na-
hen Osten im 17. Jahrhundert aufkam und die bisher nur in Ansédtzen untersucht
ist.'* Auch Zabidis Lexikon erscheint in seiner Beschreibung von al-Andalus
und Sizilien von dieser Stimmung getragen.

Der Tag al-‘arus geht in seinen vielfdltigen thematischen Erweiterungen
auch auf naturwissenschaftlichem und medizinischem Gebiet weit iiber die ilte-
ren sprachlichen Lexika hinaus. Insgesamt bietet dieses Lexikon sich dar als
eine grosse Kunst- und Kuriositdtenkammer islamisch-arabischer gelehrter und

und das Zabidi selbst einsehen konnte. Ob es sich hierbei um Idrisis geographisches
Hauptwerk, auch Kitab Rugar genannt, oder um eine bisher sonst nicht nachgewiesene
Schrift handelt, bleibt zu klaren.

122 Tag al-‘aras V, 227 f. (m-I-t > Malta)

123 Siehe hierzu die Ubersetzung von R. de Gayongos, The History of the Mohammedan Dyna-
sties in Spain... by Ahmed Ibn Mohammed al-Makkari, New York/London: Johnson Repro-
duction Corp. 1964 [1840], I, 3.

124 Siehe fiir Maqqari und seine Wirkung auf die Damaszener Literaten R. Elger, “Der Raum
als Zeichen gottlicher Macht”, 72 ff. Der Andalusier Lisan ad-Din b. al-Hatib (gest.
776/1375), auf den Maqqari sich weitgehend bezieht und dessen literarische Schriften er im
zweiten Teil seines Werkes zusammenstellt, wurde auch von dgyptischen Literaten des 18.
Jahrhunderts offenbar sehr geschitzt; siehe J. Heyworth-Dunne, “Arabic Literature in Egypt
in the Eighteenth Century with some Reference to the Poetry and Poets”, BSOAS 9 (1937-
39), 688.



MURTADA AZ-ZABIDI 467

literarischer Tradition, mit klassischem Anspruch, aber immer wieder durch
personliche Angaben iiberlagert. Zusammengestellt, kurz bevor die grosse Aus-
einandersetzung mit den europdischen Wissenschaften begann, enthélt diese
Sammlung bereits viele neuartige Stiicke. Konsuln,'* Kanonen und Fernrohre
gehoren zu den unerwarteten Funden des Lesers. Syphilis126 und Schiesspulver
tauchen in Zitaten auf, und das Problem der magnetischen Abweichung
(Deklination) des Kompass und des Nullmeridians wird, wie oben erwéhnt, kurz
behandelt, ohne einen eigenen Eintrag zu erhalten. Dass Zabidi selbst Taschen-
uhren sammelte, geht aus Gabartis Biographie hervor.'”” Das Korsett des ge-
lehrten sprachlichen Kommentares und des klassischen arabischen Lexikons
wird spiirbar zu eng und kann die Massen zusitzlicher Informationen nur miih-
sam zusammenhalten. Das macht die Lektiire des 7ag bis heute zu einer Reise
ins Ungewisse. Auch wenn die europdische Astronomie und Naturwissenschaft
bei Zabidi noch keinerlei direkte literarische Spuren hinterlassen haben, so 1dsst
er doch im Ithaf durchaus Zweifel an den herkommlichen astronomischen Vor-
stellungen von der ruhenden Erde und von der Bewegung der Sterne auf den
Himmelssphiren erkennen und erwartet eine Antwort darauf erst im Jenseits.'?*
Auch der Unterschied zwischen weltlicher Erfahrung (at-tagarib ad-dunya-
wiyya) und goéttlicher Erkenntnis (al-ma‘arif al-ilahiyya) wird von ihm themati-
siert; beide werden in den entgegengesetzten Richtungen, in die sie fithren, an-
erkannt: wer nach Westen geht, kann nicht erwarten, dort Dinge zu finden, die
es nur im Osten gibt, und umgekehrt. Nur den Propheten und manchen Weisen
war es gegeben, beide Bereiche zu verbinden.'” Zabidis eigentiimliche Synthe-
se von gesammelter Tradition und personlicher Erfahrung ist also durchaus
nicht immer fraglos dem alten Kosmos verhaftet, den er beschreibt.

Im Riickblick lédsst sich erahnen, dass Zabidis faszinierende Wirkung auf
seine Zeitgenossen, wie sie Gabarti in seiner Biographie beschreibt, wohl zum
guten Teil von seiner historisch-genealogischen Perspektive ausging, in der sich
die philologischen und religidsen Disziplinen und Uberlieferungen biindelten.
Das unterscheidet ihn von den grossen Polyhistoren der mamlikischen Periode
wie Suyuti und Ibn Hagar, mit denen er verschiedentlich verglichen wurde.

Fiir diese Perspektive wird hier der Begriff einer ‘kulturellen Archiologie’
vorgeschlagen. Sie entspricht in mehrerlei Hinsicht den kiinstlerischen und wis-

125 Tag al-‘arus V11, 89 (qunsul); siehe bereits S. Reichmuth, “Murtada az-Zabidi”, 79.

126 al-habb al-ifrangi, nach Ibn at-Tayyib, siehe Tag al-‘arus 1, 572 (kibrit) .

127 Gabarti, ‘Aga’ib 11, 209 f.

128 [Ithaf as-sada 1, 256 f. Vgl. bereits fiir éltere islamische Gelehrte N. Ahmad, “Geography”,
in M. M. Sharif (ed.), A History of Muslim Philosophy II, Delhi 1989 [1961], 1266 f.

129 Ithaf as-sada 1, 782.



468 STEFAN REICHMUTH

senschaftlichen Bestrebungen in Europa im 17. und 18. Jahrhundert, insbeson-
dere ihrer Tendenz zur historisierenden Begriindung der eigenen Kultur, die den
Ausgangspunkt der Betrachtung bildete. Hierzu gehort die methodisch-kritische
Erschliessung historischer Quellen, das Interesse an historischen Monumenten,
aber auch an den sprachlichen Zeugnissen und an der Sprache selbst. Erkennbar
wurde auch bei Zabidi die Tendenz zur klassizistischen Rekonstruktion einer
islamischen Geographie, die sich teilweise wie eine Umkehrung der klassisch-
hellenistischen Sicht des Mittelmeerraumes ausnimmt. In diesem Kontext steht
die deutliche Nostalgie flir das islamische Andalusien, deren Wurzeln, wie an-
gedeutet, in der arabischen Literatur im 17. Jahrhundert zu liegen scheinen. Die
Versuche zur Findung einheimischer, islamisch-arabischer Urspriinge fiir im-
portierte Konsumgiiter und Feuerwaffen féllt in eine dhnliche Kategorie.

Die Auseinandersetzung mit den Europdern war jedoch offensichtlich nicht
bestimmend fiir Zabidis Interessen und hat nur ganz begrenzt, meist sehr indi-
rekt, literarischen Niederschlag gefunden. Eher kOnnte man seine gelehrten
Aktivitdten und sein Werk der Konjunktur wissenschaftlicher Interessen zuord-
nen, die sich in Iran und Indien fiir das 11./17. und 12./18. Jahrhundert feststel-
len lasst"* und fiir die es auch im Osmanischen Reich Anhaltspunkte gibt."' Im
Mittelpunkt seiner Sarifisch-kosmopolitischen Perspektive steht die erweiterte
Welt islamischer Gemeinschaften, Regionen und Staaten, mit der er durch Her-
kunft und Reisen, Bekanntschaften und Korrespondenz in Beziehung stand und
die sich in seinem weitldufigen Werk niedergeschlagen hat. Bereitschaft und
Bediirfnis zur Schilderung personlicher Erfahrung treten in seinen Schriften
immer wieder zutage. An verschiedenen Stellen flihrte seine historisch-genea-
logische Tétigkeit, wie wir sahen, zu einer religiosen wie politischen Aufwer-
tung regionaler islamischer Eliten. Auch die ayytbidische Genealogie, die er
kurz nach dem Machtantritt eines neuen mamliikischen Saih al-balad in Agyp-
ten zusammenstellte, weist in diese Richtung. Die grossen Sammlungen histori-

130  G. Endress, “Philosophische Ein-Band-Bibliotheken aus Isfahan”, in Oriens 36 (2001), 10-58.

131 Siehe z.B. das Zeugnis des L. F. Marsigli, Stato Militare dell’Impero Ottomanno/L’Etat
Militaire de I’Empire Ottoman, Graz: Akademische Druck- und Verlags-Anstalt 1972 [Den
Haag-Amsterdam 1732], 93 f.; sowie H. Wurm, Hezarfenn; ferner zu dem gelehrten hohen
Finanzbeamten Mustafa Sidqi (gest. 1769), seiner reichen Sammlung mathematischer Texte
und seiner Bibliothek, F. Charette, “The Scientific Library of Mustafa Sidqi — An Illustrati-
on of the Significance of Codicology for the Study of modern History of Science in the Ot-
toman Empire”, Beitrag zum Symposium Arabic-Ottoman Sciences in Modern Times,
DAVO-Tagung, Hamburg, 2.-4. 12. 1999, unvertff., Zusammenfassung DAVO-Nachrich-
ten 11, 1999, 28 f. Insgesamt setzte freilich auch die Rezeption europdischer Wissenschaf-
ten in Istanbul weit friither ein als in anderen islamischen Regionen.



MURTADA AZ-ZABIDI 469

scher Dokumente und sprachlicher Zeugnisse, die die europdische Wissenschaft
der Periode kennzeichnen, erscheinen von vergleichbaren Interessen und Erfah-
rungen und von einer dhnlichen Verbindung von Neugier und enzyklopédi-
schem Ordnungs- und Sammelstreben bestimmt. In dieser Hinsicht wird der
Wert des Vergleiches durch das spirliche Interesse Zabidis fiir die Européer
sogar noch erhoht. Es bleibt eine grosse Herausforderung fiir die weitere For-
schung, derartig analoge Entwicklungen innerhalb einer Geschichte der neu-
zeitlichen Welt zu verorten.






	Beziehungen zur Vergangenheit : Murtadā az-Zabīdī (gest. 1791) und seine Archäologie islamischer Kultur

