
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 2

Artikel: Beziehungen zur Vergangenheit : Murtad az-Zabd (gest. 1791) und
seine Archäologie islamischer Kultur

Autor: Reichmuth, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147574

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEZIEHUNGEN ZUR VERGANGENHEIT:
MURTADÄ AZ-ZABÏDÏ (GEST. 1791) UND

SEINE ARCHÄOLOGIE ISLAMISCHER KULTUR1

Stefan Reichmuth, Ruhr-Universität Bochum

1. Archäologie und die Historisierung der Kultur in Europa,
17.-18. Jahrhundert

Jede Zeit bestimmt ihr eigenes Verhältnis zur Vergangenheit. Die Vergangenheit

selbst öffnet immer wieder ein Feld von Bezügen, mit deren Auswahl auch

über die Zukunft entschieden werden soll - verschlüsselt oder offensichtlich, im
selbstverständlichen Rückgriff oder im Streit. Die Vergangenheit begründet und
erhält die Gegenwart oder stellt sie als Gegenbild in Frage, bald drohend, bald
ersehnt.

Archäologie als Wissenschaft von den vergangenen Kulturen der Menschheit
entwickelte sich im europäischen Kontext bekanntlich seit der Renaissance
zunächst mit der Erforschung römischer und griechischer Kunstwerke und Monumente.

Von Anfang an war sie eng verknüpft mit klassizistischen Strömungen,
für deren Formulierung sie immer wieder wesentliche normative Vorbilder
bereitstellte.2 Die antiken Monumente, die sich im gesamten mediterranen Raum

Der vorliegende Artikel wurde in einer ersten Fassung auf der Arbeitstagung "Islamische

Gelehrten-Netzwerke", Universität Bern, 27. 1. 2001, sowie auf dem Deutschen Orientalistentag,

Bamberg, 27.3.2001, vorgetragen. Den Beiträgen der lebhaften Diskussion bei

beiden Gelegenheiten verdankt er sehr viel. Für weitere Korrekturen und Hinweise danke

ich Florian Schwarz, Philipp Reichmuth, Anke von Kügelgen, Michael Kemper und Lutz

Berger.
Der Begriff des Klassizismus wird in der Kunstgeschichte meist als Epochenbezeichnung
für die Periode zwischen 1750-1830 verwendet, findet sich daneben aber auch für frühere

Richtungen der bildenden Kunst, Architektur und Literatur in Italien, Frankreich, England
und den Niederlanden seit dem 15. Jahrhundert. Beispiele hierfür: CS. Baldwin, Renaissance

Literary Theory and Practice: Classicism in the Rhetoric and Poetic of Italy, France

and England, 1400-1600, Gloucester/Mass: SMTIH 1959; F. Antal, Raffael zwischen

Klassizismus und Manierismus: eine sozialgeschichtliche Einführung in die mittelitalienische

Malerei des 16. und 17. Jahrhunderts, Giessen: Anabas 1980; Sh. Vines, The course of
English classicism: from the Tudor to the Victorian age, New York: Phaeton Press 1969; K.



440 STEFAN REICHMUTH

entdecken liessen, wurden zu Landmarken für die europäischen Reisenden. Sie

Hessen schliesslich die imperiale Expansion als legitime Aneignung des antiken

Erbes erscheinen. Bereits seit dem 17. Jahrhundert wurden aber auch die

Monumente Ägyptens und des Orients bis hin nach China zum Gegenstand
grossangelegter Versuche spekulativer Rekonstruktion.3 Sie gaben der Architektur
und Kunst des Barock und Rokoko wichtige Impulse.

Die herkömmliche kunstgeschichtliche Epochenfolge Barock - Rokoko -
Klassizismus ist bei genauerem Hinsehen in verschiedenen Ländern durch ein

Wechselspiel von klassizistischer Formstrenge und ihrer manieristischen Variation

bis hin zur exotischen Auflösung bestimmt. Der Romanist Ernst Robert
CURTIUS plädierte denn auch dafür, die Epochenbegriffe für den gesamten
Zeitraum des 16.-18. Jahrhunderts durch das Gegensatzpaar Klassizismus und
Manierismus zu ersetzen.4 Die Spannung erstreckt sich auf Architektur und bildende

Kunst ebenso wie auf literarische und wissenschaftliche Strömungen. Sie

bestimmt auch die politische und kulturelle Symbolik des öffentlichen Raumes,
bis hin zur ausdrücklichen Abwendung vom 'asiatischen Pomp' und zum
klassizistischen Pathos der neuen Republiken.5 Das Bedürfnis zur historisierenden

Begründung der Kultur ist jedoch die ganze Epoche hindurch spürbar. Es

bestimmt Architektur und Malerei, aber auch die Wörterbuch- und Lexikon-
Projekte6 und nicht zuletzt die umfassenden Sammlungen biographischer, histo-

Oberhuber, Poussin: the early years in Rome. The origins ofFrench classicism, New York:
Hudson Hills Press 1988.

3 Siehe hierzu z.B. Dirk Syndram, "Das Erbe der Pharaonen. Zur Ikonographie Ägyptens in

Europa", in G. Sievernich/H. Budde, Europa und der Orient 800-1900, Gütersloh/Mün-
chen: Bertelsmann Lexikon Verlag 1989, 18-57; E. Leospo, "Athanasius Kircher und das

Museo Kircheriano", in dto., 58-71; G. Kunoth, Die Historische Architektur Fischers von

Erlach, Düsseldorf: Schwann 1956.

4 Zur nach wie vor kontroversen Diskussion des Verhältnisses von Barock und Klassizismus
und zum Barock-Begriff in der Kunst- und Literaturwissenschaft allgemein siehe z.B. W.
Bahner (Hrsg.), Renaissance, Barock Aufklärung. Epochen und Periodisierungsfragen,
Kronberg/Taunus: Scriptor-Verlag 1976; W. Floeck, Die Literaturästhetik des französischen

Barock. Entstehung - Entwicklung - Auflösung, Berlin 1979; M. Fumaroli, L'école
du silence. Le sentiment des images au XVIIe siècle, Paris: Flammarion 1994, bes. 9 ff.,
343-65; A. Gardt, Sprachreflexion in Barock und Frühaufklärung. Entwürfe von Böhme bis

Leibniz, Berlin, New York: Walter de Gruyter 1994; für die gegenwärtige deutschsprachige
Romanistik J. Küpper/F. Wolfzettel (Hrsg.), Diskurse des Barock. Dezentrierte oder
rezentrierte Welt? München: Wilhelm Fink Verlag 2000.

5 Besonders herausgearbeitet von E. Stolpe, Klassizismus und Krieg: über den Historienma¬

ler Jacques-Louis David, Frankfurt [u.a.]: Campus-Verlag 1985.

6 Für Samuel Johnson (1709-84) und sein Dictionary ofthe English Language (zuerst ersch.

London 1755) siehe R. DeMaria Jr., Johnson 's Dictionary and the Language of Learning,



MURTADÀ AZ-ZABlDl 441

rischer und kirchengeschichtlicher Dokumente und Quellen, in denen die
moderne historische Wissenschaft ihre Wurzeln hat.7 Wir können also in Europa
im 17. und 18. Jahrhundert einen wachsenden archäologischen Trend feststellen,

d.h. eine historisierende Haltung zu wichtigen Bereichen der eigenen Kultur
und zu ihrer Rückbindung an die Antike oder gar an angenommene universale

Ursprünge. Dies ist ein Trend, der mit der Entwicklung von Religion und Staat

im Absolutismus, im Zeitalter nach den Religionskriegen, ebenso zu tun hat wie
mit den wachsenden Beziehungen zur aussereuropäischen Welt.

2. Kulturelle Archäologie im islamischen Diskurs
des 18. Jahrhunderts: Murtadä az-Zabïdï (1732-91)

Im folgenden soll an Murtadä az-Zabidis umfangreichem und weit gestreutem
Werk gezeigt werden, wie sich bei einem prominenten islamischen Gelehrten
des 18. Jahrhunderts über verschiedene philologische und religiöse Disziplinen
hinweg eine allgemeine historisch-antiquarische Orientierung Platz schafft, die

sich ebenfalls mit dem Begriff einer kulturellen Archäologie am besten
beschreiben lässt und die zum Vergleich mit den erwähnten europäischen
Entwicklungen in besonderem Masse einlädt.

Die Probleme eines derartigen Vergleiches liegen auf der Hand. Sie sind

an der Kontroverse um Reinhard SCHULZEs These von der islamischen
Aufklärung besonders deutlich geworden.8 Die Übertragung von Begriffen für

Oxford: Clarendon Press 1986; für die französische Encyclopédie bes. R. Darnton, The

Business of Enlightenment: A Publishing History of the Encyclopédie, 1775-1800,
Cambridge/Mass: Belknap Press of Harvard Univ. Press 1979. Beide Werke sind nur besonders

berühmte Vertreter der umfangreichen lexikographischen und enzyklopädischen Literatur,
die in den europäischen Sprachen im 18. Jahrhundert entstand; hierzu C. Zelle (Hrsg.),
Enzyklopädien, Lexika und Wörterbücher im 18. Jahrhundert, Göttingen: Wallstein 1998.

7 Nennen lassen sich hier neben G. W. Leibniz und seiner historischen Quellensammlung zur
Geschichte Braunschweigs (1707-11) die grossen Werke von J. Mabillion (1632-1707) und

L. Muratori (1672-1750) sowie die Sammlung christlicher hagiographischer Quellen durch
J. Bolland und die Bollandisten (Acta Sanctorum, ersch. 1682-1782). Samuel Johnson

publizierte neben seinem englischen Wörterbuch auch ein Lexikon für Alte Geschichte und

Mythologie sowie eine monumentale Sammlung von Biographien englischer Dichter (Lives

ofthe English Poets, 1781).
8 Siehe für die Entwicklung der Positionen Reinhard Schulzes "Das islamische achtzehnte

Jahrhundert: Versuch einer historiographischen Kritik", WI 30 (1990), 140-59; ders., "Was
ist die islamische Aufklärung?", WI 36,3 (1996), 276-325; ders., "Die islamische Welt der

Neuzeit (16.-19. Jahrhundert)", in A. Noth/J. Paul (Hrsg.), Der islamische Orient. Grundzü-



442 STEFAN REICHMUTH

ganze Epochen europäischer Kulturgeschichte auf muslimische Gesellschaften

stösst notwendig auf Schwierigkeiten, weil man sie meist unweigerlich an

spezifisch europäische Bedingungen, Entwicklungen und Einflüsse bindet. Sie

kann daher vermutlich immer angefochten werden. Freilich sind in der neueren

Forschung zu epochalen Leitbegriffen des 17. und 18. Jahrhunderts in
Europa, wie Barock, Aufklärung und Pietismus, durchaus gegensätzliche
Tendenzen erkennbar, die auf ihre Weise dazu beitragen, die Epochenbegriffe
auch für Europa selbst zu relativieren. Auf der einen Seite stehen Arbeiten
wie die von Robert Darnton, der das Phänomen Aufklärung in starkem Masse

sozial- und kulturgeschichtlich in den Netzwerken der philosophes und
seinem französischen, speziell Pariser Milieu verankert und damit auch dem

Begriff selbst stärkere Bindungen auferlegt.9 Auf der anderen Seite wird derzeit

innerhalb der Pietismus-Forschung mit der Globalisierung pietistischer
Bewegungen eine komparative Ausweitung des Pietismus-Begriffs und auch
seine zeitliche Entgrenzung propagiert.10 Beschränkung wie Entgrenzung der

Leitbegriffe verändern letztlich das Verständnis der Epochen selbst. Dies
betrifft in besonderem Masse auch den Barock als Epochenbegriff: gerade dieser

tritt in den Worten K. STIERLEs allmählich aus dem "Horizont einer namen-

ge seiner Geschichte, Würzburg: Ergon Verlag 1998, 333-403; für die wichtigsten
einschränkenden bis stark kritischen Stellungnahmen dazu von R. Peters, U. Haarmann, T. Nagel

und B. Radtke siehe G. Hagen/T. Seidensticker, "Reinhard Schulzes Hypothese einer
islamischen Aufklärung. Kritik einer historiographischen Kritik", ZDMG 148 (1998), 83-

110, besonders 83 f.; sowie im Überblick zur Kontroverse F. Niewöhner, FAZ 28.5.1997,
26.3.2001. Hinzu kommt die heftige Polemik von B. Radtke, Autochthone islamische
Aufklärung im 18. Jahrhundert: Theoretische und fllologische Überlegungen. Fortsetzung
einer Debatte, Utrecht 2000. Weitere, differenzierte Stellungnahmen bieten unveröffentlichte

Vortragsmanuskripte von A. Hofheinz, "Illumination and Enlightenment Revisited, Or:

What Has Sufism Got To Do With Modernity?", Bergen 1997; R. S. O'Fahey, "Pietism,
Fundamentalism and Mysticism: an alternative view ofthe 18th and 19th century Islamic

world", in G. A. Ersland & al. (Hrsg.), Festskrift til Historisk Institutts 40 ârs jubileum,
Bergen 1997, 151-66; sowie K. Vikor, "Muhammadan piety and Islamic enlightenment:
Survey of a historiographical debate", Workshop Individual piety and society, Istanbul
1998.

Siehe besonders R. Darnton, 77ie Business of enlightenment; ferner ders., The Forbidden
Bestsellers ofPre-Revolutionary France, London: Fontana Press 1997. Hierzu explizit auch

sein programmatischer Aufsatz in FAZ 2.10.1996, S. N 6.

So Hartmut Lehmann auf dem I. Internationalen Kongress für Pietismusforschung in Halle;
siehe dazu den Bericht von F. Voigt, SZ 5.9.2001, S. 18. Die Kritik des Bochumer
Kirchenhistorikers Johannes Wallmann an diesem Vorschlag insistierte denn auch auf der
Beibehaltung der Bindung des Begriffs an die kirchenreformerische Bewegung des 17. und 18.

Jahrhunderts.



MURTADÄ AZ-ZABlDl 443

gebenden dominanten Tendenz" heraus, verliert seinen Formelcharakter und

präsentiert sich zunehmend als "System epochenspezifischer Differenzen und

Antagonismen", die sich immer nur annäherungsweise erfassen lassen." Dies

gilt in vergleichbarer Weise auch für die Aufklärungsepoche und ihre sozialen
und kulturellen Strömungen, deren Diskussion seit den achtziger Jahren ebenfalls

eine Dezentrierung und regionale Differenzierung des Aufklärungsbegriffes

mit sich brachte.12

Eine entsprechend differenzierte Sicht der europäischen kulturhistorischen

Epochen bietet offenkundig mehr Raum für Vergleiche mit Entwicklungen

innerhalb der islamischen Staaten und Gesellschaften einschliesslich
der osmanischen Gebiete in Europa selbst, zumal sie auch die regionalen
Unterschiede stärker berücksichtigt. Für die weitere Untersuchung erscheint es

sinnvoll, wenn man sich dabei zunächst auf einzelne Elemente der künstlerischen,

gelehrten und literarischen Entwicklung beschränkt und diese einander

gegenüberstellt, um so allmählich eine solidere Basis für signifikante Vergleiche

zu finden. Reinhard SCHULZEs These hat sich vom Epochenbegriff
zunehmend auf derartige Analogien verlagert. In diese Richtung bewegen sich
auch manche neueren islamwissenschaftlichen Forschungen zum 18. Jahrhundert,

etwa im Bereich von Süfismus und Literatur. Albrecht Hofheinz hat
anhand einer sudanesischen Fallstudie die psychologische Internalisierung
schriftreligiöser Normen beschrieben, die sich im Rahmen der neuen, im späten

18. Jahrhundert entstandenen sufischen Bewegungen in ländlichen und
nomadisch geprägten Regionen vollzog, und sie mit dem christlichen Pietismus

derselben Periode verglichen.13 Suraiya FAROQHI hat für die muslimische
osmanische Ober- und Mittelschicht des 17. und 18. Jahrhunderts eine wachsende

Tendenz zur literarischen Selbstdarstellung und zur Verarbeitung von

11 Siehe hierzu besonders den zusammenfassenden Beitrag von Karlheinz Stierle, "Barock-
Diskurs und virtuelles Barock. Umberto Ecos L'isola del giorno prima", in J. Küppers/F.
Wolfzettel, Diskurse des Barock, 681-709, Zitate aus S. 707.

12 Siehe hierzu besonders Carsten Zelle, '"Fragmentation des Lumières'. Zum Siebten Inter¬

nationalen Aufklärungskongress in Budapest vom 26. Juli bis 2. August 1987", Das
achtzehnte Jahrhundert 11 (1987), Heft 2, 74-78; S. Jüttner/J. Schlobach, Europäische
Aufklärungen). Einheit und nationale Vielfalt, Hamburg 1992; sowie die beiden thematischen

Schwerpunkt-Hefte der Zeitschrift Das achtzehnte Jahrhundert 19 (1995): "Aufklärung(en)
im Osten" (Heft 1); "20 Jahre DGEJ. Aufklärungsforschung - Bilanzen und Perspektiven"

(Heft 2).
13 A. Hofheinz, Internalising Islam. Shaykh Muhammad Majdhüb. Scriptural Islam and Local

Context in the Early Nineteenth-Century Sudan, Ph.diss. Univ. Bergen 1996; ders.

"Illumination and Enlightenment Revisited", siehe auch R. S. O'Fahey, "Pietism,
Fundamentalism and Mysticism".



444 STEFAN REICHMUTH

Alltagserleben in Tagebuch, Autobiographie und Reisebeschreibung
nachgezeichnet, die in starkem Masse durch die sufischen Milieus geprägt war und

offensichtlich mit einer stärkeren Ausprägung des Ich-Bewusstseins einherging.'4

Ähnliches hat auch Ralf ELGER am Beispiel des einflussreichen Süfis
und Literaten Mustafa al-Bakri (gest. 1749) für die arabische Literatur des 18.

Jahrhunderts herausgestellt.15 Mit der archäologischen, historisch-antiquarischen

Orientierung Zabîdîs soll hier ein weiterer, gleichermassen auffälliger
Zug in der Gelehrsamkeit der Periode, wiederum anhand einer einzelnen
Fallstudie vorgestellt werden.

Auf eine Darstellung von Zabidis Leben und Karriere, die ihn von Indien
in den Yemen, den Higäz und schliesslich nach Kairo führte, kann hier
verzichtet werden.16 Nicht, dass einem an seinen Schriften zunächst auffallend
Neues entgegentreten würde. Sie bewegen sich auf wohletablierten Feldern

religiöser und philologischer Wissenschaft. Einmalig in ihrem Umfang sind
dabei sowohl das grösste arabische Lexikon überhaupt, Tag al-'arüs min ga-
wähir >al-Qämüs<,il sowie der Gazäli-Kommentar Ithäf as-säda al-muttaqïn
bi-sarh >Ihyä' 'ulüm ad-dïn<,Xi beide wohl auch unerreicht in ihrem direkten

Rückgriff auf die Quellentexte der philologischen, haditwissenschaftlichen
und theologischen Tradition. Die Anzahl seiner Schriften, die sich bisher

identifizieren liess und von der nur ein kleinerer Teil in Handschriften oder

als Druck vorliegt, beträgt über 200. Auffällig erscheint nun in seinen Werken
die durchgängige Präsenz von Referenzen in Form von isnäd, silsila oder
nasab. Diese sind in den bisher durchgesehenen Schriften geradezu allgegenwärtig,

was den inhaltlichen Zugang und die Lektüre insgesamt nicht gerade
erleichtert. Das Streben nach genealogischer Verifikation und nach der
Identifikation von Ursprüngen umfasst bei ihm vielfältige Bereiche islamischer

Kultur, von Namenskunde und Geographie bis hin zu Künsten und Handwerken

wie Kalligraphie und Bogenschiessen. Es äussert sich auch in einer
bemerkenswerten Quellenanalyse und Textkritik. Auffällig ist dabei auch die

Fokussierung auf die eigene Person, die sich aus der genealogischen Methode

14 S. Faroqhi, Kultur und Alltag im Osmanischen Reich. Vom Mittelalter bis zum Anfang des

20. Jahrhunderts. München: Beck Verlag 1995, 207-27.
15 R. Elger, Mustafa al-Bakrï. Studien zu einem arabischen Autor des 12./18. Jahrhunderts.

Habilitationsschrift, Univ. Bamberg 2000.

16 Hierzu S. Reichmuth, "Murtadä az-Zabïdï (d. 1791) in biographical and autobiographical
accounts. Glimpses of Islamic scholarship in the 18th century", WI 39 (1999), 64-102.

17 Hier zitiert nach der einzigen bisher vollständigen Ausgabe, Kairo: al-Matba'a al-jjairiyya
1307, repr. Benghazi 1966.

18 Hier zitiert nach der Ausgabe Beirut: Dar al-kutub al-'ilmiyya 1409/1989.



MURTADÄ AZ-ZABlDl 445

ergibt: die Verifikation durch den Autor und seine hochwertigen Überliefererketten,

durch seine Bekanntschaft mit prominenten Gelehrten oder seinen

persönlichen Besuch in einem geographischen Ort bringt nicht selten die
Darstellung zum Abschluss.19

Neben Sammlung und Verifikation tritt aber auch die Weitergabe und

Verbreitung der eigenen Schriften durch igäza, die Zabidi denkbar grosszügig
und summarisch handhabt. Methoden der Verbreitung und des Vertriebs seiner

Schriften, mit Subskription und Werbung verbunden, aber auch mit Lehre und

Diskussion, erscheinen bei ihm für das Handschriftenwesen ziemlich
durchorganisiert, wenn nicht ganz und gar neuartig, und man kennt sie ansonsten eher

vom frühen Buchhandel in der Folge des Buchdruckes. Gabartïs meisterhafte

Biographie Zabïdïs, aber auch dessen eigene umfangreiche Angaben zu seinen

vielen Lehrern, Schülern, Freunden und Bekannten in seinem bisher nur
handschriftlich vorliegenden Mu'gam ergeben hier zusammengenommen ein sehr

plastisches Bild.20

Aufbau und Ausweitung des persönlichen Beziehungsnetzes, Sammlung
und genealogische Verifikation der religiösen und philologischen Traditionen
und Generalisierung des Traditionsprozesses hängen offenbar bei Zabïdï eng
zusammen. Es wird hier eine vielschichtige Wechselwirkung von Netzwerk-
und Diskursentwicklung erkennbar. Die persönlichen Beziehungen bilden den

Kristallisationspunkt für genealogische, historische und im allgemeineren Sinne

kulturelle Interessen, die man zusammengenommen im weitesten Sinne als

archäologisch bezeichnen kann. Umgekehrt fordern Hadïtwissenschaft und

Genealogie sichtlich die Expansion des Beziehungsnetzes. Sie bieten den Partnern

Zabïdïs ein Angebot zur Status-Aufwertung und zur Legitimation, das

offensichtlich gern und gelegentlich voll Faszination angenommen wurde. Für diesen

Prozess der Aufwertung und Freisetzung lokalen Wissens und lokaler Genealogie

lässt sich sogar der eher subversive Genealogie-Begriff von Michel
FOUCAULT21 anwenden, insbesondere dort, wo diese Aufwertung wie etwa in Westafrika

politisch und kulturell deutliche Folgen zeitigte.22 Das Beziehungsnetz,

19 Über die grosse Bedeutung der vielfältigen persönlichen Zeugnisse des Autors und seines

eigenen samä' für den Tag al-'arüs bereits H. T. Sallää, az-Zabïdïfi kitâbihï >Täg al-'arüs<,

Bagdad: Dar al-Kitäb li-t-tibä'a 1401/1981, 208-37, zusammenfassend 690.

20 Zu Zabïdïs 'Werbemassnahmen' für Tag al-'arüs und Ihyä' as-säda bereits S. Reichmuth,
"Murtadä az-Zabïdï", 77 ff., 88 f., 96 f.

21 M. Foucault, In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France (1975-

76), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, 16-20.

22 Zu Zabïdïs Beziehungen zum Sahara- und Subsahara-Gebiet (Westafrika, Dar Für, Nilsu¬

dan, Äthiopien) und den religiösen und politischen Bewegungen, die vom Kreis seiner



446 STEFAN REICHMUTH

das bei Zabïdï in geradezu einmaligem Umfang dokumentiert und thematisiert

vorliegt, wird insgesamt neben der Ebene des gelehrten Diskurses und neben

den zeitgenössischen sozio-politischen Strukturen und Institutionen als dritte
Variable erkennbar, die in Wechselwirkung mit den beiden anderen das Handeln

und die Wirkung des Autors bestimmt.
Im folgenden soll die archäologische Ausrichtung Zabïdïs an verschiedenen

Bereichen seiner gelehrten Aktivitäten und seines Werkes dargestellt werden.

3. Hadît-Wissenschaft

Zabïdïs überragende Bedeutung als Muhaddit ist besonders von Kattanï herausgestellt

worden; nach ihm geht die wissenschaftliche Hadït-Uberlieferung,
soweit sie noch besteht, im wesentlichen auf Zabïdïs weitreichende Lehr- und

Sammeltätigkeit zurück.23 Tatsächlich spielte die Suche nach möglichst kurzen
isnäd-Ketten (den sog. 'awälf) in seinen Aktivitäten eine zentrale Rolle, und er
konnte schon in jungen Jahren auf eigene Überlieferungsketten zurückgreifen,
die zu den kürzesten seiner Zeit gehörten. Der berühmte al-Hadït al-musalsal

bi-l-awwaliyya, mit dem man die Tradierung beginnen liess, ist eines der
deutlichsten Beispiele hierfür.24 Aber ein weiterer Hadît, der den Wert der Liebe

zum Propheten betont und den er in der Einleitung zu seinem Gazâlï-Kommen-
tar präsentiert,25 musste wohl auf Zabïdïs Zeitgenossen einigermassen sensationell

wirken, da sein Isnäd von ihm selbst bis zum Prophetengefährten Anas nur
20 Glieder umfasste und damit einen Zeitraum von mehr als 1100 Jahren
überwand.26

Der erwähnte "zuerst überlieferte Hadit" (al-Hadït al-musalsal bi-l-
awwaliyya) gehört in die Kategorie der musalsalät-Radite, deren Weitergabe
mit bestimmten begleitenden Bedingungen, Handlungen oder Spruchformeln
verbunden war. Diese Kategorie von Hadït-Uberlieferungen ist bei Zabïdï mit

Schüler und Bekannten ausgingen, S. Reichmuth, "A Focus for African scholars in
eighteenth-century Cairo: Murtadä az-Zabïdï (1732-91) and his Saharan and Subsaharan

Connections", in Vorbereitung.
23 Muhammad 'Abd al-Hayy al-Kattànï, Fihris al-fahäris wa-l-atbät wa-mu'gam al-ma'ägim

wa-l-masyahät wa-l-musalsalät, hrsg. I. 'Abbäs, Bairüt: Dar al-Garb al-islamï 1402/1982, I,
528.

24 S. Reichmuth, "Murtadä az-Zabïdï", 74 f.
25 Er überliefert die Antwort des Propheten an einen einfachen Beduinen, der ihm seine Reve¬

renz erwies: al-mar'u ma'a man ahabba wa-anta ma'a man ahbabt.

26 Zabïdï, Ithäfas-säda I, 6 f.



MURTADÄ AZ-ZABlDl 447

einer reichen Sammlung vertreten. Zu ihr gehören Hadïte, die nur am Tag des

cîd oder am Donnerstag weitergegeben wurden, wieder andere, bei denen

gleichzeitig der süfische Handschlag ausgetauscht oder das Süfi-Gewand
überreicht wurde, ferner solche, deren Weitergabe sich innerhalb bestimmter

Personengruppen, Süfis, Rechtsgelehrte eines Madhab, aber auch Mekkaner, Damaszener

etc. vollzog, und viele andere mehr. Zabïdï übernahm hier eine Kollektion
von 50 musalsalät, die einer seiner yemenitischen Lehrer von dem berühmten
Muhammad b. 'Aqïla (gest. 1150/1737) in Mekka erhalten hatte. Auf Nachfrage
seiner Schüler kommentierte und verifizierte er ihre etwas fragmentarische
Überlieferung, fügte seine eigenen, z.T. kürzeren Ketten hinzu und verwies
daneben auf eine beträchtliche Anzahl weiterer musalsalät aus seinem eigenem
Fundus (at-Ta'lïqa al-galïla bi-ta'lïq musalsalät Ibn 'Aqïla).27 Die musalsalät-
Überlieferungen besitzen eine lange Tradition.28 Sie scheinen im 18. Jahrhundert

besondere Popularität genossen zu haben, vielleicht deswegen, weil sie den

Vorgang der Überlieferung anhand der Wiederholung der begleitenden Umstände

und Handlungen besonders greifbar machten und weil in ihnen süfische
Praktiken und prophetische Überlieferung miteinander verschmolzen. Bei al-
musalsal bi-l-musäfaha handelte es sich um einen Händedruck, den Anas nach

eigenem Bericht mit dem Propheten austauschte und der bis in die Gegenwart
weitergegeben wurde. Ein ähnlicher Vorgang lag dem "musalsal der verflochtenen

Hände" (al-musalsal bi-l-musäbaka) zugrunde, der auf Abu Huraira
zurückgeführt wurde. Nach einer Berliner Version29 hatte der Prophet dabei
erzählt, was Gott an jedem der Wochentage geschaffen hatte... Dies waren Hadït-
Überlieferungen buchstäblich 'zum Anfassen'! Ibn 'Aqïlas Text war offenbar
einer der bedeutendsten auf diesem Gebiet.

Unter den kleineren Schriften, die von Zabïdï überliefert sind oder die er
selbst erwähnt, findet sich eine ganze Anzahl von toAng-Abhandlungen, d.h.

Untersuchungen zur Analyse der Überlieferung für einen einzelnen Hadît.30

27 GAL II, 386, S II, 522; Kahhäla Vili, 264. Mss Princeton, Garrett Collection (Yahuda
Section) 2356 (Autograph), 1330; R. Mach, Catalogue of Arabic Manuscripts (Yahuda

Section) in the Garrett Collection, Princeton University Library, Princeton 1977, Nr. 755,

l.,2.
28 Siehe eine längere Liste von A/usa/.sa/â?-Sammlungen, deren älteste bis ins 5711. Jahrh.

zurückreicht, in Kattänl, Fihris II, 655-66. Mt«a/.sa/är-Schriften Zabïdïs erwähnt 662; für
eine weitere Sammlung in der StaBi, die auf Zabïdï zurückgeht, Ahlwardt 1618. Ms Lbg
526, ff. 310-13. Ahlwardt 1619 enthält eine Liste weiterer Musalsalät-VJerke.

29 StaBi, Ahlwahrdt 1618, Ms. Lbg. 526/26., f. 312a.

30 Z.B. Zabïdïs eigene Werkliste, S. Reichmuth, "Murtadä az-Zabïdï", 99; hierfür sowie für
die folgenden Angaben siehe die Übersicht über das Hadït-Schrifttum des Autors in äalläs,

az-Zabïdï, 134-39.



448 STEFAN REICHMUTH

Hierzu gehört auch eine Abhandlung über die beiden bis heute populären, aber

in ihrer Überlieferung sehr fragwürdigen Hadïte, auf die sich Muslime gerne für
ihr Interesse an den 'westlichen' Wissenschaften berufen: "Das Streben nach

Wissen(schaft) ist eine Verpflichtung für jeden Muslim" (talab al-'ilm farìda
'alä kull muslim) sowie "Strebt nach Wissen, und sei es in China" (utlubü l-'ilm
wa-lau käna bi-s-Sïn)?y Beide hat Zabïdï auch in seinem //zycf-Kommentar
behandelt.32 Ob für das Interesse an diesen Hadïten bereits ein ähnlicher Kontext
gegeben war wie heutzutage, nämlich die Diskussion um Wert und Unwert der

'westlichen' Wissenschaften, wird sich ohne weitere Belege nicht klären lassen.

Wie wir sehen werden, zeigt Zabïdï immerhin eine bemerkenswerte Achtung
vor China selbst.

Neben Untersuchungen zu einzelnen Hadïten finden sich bei Zabïdï

Sammlungen von Isnädketten gleichen Typs sowie Studien zu einzelnen Tra-
denten. Besonders wichtig, weil vom Isnäd her sehr kurz, sind seine "Dreier-
Ketten Tabaranïs" (tulätiyyät at-Tabaranï),33 d.h. Überlieferungen aus al-Mu'gam

al-kabïr von Tabaranï (260-360/873-971),34 bei denen nur drei Tradenten
zwischen dem Sammler und dem Propheten stehen. Die tulätiyyät bildeten auch

die kürzesten Isnäde für Ibn Hagar, der sie als Zehner-Ketten (usäriyyät)
überlieferte.35 Hinzu kommt eine weitere Serie von Vierer-Ketten (rubä'iyyät) von
Tabaranï. Zabïdïs Isnäde enthielten hier lediglich 16 bzw. 17 Glieder und werden

vom Empfänger der igäza, in denen sie enthalten sind, stolz als die kürzesten

ihrer Zeit bezeichnet.36 Einen Eindruck von Ansehen und Wirkung der uns

so wenig ansprechenden Überliefererketten insgesamt liefern bereits Zabïdïs

Diktat-Vorlesungen in der Saihü-Moschee, von der zwei Mitschriften erhalten
sind.37 Etwas von dem 'Geschmack' der Hadit-Überlieferung vermitteln auch

zwei seiner Titel-Kreationen, in denen sie mit Helva (fanïd) und "Kabuler Kon-

31 Al-'Iqd at-tamïn fi hadît mtlubü l-'ilm wa-lau käna bi-s-Sïn<. Ms. bisher nicht nachweisbar;
erwähnt vom Autor selbst, Ithäfas-säda I, 149; Kattänl, Fihris I, 539.

32 Loc. cit.
33 Ms Leiden, Or. 2447, P. Voorhoeve, Handlist of Arabic Manuscripts In the Library ofthe

University ofLeiden and other collections in the Netherlands, Leiden 1957, 221 f.
34 Zu ihm EI2 X, 10 (M. Fierro).
35 Während bei den tulätiyyät der Sammler nicht mitgezählt wird, ist er bei den 'Usäriyyät mit

eingeschlossen, dto. bei den 16 Gliedern in Zabïdïs isnäd für diese Sammlung. Die
Terminologie bedarf weiterer Klärung.

36 Ms Leiden Or. 2447, S.l
37 Al-AmäU as-saihüniyya, GAL II, 288; Mss StaBi, Ahlwardt 1215, 10253. Dazu bereits S.

Reichmuth, "Murtadä az-Zabïdï", 80 f.



MURTADÄ AZ-ZABlDl 449

fitüre" (murabbä kabulï) verglichen wird.38 Offenkundig diente sie nicht nur der

Verifikation, sondern sollte eine Art Genuss bereiten.

Kattanï bezeichnet Zabïdï als den umfassendsten Hadït-Kenner und -

Gelehrten, den es nach Ibn Hagar und seinen Schülern gegeben hat. Dieses Urteil

beginnt man zu verstehen, wenn man sich Zabïdïs Gazäli-Kommentar näher

anschaut. Er besteht zu einem guten Teil aus einer gründlichen Analyse des

reichen und nicht selten umstrittenen Hadït-Materials, das im Ihyä' 'ulüm ad-dïn

zu finden ist.39 Hierbei verweist Zabïdï auf eine Vielzahl von grösseren und

kleineren Hadft-Sammlungen, die sonst nur wenig bekannt sind. Zu den ältesten

gehören einige der frühesten Musnad- und Sunan-Werke, von Musaddad b.

Musarhad (gest. 228/843),40 Sa'ïd b. Mansür (gest. 227/842),41 Ibn Rähüya
(gest. 237/851)42 sowie die Fawä'id von Sammüya (gest. 267/880).43 Nicht selten

wird deutlich, dass die fraglichen Schriften direkt herangezogen werden.

Stellt man eine Liste der Werke zusammen, die Zabïdï allein im ersten Band
seines Kommentares für die Überprüfung von Text und isnäd der Hadïte
Gazälis heranzieht, so zeigt sich, dass er etwa über das bekannteste Werk zu
diesem Thema, al-Mugnï 'an hami al-asfär von cIràqï (gest. 1404), das er vollständig

verarbeitet hat und zitiert, weit hinausgeht. Insgesamt dürfte Ithäf as-säda

womöglich eine der grössten bekannten ta&ng-Sammlungen überhaupt darstellen.

Auch als umfassende Synthese der Hermeneutik des Hadît in der Tradition
Gazälis ist das Werk noch weitgehend unerforscht.

38 Al-Fanìd fi haläwat al-asanïd, erw. Tag al-'arüs II, 584; Kattanï, Fihris I, 363, 538: Ha-
läwat al-fanïdfi haläwat al-asanïd; so auch Salläs, az-Zabïdï, 136; al-Murabbä al-Kâbulï
fi-man rawä 'an as-Sams al-Bäbili, GAL S II, 691, Ms. Leiden Or. 2448 (Autograph),
P.Voorhoeve, Handlist, 240.

39 Auf dem 7a/ing-Material des Ithäf as-säda basiert die siebenbändige Sammlung von Abu
'Abdallah Mahmud b. Muhammad al-Haddäd, Tahrïg ahadït >Ihyä' 'ulüm ad-dïn<, ar-Riyäd:
Dar al-'äsima li-n-nasr 1408/1987. Sie ist lediglich durch zusätzliches Material aus Subkî,

Tabaqät as-Säfi'iyya, ergänzt, das dieser im Anschluss an seine Biographie Gazälis

zusammengestellt hat.

40 Musaddad b. Musarhad al-Asadï, al-Musnad, Kahhäla XII, 224. Angeblich der erste in

Basra, der ein Musnad verfasste. Erwähnt in GAL S I, 310, GAS I, 508 ohne eigenes Werk!
Bisher offenbar kein Ms nachgewiesen. Zit. Ithäfas-säda 5, 123 f., 523 (indirekt), 619.

41 Abu 'Utmän Sa'ïd b. Mansür b. Su'ba al-Huräsänl al-Marwazï, as-Sunan, Kahhäla IV, 232.

GAS I, 104 erwähnt nur ein einziges Ms (Köprülü 439). Zit. Ithäfas-säda 389, 605, 637.

42 Ishäq b. Ibrahîm Rähüya al-Marwazï, al-Musnad, GAL S I, 257, Kahhäla II, 228. GAS I,
109 (als Todesjahr hier 238/853) erwähnt lediglich zwei unvollst. Mss. (Kairo, hadît 454,

nur Bd. IV; Zähiriyya, 'ämm 9401, nur 9ff). Zit. Ithäfas-säda 523 (evtl. indirekt), 619.

43 Ismâ'ïl b. 'Abdallah al-Isfahäni, genannt Sammüya, al-Fawä'idfi l-hadït, Kahhäla II, 278; in

GAS I, 145, wird für Sammüya, Fawä'id, nur ein einziges Exemplar in der Zähiriyya
(10 ff, wohl unvollständig) angegeben. Zit. Ithäfas-säda I, 174.



450 STEFAN REICHMUTH

Schliesslich ist Zabïdïs freigebiger Umgang mit der igäza zu nennen, den

er noch als junger Mann, gleich nach seiner Ankunft in Ägypten in einer

eigenen Schrift begründete.44 Allgemeine igäza (igäza 'ämma) wie auch igäza

per Korrespondenz sind bei ihm häufig belegt. Sein langes Ragaz-Gedicht
Alfiyyat as-sanad, in der er seine Lehrer und seine gesamten Lehrüberlieferungen

aufzählt, endet mit einer allgemeinen igäza für all seine Schriften für
jeden, der ihn darum bittet (wa-kulli man qad-i stagäza minnï *fi l-ahdi wa-l-
'ilmi bi-kullifannï).45 Diese freigebige Praxis, die auch in seinen öffentlichen
Hadît-Sitzungen zum Ausdruck kam, setzte sich zu seiner Zeit immer mehr

durch, auch wenn einzelne ältere Gelehrte dies durchaus noch ablehnten.46

Von Zabïdï haben sich viele igäza-Jexte erhalten, denen zum Teil wichtige
Angaben zu Leben und Werk zu entnehmen sind.47

4. Tasawwuf

Auch im Bereich des tasawwuf zeigt sich Zabïdï bemüht um die Sammlung
und Verifikation von sufischen saläsil und awräd und um ihre Bündelung und

allgemeine Weitergabe. Dies wird besonders deutlich an der umfassenden

Sammlung seiner eigenen sufischen Affiliationen, die er 1181/1768, also
bereits im Alter von 36 Jahren verfasste (Iqd al-gauhar at-tamïn fi d-dikr wa-
turuq al-ilbäs wa-t-talqïn). Diese Schrift ist als Autograph in Medina sowie in
zwei weiteren Handschriften im Dar al-Kutub in Kairo erhalten.48 Zabïdï hat
sie 1181/1768 für den Spross einer Süfi-Familie im östlichen Nildelta am
Grab von dessen Vorfahren fertiggestellt. Auf eine Einleitung zu den Formen
und Bedingungen des dikr, der Übergabe des sufischen Gewandes und der

Weitergabe süfischer Gebetsformeln folgt ein Lexikon von 127 turuq, mit

44 Risala fi tahqïq lafz al-igäza, verfasst 1168 in Rasïd für einen lokalen Gelehrten, erwähnt

Tag al-'arüs IV, 21 f.; Mu'gam f. 38b. Die Schrift ist bisher nicht nachweisbar.
45 Text zit. in Kattanï, Fihris I, 543.

46 So etwa Muhammad b. Hasan as-Samannudï, gest. 1199/1784; Zabïdï, Mu'gam f. 149a-

150a; Gabartï, 'Agä'ib al-ätärfi t-tarägim wa-l-ahbär, Kairo 1297/ 1879, II, 94 f.

47 Eine ganze Anzahl dieser igäzät erwähnt Kattanï, Fihris I, 539 ff.
48 Kairo, Dar al-kutub, a) tasawwuf Taimür 332 (Film Nr. 55045), dat. 1205/ 1791; b) tasa¬

wwuf AQU (Film Nr. 54802), dat. 1254/1838-9; c) Autograph in Medina erwähnt von Kattanï

II, 872; d) E. Geoffroy, EI2 X, 245 (Art. "Tarika"), erwähnt weiteres Ms in Privatbesitz.
Siehe auch B. von Schlegell, EI2 VIII, 728 (Art. "Sa'diyya") sowie D. Gril, "Sources

manuscripts du histoire du soufisme à Dar 1-kutub. Un premier bilan", Annales Islamologiques
XXVIII (1994), 139.



MURTADÄ AZ-ZABlDl 451

denen der Autor selbst verbunden ist. Jeder Eintrag enthält kurze Angaben
zum Gründer, manchmal auch zu spezifischen Eigenschaften seiner tariqa;
dann folgen Zabïdïs eigene saläsil, die ihn mit dem Gründer verbinden. Seine

Affiliationen gehen teilweise auf persönliche Initiation zurück, für die eine

ganze Reihe prominenter Gelehrter und Süfis in Indien, im Yemen und Higäz
und schliesslich auch in Ägypten genannt werden. Neben sufischen
Beziehungen zu den sonst bekannten Lehrern Zabïdïs tritt hier auch der berühmte
indische Gelehrte Sah Walï Allah ad-Dihlawï (gest. 1176/1762) konkret in
Erscheinung. Er vermittelte Zabïdï seine früheste silsila der Naqsbandiyya,
die bereits die Linie der Mugaddidiyya mit anderen verband. Andere Affiliationen

entstammen älteren Zusammenstellungen süfischer Gelehrter, die
Zabïdï per igäza zur Verfügung standen; besonders die Schriften von Qusäsi
(Medina, gest. 1071/1660),49 as-Simt al-magïd, von Qusasïs Schüler 'Ugaimï
(Mekka, gest. 1113/1702), ar-Risäla,50 und schliesslich Abu 1-Futüh at-
Tawusï (Abarqüh/Iran, gest. 871/1466),51 öam' al-firaq, auf den auch Qusasî
bereits zurückgreift.

Die Sammlung fuhrt Süfi-Bruderschaften aus Ägypten, Yemen, Nordafrika,

dem osmanischen Bereich, Iran, Zentralasien und Indien zusammen.
Berücksichtigt sind auch die spirituellen Sonderwege der turuq. So ist die Rede

von den acht "Vermittlern", die mit dem Propheten in Verbindung stehen (al-
wasä'it at-tamäniya al-muttasila bi-rasül Allah).51 Hierzu werden Hadir (mit
insgesamt vier turuq), Ilyäs, aber auch Abu Bakr und Abu d-Dardä' ausdrücklich

genannt. Ausführlich behandelt werden auch die Uwaisiyya, die sich auf
direkte spirituelle Kontakte zu Propheten oder Suyüh beruft, sowie die
vieldiskutierte tarïqa muhammadiyya, die auf der beständigen Praxis des Segens-

49 Kahhäla II, 170; A. Johns, EI2 V, 525 f. ("al-Kushashî")
50 Hasan b. 'All b. Yahyä al-'Ugairnï al-Yamanï al-Makkï (1039-1113/1639-1702), Kahhäla

III, 264; GAL II, 392, S II, 536 f.; verfasste eine Risala, in der er über 40 turuq seiner Zeit
mit ihren Praktiken und ihren saläsil beschreibt. Diese ist bisher nicht nachgewiesen, wurde
aber sowohl von Zabïdï als auch von Muhammad b. 'AIï as-Sanusï (1202-76/1789-1859)

verwertet; siehe ausdrücklich Sanüsl, al-Magmü'a al-muhtära min mu'allafät al-ustäd al-
imäm sïdï Muhammad b. 'AIï as-Sanusï. Manchester 1990, as-Salsabïl al-mu'în fi t-tarä'iq
al-arba'ïn, 6. Sanusïs Überlieferungsketten, die auf 'Ugaimï zurückfuhren, finden sich in

der genannten Magmü'a in der Abhandlung al-Manhal ar-rawï ar-rä'iq fi asänid al-'ulüm

wa-t-tarä'iq, 48 f. Siehe zu beiden Schriften auch K. Vikor, Sufi and Scholar on the Desert

Edge. Muhammad b. 'AIï as-Sanusï (1787-1859), London: Hurst; Evanston: Northwestern

University Press 1995, 229-35.
51 Kahhäla I, 295 f, Titel der Schrift dort nicht angegeben.
52 Zabïdï, 'Iqd al-gauhar, Ms. tasawwufTaimür 332, 25, 30, 47 f., 51.



452 STEFAN REICHMUTH

spruchs über den Propheten (as-salät 'alä n-nabï) beruht.53 Den Status der
dauernden Verbundenheit mit dem Propheten bis hin zur Vision, den sie schliesslich

vermitteln soll, schreibt Zabïdï verschiedenen seiner Lehrer zu, die für die

weitere Entwicklung des Süfismus eine wichtige Rolle spielten; so u.a. cAbd ar-
Rahmän al-<Aidarüs (gest. 1192/1778)54 und 'Abdallah al-Mïrganï (gest. 1207/

1792).55 Aber auch ein Weg über 'Abd al-Wahhäb as-Sa'ranï (gest. 973/1565)
wird erwähnt, was dessen Rolle in der Geschichte der tarïqa muhammadiyya
etwas deutlicher werden lässt.56

Die Linie der 'enzyklopädischen' Sammlungen süfischer saläsil, die sich
im späteren 17. Jahrhundert auffällig verdichtet und sich bis zu Sanüsi im frühen

19. Jahrhundert fortsetzt,57 findet mit Zabïdïs Sammlung von der Zahl der

turuq her eindeutig ihren Höhepunkt. Am Ende enthält sie wiederum eine

allgemeine igäza für die Übernahme und Weitergabe aller enthaltenen Affiliationen

(an yantasiba ilaihä kullu ähidin wa-muläqin lanä).

Berücksichtigt und im Text enthalten sind auch verschiedene Heilsversprechen,

die verschiedene Süfi-Meister ihren Anhängern vermittelten und die
Zabïdï mit den Affiliationen insgesamt per summarischer igäza weiterreicht. So

53 Op. cit., 20-5, 89 f. Zum Problem der tarïqa muhammadiyya siehe besonders B. Radtke,

"Ibriziana: Themes and Sources of a seminal Sufi work", Sudanic Africa 7 (1996), 113-58,
bes. 114-27, mit weiteren Hinweisen.

54 Siehe zu ihm Gabartï, 'Agä'ib I, 526 ff.
55 Siehe zu ihm Gabartï, 'Agä'ib II, 147 f.; R. S. O'Fahey, Arabic Literature ofAfrica, vol. 1:

The Writings of Eastern Sudanic Africa to c. 1900, Leiden: Brill 1994, 180 ff., zu ihm und

seinen Nachfahren, den Gründern der Hatmiyya im Sudan.

56 Die Bedeutung von Sa'ränl und seinen Schriften für Lehre und Praxis der tarïqa muhamma¬

diyya bedarf noch der Klärung. Ergiebig erscheint hier besonders Lawäqih al-anwär al-

qudsiyya, Kairo: Mustafa al-Bâbï al-Halabï 1393/1973, 5, 281-87. Hier begründet er die

Notwendigkeit, den Propheten selbst zu seinem geistigen Lehrer zu machen, und die Praxis

der tasliya, die für ihn zu den schnellsten Wegen gehört, die in die Gegenwart Gottes (had-

rat Allah) führen. Es geht dabei auch um die suhba barzahiyya mit dem Propheten (285),
also die Verbindung zu seiner Gestalt, wie sie in der Zwischenwelt des barzah existiert. Der

Prophet ist der beste Vermittler (wäsita), um zu Gott zu gelangen. Ähnlich, u.a. mit Verweis

auf die Sädiliyya (der ja auch Sa'räni angehörte), der indische Qädiri 'Abd al-Haqq ad-

Dihlawï (gest. 1052/1642, zit. bei Tahanawï, Kassäf istilähät al-funün. Dictionary of the

Technical Terms used in the Sciences ofthe Muselmans, Part I, Calcutta: W. N. Lees Press

1862, 860 ff). Diese empfehle den Rückgriff auf die tasliya insbesondere in Zeiten ohne

perfekten Gottesfreund (walï-yi kämil) oder zur Leitung befähigten Saih (saih-i hädi); ihre

Praxis führe zum Erscheinen eines inneren Lichtes sowie zur Schau des Propheten im

Schlaf wie im Wachzustand. Vgl. auch das Zitat aus einer Schrift der Tigäniyya in F. Meier,
"Die segensprechung über Mohammed im bittgebet und in der bitte", ZDMG 136 (1986),

391, anm. 117.

57 So bereits B. von Schlegell, EI2 VIII, 728.



MURTADÄ AZ-ZABlDÏ 453

heisst es etwa von dem nordafrikanischen Gelehrten und Süfi cAbd ar-Rahmän

at-Ta'alibï (gest. 1468),58 er habe denen das Paradies garantiert, die jemanden
sähen, der ihn gesehen habe, und zwar bis zur siebten Stufe.59 Zabïdï stand auf
der sechsten und konnte so seinen Zeitgenossen dieses Heilsversprechen gerade
noch weitervermitteln. Dass er hiervon tatsächlich Gebrauch machte, legt eine

andere Quelle nahe.60

Auffällig ist die methodische Gleichsetzung des sufischen sanad mit
Hadit-Überlieferung und Genealogie, die sich in seinen Aktivitäten zeigt. Zabïdï
stellt des öfteren die Kürze der sufischen Kette heraus.61 Ferner bezeichnet ihn
Sanusï als denjenigen, der zusammen mit Ahmad ad-Dirdïr (gest.1201/1786)62

die graphische Darstellung süfischer Affiliationen mithilfe von Linien und Kreisen

propagiert habe, um so die spirituelle Abstammung (an-nasab ar-ruhanï)
ähnlich wie die körperliche zu kennzeichnen. Inwieweit derartige graphische

Darstellungen der sufischen silsila Vorläufer haben, bleibt zu erforschen. Die
Sanüsiyya hat sie später sehr reich zu einem vielblättrigen Baum der sufischen

Affiliationen und ihrer Ursprünge ausgestaltet.63 Damit scheinen die historisierende

Zusammenschau des Süfismus und seine genealogische Verbildlichung zu
einem gewissen Abschluss gekommen.

Stellt diese Bündelung, Genealogisierung und Historisierung eine Steigerung

oder eine Entwertung des ursprünglichen sufischen Charakters der jeweiligen

Affiliationen und Bruderschaften dar? In Anlehnung an einen Begriff der

soziologischen Systemtheorie könnte man hier eher von einer 'Generalisierung'
sprechen, d.h. von einer Lösung aus ursprünglich geschlossenen Kontexten hin
zu einer allgemeinen, standardisierten Form von Lebenshaltung und Praxis, die
sich in Richtung dessen bewegt, was PARSONS und BELLAH im christlichen
Kontext als "Civic Religion" bezeichnet haben.64 Die neugegründeten sufischen

58 Zu ihm EI2 X, 425.

59 Zabïdï, 'Iqd al-gauhar, 81 f.

60 M. Haggï, Mausü'at a'läm al-Magrib VII, 2444: so soll er bei einer Gelegenheit gesagt

haben, dass denen, die hinter ihm beteten, die Sünden vergeben würden.
61 Z.B. 'Iqd al-gauhar 39, 55 f.

62 Prominenter mälikitischer Gelehrter und Muftì, Sufi, Saih der Halwatiyya, Kahhäla I, 67 f.;

enger Bekannter Zabïdïs; Mu'gam f. 18b; Gabartï, 'Agä'ib II, 147 f. Siehe Sanusï, Manhal, 88.

63 Siehe die grosse Abbildung in O. Depont/X. Coppolani, Les confréries religieuses musul¬

manes, Paris 1987 [1897], S. 150 f.

64 Zum Begriff der Generalisierung siehe z.B. R. Münch, Dialektik der Kommunikationsge¬

sellschaft, Frankfurt: Suhrkamp 1992, 317-33, 342-56; zu seiner Anwendung im Kontext
der islamischen Welt des 18. und frühen 19. Jahrhunderts bereits S. Reichmuth, "'Netzwerk'

und 'Weltsystem'. Konzepte zur neuzeitlichen 'Islamischen Welt' und ihrer
Transformation", in R. Loimeier (Hrsg.), Die islamische Welt als Netzwerk. Möglichkeiten und



454 STEFAN REICHMUTH

Bruderschaften des frühen 19. Jahrhunderts setzen diese Sammlung und
Generalisierung jedenfalls voraus, auch wenn manche dann wiederum ihre Exklusivität

zu erneuern suchen. Zabïdï selbst gibt zwar ziemlich eifrig eigene Affiliationen

weiter. Er scheint aber selbst nie versucht zu haben, eine eigene tarïqa zu
begründen. Auch dies zeigt den historisch gefilterten, eher 'generalisierten'
Charakter seines Süfismus.

5. Genealogien, Ursprungslegenden

Zu den erhaltenen Werken Zabïdïs gehören Abhandlungen zur Genealogie von
Nachfahren des Propheten und anderer berühmter Geschlechter und Dynastien
der islamischen Geschichte. Meist ist ein konkreter Bezug zu Zeitgenossen und
Bekannten erkennbar. Seine kurze Darstellung der 'abbäsidischen Genealogie
bis zum letzten Kalifen in Ägypten, öadwat al-iqtibäs fi nasab banï 'Abbäs,65

verfasste er auf die Bitte eines prominenten Nachfahren der ägyptischen cAb-

bäsidenkalifen, 'Utmän b. Muhammad b. Abî s-Sucüd al-cAbbasï, der die Wakä-
lat al-Haramain verwaltete und schliesslich mit der Führung der ägyptischen
Annalen (rüznämat Misr) beauftragt wurde.66 Der genealogische Abriss der
Nachfahren von öa'far b. Abî Tälib, ar-Raud al-mi'tär fi nasab as-säda äl
öa'far at-Tayyär,67 den er längere Zeit geplant hatte, kam schliesslich auf Drängen

von Angehörigen dieser Linie aus Nablus zustande. Nicht selten verifizierte
oder 'erneuerte' er die Genealogie sarifischer Bekannter.68 Der merkwürdigste
Fall ist hier vielleicht ein persönlich scheuer und bescheidener sarifischer
Badehausbesitzer, Qäsim b. Muhammad,69 den er in Kairo bei seinem Hammäm traf,
wo er zu sitzen pflegte. Er rekonstruierte seine familiäre Herkunft und seine

Genealogie und bezeichnet ihn ausdrücklich als "einen der echten Sarifen in
Kairo" - es mag viele falsche gegeben haben.

Auffällig ist die auffällig hohe Zahl sarifischer Sayyids unter den Bekannten

aus verschiedenen Regionen der islamischen Welt, die Zabïdï in seinem

Grenzen des Netzwerkansatzes im islamischen Kontext, Würzburg: Ergon 2000, 78 ff. Vgl.
auch E. Geoffroy, EI2 X, 245, zur erleichterten Initiation und zur tarïqa als Massenphänomen

seit der späten Mamlukenzeit.
65 Ms. Kairo, târïh 2128, Film Nr. 35089, datiert 1182,17 ff.
66 Zabïdï, Mu'gam f. 91b, Name dort angegeben als 'Utmän b. Sa'd al-'Abbäs! al-Ansäri.
67 Ms. Kairo, târïh 2020, 35 S., dat. 1191/1777.

68 Mu'gam f. 37a, Rand: "Ich erneuerte ihm seine Genealogie" (gaddadtu lahü nasabahü).
69 Qäsim b. Muhammad b. Muhammad... b. al-Hasan b. 'All b. Abî Tälib; Zabïdï, Mu'gam f.

132a; Gabartï, 'Agä'ib II, 56.



MURTADÄ AZ-ZABlDl 455

biographischen Lexikon behandelt. Diese Aufmerksamkeit entspricht durchaus

seiner eigenen Herkunft aus einer prominenten Sayyid-Familie in Bilgram in
Indien. Sie kann aber auch mit der gewachsenen Bedeutung der Sarifen im
öffentlichen Leben allgemein verbunden werden, die sich nach 1500, verstärkt
aber im 17. und 18. Jahrhundert, in verschiedenen islamischen Staaten und
Gesellschaften feststellen lässt. Die sarifischen Regionalstaaten in Marokko70 und
in Yemen gewannen neben dem tarifât von Mekka grosse Bedeutung. Auch das

Buhärä der Astarhäniden (1598-1785) kann hier genannt werden, da ihre Herrscher

ab Nadr Muhammad Hän (reg. 1641-51) neben ihrer cingizidischen Linie
auch eine sarifische Abstammung geltend machen konnten und da das Amt des

naqïb bei ihnen beträchtliche zeremonielle wie militärische Funktionen um-
fasste.71 Auch in den Provinzen des osmanischen Reiches führte der vielfach
beschriebene Aufstieg lokaler Eliten (a'yän) in manchen Gebieten auch zu
wachsendem Einfluss der Sarifen-Familien.72 Der Aufstieg der surfa zu einer

signifikanten kommunalen Machtgruppe mit militärischem Gewicht ist sogar
für das westafrikanische Timbuktu belegt.73 Die Rolle der südarabischen cAla-

70 Für eine Skizze der sozialen und kulturellen Rolle der marokkanischen Sarifen im späten
18. und 19. Jahrhundert A. Laroui, Les origines sociales et culturelles du nationalisme
marocain (1830-1912), Paris: Maspero 1977, 92-97. Für die genealogisch-historische Literatur
über die surfa seit dem 17. Jahrhundert in Marokko siehe E. Lévy-Provencal - Ch. de la Vé-

ronne, EI2 IX, 507 f. ("SJmrafä'")-
71 Hierfür R. D. McChesney, Waqf in Central Asia. Four Hundred Years in the History of a

Muslim Shrine, 1480-1889, Princeton 1991, 74, 253. Für das Amt des naqïb, dessen prominente

politische Rolle in Buharà bereits unter den Saibäniden im 16. Jahrhundert fassbar

wird und - mit einer allmählichen Abwertung - bis ins 19. Jahrhundert anhält, D. DeWeese,
"The Descendants of Sayyid Ata and the Rank oî naqïb in Central Asia", JAOS 115 (1995),
612-34.

72 Für a'yän und asräf im osmanischen Reich allgemein siehe H. Inalcik, "Centralization and

Decentralization in Ottoman administration", in T. Naff/ R. Owen (eds.), Studies in
Eighteenth Century Islamic History, Carbondale et al.: Southern Illinois University Press et al.

1977, 27-52, bes. 36-41; A. Hourani, "Ottoman Reform and the Politics of Notables", in A.
Hourani/P. S. Khoury/M. C. Wilson (eds.), The Modem Middle East: A Reader, London,
New York: I.A. Tauris 1993, 83-109; A. Havemann, EI2 VII, 926 f. ("Nakïb al-Ashräf).
Für Syrien (bes. Aleppo), A.-K. Rafeq, "Changes in the Relationship between the Ottoman
Central Administration and the Syrian Provinces from the Sixteenth to the Eighteenth Century,

in T. Naff/R. Owen (eds.), Studies, 65 f; A. Marcus, The Middle East on the eve of
Modernity. Aleppo in the Eighteenth Century, New York: Columbia University Press 1989,
61 f, 88-94, 176 f. Für Kairo und Ägypten M. Winter, Egyptian Society unter Ottoman

Rule, 1517-1798, London, New York: Routledge 1992, 185-98, bes. 189.

73 E. Saad, Social history of Timbuktu: the role ofMuslim scholars and notables 1400-1900,

Cambridge u.a.: Cambridge University Press 1983, 123 f, 212. Für einen sarifischen Besu-



456 STEFAN REICHMUTH

witen im gesamten Bereich des Indischen Ozeans von Ostafrika über Indien bis

zum malaiischen Archipel ist für diese Periode ebenfalls prägend.74 Selbst die

neuen sufischen Bruderschaften des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts

gehen bekanntlich weitgehend auf sarifische Gründer zurück (Ahmad b. Idris,
Muhammad b. cAlï as-Sanusï, Muhammad cUtmän al-Mïrganï, dem Anspruch
nach auch Ahmad at-Tigäni). Auch wenn eine vergleichende Bewertung dieser

verschiedenen sozialen, politischen und kulturellen Entwicklungen noch
eingehender Studien bedarf, so liegt man insgesamt wohl nicht ganz falsch, wenn
man die Periode vom 17. bis zum frühen 19. Jahrhundert für weite islamische

Regionen insgesamt als ein "Zeitalter der Sarifen" bezeichnet. Zabïdï war mit
seinen weitreichenden Beziehungen und seinen eigenen genealogisch-historischen

Aktivitäten anscheinend besonders gut dazu geeignet, die verschiedenen

lokalen Träger sarifischer Reputation und Autorität zu bestärken und miteinander

zu verknüpfen.
Zabïdïs genealogische Forschungen und Schriften, die sich auch in vielen

Verweisen in seinem Lexikon niedergeschlagen haben, führen über das rein

genealogische Genre hinaus. Im Falle der Wafa'iyya in Kairo gerät die genealogische

Untersuchung zu einer reichen biographischen Darstellung dieser
prominenten sufischen §aih-Familie in Kairo.75 Für den §aih der oberägyptischen
Stammesgruppe der Hawwära, Ismâ'ïl b. 'Abdallah, einen Neffen des berühmten
Saih Humäm, fasste er die Darstellung einer südarabisch-himyaritischen und -
von der weiblichen Seite - sarifischen Herkunft der Hawwära in eine Maqäma
mit folgender panegyrischer Qasïda. Die sehr kunstvolle Hutba betont das

Anliegen, den in Verfall geratenen Adab zu pflegen und zu beleben, zum Ruhme
des Adressaten. Die Maqäma beginnt mit der Schilderung eines nächtlichen
Rittes durch oberägyptisches Land und der glücklichen Ankunft im Lager des

Saihs, bevor sie zu genealogischer Darstellung übergeht. Der Text, der

1184/1770 entstand, fällt damit in die Zeit kurz nach einem Wendepunkt in der
Geschichte Oberägyptens: 1183/1769 war Humäm von cAlï Bey besiegt worden
und kurz darauf gestorben. Ismâ'ïl, den die Mamlüken zum Verrat an seinem

cher Zabïdïs aus dieser Stadt, 'Umar b. Muhammad as-Sigilmasï (magr. Herkunft), später
'amïd as-säda in Timbuktu, Mu'gam f. 121b Rand.

74 Siehe für Ostafrika R. Pouwels, "The East African Coast, c. 780-1900 CE.", in N. Lev-
tzion/R.Pouwels (eds.), The History of Islam in Africa, Athens/Ohio u.a.: Ohio University
Press 2000, 259 ff; für den Bereich des Indischen Ozeans U. Freitag/W. Clarence-Smith

(eds.), Hadhrami Traders, Scholars and Statesmen in the Indian Ocean, 1750s-1960s,
Leiden: E. J. Brill 1997.

75 Raf niqäb al-hafä 'amman intahä ilä Wafâ wa-Abï l-Wafä; Ms Kairo, târïh Taimür, Film
8176; Beschreibung von D. Gril, "Sources Manuscrites", 112.



MURTADÄ AZ-ZABÎDÏ 457

Onkel bewegen konnten, hatte wesentlich zu dieser Niederlage beigetragen und

war mit der Verwaltung Oberägyptens belohnt worden.76 Zabïdï, der auf früheren

Reisen auch Humäm besucht hatte und von ihm geehrt worden war, zeigt
sich in dieser Situation ebenfalls als Partner der Mamlüken, der zur Aufwertung
ihres neuen oberägyptischen Vasallen beitrug. Die prophetische Abstammung
der Hawwära wird bereits in einer Urkunde von 1102/1695 bestätigt.77 Auch
hier zeigt sich das politische Gewicht des sarafin der osmanischen Provinz.

Noch stärker fassbar wird der politische Kontext für die Genealogie der

Ayyübiden, Tarwïh al-qulübfi dikr al-mulük banï Ayyüb,™ die am 9. Du 1-qa'da

1187 / 22. Januar 1774, kurz nach dem Tod 'AIï Beys (15. Safar 1187 / 8. Mai
1773) und der Machtergreifung von Muhammad Bey Abu Dahab entstand.

Ebenfalls in dieser Zeit eröffnete Muhammad Bey seine Moschee gegenüber der

al-Azhar, was mit bedeutenden öffentlichen Ehrungen der Gelehrtenschaft
verbunden war.79 Der Rückgriff auf die Ayyübiden ist insofern aufschlussreich, als

sie ja die ursprünglichen Herren der ersten Mamlükensultane gewesen waren.
'AIï Bey, der ziemlich offen die Autonomie Ägyptens anstrebte, hatte seine

engsten Vertrauten immer wieder hierauf hingewiesen.80 Dies bietet wohl den

Schlüssel für Zabïdïs Interesse an den Ayyübiden und den Kurden allgemein,
denen er auch im Tag al-'arüs einen langen genealogischen Eintrag widmet.81

Im Tarwïh behandelt er die verschiedenen Zweige der weitverzweigten Ayyübi-
den-Familie und betont die teilweise beachtlichen gelehrten Aktivitäten einzelner

Ayyübiden als Hadït-Uberlieferer und Gelehrte, die er auch in zwei separaten

Schriften behandelt.82 Historische Angaben bleiben dagegen eher spärlich.

76 'Abd al-'Azïz Gamäl ad-Dïn im Appendix seiner Edition von Gabartï, 'Agä'ib, Kairo: Mad-

büli 1997, II, 610.

77 Op. cit., Appendix 623 f. Eine weitere, separate Abhandlung, die Zabïdï über die Genealo¬

gie der Hawwära verfasste, ist Raf as-sitära fi nasab al-Hawwära, erwähnt im Tag al-'arüs

III, 569 (h-w-r); siehe auch Salläs, az-Zabïdï 161. Ms. bisher nicht nachgewiesen.
78 Hrsg. Saläh ad-Dïn al-Munaggid, Damaskus: Matbü'ät Magma' al-luga al-'arabiyya

1391/1971.

79 Zum Bau der Moschee und zu den Eröffnungsfeierlichkeiten ausführlich Gabartï, 'Agä'ib, I,

994 ff.
80 Op. cit. I, 906.

81 Tag al-'arüs II, 484 f. (k-r-d).
82 Tahrïg tumäniyyät Sitt as-Säm Mu'nisa Hätün al-muhaddita al-mu'ammara, erw. Tag al-

'arüs X, 196 (s-d-w), über die Hadlt-Überlieferungen (Achter-Ketten!) einer 692/1293 in

hohem Alter verstorbenen Tocher von al-Malik al-'Ädil (gest. 615/1218); s. auch Salläs, az-

Zabïdï, 136; Masyahat Sams ad-Dïn Türänsäh b. Ayyüb, erw. Tag al-'arüs X, 195 (s-d-w),
Salläs 154 f. über die gelehrten Autoritäten des Bruders von Saläh ad-Dïn, der in jungen
Jahren beträchtliches gelehrtes Ansehen erwarb und später die Herrschaft im Yemen über-



458 STEFAN REICHMUTH

Das leuchtende Beispiel dieser gebildeten Herrscher könnte als Konstruktion
einer Art 'neo-ayyübidischer' Identität für die herrschende Gruppe der Mam-
lüken Ägyptens verstanden werden, die im Licht der Äusserungen 'AIï Beys

implizit als die legitimen Erben der Ayyübiden erscheinen. In diese Richtung
deutet auch Zabïdïs Festhalten an der ayyübidisch-mamlükischen Provinzeinteilung,

das sich für die geographischen Angaben zu Ägypten im Tag al-'arüs
feststellen lässt.83 Sie bieten die umfassendste Toponymie Ägyptens, die bis
dahin erstellt wurde und die trotz ihres ayyübidisch-mamlükischen Rahmens

eine Fülle von neugegründeten Orten aus osmanischer Zeit berücksichtigt. Auch
das Lexikon wurde kurz nach dem Herrschaftsantritt von Muhammad Bey
fertiggestellt, der das erste Exemplar für die Bibliothek seiner neuen Moschee
erwarb!84 Ein Zusammenhang scheint offenkundig. Bemerkenswert an diesem

genealogischen und Hadït-orientierten Geschichtsbild erscheint die Verschmelzung

von dynastischer und gelehrter Historiographie, ebenso ein auffälliges
Streben nach Anschaulichkeit, Assoziierbarkeit von Orten, Ereignissen, Personen,

wiederum 'Geschichte zum Anfassen', diesmal im Medium der Genealogie.

Dies hat auch im Lexikon seinen Niederschlag gefunden.
Neben die Genealogien im abstammungsmässigen Sinne treten Werke und

verstreute Bemerkungen zu den Ursprüngen von Gewerben, Künsten und
Wissenschaften. In einer Abhandlung über die Zulässigkeit des Musikhörens

(samä') werden kurz zwei unterschiedliche Überlieferungen zum Ursprung der

Laute (üd) erwähnt. Der einen nach soll sie auf Adams Sohn Lamak zurückgehen,

der sie erfand, um sich über den Tod seines Sohnes zu trösten. Der anderen

zufolge wurde sie von den Indern konstruiert und auf die verschiedenen Naturen

(tabä'i') des Menschen abgestimmt.85

Eine lange Abhandlung, Hikmat al-isräq ilä kuttäb al-äfäq, ist der
Geschichte der Kalligraphie gewidmet. Zabïdï verfasste sie 1184/1770 für einen
seiner Bekannten in Kairo, einen der osmanischen Kalligraphen der Stadt, zu

nahm (gest. 574/1179). In jungen Jahren hatte er sich beträchtliches gelehrtes Ansehen

erworben. Für beide Texte sind bisher keine Mss. nachweisbar.

83 M. El-Amri, Die Geographie Ägyptens im Tag al-'arüs von Murtadä az-Zabïdï (1732-91),

M.A.-Arbeit, Ruhr-Universität Bochum 1997, 13 f., 32-35, 63.

84 Gabartï, 'Agä'ib II, 105 f.; für die Waqfiyya, datiert 8. Sawwäl 1188/13. Dez. 1774), siehe D.

Crecelius, "The Waqfiyah of Muhammad Bey Abu Dhahab", Journal of the American
Research Centre in Egypt (JARCE) 15 (1978), 83-105; 16 (1979), 125-46.

85 Risala fi ibähat as-samä', Kairo, fiqh Taimür 204, Film Nr. 50102. Zu Mas'üdls Angaben

zur Herkunft der Laute siehe H. G. Farmer, EI2 X, 768 ('"Od"). Hier werden neben Lamak
b. Adam die Griechen als Erfinder genannt, eine Überlieferung, der Mas'udï selbst kritisch

gegenübersteht. Auch Farmer selbst sieht den ersten eindeutigen Vorläufer des 'üd auf einer

indischen Skulptur des 2. vorchristlichen Jahrhunderts.



MURTADÄ AZ-ZABlDl 459

denen er enge Beziehungen unterhielt.86 Für einen anderen osmanischen Freund,
den besten Spezialisten im Bogenschiessen und in der Bognerei, verfasste er
eine Rede für eine Zunftfeier, die Gabartï in sein Geschichtswerk übernahm.

Hierin legt er ebenfalls die Geschichte dieser Kunst, ihre Ursprünge und ihre

enge Verbindung mit dem Auftrag des Propheten zum gihäd dar. Dies verbindet

er mit einer silsila für die Kunst des Bogenschiessens, die er zumeist über
bosnische, türkische und zentralasiatische Meister auf Ismâ'ïl zurückführt.87

Die Verbundenheit mit dem hellenistischen Erbe von Geometrie und

Astronomie zeigt sich am Lexikon-Eintrag für Euklid (Uqlïdïs), mit einer Liste
der arabischen Übersetzungen seiner Werke,88 ferner im Hinweis auf den

Almagest (al-Magistï) des Ptolemäus.89 Ein offenkundiges Interesse zeigt Zabïdï
aber auch für alte Bauwerke, insbesondere natürlich für die Pyramiden, zu
denen er einen langen Eintrag aus Angaben von Yäqüt und al-Maqrïzï kompiliert.90

Auch hiermit knüpft er an ältere gelehrte wie populäre Interessen an, die

bis in die Ayyübiden- und Mamlukenzeit zurückreichen.91 Als machtvolles Symbol

der Beständigkeit im Wandel der Zeiten und als geheimnisvoller Hort aller
Weisheit und Wissenschaft, die angeblich in ihren Inschriften niedergelegt
waren, bildeten die Pyramiden bekanntlich auch für Europa seit der Renaissance

einen wichtigen Kristallisationspunkt der Altertumskunde.92 Kurz erwähnt wird
der Leuchtturm von Alexandria als eines der Weltwunder (min 'agä'ib ad-dahr),
ferner ein in der Dichtung vielbesungener Leuchtturm des sasanidischen
Herrschers Sähpür (Säbür) b. Ardasïr im Distrikt von Hamadän, der von einem

Selgüqenherrscher für den Bau eines eigenen Turmes am Weg nach Mekka

nachgeahmt wurde.93 Die Hagia Sophia in Istanbul und ihre prächtige Ausstat-

86 Hrsg. 'Abd as-Saläm Härün, Nawädir al-mahtütät, Bairüt 1411/1991 [Kairo 1954], II, 73-116.

87 Mu'gam f. 107b-109b; Gabartï, 'Agä'ib II, 214 ff.
88 Tag al-'arüs IV, 220 (uqlïdïs).
89 Tag al-'arüs V, 220 (m-g-t).
90 Tag al-'arüs IX, 101 (h-r-m).
91 Hierzu bereits U. Haarmann (Einl., Hrsg.) Das Pyramidenbuch des Abu öa'far al-Idrïsï,

Stuttgart: Steiner/Beirut: Orient-Institut 1991. Für die ägyptischen Monumente in der

populären Kultur der späten Mittelalters siehe ders., Der arabische Osten im späten Mittelalter,

1250-1517, in ders. (Hrsg.), Geschichte der Arabischen Welt, 3. erw. Aufl., München:

C. H. Beck 1994, 217-63, hier 255.

92 Siehe hierzu D. Syndram, "Das Erbe der Pharaonen", sowie E. Leospo, "Athanasius Kir¬

cher" (Anm. 3). Für das Interesse osmanischer Gelehrter an Kirchers ägyptologischen
Schriften siehe H. Wurm, Der osmanische Historiker Hüseyn b. öa'fer, genannt Hezärfenn,
und die Istanbuler Gesellschaft in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, Freiburg/Br.:
Klaus Schwarz Verlag 1971, 41, Anm. 2.

93 Tag al-'arüs III, 590 (n-w-r), nach Angaben bei Yäqüt.



460 STEFAN REICHMUTH

tung werden im Eintrag zu Konstantinopel94 hervorgehoben. Zu der südostana-

tolischen Stadt Malatiya wird festgestellt, dass sie von Alexander d. Gr. errichtet

wurde und dass ihre Freitagsmoschee bereits auf die Prophetengefährten
zurückgeht.95 Auch islamische Gebäude werden also in die historische Perspektive

einbezogen.
Zabïdïs breites Interesse an Künsten und Gewerben kommt auch in dem

Lexikoneintrag über die Chinesen zum Ausdruck, den er weitgehend aus Ibn
Battütas Beschreibung zusammenstellt.96 In Anlehnung an Ibn Battuta bezeichnet

er diese als die bedeutendste Nation in der Beherrschung der Handwerke
und der Abbildungen. Der geachtete Status der Muslime in ihrem Reich wird
hervorgehoben. Er selbst ergänzt dazu einen Ausspruch unidentifizierter
Herkunft: "Es heisst, die Weisheit habe sich auf drei menschlichen Körperteilen
niedergelassen: auf den Hirnen der Griechen, den Zungen der Araber und den

Händen der Chinesen." Hier wird dann auch der bereits erwähnte Hadît zitiert,
der zur Suche des Wissens selbst in China auffordert. Neben der ausführlich
beschriebenen Porzellanherstellung wird auf das Papiergeld der Chinesen
hingewiesen. Dieses reicht in China bis in die Tang-Zeit (618-907) zurück und war
besonders unter den mongolischen Yuan (1271-1368) und der nachfolgenden
Ming-Dynastie (1368-1644) verbreitet, wurde aber schliesslich im 15. Jahrhundert

abgeschafft.97 Über die Übernahme dieser mittlerweile anachronistischen

Angabe Ibn Battütas kann man nur spekulieren. Will man nicht einfach eine

Kuriosität darin sehen, könnte sie auf indirekte Weise ein Interesse am Papiergeld

andeuten, das sich im 18. Jahrhundert von Frankreich und England aus

allmählich verbreitete.98 Der Rückgriff auf China wäre dann womöglich auch

hier genealogisch zu deuten.

94 Tag al-'arüs V, 206 f. (q-s-t).
95 Tag al-'arüs IV, 227 (m-l-t). Für die bewegte Geschichte Malatiyas in den ersten islami¬

schen Jahrhunderten E. Honigmann, EI2 VI, 230 f. ("Malatya").
96 Tag al-'arüs IX, 262 (sïn).
97 G. Davies, A History ofMoney. From Ancient Times to the Present Day, Cardiff: University

of Wales Press 1994, 180-83. Nach dieser Darstellung gibt es nach 1455 in chinesischen

Quellen keine Erwähnung von zirkulierendem Papiergeld mehr. Vgl. jedoch Deutsche
Bundesbank (Hrsg.), Frühzeit des Papiergeldes. Beispiele aus der Geldscheinsammlung der
Deutschen Bundesbank, München: Giesecke & Devrient 1970, IX f. Hiernach wurde das

Papiergeld in China erst 1661, nach dem Ende der Ming-Dynastie, abgeschafft.
98 Hierzu Deutsche Bundesbank, Frühzeit des Papiergeldes, XIII-XIX; H. Harlandt, Das Geld.

Eine Einführung in Wesen und Funktionen, Rheinfelden, Berlin: Schäuble Verlag 1994, 66-76.



MURTADÄ AZ-ZABÏDÏ 461

Auf Technik und Wissenschaften der Europäer finden sich allenfalls knappe,

meist sehr indirekte Hinweise. Das Fernrohr wird nur kurz erwähnt.
Aufschlussreich erscheint der lange Eintrag zu den "Inseln der Seligen" (al-gazä'ir
al-hälidät/gazä'ir as-su'adä'),100 die Zabïdï, wie auch in Europa üblich, mit den

Kanarischen Inseln (Qanäriyä) identifiziert. Neben den mythologischen
Überlieferungen zu diesen Inseln und einer zeitgenössischen philosophischen Deutung

ihres Mythos finden sich hier auch einige Angaben zu den geographischen
Null-Meridianen und zur magnetischen Deklination: Ptolemäus und andere

Griechen setzten den Beginn der geographischen Länge bei den erwähnten
Inseln an, weil sich dort zu ihrer Zeit der westliche Anfang der bewohnten Welt
befand und die Kompassnadel bei ihnen nicht von der nördlichen Richtung
abwich. Einige "Spätere" (muta'ahhirün) lassen die geographische Länge bei der

"Insel Flandern" (gazïrat Filamank), also wohl den Niederlanden, beginnen,
weil es dort keine Missweisung geben soll. Hiernach richtet sich auch der Ra'ïs

Isbäniyä (d.h. der spanische König?). Andere nehmen dafür die westliche Küste

(d.h. des Magrib), die von den Inseln nach der korrektesten Angabe 10 Grad

entfernt ist. - Der Hinweis wirft noch Fragen auf. Die Spanier orientierten sich

nach 1750 an den Navigationsmethoden der überlegenen britischen Flotte, die

von Nullmeridianen auf der britischen Insel ausgingen.101 Andererseits verweisen

die Angaben auf die Diskussion der europäischen Astronomen und Geographen

um die Bedeutung des Erdmagnetismus für die Bestimmung der

geographischen Länge, die im 16. Jahrhundert begann und das ganze 17. Jahrhundert

hindurch anhielt.102 Gerhard Mercator etwa (gest. 1594), der gerade für die

niederländische Kartographie in starkem Masse prägend war, hatte seinen Nullmeridian

eine Zeitlang bei den Azoren angesetzt, weil dort zu seiner Zeit die Null-
Linie der magnetischen Deklination verlief. Insgesamt waren in der europäischen

Kartographie Null-Meridiane durch die Kanaren, Azoren oder Kapverden
im 17. und 18. Jahrhundert vorherrschend.103 Die Angaben erwecken bei aller

99 Tag al-'arüs III, 75 (n-z-r): minzär. Als Dialekt-Bezeichnung wird nazzära angegeben, was

eine Entlehnung aus dem Osmanischen nahelegt, vgl. J. Th. Zenker, Türkisch-Arabisch-Persisches

Handwörterbuch, Hildesheim u.a.: Georg Olms 1994 [Leipzig 1866], 913: nazzäret.

100 Tag al-'arüs III, 98 (g-z-r > al-gazä'ir al-hälidät); vgl. dazu D. M. Dunlop, EI2 II, 522 ("al-

Djazä'ir al-Khälida").
101 Zunächst The Lizard/Cornwall, später St. Paul's/London, ab 1767 Greenwich, dazu

C. Terrell, "The Adoption ofthe Greenwich Meridian by the British Map Trade", Vistas in

Astronomy 28 (1985), 211-15. Zu Spanien im 18. Jahrhundert A. Lafuente/M.Sellés, "The

Problem of Longitude at Sea in the 18th Century in Spain", op. cit., 243-250.

102 Hierzu J. A. Bennett, "The Longitude and the New Science", op. cit., 219-25.

103 Vgl. I. Kretschmer u.a. (Bearb.) Lexikon zur Geschichte der Kartographie, Wien: Franz Deu-

ticke 1986, II, 549 f. ("Nullmeridian"); W. F. Mörzer Bruyns, "Prime Meridians used by Dutch



462 STEFAN REICHMUTH

Unklarheit den Eindruck, dass der Autor für seine eigene Zeit den westlichen

Anfang der bewohnten Welt nicht mehr bei den "Inseln der Seligen" sieht -
auch wenn sich direkte Hinweise auf die Neue Welt im Lexikon bisher nicht
finden liessen.

Ein für das ambivalente Verhältnis zu europäischen Einflüssen bezeichnender

Eintrag im Tag al-'arüs findet sich für das "Katapult" (manganïq), eine

historische Wurfmaschine, für deren Aufbau und Funktionieren Zabïdï eine

recht ausführliche Beschreibung aus dem öa/MÖs-Kommentar seines Lehrers
Muhammad b. at-Tayyib al-Fasï (gest. 1170/1757) übernimmt. Dieser stellt fest,
dass es sich hier um eine uralte Fernwaffe handelt, die bereits der Prophet und

vor ihm der vorislamische arabische Held Gadïma b. Abras benutzte, und zwar
lange vor der Erfindung (wad') von Schiesspulver (bärüd) und Kanonen

(madäfi') durch die Christen.104 Die Feuerwaffen, die auch sonst mit einigen
eigenen Begriffen vertreten sind,105 erhalten damit eine akzeptable Genealogie,
einen Platz im eigenen kulturellen Erbe - ein Typ der Argumentation, wie er
dann im 19. Jahrhundert in der Auseinandersetzung mit der wachsenden
Übernahme europäischer Wissenschaft und Technik immer wieder auftaucht. Zabïdï
selbst verwendet ihn auch an anderer Stelle, und zwar in einer Abhandlung über
den Tabak.106 Hier sucht er zu beweisen, dass die Tabakpflanze mit einem im
Higäz heimischen Strauch, tubbäq genannt, identisch ist, der den vorislamischen

Arabern bekannt und den schon Abu Hanïfa ad-Dïnawari (3./9. Jahrh.) in
seinem Pflanzenbuch erwähnt. Diese Auffassung hatte bereits 'Abd al-Ganï an-
Nâbulusï (gest. 1143/1730) gegen Ende des 11./17. Jahrhunderts entwickelt, auf
dessen einschlägige und auch vom Titel her nicht unähnliche Schrift Zabïdï

Navigators. A Survey of the Prime Meridians Used by the Dutch for Navigation and

Hydrography, prior to 1884", Vistas in Astromomy 28 (1985), 33-39. Ich danke Robert H. van Gent,

Universität Utrecht, für die Literaturhinweise zur Geschichte des Nullmeridians.
104 Tag al-'arüs VI, 307 (g-n-q). Die chinesische Herkunft des Schiesspulvers war dem Autor

nicht bekannt.

105 naffäta: Tag al-'arüs V, 227 (n-f-t), bereits im Qämüs; mukhala, VIII, 96 (k-h-l), ergänzt

von Zabïdï. Siehe zu naß und anderen Begriffen für Feuerwaffen in der spätmamlükischen
Periode D. Ayalon, Gunpowder and Firearms in the Mamlük Kingdom - A Challenge to a

Medieval Society, London 1956, 9-44, Glossar; ferner zu mukhula (sic) auch R. B. Serjeant,
The Portuguese off the south Arabian coast. Hadrami Chronicles, Beirut 1974, 130 f., mit
weiteren Hinweisen.

106 Hadiyyat al-ihwän fi sagarat ad-duhhän, Ph. Hitti/N.A.Faris/B. Abd al-Malik, Descriptive
Catalogue of the Garrett Collection of Arabic Manuscripts in the Princeton University

Library, Princeton: Princeton Univ. Press/London: Oxford Univ. Press 1938, Ms. Nr. 1858.

Datiert 17. Ragab 1196/28. 6.1782.



MURTADÄ AZ-ZABÏDl 463

freilich mit keinem Wort verweist.107 Ein Vergleich der beiden Texte steht noch

aus. Auch bei Nabulusï steht die Konstruktion der einheimischen Herkunft im
Kontext einer engagierten Argumentation für die Zulässigkeit des Rauchens, die
auch Zabïdï vertritt. Die amerikanische Herkunft des Tabaks wird von beiden

mit keinem Wort erwähnt - ob sie ihnen bekannt war, erscheint zweifelhaft. Die
einheimische Genealogie ist an ihre Stelle getreten. Die Übernahme als solche

wird jedoch nicht in Frage gestellt, auch wenn das Interesse an der eigenen
naturwissenschaftlichen Tradition bei weitem beherrschend bleibt.

6. Philologie und Geographie

An Zabïdïs reichhaltigem philologischen Schrifttum fallen als ungewöhnliche
Gattung zunächst einige kleine Einzelabhandlungen zu seltenen Wörtern und zu
Lehnwörtern auf, die offenbar neben der Arbeit am Tag entstanden.108 Grosse

und kleine Form, Lexikon und Miszelle, ergänzen sich also in seinem Werk.
Meist ist auch hier ein persönlicher Bezug zu Bekannten des Autors erkennbar.

Für einen älteren Freund, 'AIï b. 'Abdallah ar-Rumï, einen Freigelassenen des

Dirwïs Agä, entstand eine kleine Schrift über das Wort dirwïs und seine persische

Herkunft.109 Die philologische Analyse und Rekonstruktion wird noch
weiter getrieben in der Abhandlung über die Terminologie des altarabischen

Maisir-Spieles, Naswat al-irtiyäh, die aus verstreuten Angaben in den Lexika
zusammengestellt und gedeutet wird.110 Hier erhebt der Autor explizit den

Anspruch, ein philologisches Problem zu klären, das die Alten eingestandenerma-
ssen nicht hatten lösen können, und zu demonstrieren, dass die Schätze der

Sprache, in die Gott seine Weisheit versenkte, für den Tüchtigen auch heute

noch zu heben sind. Noch beachtlicher ist eine umfassende Abhandlung zu
Bedeutung, Gebrauch und Geschichte der kunya als Namensform, Muzïl niqäb al-

107 as-Sulh bain al-ihwän fihukm ibähat ad-duhhän, Ms. StaBi Berlin, Ahlwardt 5495, 3, ff. 1-49.

Hierzu L. Berger, "Ein Herz wie ein trockener Schwamm. Laqânïs und Nâbulusïs Schriften
über den Tabakrauch", Der Islam 78 (2001), 249-93. Ich danke dem Autor für eine Vorab-

Version des Textes.

108 Z.B. al-Qaul al-mabtütfitahqïq lafz >täbüt<, Salläs, az-Zabïdï, 146; Risalafi ma'nä >al-'isr<,

erw. Tag al-'arüs III, 400 f. (-s-r).
109 at-Taftîsfi ma'nä lafz >dirwïs<, erw. Mu'gam f. 109b, Gabartï, 'Agä'ib II, 203, Tag al-'arüs IV,

310 (d-r-s, ohne Titel). Der Genannte war Schwiegervater Gabartïs.

110 Naswat al-irtiyäh fi bayän haqïqat al-maisir wa-l-qidäh, in Conte de Landberg (éd.), Pri¬

meurs Arabes, Fasz. I, Leiden: Brill 1886, 40-55; hierzu bereits S. Reichmuth, "Murtadä az-

Zabïdï", 65 f.



464 STEFAN REICHMUTH

hafä 'an kunä sädätinä banïl-Wafä.Ui Auch hier ist ein klarer Bezug zu
zeitgenössischen Bekannten Zabïdïs zu erkennen, nämlich wiederum zur Saih-Familie

der Wafa'iyya, in deren Initiations-Ritual die feierliche Verleihung der kunya
eine zentrale Rolle spielte. Die Schrift enthält ein biographisches Lexikon dieser

Familie und ihrer kunä, geht aber weit darüber hinaus und wird zu einer umfassenden

Abhandlung mitsamt historischem Lexikon der kunä insgesamt. Auch
dieses Werk, das der Autor stolz als in seiner Art einmalig bezeichnet,"2
entstand neben dem Tag al-'arüs.

Das grosse Lexikon steht natürlich im Mittelpunkt seiner philologischen
Arbeit. Formell ein Kommentar zu al-Qämüs al-muhït von Fïruzabadï, ist der

Tag al-'arüs zugleich als umfassendes Lexikon konzipiert, das den Rückgriff
auf alle vorhergehenden ersparen soll.113 Entsprechend umfassend werden die

Werke der lexikographischen Tradition verwertet. Auffällig ist dabei das

Bemühen um vergleichende Textkritik und um direkte Benutzung der Quellentexte.

Neben den Lexika werden auch Dichterdiwane sowie Werke der Genealogie,
Geographie, Geschichte und Medizin herangezogen. Historische Namenskunde
und Etymologie werden gegenüber dem Grundwerk stark ausgebaut.114

Die geographischen Bezeichnungen von Orten, Ländern und Völkern
umfassen den gesamten Orbis islamicus, der Zabïdï bekannt war, und dieser reichte

von Java und China über Indien und Zentralasien bis nach Westafrika. Diese

Zuordnung zur islamischen Welt wird einerseits durch historische Angaben
verdeutlicht, andererseits durch Aufzählung der Gelehrten und Heiligen, die
sich an dem fraglichen Ort niederliessen, ihm entstammen und seinen Namen
tragen."5 Durch diese Angaben wird die Würde und 'Islamizität' eines Ortes

untermauert, was wohl auf die Genres der alten Stadtgeschichten, der fadä'il-
und manäqib-Liter&tm zurückweist. Hiermit verbindet sich die persönliche
Verifikation: häufig werden eigene Reisen, oder Zeitgenossen und Bekannte des

111 Ms. Kairo, târïh 2017, Film Nr. 14169.

112 Tag al-'arüs X, 319 (k-n-y). Für kunä-Werke in der Hadïtwissenschaft siehe M. Y. Kande-

mir, "Hadis", Türk Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, 15, Istanbul 1997, 58.

113 So explizit in Ithäfas-säda I, 4 f.

114 Hierzu die Studien von Sallàs, az-Zabïdï, sowie H. Nassär, al-Mu'gam al-'arabï. nas'atuhü

wa-tatawwuruhü, Cairo 1408/1988, II, 604-40.

115 Siehe z.B. für die Stadt Fuwwa im Nildelta Tag al-'arüs X, 285, wo er seinen eigenen Be¬

such sowie eine eigene Monographie über den Namen und die Heiligen und Hadït-

Gelehrten der Stadt erwähnt; sowie IV, 21 (g-w-z) die längere Liste der Hadlt-Überlieferer

aus Gïza, die er dem Eintrag über diese Stadt hinzufügt.



MURTADÄ AZ-ZABlDl 465

Autors dabei erwähnt. Genannt seien hier nur seine Angaben zum Stiftungskomplex

und der prachtvollen Grabmoschee der Prophetengefährtin Umm
Haräm auf Zypern (bei Larnaca, heute Häla Sultan Tekke), die er selbst während

eines Abstechers auf diese Insel im Verlauf seiner Reise nach Jerusalem
besuchte."6 Dieser persönliche Zug sprengt im Grunde die Gattung des Lexikons.

Er entstammt eher der masyaha- und Reiseliteratur, die ja im 17. und 18.

Jahrhundert sehr gepflegt wurden."7 Auch hier ist wieder einmal islamische

Geographie und Geschichte 'zum Anfassen' bereitgestellt.
Die sehr weitläufige Welt, die hier umrissen bzw. rekonstruiert wird, ist

strikt islamisch geprägt, bis hin zu rein historischen Beschreibungen früher
Städte der Muslime, die schon lange nicht mehr existierten."8 Das nicht von
Muslimen beherrschte Europa kommt dagegen nur sehr sporadisch ins Bild.
Zabïdï zitiert zwar mehrfach aus einer Kurzfassung von Idrïsïs geographischem
Werk,"9 zieht jedoch dessen umfangreiche Angaben zur europäischen Geographie

in keiner Weise heran. Dies verstärkt das Bild einer bewusst islamischen

historisch-geographischen Konzeption.
Besonders auffällig ist das konsequente Festhalten am islamischen Spanien

und seiner Toponymie. Granada etwa wird mit viel Nostalgie beschrieben, und
der Autor äussert den ausdrücklichen Wunsch zur Rückführung der Stadt ins

Dar al-isläm durch den Propheten und seine Familie.120 Eine ähnliche Nostalgie
wird bei der Darstellung von Sizilien spürbar. Hier erwähnt Zabïdï sogar
ausdrücklich die Förderung, die der Sarïf Idrïsï und die Wissenschaften allgemein
durch den fränkischen König Roger (II.) erfuhren.121 Ansonsten erscheinen das

116 Tag al-'arüs IV, 211 (qubrus); zu Umm Haräm, der Ehefrau des Sahäbl 'Ubäda b. Sämit,
die hier auf einem Kriegszug den Tod gefunden haben soll, und zur Häla Sultan Tekke,
dem wichtigsten islamischen Heiligtum der Insel, siehe A. H. De Groot, EI2 V, 302

("Kubrus")
117 Siehe die Studien zu verschiedenen Reiseberichten dieser Periode von R. Elger, "Die Reise des

Murtadä b. Mustafa b. Hasan al-Kurdï von Damaskus nach Ägypten im Jahre 1127/1714", in

X. von Ertzdorff (Hrsg.), Beschreibung der Welt. Zur Poetik der Reise- und Länderberichte,
Amsterdam: Rhodopi 2000; "Der Raum als Zeichen göttlicher Macht und des Wirkens der Zeit
im Libanon-Reisebericht al-Manäzil al-mahäsiniyya fi r-rihla at-taräbulusiyya des Yahyä al-

Mahâsinï (st. 1053/1643)", in R. Haag-Higuchi/C. Szyska (Hrsg.), Erzählter Raum in Literaturen

der islamischen Welt, Wiesbaden: Harrassowitz 2001, 69-80.

118 So etwa die ausführlichen ergänzenden Angaben zur ersten muslimischen Metropole auf
dem indischen Subkontinent, al-Mansüra in Sind (heute Pakistan), Tag al-'arüs III, 569 (n-

s-r), zu dieser Stadt Y. Friedmann, EI2 VI, 439 f. ("al-Mansüra").
119 §alläs,235f
120 Tag al-'arüs V, 191 (g-r-n-t) - d.h. durch die sarifischen Herrscher Marokkos?
121 Tag al-'arüs VII, 404 f. (s-q-l). Die Kairoer Ausgabe schreibt fehlerhaft Agar statt Rugär.

Idrïsï wird hier ein Werk zur Geschichte Siziliens zugeschrieben, das er für Roger verfasste



466 STEFAN REICHMUTH

christliche Spanien, Frankreich und Italien fast völlig ausgeblendet, obwohl es

sich um Regionen handelte, mit denen Ägypten damals bereits ziemlich enge

Beziehungen unterhielt. Hier wird ein geographischer Klassizismus erkennbar,
der sich geradezu als Umkehrung oder Spiegelung der Antikisierung des

gesamten Mittelmeerraumes bei den europäischen Klassizisten und Philhellenen
des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts begreifen lässt. Gespiegelt erscheint
auch die europäische Furcht vor den Schiffen der Barbaresken-Staaten, und

zwar in der Schilderung der Gefahren, die für die Muslime von Malta und seiner

wohlgerüsteten Kriegsmaschinerie ausgehen, die von allen christlichen Mächten
unterhalten wird. Hierfür bezieht sich Zabïdï auch auf die Angaben eines

Gewährsmannes, der in maltesische Kriegsgefangenschaft geraten war.122 Über

Malta als schreckliche Gefahr für muslimische Seereisende klagte bereits wortreich

der Nordafrikaner Ahmad al-Maqqari (gest. 1041/1632) in der Beschreibung

seiner Reise nach Ägypten und Syrien.123 Der Aufenthalt dieses literarisch
hochgebildeten Gelehrten im Nahen Osten hatte nachhaltige Folgen: mit seinem

monumentalen historisch-literarischen Sammelwerk über al-Andalus (Nafh at-
tïb), das er nur wenige Jahre nach der endgültigen Vertreibung der Morisken auf
Bitten Damaszener Freunde verfasste, scheint er einer Andalusien-Nostalgie
Nahrung geboten zu haben, die unter arabischen Dichtern und Literaten im Nahen

Osten im 17. Jahrhundert aufkam und die bisher nur in Ansätzen untersucht
ist.1 4 Auch Zabïdïs Lexikon erscheint in seiner Beschreibung von al-Andalus
und Sizilien von dieser Stimmung getragen.

Der Tag al-'arüs geht in seinen vielfältigen thematischen Erweiterungen
auch auf naturwissenschaftlichem und medizinischem Gebiet weit über die älteren

sprachlichen Lexika hinaus. Insgesamt bietet dieses Lexikon sich dar als

eine grosse Kunst- und Kuriositätenkammer islamisch-arabischer gelehrter und

und das Zabïdï selbst einsehen konnte. Ob es sich hierbei um Idrïsïs geographisches

Hauptwerk, auch Kitäb Rugär genannt, oder um eine bisher sonst nicht nachgewiesene
Schrift handelt, bleibt zu klären.

122 Tag al-'arüs V, 227 f. (m-l-t > Malta)
123 Siehe hierzu die Übersetzung von R. de Gayongos, The History ofthe Mohammedan Dyna¬

sties in Spain... by Ahmed Ibn Mohammed al-Makkari, New York/London: Johnson
Reproduction Corp. 1964 [1840], I, 3.

124 Siehe für Maqqari und seine Wirkung auf die Damaszener Literaten R. Elger, "Der Raum

als Zeichen göttlicher Macht", 72 ff. Der Andalusier Lisän ad-Dïn b. al-Hatïb (gest.

776/1375), auf den Maqqari sich weitgehend bezieht und dessen literarische Schriften er im

zweiten Teil seines Werkes zusammenstellt, wurde auch von ägyptischen Literaten des 18.

Jahrhunderts offenbar sehr geschätzt; siehe J. Heyworth-Dunne, "Arabic Literature in Egypt
in the Eighteenth Century with some Reference to the Poetry and Poets", BSOAS 9 (1937-

39), 688.



MURTADÄ AZ-ZABlDl 467

literarischer Tradition, mit klassischem Anspruch, aber immer wieder durch

persönliche Angaben überlagert. Zusammengestellt, kurz bevor die grosse
Auseinandersetzung mit den europäischen Wissenschaften begann, enthält diese

Sammlung bereits viele neuartige Stücke. Konsuln,125 Kanonen und Fernrohre

gehören zu den unerwarteten Funden des Lesers. Syphilis126 und Schiesspulver
tauchen in Zitaten auf, und das Problem der magnetischen Abweichung
(Deklination) des Kompass und des Nullmeridians wird, wie oben erwähnt, kurz

behandelt, ohne einen eigenen Eintrag zu erhalten. Dass Zabïdï selbst Taschenuhren

sammelte, geht aus Gabartïs Biographie hervor.127 Das Korsett des

gelehrten sprachlichen Kommentares und des klassischen arabischen Lexikons
wird spürbar zu eng und kann die Massen zusätzlicher Informationen nur mühsam

zusammenhalten. Das macht die Lektüre des Tag bis heute zu einer Reise

ins Ungewisse. Auch wenn die europäische Astronomie und Naturwissenschaft
bei Zabïdï noch keinerlei direkte literarische Spuren hinterlassen haben, so lässt

er doch im Ithäf durchaus Zweifel an den herkömmlichen astronomischen

Vorstellungen von der ruhenden Erde und von der Bewegung der Sterne auf den

Himmelssphären erkennen und erwartet eine Antwort darauf erst im Jenseits.128

Auch der Unterschied zwischen weltlicher Erfahrung (at-tagärib ad-dunya-
wiyya) und göttlicher Erkenntnis (al-ma'ärif al-ilähiyya) wird von ihm thematisiert;

beide werden in den entgegengesetzten Richtungen, in die sie führen,
anerkannt: wer nach Westen geht, kann nicht erwarten, dort Dinge zu finden, die

es nur im Osten gibt, und umgekehrt. Nur den Propheten und manchen Weisen

war es gegeben, beide Bereiche zu verbinden.129 Zabïdïs eigentümliche Synthese

von gesammelter Tradition und persönlicher Erfahrung ist also durchaus

nicht immer fraglos dem alten Kosmos verhaftet, den er beschreibt.

Im Rückblick lässt sich erahnen, dass Zabïdïs faszinierende Wirkung auf
seine Zeitgenossen, wie sie Gabartï in seiner Biographie beschreibt, wohl zum

guten Teil von seiner historisch-genealogischen Perspektive ausging, in der sich

die philologischen und religiösen Disziplinen und Überlieferungen bündelten.
Das unterscheidet ihn von den grossen Polyhistoren der mamlukischen Periode

wie Suyutï und Ibn Hagar, mit denen er verschiedentlich verglichen wurde.
Für diese Perspektive wird hier der Begriff einer 'kulturellen Archäologie'

vorgeschlagen. Sie entspricht in mehrerlei Hinsicht den künstlerischen und wis-

125 Tag al-'arüs VIII, 89 (qunsul); siehe bereits S. Reichmuth, "Murtadä az-Zabïdï", 79.

126 al-habb al-ifrangï, nach Ibn at-Tayyib, siehe Tag al-'arüs I, 572 (kibrit)
127 Gabartï, 'Agä'ib II, 209 f.

128 Ithäf as-säda I, 256 f. Vgl. bereits für ältere islamische Gelehrte N. Ahmad, "Geography",
in M. M. Sharif (ed.), A History ofMuslim Philosophy II, Delhi 1989 [1961], 1266 f.

129 Ithäf as-säda I, 782.



468 STEFAN REICHMUTH

senschaftlichen Bestrebungen in Europa im 17. und 18. Jahrhundert, insbesondere

ihrer Tendenz zur historisierenden Begründung der eigenen Kultur, die den

Ausgangspunkt der Betrachtung bildete. Hierzu gehört die methodisch-kritische

Erschliessung historischer Quellen, das Interesse an historischen Monumenten,
aber auch an den sprachlichen Zeugnissen und an der Sprache selbst. Erkennbar

wurde auch bei Zabïdï die Tendenz zur klassizistischen Rekonstruktion einer

islamischen Geographie, die sich teilweise wie eine Umkehrung der
klassischhellenistischen Sicht des Mittelmeerraumes ausnimmt. In diesem Kontext steht

die deutliche Nostalgie für das islamische Andalusien, deren Wurzeln, wie
angedeutet, in der arabischen Literatur im 17. Jahrhundert zu liegen scheinen. Die
Versuche zur Findung einheimischer, islamisch-arabischer Ursprünge für
importierte Konsumgüter und Feuerwaffen fällt in eine ähnliche Kategorie.

Die Auseinandersetzung mit den Europäern war jedoch offensichtlich nicht
bestimmend für Zabïdïs Interessen und hat nur ganz begrenzt, meist sehr indirekt,

literarischen Niederschlag gefunden. Eher könnte man seine gelehrten
Aktivitäten und sein Werk der Konjunktur wissenschaftlicher Interessen zuordnen,

die sich in Iran und Indien für das 11./17. und 12./18. Jahrhundert feststellen

lässt130 und für die es auch im Osmanischen Reich Anhaltspunkte gibt.131 Im
Mittelpunkt seiner sarifisch-kosmopolitischen Perspektive steht die erweiterte
Welt islamischer Gemeinschaften, Regionen und Staaten, mit der er durch
Herkunft und Reisen, Bekanntschaften und Korrespondenz in Beziehung stand und
die sich in seinem weitläufigen Werk niedergeschlagen hat. Bereitschaft und
Bedürfnis zur Schilderung persönlicher Erfahrung treten in seinen Schriften
immer wieder zutage. An verschiedenen Stellen führte seine historisch-genealogische

Tätigkeit, wie wir sahen, zu einer religiösen wie politischen Aufwertung

regionaler islamischer Eliten. Auch die ayyübidische Genealogie, die er
kurz nach dem Machtantritt eines neuen mamlukischen Saih al-balad in Ägypten

zusammenstellte, weist in diese Richtung. Die grossen Sammlungen histori-

130 G. Endress, "Philosophische Ein-Band-Bibliotheken aus Isfahan", in Oriens 36 (2001), 10-58.

131 Siehe z.B. das Zeugnis des L. F. Marsigli, Stato Militare dell'Impero Ottomanno/L'État

Militaire de l'Empire Ottoman, Graz: Akademische Druck- und Verlags-Anstalt 1972 [Den
Haag-Amsterdam 1732], 93 f.; sowie H. Wurm, Hezärfenn; ferner zu dem gelehrten hohen

Finanzbeamten Mustafa Sidqï (gest. 1769), seiner reichen Sammlung mathematischer Texte
und seiner Bibliothek, F. Charette, "The Scientific Library of Mustafa Sidqi - An Illustration

ofthe Significance of Codicology for the Study of modern History of Science in the
Ottoman Empire", Beitrag zum Symposium Arabic-Ottoman Sciences in Modern Times,

DAVO-Tagung, Hamburg, 2.-4. 12. 1999, unveröff., Zusammenfassung DAVO-Nachrich-
ten 11, 1999, 28 f. Insgesamt setzte freilich auch die Rezeption europäischer Wissenschaften

in Istanbul weit früher ein als in anderen islamischen Regionen.



MURTADÄ AZ-ZABlDl 469

scher Dokumente und sprachlicher Zeugnisse, die die europäische Wissenschaft
der Periode kennzeichnen, erscheinen von vergleichbaren Interessen und

Erfahrungen und von einer ähnlichen Verbindung von Neugier und enzyklopädischem

Ordnungs- und Sammelstreben bestimmt. In dieser Hinsicht wird der

Wert des Vergleiches durch das spärliche Interesse Zabïdïs für die Europäer

sogar noch erhöht. Es bleibt eine grosse Herausforderung für die weitere
Forschung, derartig analoge Entwicklungen innerhalb einer Geschichte der
neuzeitlichen Welt zu verorten.




	Beziehungen zur Vergangenheit : Murtadā az-Zabīdī (gest. 1791) und seine Archäologie islamischer Kultur

