
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 2

Artikel: Wenn Frauen Sklaven freilassen : zur Stellung der Patronin im
frühislamischen Recht

Autor: Mitter, Ulrike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN:
ZUR STELLUNG DER PATRONIN IM FRÜH¬

ISLAMISCHEN RECHT*

Ulrike Mitter

Die Freilassung von Sklaven durch Frauen stellt die Rechtsgelehrten vor ein
Problem, das nicht befriedigend gelöst werden kann. Eine Patronin verursacht
Konflikte in der Rechtslage und verkompliziert gewisse Regelungen, die im Falle von
Patronen eindeutig sind. Dennoch wurde die grundsätzliche Rechtmässigkeit des

Patronats von Frauen niemals in Frage gestellt. Im islamischen Recht kann ein

Patronatsverhältnis zwischen Frauen und ihren freigelassenen Sklaven entstehen,

und die Patronin hat im grossen und ganzen dieselben Rechte und Pflichten wie
ihr männliches Pendant.

In diesem Artikel wird es um die Rechtsstellung der frühislamischen Patronin

im allgemeinen gehen und um das erwähnte Rechtsproblem und seine

Lösungsversuche im besonderen. Da die hier präsentierte Analyse zum grossen Teil
auf Traditionen (ahadït) basiert, ist es notwendig, die Methode zu deren Datierung

anhand eines ausführlichen Beispiels zu erläutern.

1. Einführung

1.1 Das islamische Patronat

Zunächst aber ein Überblick über die Institution des Patronats (walä').1 Die
Freilassung eines Sklaven hat im islamischen Recht zur Folge, dass ein Patronatsverhältnis

zwischen dem Freigelassenen und seinem Freilasser entsteht, der
sogenannte walä' al-'itq (Freilassungs-Patronat). Patron und Klient werden in den

Quellen beide als maulä (PI. mawâlî) bezeichnet.2 Ein walä'-Verhältnis kann
nach der Lehre einiger Rechtsschulen auch durch den Zusammenschluss zweier
freier Parteien entstehen - die Partei, die um den walä' ersucht, ist oftmals ein

* Dieser Artikel ist die wesentlich erweiterte Version eines Vortrags, den ich im März 2001

auf dem Orientalistentag in Bamberg gehalten habe.
1 Zum Folgenden hauptsächlich Crone, 1987:35-42, und dies., 1991 ; Mitter, 1999:93-99.
2 In diesem Artikel bezeichnet der arabische Begriff, wenn nicht anders vermerkt, den Klienten.



408 ULRIKE MITTER

nicht-arabischer Konvertit - und wird dann walä' al-muwälät (vertragliches
Patronat) genannt.3 Hier soll es jedoch ausschliesslich um das Patronat gehen, das

aus der Freilassung eines Sklaven resultiert.4

Der Freilasser gilt als ein agnatischer Verwandter (asaba) seines ehemaligen

Sklaven. Wenn keine blutsverwandten Agnaten des Freigelassenen vorhanden

sind, nimmt er deren Stelle ein und hat in so einem Fall auch das Recht, den

Freigelassenen zu beerben. Sind koranische Erben vorhanden, steht ihm das

Resterbe nach Abzug der koranischen Pflichtteile zu. Weiter entfernte Verwandte

(dawü l-arhäm) werden durch den Patron ausgeschlossen. Auch im Falle einer

Blutgeldzahlung kommt die verwandtschaftsähnliche Beziehung zwischen Patron

und Klient zum Tragen. Wenn für ein Vergehen des Freigelassenen Blutgeld
gezahlt werden muss und der Freigelassene keine oder zu wenige Agnaten hat,

sind der Patron und seine Blutgeldgruppe (äqila) zur Zahlung verpflichtet.5 Der
Patron kann auch als Vormund (walï) bei der Heirat einer Tochter seines maulä

fungieren, was allerdings in den Rechtswerken selten zur Sprache kommt. Rechte

und Pflichten des Freigelassenen werden weit weniger ausführlich behandelt als

die seines Patrons. Im klassischen Recht sind Erbrecht und Blutgeldpflicht nicht

reziprok, da der Freigelassene nicht als'asaba seines Patrons gilt.
Ein wichtiger Aspekt des walä' ist sein zwangsläufiger und dauerhafter

Charakter. Das Patronat entsteht in der Regel automatisch durch die Freilassung -
nur die Mälikiten erlauben den tasyïb, eine Freilassung des Sklaven unter
Verzicht auf das Patronat - und bleibt dann für alle Zeit bestehen.6 Es darf weder

verkauft, noch verschenkt werden, und nach dem Tod des Patrons werden die

Patronatsrechte nicht wie Vermögensrechte weitervererbt, sondern sie gehen
immer auf den nächsten Agnaten des Freilassers (den sogenannten kubr) über,

was sich nicht immer mit der gewöhnlichen Erbfolge deckt. Normalerweise
schliesst der dem Verstorbenen am nächsten stehende Agnat alle anderen
Verwandten aus, während die kubr-Kegol besagt, dass der dem Freilasser am näch-

3 Der walä' al-muwälät wird von den Hanafiten und den Sï'iten anerkannt.

4 Patroninnen werden in den Traditionen zum walä' al-muwälät ohnehin nicht erwähnt; übri¬

gens auch keine Klientinnen. Der spätere as-Sarahsï (st. 483), Mabsüt, VIII, 95-96, gesteht

Frauen das (inzwischen rein theoretische) Recht zu, ein vertragliches Patronat mit einem

Konvertiten zu begründen.
5 Nach hanafitischer Lehre besteht die 'äqila in erster Linie aus den Personen, die in demsel¬

ben diwän (militärische Lohnliste) eingetragen sind. In den übrigen Schulen herrscht die

Auffassung, dass sich die 'äqila aus den 'asaba des Übeltäters zusammensetzt. Vgl. Brun-
schvig, 1960:338.

6 Im Unterschied dazu ist im Falle des vertraglichen walä' eine Auflösung der Verbindung
ohne weiteres möglich, solange noch keine Blutgeldzahlung des Patrons für seinen Klienten

stattgefunden hat.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 409

sten stehende Agnat die anderen ausschliesst.7 Das Patronat wird oft mit der
Verbundenheit zweier Personen in einer Blutsverwandtschaft verglichen.8

1.2 Analyse und Datierung von Rechtstraditionen

Die vorstehenden Ausführungen beschreiben die klassische Institution des Patronats.

Im folgenden soll es jedoch um die Rechtsstellung der Patronin im. frühen
Recht gehen, wobei unter "früh" die ersten beiden islamischen Jahrhunderte
verstanden werden. Daher ist nun auf die Methode einzugehen, die zur Ermittlung
der vorklassischen Regelungen führt.

Nach gängiger Auffassung der westlichen Islamwissenschaftler sind Aussagen

über die Entwicklung des islamischen Rechts im ersten Jahrhundert nur sehr

bedingt möglich. Die Rechtstraditionen (ahadït, Sg. hadît), die dem Propheten
Muhammad und seinen Gefährten (sahäba) zugeschrieben sind, werden von vielen

Gelehrten nicht als Quelle für die frühe Zeit akzeptiert, da die Auffassung
herrscht, dass die ahadït erst im Rahmen der Tätigkeit der Rechtsgelehrten
entstanden sind und im zweiten und dritten Jahrhundert früheren Gelehrten, den

Prophetengefährten und schliesslich Muhammad selbst in den Mund gelegt wurden.

Diese kritische Haltung ist massgeblich auf Joseph Schacht zurückzuführen,
der Thesen von Ignaz Goldziher aufgriff.9 Wenn ich also meine, dennoch Aussagen

über die Rechtsentwicklung im ersten Jahrhundert machen zu können, muss
ich erklären, wie ich dazu komme.

Für meine Analyse verwende ich eben diese ahadït, deren Herkunft
umstritten ist, da andere Quellen kaum vorhanden sind. Ich bin der Ansicht, dass

man die ahadït durchaus als Quelle für den Stand der Rechtsentwicklung im
ersten und zweiten Jahrhundert verwenden kann,10 wenn man sie zuvor einer

genauen isnäd-cum-matn-Analyse unterzogen hat, die es ermöglicht, das Alter
einer Tradition näher zu bestimmen. Dabei wird folgendermassen vorgegan-

7 Die Patronatsrechte, die ein Sohn des Freilassers geerbt hat, gehen deshalb nach dem Tod
des Sohnes nicht in erster Linie auf dessen Sohn, den Enkel des Freilassers, über. Wenn

weitere Söhne des Freilassers am Leben sind, kehrt der walä' zu diesen zurück. Vgl. Ibn

Rusd/Nyazee, Bidäyat, 441.
8 Diese Verwandtschaftsdoktrin wird in einer Maxime ausgedrückt: "walä' ist ein Verwandt¬

schaftsband wie die Abstammung (al-walä' luhma ka-luhmat an-nasab)", die Muhammad

zugeschrieben ist. Siehe zum Beispiel as-Saibânî, Asl, IV, 197.

9 Schacht, 1950:3-5,15 ff. und 149.

10 Zum Quellenwert von Traditionen vgl. Motzki, 2000:170 f. - Motzki behandelt hier Tradi¬

tionen aus dem Bereich der Prophetenbiographie (sïra und magäzi), aber seine Argumentation

hat auch für Rechtstraditionen Gültigkeit, zumal aus den historischen Überlieferungen

zu Muhammad auch Rechtsentscheidungen abgeleitet wurden (ibid., 188).



410 ULRIKE MITTER

gen: Alle verfügbaren Versionen einer zu untersuchenden Tradition werden

zusammengetragen und die Überliefererketten (asänid, Sg. isnäd) in einem
"isnäd-Bündel" schematisch dargestellt. Der Gelehrte, bei dem (von oben

betrachtet) sämtliche isnäd-Stränge zusammenlaufen, wird seit Schacht meist als

common link (cl) bezeichnet." Für Gelehrte in späteren Generationen, bei
denen mehrere asänid zusammentreffen, hat Juynboll den Begriff partial common

link (pel) eingeführt.12 Nun werden die Texte (mutün, Sg. matn) miteinander

verglichen. In der Regel wird sich herausstellen, dass grundsätzlich alle
Texte verschieden sind,13 dass jedoch die Texte, die einem (p)cl zugeschrieben
sind, gemeinsame Merkmale aufweisen. Dieses Muster aus Übereinstimmungen

und Unterschieden lässt sich am elegantesten durch den Überlieferungs-

prozess erklären. Wenn ein Lehrer eine Tradition an seine Schüler weitergibt,
wird jeder Schüler einen individuellen Text überliefern, indem er Elemente

hinzufügt oder weglässt.14 Dennoch wird die "Handschrift" des Lehrers
unverkennbar sein, da alle seine Schüler gewisse Details überliefern, die in den

Texten der Schüler anderer Lehrer nicht vorkommen. Die Unterschiede in den

Texten der Schüler weisen daher auf eine unabhängige Überlieferung hin, die
Gemeinsamkeiten auf die Herkunft von demselben Lehrer. Das Todesdatum
des Lehrers kann somit als der terminus ante quem der Existenz der Tradition
gelten. Beginnend mit den jüngeren pels arbeitet man sich auf diese Weise mit
der Datierung der Tradition bis zum cl vor.

Es kommt vor, dass sehr ähnliche Texte verschiedenen (p)cls zugeschrieben
sind. Wenn deren gemeinsame Autorität ein sahabï oder gar der Prophet ist,

muss das als verdächtig gelten, denn in der frühen Zeit sind grosse Unterschiede
zwischen den Varianten die Regel. Man wird dann die Möglichkeit einer
Fälschung oder fehlerhaften Überlieferung bedenken müssen. Die Theorie, dass das

gesamte Gebilde eines isnäd-Bündeis, oder grosse Teile davon, auf Fälschung
durch spätere Gelehrte beruhen könnte, halte ich dagegen für nicht realistisch,
denn dies hätte bedeutet, dass die späteren Gelehrten bei der Erfindung eines

11 Schacht, 1950:171 ff. - Schoeler, 1996:64, spricht vom "gemeinsamen Glied" der Kette

(GG).
12 Juynboll, 1993:211; id., 1994:155.

13 Die Textvarianten unterscheiden sich im Gebrauch von Füllwörtern, Synonymen und gan¬

zen Motiven.
14 In der Zeit der sahäba und täbi'ün sind die Unterschiede grösser als in späterer Zeit. Dies ist

zum einen darauf zurückzuführen, dass damals die wörtliche Überlieferung eines Textes

nicht als notwendig erachtet wurde, zum anderen darauf, dass die Texte in der frühen Zeit
oft mündlich überliefert wurden. Allerdings hat es auch schon früh Unterrichtskladden von
Schülern gegeben. Vgl. Schoeler, 1985, und id., 1996:151.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 411

jeden neuen isnäds den Text der Tradition diesem Muster aus Gemeinsamkeiten

und Unterschieden hätten anpassen müssen.

Die Analyse und daraus folgende Datierung von Traditionen ergab, dass

viele Traditionen tatsächlich in der Zeit entstanden sind, in der sie entstanden zu

sein vorgeben. Traditionen der Nachfolger (täbi'ün), die um die Jahrhundertwende

- dies meint immer die Wende vom ersten zum zweiten Jahrhundert H. - aktiv

waren, sind sehr häufig keine späteren Zuschreibungen, sondern gehen
tatsächlich auf diese frühen Gelehrten zurück. In einigen Fällen liess es sich auch

nachweisen, dass Traditionen von Prophetengefährten und von Muhammad sehr

alt sind, das heisst, dass sie im frühen ersten Jahrhundert kursierten, und
möglicherweise auf ein historisches Ereignis zurückgehen.15

1.2.1 Die Safiya-Tradition
Nun soll die isnäd-cum-matn-Analyse an einem praktischen Beispiel vorgeführt
werden. Dafür habe ich die "Safiya-Tradition" ausgewählt, weil sich an ihr auch

das Rechtsproblem demonstrieren lässt, das durch die Existenz von Patroninnen
verursacht wird. (Safiya ist die verstorbene Patronin, um deren maulä es sich in
der Tradition dreht.) Vier täbfün überliefern diese Tradition: die Küfier Ibrahim
an-Nahaci (st. 96) und cÄmir as-Sa'bï (st. 103) und die Medinenser Ibn Sihäb az-

Zuhri (st. 124) und Sulaiman b. Yasär (st. 104 oder 107).

Die Analyse soll mit der Version des Ibrahim an-Naha'i beginnen. Ibrahim
ist der pel zweier Überlieferungsstränge. Als seine Schüler werden 'Ubaida [b.

Mucattib] ad-Dabbi16 und Hammäd [b. Abi Sulaiman] (st. 120) genannt. Hammäd
ist ebenfalls ein pel. Eine Version seines Texts wird von Abu Hanïfa (st. 150)

überliefert:

Muhammad [as-Saibânï] von Abu Hanïfa von Hammäd von Ibrahîm, dass 'Alî b. Abî Tälib
und az-Zubair b. al-'Awwäm (Eulogie für beide) einen Streit über einen maulä von Safiya
bint 'Abdalmuttalib vor 'Umar (Eulogie) trugen. 'AH sagte: "Sie ist meine Tante, und ich bin

der Erbe ihres maulä und zahle Blutgeld für ihn." Az-Zubair sagte: "Sie ist meine Mutter,
und ich bin der Erbe ihres maulä" 'Umar b. al-Hattäb entschied, dass das Erbe az-Zubair

gehören und das Blutgeld cAlï b. AM Tälib obliegen solle.17

(Forts. S. 413)

15 Für Beispiele der isnäd-cum-matn-An&ly&e siehe Schoeler, 1996; Motzki, 1991, 1996 und

2000; Mitter, 1999 und 2000.

16 In Ibn Hagar, Tahdïb, VII, 86-88, ohne Todesjahr.
17 As-âaibanï, Asl, IV, 161. Im Kommentar auf S. 162 ist der Text zitiert, den Abu Yüsuf in

seinen Ätär von Abu Hanïfa überliefert. Er zeigt viele Übereinstimmungen mit der Version

des as-Saibanï, ohne mit ihr identisch zu sein.



Sahnün

Ibn Wahb

Yünus
b. Yazïd

az-Zuhrï

Anonymus

Ibn Qudäma

as-Saibäni

Abu
Yüsuf

'Abdarrazzäq

Abu Hanïfa

Hammäd

Sufyän Abu Mu'äwiya
at-Taurî

'Ubaida
Abu Ishäq
as-Saibäni

Ibrahîm
an-Naha'i

Safiya-Tradition
-*¦ 'Umar b. al-Hattäb

as-Sa'bi

(nur bei a)

az-Zubair

Yaqub
Husaun

Said b. Mansür

Sufyän

Amr b. Dinar

Muhammad b.

"Amr b. 'Atä'

Sulaiman b. Yasär

'Abdarrahmän b. 'Auf

2

1
Ti



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 413

Sufyän at-Tauri (st. 161) überliefert eine Kurzversion von Hammäd,18 die trotz
ihrer Kürze das für diese Version charakteristische Element, nämlich 'Umars

Entscheidung bezüglich 'Alis Blutgeldpflicht, enthält.

In der Version des 'Ubaida19 entscheidet TJmar lediglich, dass nicht 'Ali,
sondern az-Zubair das Erbe zu bekommen habe (obwohl 'Ali das Blutgeld zu

zahlen hat, wie er selbst im ersten Teil des Textes anmerkt). Ein weiterer Unterschied

ist, dass 'Ali und az-Zubair bei Hammäd sagen "Safiya ist meine

Tante/Mutter", bei 'Ubaida aber "er ist der maulä meiner Tante/Mutter". 'Ubaida

überliefert ausserdem einen zusätzlichen Dialog mit Ibrahim:

Ibrahîm sagte: "Der walä' [gemeint ist hier: das Erbrecht] gehört der Familie von az-Zubair,

solange sie Nachkommen (aqib) haben." Ich ['Ubaida] sagte: "Welche Nachkommen [sind

gemeint]?" [Ibrahîm] sagte: "Söhne (wuld dukür). Wenn sie keine Söhne [mehr] haben,

kehrt der walä' zu 'Ali zurück."20

Die genannten Unterschiede zwischen den Versionen von Hammäd und 'Ubaida
lassen darauf schliessen, dass die beiden ihren Text nicht voneinander kopiert,
sondern unabhängig überliefert haben. Nun ist der isnäd, der über 'Ubaida zu

Ibrahim führt, ein Einzelstrang, dessen Fälschung theoretisch leicht zu
bewerkstelligen gewesen wäre.21 cUbaida oder einer seiner Nachfolger im isnäd könnte
einen Hammäd-Text überliefert haben, ohne Hammäd im isnäd zu nennen. Gegen

diese These spricht jedoch, dass 'Ubaidas Text nicht das für Hammäd typische

Blutgeld-Element in 'Umars Entscheidung aufweist.22 Es liesse sich

einwenden, dass das Element rein zufällig in gerade diesem Text während seiner

Überlieferung von dem ungenannten Hammäd verlorengegangen sein könnte.

(Dass es absichtlich weggelassen wurde, um die angeblich unabhängige Überlieferung

durch 'Ubaida plausibler zu machen, halte ich, wie oben im theoretischen

Teil dargelegt wurde, nicht für wahrscheinlich.) Wäre 'Ubaida ebenfalls ein pel,

18 'Abdarrazzäq, Musannaf IX, Nr. 16255 und 16295.

19 Sa'ïd b. Mansür, Sunan, III, Nr. 274.

20 Zu dieser "Rückkehr" des walä'zu den 'asaba einer Freilasserin vgl. auch unten S. 419, 427

und 433.

21 'Ubaida überliefert nur an Abu Mu'äwiya und dieser nur an Sa'ïd b. Mansür. Juynboll hält
einen solchen aus fuläns bestehenden Einzelstrang für unhistorisch, da eine Tradition
niemals nur an jeweils einen Schüler weitergegeben worden sein kann (Juynboll, 1993:209-

210, und ID., 1994:156). Es könnte jedoch neben dem Einzelstrang andere Überlieferungswege

gegeben haben, die in den (auf uns gekommenen) Quellen aus verschiedenen Gründen

nicht aufgeführt werden. Siehe dazu Motzki, 1996:45-46. Zudem besteht immer die

Möglichkeit, dass bei der Sichtung der Quellen eine Variante der Tradition übersehen wurde.

22 Die Texte der anderen täbi'ün sind, wie wir gleich sehen werden, noch unterschiedlicher,
die Abhängigkeit des 'Ubaida-Textes von diesen also erst recht nicht wahrscheinlich.



414 ULRIKE MITTER

hätten wir weitere Textversionen, anhand derer sich gegenebenfalls die
Individualität und damit die Unabhängigkeit des 'Ubaida-Texts zweifelsfrei ermitteln
liesse. Dies ist bei Einzeltexten natürlich nicht möglich.

Wer sich jedoch mit der Analyse von ahadït beschäftigt, wird feststellen,
dass dieses Phänomen absolut kein Einzelfall ist. In aller Regel lässt
ausgerechnet der Text des Einzelstrangs neben einem (p)cl die Elemente vermissen,
die kennzeichnend für die dem (p)cl zugeschriebenen Texte sind. Meines
Erachtens ist es nicht sinnvoll, dieses Phänomen als eine Häufung von Zufällen
abzutun und trotz allem von der Abhängigkeit des Einzeltexts und der

Fälschung seines isnäds auszugehen. Es ist ebenfalls nicht sinnvoll, das Phänomen

gänzlich zu ignorieren und im Falle von Einzelsträngen vorsichtshalber
auf jegliche Aussage zu ihrer Abhängigkeit oder Unabhängigkeit zu verzichten.

Da das individuelle Aussehen von Einzeltexten die Regel ist, können auch

Einzeltexte, sofern sie deutliche Unterschiede zu den Textvarianten eines (p)cl
aufweisen, als ebenso unabhängig gelten wie der Text dieses (p)cl. Bis zum
Beweis des Gegenteils kann demnach die gemeinsame Autorität des (p)cl und
des einzelnen Überlieferers als der historische Überlieferer des Texts angesehen

werden.23

Ich werde im folgenden von der Annahme ausgehen, dass Hammäd und
'Ubaida ihren Text unabhängig voneinander von Ibrahim an-Naha'i überlieferten.
Das bedeutet beim jetzigen Stand der Analyse, dass die Safiya-Tradition im
ausgehenden ersten Jahrhundert bekannt war.

Der Kurier Ibrahim ist, wie bereits festgestellt wurde, nicht der einzige täbi',
der die Safiya-Tradition überliefert. Wenden wir uns nun der Version des Medi-
nensers Ibn Sihäb az-Zuhri zu:

Ibn Wahb von Yünus b. Yazïd von Ibn Sihäb [az-Zuhri], der sagte: Gelehrte (rigai min ahi

al-'ilm) überlieferten mir, dass 'Ali und az-Zubair über mawâlî der Mutter des az-Zubair
stritten. Sie war Safiya bint 'Abdalmuttalib, und sie war die Mutter des az-Zubair. 'AIï sagte:

"Ich bin ihr [Safiyas] Verwandter (asaba) und habe [deshalb] bezüglich ihrer mawâlî

Vorrang vor dir, az-Zubair." Az-Zubair sagte: "Ich bin ihr Sohn und beerbe sie und habe

[deshalb] bezüglich ihrer mawâlî Vorrang vor dir, 'All." 'Umar b. al-Hattäb (Eulogie)
entschied, dass az-Zubair die mawâlî von Safiya, seiner Mutter, bekommen solle. Sie [die
mawâlî] waren die ÀI Ibrahîm, zu denen 'Atä' und Musäfir b. Ibrahîm gehörten.

23 Dies gilt allerdings nicht uneingeschränkt bei sehr alten gemeinsamen Autoritäten. Wenn

eine Prophetentradition von einem cl und einem fulän überliefert wird, ist selbst bei recht

unterschiedlichen Texten die Folgerung nicht zwingend, dass die Tradition von Muhammad

stammt. Die isnäd-cum-matn-Analyse ist kein Patentrezept, das bei der Interpretation jeder
Tradition starr angewendet werden könnte.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 415

Ibn Sihäb sagte: Die Leute stritten wieder um [die mawâlî], als die Söhne (wuld ad-

dukür) der Frau und die Söhne ihrer Söhne gestorben waren. [Die mawâlî] wurden an die

Verwandten Casaba) ihrer [der Söhne] Mutter zurückgegeben, und die Verwandten der

Söhne der Frau bekamen nichts.24

Der matn von az-Zuhri unterscheidet sich deutlich von beiden Versionen des

Ibrähim-Textes. Mehrmals wird betont, dass Safiya die Mutter des az-Zubair

war, und 'Ali und az-Zubair sprechen sich gegenseitig mit Namen an, was beides

bei Ibrahim nicht der Fall ist. Ausserdem werden hier mawâlî Safiyas erwähnt,
nicht nur ein maulä. Wie 'Ubaidas Version der Ibrähim-Tradition hat az-Zuhris
Tradition einen (allerdings ganz anders formulierten) Nachsatz bezüglich der

Rückgabe des walä' an die 'asaba der Frau nach dem Tod ihrer männlichen
Nachkommen.25

Für die Zuhri-Tradition gilt dasselbe wie für 'Ubaidas Variante der Ibrähim-
Tradition. Die Tatsache, dass es sich um einen Einzelstrang handelt, muss auch

in diesem Fall nicht zwangsläufig zur Annahme führen, die Tradition sei

gefälscht oder eine Aussage über ihre Herkunft sei unmöglich. Aufgrund der
deutlichen Unterschiede zwischen den Versionen von Ibrahim und az-Zuhri ist die

Annahme, dass sie unabhängig voneinander von verschiedenen Gelehrten
überliefert wurden, gerechtfertigt. Im Gegensatz zu Ibrahim gibt az-Zuhri an, die

Tradition von Gelehrten erhalten zu haben. Es wird sich dabei um medinensische

Kollegen handeln, die - wie Ibrahim - am Ende des ersten Jahrhunderts aktiv

waren. In Medina und in Küfa kursierten also in dieser Zeit Berichte über den

Streit zwischen 'Ali und az-Zubair und über 'Umars Entscheidung. Die Elemente,
die beiden Versionen gemeinsam sind, müssen aus derselben Quelle stammen.

Bei dieser Quelle könnte es sich um eine in der Mitte des ersten Jahrhunderts

entstandene 'Umar-Überlieferung handeln oder um ein historisches Ereignis.
Die noch nicht behandelten Versionen der Safiya-Tradition, die as-Sa'bi

und Sulaiman b. Yasär überliefern, weichen beide erheblich von Ibrahims und
az-Zuhris Version ab. As-Sa'bi26 berichtet kurz und knapp, dass az-Zubair den

walä' der mawâlî von Safiya erhielt. Diese Information verknüpft er mit der

ebenso kurzen Information, dass ein gewisser Ga'da b. Hubaira den walä' der

mawâlî von Umm Häni' erhielt.27 'Umar wird in der Sa'bi-Tradition nicht er-

24 Sahnün, Mudawwana, II, 578.

25 Eine Aussage az-Zuhris zur Rückgabe des walä' überliefert auch 'Abdarrazzäq (Musannaf
IX, Nr. 16253) mit dem isnäd Ma'mar - Qatäda - az-Zuhri. Allerdings bezieht sich az-Zuhri
in 'Abdarrazzäqs Tradition nicht auf die Safiya-Tradition, sondern er konstruiert einen

hypothetischen Fall.
26 Sa'ïd b. Mansür, Sunan, III/l, Nr. 275; as-Saibäni, Asl, IV, 162.

27 Ga'da b. Hubaira war der Sohn der Umm Häni' bint Abi Tälib, einer Schwester 'Alls.



416 ULRIKE MITTER

wähnt.28 Von der Sa'bi-Tradition liegen mir zwei Varianten vor, deren pel Abu
Ishäq as-äaibäni (st. zwischen 129 und 142) ist. Sinngemäss stimmen die Texte

miteinander überein, aber sie sind recht unterschiedlich formuliert.29 In einer der

beiden Versionen wird zusätzlich bekanntgegeben, zu wessen Ungunsten die

Entscheidung in beiden Fällen ausfiel. Der zu kurz Gekommene soll im Falle von
Safîyas mawâlî ein gewisser al-'Abbäs30 gewesen sein, nicht 'Ali wie in allen

anderen Safiya-Versionen. 'Ali wird dafür als der Verlierer im Fall seiner Schwester

Umm Häni' genannt. Für die Entscheidung bezüglich der mawâlî von Umm
Häni' habe ich keine Vergleichstraditionen. Möglicherweise ist 'Alis Nennung
hier korrekt, denn 'Ali könnte theoretisch in zwei Fällen das Patronat von mawâlî
(seiner Tante und seiner Schwester) beansprucht und nicht bekommen haben.

Die Nennung von al-'Abbäs im Zusammenhang mit dem maulä von Safiya ist

jedoch sicherlich ein Fehler, da in allen anderen Versionen der Safiya-Tradition
übereinstimmend 'Ali als Gegenspieler von az-Zubair genannt wird3.1

Wie im Falle der Zuhri-Tradition ist auch im Falle der Sa'bi-Tradition
angesichts der Unterschiedlichkeit des matn davon auszugehen, dass sie unabhängig

von Ibrahims Tradition überliefert wurde und auf as-âa'bï zurückgeht. In einer

Version beruft sich as-Sa'bi direkt auf az-Zubair und Ga'da b. Hubaira. As-§a'bï

soll im Jahr 19, 20 oder 21 geboren sein32 und wäre somit beim Tod des az-

Zubair (st. 36) alt genug gewesen, um eine Rechtstradition von ihm gehört zu
haben. Es ist jedoch keine Variante vorhanden, die as-Sa'bis direkte Überlieferung

von az-Zubair bestätigen könnte.
Dem Rechtsgelehrten as-Sa'bi geht es nicht darum, eine vollständige 'Umar-

Tradition zu überliefern, sondern ihn interessiert die Rechtslage im Falle von

Vgl. Sa'ïd b. Mansür, Sunan, III/l, 116, Anm. 4. Zum vollen Namen der Umm Häni' siehe

Watt, 1956:399.
28 Vgl. aber Ibn Qudäma, Mugnï, VI, Nr. 4 972, der eine Variante dieser Tradition ohne isnäd

zitiert. Die Entscheidung im Falle der mawâlî des Ga'da b. Hubaira wird hier 'Umar
zugeschrieben.

29 As-Saibäni überliefert von Ya'qüb - Abu Ishäq aä-Saibänl - as-Sa'bï: Sahadtu 'alä z-Zubair
annahü dahaba bi-mawäli Saßya wa-sahadtu 'alä öa'da b. Hubaira annahü dahaba bi-
mawâlï Umm Häni'. Sa'ïd b. Mansür überliefert von Husaim - Abu Ishäq - as-Sa'bï: Qudiya
bi-walä' mawâlî Saßya li-z-Zubair duna l-'Abbäs wa-qudiya bi-walä' mawâlî Umm Häni' li-
öa'da b. Hubaira düna 'AIï (r). Zu den Quellenangaben siehe oben, Anm. 26. Der Text, den

Ibn Qudäma ohne isnäd überliefert (siehe oben Anm. 28) ähnelt dem Sa'ïds.

30 Vermutlich handelt es sich um al-'Abbäs b. 'Abdalmuttalib, den Bruder Safîyas.
31 Möglicherweise handelt es sich um einen Überlieferungsfehler, denn die Namen 'Abbäs und

'All sind in einer schlechten Handschrift leicht zu verwechseln, vor allem, wenn das ä in

'Abbäs nicht durch ein Alifwiedergegeben wird.
32 Ibn Hagar, Tahdïb, III, Nr. 110.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 417

Söhnen verstorbener Freilasserinnen. Dafür, dass ihnen das Patronat von mawâlî
ihrer Mutter zusteht, führt er die zwei Beispiele von az-Zubair und Ga'da an. Die

Blutgeldverantwortung, die die Verwandten der Patronin auch weiterhin zu

tragen haben, wird in der Sa'bi-Tradition nicht erwähnt?3

Die Version der Safiya-Tradition, die Sulaiman b. Yasär überliefert,34 auch

sie ein Einzelstrang, entspricht in der ersten Hälfte ziemlich genau den Versionen

von Ibrahim und az-Zuhri, aber sie bricht vor der Entscheidung 'Umars ab.

Stattdessen wird ein anderer bekannter Prophetengefährte ins Spiel gebracht: 'Abdarrahmän

b. 'Auf (st. 31, 32 oder 33). Dieser soll 'Ali und az-Zubair anlässlich
ihres Streits zugerufen haben: "Ihr wisst nicht, wer von euch beiden schneller
sterben wird", woraufhin sie verstummt sein sollen.35 Wie in der Sa'bi-Tradition

geht es also auch hier nicht um die Rechtsentscheidung 'Umars bezüglich der

Vererbung des walä' durch Freilasserinnen. Es geht hier überhaupt nicht um eine

Rechtsentscheidung. Vielmehr scheint ein moralisches Problem im Vordergrund
zu stehen, nämlich die Verwerflichkeit oder Nutzlosigkeit des Streitens
angesichts der menschlichen Sterblichkeit. Dass diese Tradition mit dem Ziel
gefälscht worden sein könnte, eine 'Umar-Tradition durch einen anderen isnäd zu

stützen, ist ausgeschlossen, da 'Umar nicht genannt wird. Da der Sulaimän-Text
neben dem Ausruf des 'Abdarrahmän b. 'Auf etliche andere Unterschiede zu den

Texten von az-Zuhri und Ibrahim aufweist,36 handelt es sich meiner Meinung
nach um eine weitere unabhängige Rezeption der Safiya-Tradition. Sie bestätigt
zwar nicht 'Umars Entscheidung - und auch die Bemerkung des 'Abdarrahmän
b. 'Auf kann nicht als gesichert gelten, da nur Sulaiman b. Yasär sie überliefert -
aber sie zeigt wie auch die Sa'bi-Tradition, dass in der zweiten Hälfte des ersten

Jahrhunderts Traditionen kursierten, die von einem Streit zwischen 'Ali und az-
Zubair um die mawâlî der Mutter des az-Zubair berichteten.

33 Möglicherweise liess as-Sa'bï die Blutgeldzahlungen absichtlich unerwähnt, da er selbst die

Auffassung vertrat, dass die Söhne das Blutgeld zu zahlen hätten. Vgl. unten, S. 427.

34 Sa'ïd b. Mansür, Sunan, III/l, Nr. 273.

35 Fa-nädähumä 'Abdarrahmän b. 'Auf: Innakumä lä tadriyäni ayyukumä asra'u mautan, fa-
sakatä.

36 Abgesehen davon, dass 'Umars Entscheidung fehlt, fehlt auch 'Alis Aussage, dass Safiya
seine Tante war. Insgesamt ähnelt Sulaimäns Text eher dem Text des Ibrahîm als dem des

az-Zuhri, aber Sulaiman spricht wie az-Zuhri (und auch as-Sa'bï) von den mawâlî im Plural,
während Ibrahîm den Singular verwendet.



418 ULRIKE MITTER

2. Die Patronin im frühislamischen Recht

2.1 Rechtsproblematik einer Patronin

In der Safiya-Tradition manifestiert sich das rechtliche Problem, das aufgrund
der Freilassung von Sklaven durch Frauen entsteht. Hier noch einmal eine kurze

Rekapitulation des Inhalts: 'Umar hatte einen Streit zwischen 'Ali b. Abi Tälib
und seinem Cousin az-Zubair zu schlichten, die beide Anspruch auf das Patronat

eines oder mehrerer Freigelassenen von Safiya erhoben, der verstorbenen Mutter
des az-Zubair und Tante 'Alis. Az-Zubair begründete seinen Anspruch damit,
dass Safiya seine Mutter war. 'Ali verlangte die Patronatsrechte, weil er als
agnatischer Verwandter von Safiya für Blutgeldzahlungen für ihren maulä
verantwortlich war.37 'Umars Urteil war ein geradezu salomonisches: Er teilte das

Patronat in zwei Hälften. Az-Zubair erhielt das Erbrecht, also einen Erbanspruch im
Falle des Todes des maulä, und 'Ali die Blutgeldpflicht.

Das hört sich ungerecht an, und genau hier liegt auch das Problem der

Rechtsgelehrten, denn keine der möglichen Alternativen ist befriedigender. Im
Patronatsrecht gilt die unumstössliche Regel, dass ein Patron Erbrecht und
Blutgeldpflicht in seiner Person vereinigt. Dasselbe gilt auch für die Erben der
Patronatsrechte.38 Wenn jedoch 'Umar dem Blutgeldzahler 'Ali das gesamte Patronat,
also auch das Erbrecht, zugestanden hätte, hätte er die Rechte des Sohnes

vernachlässigt. Hätte er jedoch az-Zubair mit dem Erbrecht zusammen auch die

Blutgeldpflicht auferlegt, wäre die Verbindung zwischen der Freilasserin und
ihrem maulä gelöst worden. Dies muss näher erläutert werden.

Die verwandtschaftsähnliche Verbindung zwischen Patron und Klient
macht es unbedingt erfordertlich, dass die Blutgeldgruppe des Patrons das Blutgeld

für dessen Klienten bezahlt wie für ihn selbst; und dies auch noch nach dem

Tod des Patrons. Die Blutgeldgruppe einer Patronin besteht aus ihren männlichen
Verwandten. Deshalb muss 'Ali Blutgeld für den maulä seiner Tante bezahlen.

37 Blutgeldzahlungen schaffen ein sehr starkes Band zwischen dem Zahlenden und dem Be¬

günstigten und können ein walä'-Verhältnis zwischen zwei freien Personen begründen. Daher

rührt wohl auch 'Alls Ansicht, er habe Anspruch auf das Erbe.

38 Zwar können die Patronatsrechte zwischen mehreren Erben eines Patrons aufgeteilt werden,
aber dabei werden nicht die einzelnen Rechte und Pflichten voneinander getrennt, sondern

jeder Erbe erhält jeweils seinen Anteil am Erbrecht und der Blutgeldpflicht. In der Praxis

wird dieses Aufteilen und Umschichten der Patronatsrechte zur Folge gehabt haben, dass

ein Patronatsverhältnis nach wenigen Generationen rechtlich bedeutungslos geworden war.
Die Anbindung eines maulä und seiner Nachkommen an den Patron, die im Namen des

maulä sichtbar blieb (z.B. Sälim maulä Abî Hudaifa), hatte dann nur noch den Zweck, die

Zugehörigkeit des maulä zum Stamm des Freilassers zu demonstrieren.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 419

Az-Zubair aber, der Sohn Safîyas, gehört nicht zu ihrer Blutgeldgruppe, sondern

zu der seines Vaters, des Ehemanns von Safiya. Hier sind wir zum Kern des

Problem vorgedrungen: Eine Frau hat eine andere Blutgeldgruppe als Ehemann und

Söhne, denn sie bleibt Angehörige ihres eigenen Stammes.39 Würde ihr Sohn die

Blutgeldverantwortung für den maulä erben, bedeutete dies ein Überwechseln

der Blutgeldpflicht von ihrer Sippe auf die ihres Sohnes, was einer Auflösung
des Bandes zwischen der Freilasserin und ihrem maulä gleichkäme. (Dennoch
optierten einige Gelehrten für diese Möglichkeit, wie wir gleich sehen werden.)
Im Gegensatz zu einer Patronin hat ein Patron dieselbe Blutgeldgruppe wie seine

Söhne, weshalb eine Vererbung des Patronats problemlos vonstatten geht.
Die Teilung des Patronats ist also ein Kompromiss. 'Umar opferte die

Regelung der Unteilbarkeit der Patronatsrechte zugunsten der Unverletzlichkeit des

Blutgeldrechts und des Erbrechts von Söhnen. Diese Auffassung hat sich im
klassischen Recht durchgesetzt.40 Etliche der Gelehrten, die eine solche Teilung
des Patronats befürworteten, führten dieses später - nach dem Aussterben aller
männlichen Deszendenten der Patronin - in den Händen der Agnaten der Frau

wieder zusammen.41 So wurde die regelwidrige Teilung des Patronats und die

Ungerechtigkeit, dass die Agnaten jähre- oder jahrzehntelang nur Pflichten und
keine Rechte gehabt hatten, schliesslich doch wieder aufgehoben. Dies hätte

dann allerdings zur Folge, dass eventuell noch lebende Agnaten der Söhne,
beispielsweise ein Onkel väterlicherseits, beim Erbe leer ausgehen würden. Auch
das ist ein Problem, das sich im Falle eines männlichen Patrons nicht ergeben

würde, da die Agnaten des Patrons und die seiner Söhne identisch sind.
Es gab allerdings auch Anhänger der beiden anderen Lösungen: Einige

Gelehrte liessen offenbar den blutgeldzahlenden Verwandten der Frau auch das

Erbrecht zukommen,42 andere Gelehrte vor allem der täbFün-Generation sprachen

den Söhnen einer Freilasserin Erbrecht und Blutgeldpflicht zu.43 Letzteres

bedeutet, dass der walä' gänzlich auf die Söhne übergegangen ist und die Ver-

39 Zur Verwandtschaft der Frau vgl. Reinert, 1963:15. Reinert bezieht sich auf die vorislami¬
sche Zeit, aber diese Verhältnisse haben sich im Islam nicht geändert.

40 Siehe Ibn Qudäma, Mugnï, VI, Nr. 4972, und as-Sarahsi, Mabsüt, VIII, S. 86, Z. 16 ff.
Beide zitieren 'Umars Entscheidung im Fall von Safiya.

41 Zum Beispiel der Küfier Sufyän at-Tauri (st. 161), siehe 'Abdarrazzäq, Musannaf IX,
Nr. 16250, und der Basrier al-Hasan (st. 110) oder sein Schüler Yünus b. 'Ubaid (st. 138

oder 139), siehe ad-Dârimï, Sunan, II, Nr. 3151.

42 Siehe dazu Ibn Rusd/Nyazee, Bidäyat, 442, der von einer "Gruppe" von Gelehrten spricht,
die diese Ansicht vertritt, aber nur 'AIï b. Abî Tälib namentlich nennt. Mir sind keine
Traditionen diesen Inhalts bekannt, ausser 'Alîs Äusserung in der Safiya-Tradition.

43 Siehe unten, S. 427.



420 ULRIKE MITTER

bindung zur ursprünglichen Patronin gelöst wurde. 'Atä' b. Abi Rabäh (st. 114)

sprach sich explizit für diese Variante aus.44 Für ihn scheinen klare Rechtsverhältnisse

wichtiger gewesen zu sein als das Haften des walä' an der Freilasserin

und der Verbleib der Blutgeldpflicht bei ihrer Sippe. Er zog es vor, die Erben der

Freilasserin mit allen anfallenden Rechte und Pflichten zu bedenken. In späterer

Zeit war eine solche Argumentation undenkbar, da der walä' für immer mit der

Person des Freilassers oder der Freilasserin verbunden sein sollte und nur die

Patronatsrec/ite weitervererbt werden konnten, nicht jedoch der walä' selbst.

Atä' und einige seiner Zeitgenossen entschieden somit in der Blutgeldfrage
anders als 'Umar in der Safiya-Tradition, was zeigt, dass die ahadït noch nicht
dieselbe Autorität erlangt hatten wie in späterer Zeit.

2.2 Frühe Traditionen zur Patronin

Im folgenden werde ich auf die verschiedenen Aspekte des Patronats einer Frau

eingehen, soweit sie in den frühen ahadït zur Sprache kommen. Auf die Analyse
der einzelnen Traditionen wird verzichtet. Sie ist anderswo ausführlich nachzulesen.45

Für jede Tradition werden beispielhaft ein bis zwei Belegstellen angegeben.

2.2.1 Recht der Patronin auf das Patronat

Die Tradition, mit der alle Gelehrten das Recht eines jeden Freilassers auf das

Patronat begründen, ist eine Prophetentradition, in der von einer Freilasserin die

Rede ist. In dieser Tradition wird überliefert, dass 'Ä'isa die Sklavin Barira kaufen

und freilassen und dadurch die Patronatsrechte erlangen wollte. Die Eigentümer

Bariras waren mit dem Verkauf der Sklavin jedoch nur unter der Bedingung

einverstanden, dass das Patronat ihnen selbst gehören würde. Muhammad

gab 'Ä'isa den Rat, zum Schein auf die Bedingung der Eigentümer einzugehen,
da ihr, als potentieller Freilasserin, das Patronat ohnehin zustände. Dies drückt er
mit der Maxime "al-walä' li-man actaqa" (das Patronat gehört dem Freilasser)
aus.46 Die Barira-Tradition wurde mit grosser Sicherheit von 'Ä'isa selbst überliefert,

die der cl einer Vielzahl von higäzischen und irakischen Überlieferungssträngen

ist. Die Tradition war also vor dem Jahr 58, 'Ä'isas Todesjahr, im Umlauf.

Ob 'Ä'isa eine echte Prophetenaussage tradiert, muss dahingestellt bleiben.

44 Genaueres unten, S. 427.

45 Mitter, 1999 und 2000.

46 'Abdarrazzäq, Musannaf IX, Nr. 16164 und al-Buhäri, Sahïh, buyü', Nr. 73. Ausführlich
diskutiert wird die Tradition in Mitter, 1999:101-144.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 421

Die Barira-Tradition ist die zentrale Überlieferung zur Institution des Patronats.

Sie wurde in alle kanonischen hadït-S&mmhingen aufgenommen und von

späteren Gelehrte mannigfaltigen Interpretationen unterzogen. Ihre Quintessenz,

die Maxime al-walä' li-man a'taqa, diente den Rechtsgelehrten beispielsweise

zur Begründung ihrer Ablehnung des tasyïb oder des walä' al-muwälät. Es ist

denkwürdig, dass diese wichtige und sehr frühe Tradition eine weibliche
Protagonistin hat.

2.2.2 Freilassung von Sklaven unter Verzicht auf das Patronat

In der Frühzeit des Islam hatte ein Besitzer oder eine Besitzerin von Sklaven die

Möglichkeit, bei der Freilassung eines Sklaven auf das Patronat zu verzichten.

Diese Art der Freilassung heisst tasyïb, der so freigelassene Sklave sä'iba (PI.

sawä'ib). Ein sä'iba gilt als vollkommen frei. Da ihn kein Patronatsverhältnis an

den Freilasser, bzw. die Freilasserin bindet, kann er einen Patronatsvertrag mit
einer dritten Person vereinbaren. Freilasser, die sich zu diesem Schritt entschlies-

sen, verzichten damit auf ihr Erbrecht, entziehen sich aber auch der Pflicht,
gegebenenfalls das Blutgeld bezahlen zu müssen.

In zwei Traditionen wird von dieser Art der Freilassung durch Frauen
berichtet. Eine davon ist die Sälim-Tradition, in der überliefert wird, dass eine Frau

der ansä/1 ihren Sklaven Sälim als sä'iba freigelassen hatte. Sälim schloss sich

einem neuen Patron an, nämlich Abu Hudaifa.48 Nach dem Tod Sälims am

Yamäma-Tag sprach 'Umar b. al-Hattäb (st. 23) sein Erbe jedoch der Freilasserin,

bzw. deren Erben, zu, obwohl die Freilasserin durch den tasyïb darauf
verzichtet hatte.49 Diese Tradition wird von zwei Gelehrten überliefert, die in der

zweiten Hälfte des ersten Jahrhunderts starben. Ihre Varianten sind textlich
voneinander unabhängig. Als gemeinsame Quelle dieser beiden Texte kommt ein

historisches Ereignis in Betracht?0

'Umar scheint mit seiner Entscheidung die toyfô-Freilassung Sälims im
Nachhinein für ungültig zu erklären, da er Sälims neuen Patron ignoriert. Angesichts

der Tatsache, dass in 'Umars Zeit toyfô-Freilassungen jedoch gang und

gäbe waren und sie auch später noch als ein religiöser Verdienst angesehen wur-

47 Die kunya der ansarïya ist bint Yu'är. Als ism werden Salmä, 'Amra und Lubnä genannt.

48 Abu Hudaifa war offenbar der Ehemann der ansarïya. Siehe Ibn Hagar, Isäba, II, 56 und

Ibn Sa'd, Tabaqät, III, 86.

49 Al-Baihaqï, Sunan, X, 300, Z. 14-19.

50 Die beiden Gelehrten sind der Medinenser 'Abdallah b. Wadï'a b. Hiddäm b. Hälid (st. 63)

und der Küfier 'Abdallah b. Saddäd b. al-Hadï (st. 81 oder 82). Des weiteren kursierten um

die Jahrhundertwende einige Kurzversionen, z.B. von Muhammad b. Sïrïn (Basra, st. 110),

die auf eine der längeren Versionen zurückgehen könnten.



422 ULRIKE MITTER

den,51 ist nicht anzunehmen, dass 'Umar den tasyïb tatsächlich abgelehnt hat.

Zwar hatte Sälim sich einem neuen Patron angeschlossen und wurde von diesem

sogar adoptiert, aber Abu Hudaifa war in derselben Schlacht gefallen wie
Sälim.52 Vermutlich war also kein Erbe für Sälims Besitz vorhanden, so dass sich

'Umar, der Sälims Besitztümer zu verteilen hatte, an dessen Freilasserin wenden
musste. Es handelte sich demnach nicht um eine Ablehnung des tasyïb, sondern

um eine Notlösung. Diese Interpretation wird durch weitere Traditionen bestätigt,
in denen die Suche der Autoritäten nach dem Erben eines sä'iba oder nach einer

Person, die Blutgeldzahlungen für ein Vergehen des sä'iba leisten könnte,
beschrieben wird. In solchen Fällen wurde in Ermangelung anderer Personen gerne
auf den Freilasser zurückgegriffen?3

Die zweite Tradition, die von einer toyfifr-Freilassung durch eine Frau
berichtet, ist dem Kalifen 'Utmän b. 'Affän zugeschrieben. 'Utmän (st. 35) soll
einen tasyïb befürwortet haben, indem er bestätigte, dass der als sä'iba freigelassene

Sklave einer Frau des Stammes der Muhärib in der Tat das Recht habe, sich
einen neuen Patron zu wählen.54 Die 'Utmän-Tradition wurde von dem pel
Yahyä b. Sa'ïd (st. 143) verbreitet. Vermutlich stammt die Tradition jedoch aus
einer früheren Zeit und geht auf 'Utmän zurück.55 Anders als im Falle der 'Umar-
Tradition wollten hier die Erben der Freilasserin den tasyïb ihrer Verwandten
nicht anerkennen und klagten vor 'Utmän ihr vermeintliches Recht auf das Patronat

ein. Dies ist selten anzutreffen. In der Regel lehnen die Erben der Freilasserin
oder des Freilassers die Patronatsrechte ab, da sie den tasyïb respektieren. Angesichts

der Tatsache, dass eine toyifc-Freilassung als Verdienst gilt, die im
Jenseits angerechnet wird, wäre es von den Erben egoistisch und unmoralisch, das

Patronat einzuklagen, da sie damit die gute Tat von verstorbenen Verwandten
zunichte machten. Gründe für das Verhalten der Erben in der 'Utmän-Tradition
werden nicht genannt. Möglicherweise war der sä'iba vermögend, oder die Erben

51 Ein hadît, der ebenfalls auf 'Umar zurückgeführt wird, vergleicht tasyift-Freilassungen mit
Almosen (sadaqa), insofern als beides als gute Tat für den Jüngsten Tag zu werten ist (al-
Baihaqï, Sunan, X, 301, Z. 26-27). Dieser hadît ist vermutlich am Ende des ersten Jahrhunderts

im Umlauf gewesen.
52 Ibn Sa'd, Tabaqät, III, 86, Z. 5.

53 Vgl. aber Crone, 1987:81, die die Sälim-Tradition als Ablehnung des tasyïb interpretiert.
Die 'Umar zugeschriebene Entscheidung hält sie für eine spätere Rückdatierung dieser

Doktrin des klassischen Rechts.

54 Ibn Abî Saiba, Musannaf XI, Nr. 11665 und VI, Nr. 518.

55 Da in Yahyäs Zeit Prophetentraditionen an Autorität gewannen, ist nicht anzunehmen, dass

Yahyä eine 'Utmän-Tradition gefälscht hat. Wahrscheinlicher ist, dass er sie von seinem

Gewährsmann überliefert, der ein Nachkomme des neuen Patrons des sä'iba ist. Der
Überlieferer berichtet also von einem Urteil 'Utmäns, das seine eigene Familie betraf.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 423

der Freilasserin lagen im Streit mit dem neuen Patron und waren mit dem

Anschluss des sä'iba an gerade diesen Patron nicht einverstanden.

Erst ab der Mitte des zweiten Jahrhunderts wurde der tasyïb von der Mehrheit

der Gelehrten abgelehnt. Die Ablehnung dieser Art der Freilassung hat

vermutlich mit den ungeklärten Verhältnissen zu tun, die ein sä'iba verursacht, der

sich keinem neuen Patron angeschlossen hat.56 Bereits früh im ersten Jahrhundert

hatte man sich, wie die Sälim-Tradition zeigt, mit Fällen auseinanderzusetzen, in
denen kein Erbe vorhanden war. War die Verteilung des Erbes eines patronlosen
sä'iba jedoch einigermassen unproblematisch - wenn der Freilasser und seine

Erben verzichteten, konnte der Nachlass an die Staatskasse fallen57 - so war Lage

komplizierter, wenn ein patronloser sä'iba ein Verbrechen begangen hatte. 'Umar
soll entschieden haben dass der Geschädigte leer ausgeht, wenn der sä'iba, der

ihm die Verletzung zugefügt hat, keinen Patron hat, der zur Verantwortung

gezogen werden kann.58 In späteren ahadït äussert sich die Ablehnung des tasyïb in

der prinzipiellen Erklärung, dass der walä' (Erbrecht und Blutgeldpflicht) eines

sä'iba dem Freilasser zufalle. Nach mälikitischer Lehre, die den tasyïb erlaubt,

fallen Erbrecht und Blutgeldverpflichtung automatisch dem Staat zu. Auch so

werden ungeklärte Situationen verhindert.
Für diese spätere Doktrin sind keine Traditionen vorhanden, in denen eine

Freilasserin erwähnt wird. Man könnte zunächst vermuten, dass dies ein Zufall
ist, der keine Bedeutung hat. Da das Phänomen der fehlenden Frauen-Traditionen
aber nicht nur die Ablehnung des tasyïb sondern auch andere Doktrinen betrifft,
wie wir im folgenden sehen werden, müssen alternative Erklärungen in Betracht

gezogen werden. Die Lösung scheint mir in der Zeit zu liegen, in der diese
Doktrinen Gestalt annahmen. Die Ablehnung des tasyïb fällt in die Mitte des zweiten

Jahrhunderts. Dies war die Zeit, in der die täbi'ün dem Recht erstmals eine

systematischere Form gaben. Es wurden nun nicht mehr Rechtsentscheidungen in
konkreten Einzelfällen verkündet (überliefert als Anekdoten mit Namen und

Dialogen), sondern Rechtsauffassungen anhand fiktiver Beispielfälle erläutert.59

56 Crone, 1987:81, erklärt die Ablehnung des tasyïb als eine Folge der Entwicklung der Dok¬

trin, dass die wa/ä'-Bindung einer Verwandtschaft entspreche, die nicht aufgelöst und auf

die nicht verzichtet werden könne. Gegen diesen Kausalzusammenhang spricht jedoch, dass

die Mälikiten ungeachtet der Verwandtschaftsdoktrin auch im klassischen Recht den

Verzicht auf das Patronat erlauben.

57 In einigen Versionen der Sälim-Tradition wird eine solche Lösung beschrieben.

58 'Abdarrazzäq, Musannaf X, Nr. 18424.

59 Im Gegensatz zu den älteren toyife-Traditionen, in denen es entweder um das Erbe oder um

Blutgeldzahlungen ging, vereinigten die täbi'ün beide Aspekte in einer generellen Aussage.

Auch dies ist ein Hinweis auf die systematisierende Tätigkeit dieser Gelehrten.



424 ULRIKE MITTER

Für Beispiele wird häufig die männliche Wortform verwendet. So konstruierten

auch die fuqahä' der frühislamischen Zeit ihre fiktiven Rechtsfälle am Beispiel

von männlichen Freilassern und setzten in der Regel stillschweigend voraus, dass

für Freilasserinnen dieselbe Regelung zu gelten hatte.60 In den^/cA-Werken
späterer Jahrhunderte, wurde dieses Manko gelegentlich ausgeglichen und auf Frauen

auch dann hingewiesen, wenn für sie im Prinzip dieselbe Regelung galt wie
für Männer.61 Im Falle des tasyïb ist mir diesbezüglich jedoch nichts bekannt.

2.2.3 Erbrecht der Patronin
Der Küfier 'Abdallah b. Saddäd (st. 81 oder 82) überliefert, dass seine

Halbschwester Bint Hamza62 einen Sklaven freiliess. Als dieser verstarb, hinterliess er

neben Bint Hamza, seiner Patronin, auch eine Tochter. Muhammad soll daraufhin

der Tochter des Verstorbenen die eine Hälfte des Erbes zugesprochen haben

und Bint Hamza die andere Hälfte.63 Diese Tradition kann bis auf Ibn Saddäd

zurückgeführt werden64 und belegt die auch im Irak früh vorhandene Auffassung,
dass eine Patronin ihren Freigelassenen als Agnatin beerbt.65 Das heisst in diesem

Fall, dass die Patronin die koranischen Erben vom Resterbe ausschliesst. Die

Agnaten-Doktrin hat sich im klassischen Recht durchgesetzt.
Die Bint Hamza-Tradition ist aus zwei Gründen bedeutsam. Zum einen liegt

wie im Falle der Barira-Tradition auch hier eine Prophetentradition zur
Rechtsstellung einer Freilasserin vor, die von späteren Gelehrtengenerationen als essen-

60 In den Beispielen wird denn auch meist ein "Sklave" oder "Mann" freigelassen, keine "Skla¬

vin", und es ist von einem maulä die Rede, nicht von einer maulät.

61 As-Sarahsï, Mabsüt, VIII, 95, Z. 23-24, erörtert den Fall einer Frau, die die Patronin eines

Konvertiten wird. Er erklärt, dass im Gegensatz zu einem Minderjährigen eine Frau gültige
Verträge abschliessen und daher ein Patronat ebenso durch Freilassung eines Sklaven

begründen kann wie durch einen Vertrag.
62 Als ism der Halbschwester von 'Abdallah b. Saddäd wird Fatima, 'Umära oder Umäma

genannt. Siehe Ibn Hanbai, Fath, XV, 204, Anm. 4.

63 Sa'ïd b. Mansür, Sunan, III/l, Nr. 174.

64 Ob Ibn Saddäd eine authentische Entscheidung Muhammads überliefert, kann nicht mit
letzter Sicherheit festgestellt werden. Mir sind zwar zwei weitere Überlieferungsstränge

bekannt, die sich über andere Gewährspersonen auf Muhammad beziehen und somit Muhammad

zum cl machen, aber diese Traditionen können aufgrund der Ähnlichkeit ihrer mutün

mit dem matn des Ibn Saddäd nicht als unabhängige Überlieferungen betrachtet werden.

65 In Medina hatten ohnehin nur Agnaten (asaba) das Erbrecht. Die koranischen Erben er¬

hielten ihre Anteile, hatten aber keinen Anspruch auf das Resterbe (radd). Weiter entfernte

Kognaten (dawü l-arhäm) waren grundsätzlich vom Erbe ausgeschlossen. Ein Patron und

eine Patronin konnten also nur als Agnaten erben. Im Irak vertraten dagegen etliche frühe

Gelehrte die Auffassung, dass ein Patron von sämtlichen Blutsverwandten des maulä, also

auch von den dawü l-arhäm, ausgeschlossen werde (vgl. unten, S. 425).



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 425

tiell betrachtet und zur Klärung der Rechtslage auch bezüglich männlicher Patrone

verwendet wurde.66 Zum anderen erbt hier eine Frau als eine Agnatin. Dies ist

deshalb signifikant, weil Frauen im islamischen Recht normalerweise nicht als

Agnaten gelten.67 In ihrer Funktion als Patronin eines freigelassenen Sklaven
kann eine Frau jedoch offensichtlich den Rang einer Agnatin erlangen.

Auch Ibn Sihäb az-Zuhri (st. 124) vertrat die Agnaten-Doktrin. Er schildert
dies am Beispiel einer Frau, die ihren eigenen Vater kauft und ihn freilässt, womit

der Vater ihr maulä ist. Nach seinem Tod erbt die Freilasserin als Tochter ein

Drittel des Erbes, ihre Schwester erbt ein zweites Drittel. Das letzte Drittel fällt
der Freilasserin als agnatischer Erbin ihres maulä zu.68

Etliche frühe, hauptsächlich irakische Gelehrte waren jedoch der Ansicht,
dass der Patron nicht als ein Agnat (asaba) erbe, sondern als der letzte der

Kognaten (dawü l-arhäm), dass er also von jedem Blutsverwandten des

Freigelassenen ausgeschlossen werde. Möglicherweise war es erst 'Abdallah b.

Saddäd, der mit seiner Überlieferung der Bint Hamza-Tradition die Agnaten-
Doktrin im Irak bekanntgemacht hat. Mir ist keine Tradition bekannt, derzu-

folge eine Patronin explizit als letzte Erbin bezeichnet wird, aber die Iraker
haben sie mit Sicherheit als eine solche angesehen, denn es gäbe keinen Grund
einem Patron den Rang eines agnatischen Erben zu verweigern, ihn einer
Patronin aber zuzugestehen. Indirekt kommt die Ansicht, dass die Patronin keine

agnatische Erbin ist, in einem Kommentar des Küfiers Ibrahim an-Naha'i (st.

96) zur Bint Hamza-Tradition zum Ausdruck. Ibrahim, ein entschiedener
Anhänger der Kognaten-Doktrin,69 stellt in seinem Kommentar klar, dass Muhammad

der Patronin das Resterbe lediglich als (einmalige) Sonderzahlung (tu'ma)
bewilligt habe.70 Damit wendet er sich gegen die Vorstellung, Muhammad
könne die Patronin grundsätzlich als Agnatin betrachtet haben, die in den

Genuss des Resterbes käme.

66 Vgl. zum Beispiel Ibn Qudäma, Mugnï, VI, Abschnitt 4931 (Recht auf das Patronat und
das Erbe).

67 Eine Frau ist niemals eine "Agnatin durch sich selbst" (asaba bi-nafsihi). Unter gewissen
Umständen wird sie im Erbrecht als eine "Agnatin durch einen anderen" fasaba bi-gairihi)
oder als eine "Agnatin neben einem anderen" (asaba ma'a gairihi) betrachtet. Sie erhält in

diesen Fällen aber einen geringeren Anteil als ein männlicher Agnat. Vgl. Bergsträsser/
Schacht, 1935:93.

68 'Abdarrazzäq, Musannaf, IX, Nr. 16215.

69 Einer Tradition zufolge hielt Ibrahîm sich auch dann an die Kognaten-Doktrin, wenn ihm
dies persönlich zum Nachteil gereichte. Er nahm es in Kauf, das Erbe seiner freigelassenen
Sklavin an die Tochter ihrer Halbschwester zu verlieren, die er als agnatischer Erbe
ausgeschlossen hätte. Ibn Abî Saiba, Musannaf, XI, Nr. 11212.

70 Ibid., Nr. 11209.



426 ULRIKE MITTER

Das Fehlen von Traditionen, in denen einer Patronin direkt das agnatische
Erbrecht abgesprochen wird, ist (wie bei der Ablehnung des tasyïb) dadurch

erklärbar, dass die Kognaten-Doktrin hauptsächlich von töWwn-Gelehrten
vertreten wurde,71 die ihre Auffassung anhand konstruierter Rechtsfälle erläuterten.

Anders als bei der Ablehnung des tasyïb wurde aber das kognatische
Erbrecht von Patronen nicht vorwiegend am Beispiel eines männlichen Patrons

demonstriert, sondern die Gelehrten verwendeten häufig den - maskulinen -
Plural (mawâlî). Im Ergebnis läuft dies aber auf dasselbe hinaus: Eine Patronin
wird nicht als Fallbeispiel herangezogen, wenn die Regelungen für Patronin
und Patron gleich sind.

2.2.4 Blutgeldzahlungen der Patronin
Das (agnatische oder kognatische) Erbrecht von Patronen ist gekoppelt mit der

Verpflichtung, eventuelle Blutgeldzahlungen für die Vergehen der Freigelassenen

zu übernehmen. Diese Verpflichtung gilt im Prinzip gleichermassen für
Patrone und Patroninnen. Da jedoch eine Frau nicht Blutgeld zahlt, kann eine
Patronin im Gegensatz zu einem Patron nicht persönlich belangt werden.
Verantwortlich für das Blutgeld des Freigelassenen ist immer nur die 'äqila der Patronin,

die aus den männlichen Agnaten der Frau besteht oder - so die Hanafiten -
aus den Mitgliedern des diwän11 Die 'äqila ist auch im Falle eines Patrons zu

Zahlungen verpflichtet, aber in erster Linie ist es der Patron selbst, der zahlen

muss. Problematisch wird die Situation im Falle einer Patronin jedoch erst in der

folgenden Generation, wenn die Patronin stirbt und die Patronatsrechte auf ihre
Erben übergehen. Es erhebt sich dann die Frage, wer das Blutgeld für die

Freigelassenen zu zahlen hat. Die prominenteste Tradition in diesem Zusammenhang
ist die oben besprochene Safiya-Tradition.

Wie oben festgestellt wurde, liessen die täbi'ün bei der Entwicklung der

Rechtssystematik Patroninnen häufig unerwähnt. Blutgeldzahlungen von
Patroninnen hingegen werden auch in den Traditionen der täbi'ün noch thematisiert.
Und nicht nur das, die Gelehrten behandelten sogar mehr Fälle von Patronninen
als von Patronen. Dies erklärt sich natürlich aus der Problematik, die mit
Blutgeldzahlungen für Freigelassene von Frauen zusammenhängt. Dass ein Patron

(und seine 'äqila) Blutgeld für die mawâlî zu zahlen hatte, verstand sich von

71 Zwar sind auch Traditionen von Muhammad, 'Umar b. al-Hattäb und 'All b. Abî Tälib zur
Kognaten-Doktrin vorhanden, aber diese sind, wie die isnäd-cum-matn-Analyse zeigt,
entweder nicht sehr alt, oder sie bezogen sich ursprünglich nicht auf das Erbrecht von Patronen

als Kognaten, sondern allgemein auf das Erbrecht von Kognaten.
72 Vgl. dazu oben Anm. 5.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 427

selbst und musste nicht erwähnt werden.73 Die schwierige Sachlage im Falle von
Patroninnen zwang die Gelehrten jedoch, Stellung zu beziehen.

Eine Gruppe von Gelehrten entschied, dass die Söhne einer Patronin, die

von ihrer Mutter das Recht auf das Erbe der mawâlî übernahmen, auch das Blutgeld

für die mawâlî zahlen müssten. Zu dieser Gruppe gehören as-Sa'bï (st. 103)

und der küfische qâdï Ibn Abi Lailä (st. 148).74 Auch 'Atä' b. Abi Rabäh (st. 114)

vertrat diese Ansicht und gab explizit als Grund an, dass den Söhnen nun
schliesslich das Patronat gehöre (lahum al-äna walä'uhum).15 Andere Gelehrte,

zum Beispiel al-Hasan al-Basri (st. HO),76 Sufyän at-Tauri (st. 161 )77 und Ibrahim

an-Naha'i (st. 96)78, waren dagegen der Ansicht, dass die 'asaba der Frau die

Blutgeldpflicht tragen sollten. Sie stellten fest, dass der walä' zwar zunächst den

Söhnen gehöre, dann aber zu den 'asaba der Frau zurückkehre. Nicht in allen
Traditionen der letztgenannten Gruppe werden Blutgeldzahlungen explizit
erwähnt, aber beispielsweise Ibrahims Aussage, die sich auf die Safiya-Tradition
bezieht, macht deutlich, dass diese Gelehrten davon ausgingen, dass die

Blutgeldverpflichtung bei den 'asaba verblieben war und walä' nur das Erbrecht
meinte. Auch Abu Yüsuf (st. 182) und as-Saibäni (st. 189) entschieden im Sinne

der Safiya-Tradition, dass die 'asaba der Frau nach deren Tod für das Blutgeld
aufkommen müssten.79 Diese Ansicht hat sich im klassischen Recht durchgesetzt.

2.2.5 Verkaufen und Verschenken des Patronats

Im frühen Islam war das Verkaufen und Verschenken eines maulä üblich. So

wird in einer Tradition berichtet, dass Maimüna bint al-Härit, eine Ehefrau des

Propheten, ihren maulä namens Sulaiman b. Yasär an Ibn 'Abbäs verschenkte.80

Mit der isnäd-cum-matn-Methode lässt sich die Maimüna-Tradition nur bis zu
dem cl Sufyän b. 'Uyaina (Mekka, st. 198) datieren, aber es gibt Hinweise darauf,

73 Erwähnenswert war jedoch die Weigerung von Patronen, das Blutgeld zu zahlen. 'Atä1 b.

Abî Rabäh löst das Problem, indem er die Zahlung der Gemeinschaft auferlegt oder den

maulä an den Verletzten ausliefert ('Abdarrazzäq, Musannaf, IX, Nr. 17852). Sufyän at-

Tauri will Verweigerer zur Zahlung zwingen (ibid., Nr. 17855).
74 'Abdarrazzäq, Musannaf, IX, Nr. 16256 und 16296.

75 Ibid., Nr. 16256 und 16291. Die Rede ist hier von Blutgeldzahlungen für die Nachkommen

einer Freigelassenen der Patronin.

76 Ad-Darimï, Sunan, II, Nr. 3151.

77 'Abdarrazzäq, Musannaf, IX, Nr. 16250.

78 Sa'ïd b. Mansür, Sunan, III/I, Nr. 274.

79 Aä-Saibäni, Asl, IV, S. 161.

80 Ibn Abî Saiba, Musannaf, XI, Nr. 11663 und VI, Nr. 516; Sa'ïd b. Mansür, Sunan, III/l,
Nr. 280.



428 ULRIKE MITTER

dass die Tradition älter ist und einen historischen Kern haben könnte.81 Einer
anderen Tradition zufolge soll der frühe basrische qâdï Hisäm b. Hubaira (st. 75)

es gutgeheissen haben, dass eine Frau ihrem Ehemann einen ihrer mawâlî
schenkte. Hisäm bestimmte aber, dass das Patronat nach dem Tod des Ehemanns

den Verwandten der Frau zurückgegeben werden solle.82 Ein wirklicher
Patronwechsel hat also nicht stattgefunden, da der Ehemann als neuer Patron nicht das

Recht hatte, den walä' an seine Erben weiterzugeben.
Erst in der Mitte des zweiten Jahrhunderts hatte sich das Verbot des Verkaufs

und Verschenkens von mawâlî durchgesetzt. Erwartungsgemäss sind aus dieser

Zeit keine Traditionen überliefert, in denen einer Patronin das Verschenken und
Verkaufen von mawâlî verboten wird. Da der Verkauf der Patronatsrechte Patronen

beiderlei Geschlechts gleichermassen untersagt war, bestand für die Gelehrten keine

Notwendigkeit, gesondert auf Patroninnen einzugehen.83 Einmal mehr zeigt sich

an diesem Aspekt des Patronatsrechts, dass in der ersten Hälfte des ersten Jahrhundert

Entscheidungen je nach Situation getroffen wurden und daher auch Patroninnen

in den Überlieferungen auftauchen, wenn diese zufällig am Geschehen beteiligt

gewesen waren, dass aber die täbi'ün hypothetische Rechtsfälle konstruierten, dabei

vom männlichen Regelfall ausgingen und Frauen nur dann erwähnten, wenn diese

eine abweichende Regelung erforderlich machten.

2.2.6 Vererbung der Patronatsrechte

Die Vererbung der Patronatsrechte erfolgt im klassischen Recht immer an den

nächsten agnatischen Verwandten des Patrons, den sogenannten kubr. Da Frauen

keine Agnaten sind,84 hat die kubr-Doktr'm zur Folge, dass Töchter nicht die
Patronatsrechte ihres Vaters erben können. Wie ein männlicher Patron darf aber

auch eine Patronin eigene Patronatsrechte an ihre Söhne - als ihre nächsten

männlichen Verwandten - weitervererben. Für die Vererbung des Patronats an

81 Bis zur Mitte des zweiten Jahrhunderts hatte sich unter den Gelehrten die Ansicht durchge¬

setzt, dass das Verkaufen und Verschenken des walä' abzulehnen sei. Es ist daher

unwahrscheinlich, dass sich Ibn 'Uyaina den matn ausgedacht hat. Zu Lebzeiten seines Gewährsmannes

'Amr b. Dinar (st. 126) war bereits ein Propheten-hadït im Umlauf war, der die Praxis

des Verkaufens und Verschenkens verbot. Eine Maimüna-Tradition hätte dagegen nichts

ausrichten können. Also wird auch Ibn Dìnàr sich die Tradition nicht ausgedacht haben. Er

könnte die Begebenheit direkt von Sulaiman b. Yasär (st. 107) gehört haben oder eine in
Mekka kursierende Tradition überliefern.

82 Ibn Abî Saiba, Musannaf, XI, Nr. 11 667 und VI, Nr. 520; Wakî', Ahbär al-qudät, I, 300.

83 Häufig drücken die Gelehrten ihre Ansicht mit der Maxime "Der walä' darf weder ver¬

schenkt noch verkauft werden" aus. Wenn sie jedoch Personen in einem konstruierten Fall

nennen, ist es immer "ein Mann", der Sklaven freigelassen hat.

84 Zu den Ausnahmen von dieser Regel siehe oben, Anm. 67.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 429

die Söhne einer Patronin ist die Safiya-Tradition ein frühes Beispiel. Beide Teile
der frauenspezifischen Regelung wurden um die Jahrhundertwende in Form einer

Maxime zusammengefasst: "Frauen erben nicht durch den walä',*5 ausser [durch
den walä7] ihrer eigenen Freigelassenen und deren Freigelassenen".86 Da Frauen
bei der Vererbung des Patronats anders behandelt werden als Männer, müssten
sich auch die täbi'ün und spätere Gelehrte zu dem Problem äussern.

Parallel zur kubr-Doktrin wurde im vorklassischen Recht von einigen
Gelehrten die mä/-Doktrin vertreten, also die Ansicht, dass das Patronat wie jeder
andere Besitz vererbt werde. Dieser Doktrin zufolge gehen die Patronatsrechte

nicht an den Agnaten über, der dem Patron am nächsten steht, sondern an die

Person, die dem Erblasser am nächsten steht.87 Für diese Auffassung existieren
zwei frühe Traditionen, in denen eine Patronin eine Rolle spielt. In einer der beiden

Traditionen soll 'Umar b. al-Hattäb den maulä der verstorbenen Umm Wä'il
nach dem Versterben ihrer Söhne einem agnatischen Verwandten der Söhne

zugesprochen haben, nicht den noch lebenden Brüdern der Patronin, denen die
Rechte gemäss dem kubr-Frinzip zugestanden hätten.88 Die Form der Überlieferung

- es ist eine Anekdote, in der zudem eine Patronin eine Rolle spielt - spricht
für die frühe Existenz der Tradition.89 Dennoch handelt es sich vermutlich um
eine fehlerhafte Überlieferung, da 'Umar als ein Vertreter des kubr-Yrinzips
bekannt war. Denkbar wäre, dass die Tradition zwar einen alten Kern hat, dass es

aber bei 'Umars Entscheidung ursprünglich nicht um die Vererbung eines maulä

ging, sondern nur um die Vererbung von Besitzungen (ribff) der Umm Wä'il, die

85 Da der walä' nicht wie Besitz vererbt wird, sprechen die Rechtsgelehrten nicht vom Erben

des walä', sondern vom Erben [der Patronatsrechte] durch den walä' - so wie man auch durch

eine Verwandtschaftsbeziehung erbt.
86 Für Ibrahîm an-Naha'ï (st. 96) siehe ad-Darimï, Sunan, II, 3152 und as-Saibânï, Asl, IV,

153. Vgl. auch Ibn Qudäma, Mugnï, VI, Nr. 4962; Ibn Rusd/Nyazee, Bidäyat, II, 440-441.
87 Der küfische qâdï Suraih (st. zwischen 76 und 79) ist der berühmteste Vertreter dieser

Doktrin. Sa'ïd b. Mansür, Sunan, III/l, Nr. 265 und 266; 'Abdarrazzäq, Musannaf, IX, Nr.
16521.

88 Ibn Abî Saiba, Musannaf, XI, Nr. 11564.

89 Natürlich ist nicht jede Tradition, die die Form einer Anekdote hat, authentisch, aber etliche

Anekdoten haben sich als alt herausgestellt. Zudem kann es kein Zufall sein, dass Anekdoten

fast ausschliesslich Muhammad und den sahäba zugeschrieben werden, während von
den täbi'ün generelle Rechtsaussagen überliefert werden. Dieses Schema ist nur schwerlich

durch spätere Konstruktionen von ahadït zu erklären, da eine solche Erklärung voraussetzen

würde, dass alle späteren Gelehrten sich auf diese Art der Fälschung verständigt hätten.

Meiner Ansicht nach ist das Schema historisch zu erklären. Es zeigt sich hier eine veränderte

Herangehensweise an Rechtsprobleme: Während frühe Gelehrte jeden Fall einzeln

entschieden, gingen spätere Juristen systematischer zu Werke.



430 ULRIKE MITTER

ebenfalls in der Tradition erwähnt werden. Der gewöhnliche Erbrechtsfall könnte
mit dem der Vererbung eines maulä verknüpft worden sein, um den Nachkommen

der Umm Wä'il, die diese Tradition überliefern,90 die Patronatsrechte zu
sichern.

In der zweiten Tradition geht es um einen maulä von 'Ä'isa. Der Kalif Ibn az-
Zubair (st. 73) soll in einem Streitfall um diesen maulä gegen das kubr-Vrirxzip
entschieden haben. Es wird überliefert, dass zunächst 'Abdallah b. 'Abdarrahmän,
'Ä'isas Neffe, die Patronatsrechte geerbt hatte. Nach dessen Tod erwarteten seine

Söhne, die Rechte vom Vater zu erben. Ibn az-Zubair entschied tatsächlich zugunsten

der Söhne, obwohl al-Qäsim, ein weiterer Neffe 'Ä'isas (der Sohn ihres
Halbbruders) noch am Leben war und nach der kubr-Regel nun erbrechtigt gewesen
wäre. Wegen dieser Entscheidung ist Ibn az-Zubair kritisiert worden.91

3. Schlussbetrachtung

3.1 Theorie und Praxis, oder: Warum Patroninnen fast nur in frühen Tradi¬

tionen vorkommen

Frauen, die Sklaven freilassen, spielen in vielen Traditionen eine Rolle. Und nicht

nur das: Sie sind die Protagonistinnen in auffällig vielen besonders wichtigen
Traditionen, die den Rechtsgelehrten als Basis für die Entwicklung der Institution des

Patronats dienten, zum Beispiel in der Barira-Tradition und der Bint Hamza-

Tradition. Allerdings werden Patronninen meist nur in den Traditionen erwähnt, die

aus den ersten Dekaden des Islam stammen. Wie bereits erwähnt, ist das kein
Zufall, denn Muhammad und die rechtskundigen sahäba hatten ihre Entscheidungen
in realen Fällen zu treffen, in die auch Patroninnen verwickelt sein konnten. Die
Berichte über diese Entscheidungen wurden in Form von Anekdoten überliefert,
auf die sich spätere Rechtsgelehrte bei der Ausarbeitung des Rechtssystems stützten.

Auf diese Weise gelangte die Nachricht über Patroninnen ins klassische Recht.

Ab dem Ende des ersten Jahrhunderts arbeiteten die Juristen an der Systematisierung

des Rechts und argumentierten nun mit fiktiven Beispielfällen. Patroninnen
wurden nur noch erwähnt, wenn die auf sie bezogenen Rechtssätze sich von denen

der Patrone unterschieden. Da dies nicht sehr häufig der Fall ist, kommen Patroninnen

selten in Traditionen der täbi'ün und späterer Gelehrter vor.

90 Es handelt sich um den Mekkaner 'Amr b. Su'aib (st. 118), der hier wie so oft von seinem

Vater - seinem Grossvater - seinem Ahnen 'Amr b. al-'Äs überliefert.
91 'Abdarrazzäq, Musannaf, IX, Nr. 16245.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 431

Die Tatsache, dass in den um die Jahrhundertwende diskutierten Rechtsfällen

kaum auf Patroninnen hingewiesen wird, besagt daher nicht notwendigerweise,
dass es in der Praxis wenige Patroninnen gab. Auch der Inhalt der Rechtssätze

muss nicht der Realität entsprochen haben. Wenn die Gelehrten den Verkauf
des walä' untersagten, kann in der Praxis der Verkauf eines maulä durchaus noch
üblich gewesen sein. Dasselbe gilt für die Abschaffung des tasyïb. Wegen des

theoretischen und generalisierenden Charakters der Rechtsaussagen der täbi'ün
ist es schlichtweg nicht möglich, von den ahadït auf die Praxis zu schliessen. Nur
eine Überprüfung der historischen Quellen könnte zeigen, ob diese Rechtsaussagen

die Praxis der Jahrhundertwende reflektierten oder nicht.92

Ganz anders verhält es sich mit den ahadït der sahäba, in denen nicht von
hypothetischen Beispielen die Rede ist, sondern von ganz konkreten Fällen. Lässt
sich also nachweisen, dass eine Tradition aus dem frühen ersten Jahrhundert

stammt, kann sie als ein Beleg für die Praxis jener Zeit gewertet werden. Dies gilt
zum Beispiel für die oben erwähnten Traditionen um 'Ä'isa und Barira, Safiya,
Maimüna und Bint Hamza. Selbst wenn nicht mit hundertprozentiger Sicherheit

festgestellt werden kann, dass eine Entscheidung wirklich von Muhammad oder

'Umar stammt, ist es bei Traditionen, die bereits in der Mitte des ersten Jahrhunderts

existierten, wahrscheinlicher, dass sie die Rechtspraxis beschreiben, denn in
dieser frühen Zeit war eine Rechtstheorie noch kaum entwickelt. Selbst eine
erfundene Darstellung würde eher eine aus der Praxis bekannte Regelung wiedergeben

als eine juristische Ansicht, die aufgrund logischer Erwägungen konstruiert

wurde.
Von den frühen ahadït lässt sich ablesen, dass in der Anfangszeit des

Islam Frauen tatsächlich das Patronat über Freigelassene besassen, dass sie

ihre eigenen Freigelassenen beerbten, das Patronat gelegentlich verschenkten
und es an ihre Söhne weitervererbten, wobei die Blutgeldpflicht bei ihrem

eigenen Stamm verblieb. Dahingegen ist es unsicher, ob die Auffassung einiger
täbi'ün, dass den erbberechtigten Söhnen der Patroninnen die Blutgeldpflicht
zufalle, die Rechtspraxis widerspiegelt. Es könnte Fälle gegeben haben, in
denen Söhne das Blutgeld zu zahlen hatten, aber es könnte sich hierbei auch

um eine Wunschvorstellung der Juristen handeln. Nur eine Untersuchung des

historischen Quellenmaterials kann diesen Punkt klären.93

92 Grosse Bereiche der Rechtspraxis sind im fiqh ohnehin ausgespart. Zum Beispiel findet sich

in den Rechtswerken nichts über Sklaven im Militär, obwohl dies einer der wichtigsten
Aspekte der Sklaverei ist (siehe Brockopp, 2000:177, Anm. 6). Die Rechtsaussagen der

täbi'ün geben also allenfalls einen Teil der Praxis wieder.

93 Zur Auseinanderentwicklung von Theorie und Praxis siehe Schacht, 1964:27, 49 und

76 ff. - Siehe auch Coulson, 1956, der am Beispiel der Ablehnung des qâdï-Amts durch



432 ULRIKE MITTER

3.2 Patroninnen im vorislamischen Arabien

Angesichts der Tatsache, dass im Falle von Patroninnen das Patronatsrecht mit
dem Blutgeldrecht in Konflikt gerät, könnte man vermuten, dass Patroninnen

ursprünglich nicht vorgesehen waren und eine islamische Neuerung darstellen.

Nun waren Araberinnen aber bereits vor dem Islam Eigentümerinnen von Sklaven.

Man denke nur an Hadïga, die erste Ehefrau Muhammads, die als wohlhabende

Kauffrau und Händlerin auch Sklaven besass und einen davon, Zaid b.

Härita, Muhammad zum Geschenk machte. Vor allem unter den Nomaden, aber

auch in Mekka und Medina hat es Frauen wie Hadïga gegeben, die finanziell

unabhängig waren und ein freies und selbstbestimmtes Leben führten.94 Warum
sollten solche Frauen nicht auch Patroninnen der von ihnen freigelassenen Sklaven

gewesen sein?

Der rechtliche Konflikt, der auch damals aufgetreten sein muss, wird nicht
ins Gewicht gefallen sein, weil ohnehin nicht sehr viele Frauen eine Position

erreichten, die es ihnen erlaubte, Patronin von Sklaven zu sein. Ausserdem waren

Blutgeldzahlungen vor dem Islam weniger üblich als im Islam, weil im Falle von
Tötungsdelikten die Blutrache ausgeübt wurde. Aus diesen beiden Gründen war
die Lösung des Rechtskonflikts weniger dringlich. Schliesslich war das altarabische

Gewohnheitsrecht nicht einheitlich und schon gar nicht systematisiert.95 Erst
als die Gelehrten begannen, das islamische Recht in seinen Feinheiten auszuarbeiten,

wurden sie sich der Problematik bewusst und versuchten sie, eine Lösung
zu finden.96

die Mälikiten das Auseinanderdriften von Theorie und Praxis illustriert. Während Schacht

und andere jedoch davon ausgehen, dass das islamische Recht erst um die Jahrhundertwende

von den Gelehrten entwickelt wurde und die umayyadische Rechtspraxis bis dahin von
fremden Einflüssen geprägt war, bin ich der Ansicht, dass von einem islamischen Recht
bereits in der Zeit Muhammads und seiner Gefährten die Rede sein kann (vgl. dazu Powers,
1986, der die Idee eines "proto-islamischen" Erbrechts entwickelt hat), und dass die späteren

Gelehrten in einigen Bereichen, zum Beispiel im Patronatsrecht, mit Traditionen
argumentierten, die aus dieser frühen Zeit stammen.

94 Zu Araberinnen in vorislamischer Zeit siehe Watt, 1974:10 (Frauen in Mekka), sowie

Kreile, 1997:82-87 (Ehe- und Erbrecht bei den Nomaden), 88 (Frauen in Städten), 115

(selbstbewusste Frauen in Medina).
95 Dostal, 1998:39, schreibt: "Jeder Stamm verfügte über sein eigenes Gewohnheitsrecht".

96 Crone zufolge hatten im alten Arabien nicht die Patrone das Blutgeld für ein Verbrechen

des Freigelassenen zu zahlen, sondern die Blutsverwandten des Freigelassenen, so wie diese

auch Ziel der Blutrache sein konnten: Crone, 1987:62. Die islamische Regelung der

Verantwortlichkeit des Patrons wäre demnach in der Tat eine Neuerung. Angesichts des hohen

Alters der Traditionen, in denen von Blutgeldzahlungen eines Patrons die Rede ist, ist es

jedoch recht wahrscheinlich, dass diese Regelung aus der vorislamischen Zeit stammt. Si-



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 433

3.3 Gleichberechtigung der Patronin, aber Ungleichbehandlung der Erbin

Wie die obigen Ausführungen zeigen, räumten die muslimischen Rechtsgelehrten
den Patroninnen im Prinzip denselben Rang ein wie den Patronen. Als Freilasser

von Sklaven sind Mann und Frau gleichberechtigt, und für beide ist die Freilassung

gleichermassen verdienstvoll.97 Frauen sind jedoch nicht in der gesamten Institution
des Patronats gleichberechtigt. Nur in bezug auf mawâlî, die eine Frau selbst

freigelassen hat, kommen ihr dieselben Rechte zu wie einem Mann. In bezug auf
mawâlî von anderen Personen kann sie keinerlei Rechte geltend machen, wie die
Tatsache zeigt, dass sie ihres Vaters Freigelassene nicht erben kann.

Mit anderen Worten: Frauen haben bezüglich des Patronats nur insoweit
volle Rechte, als es um ihr Eigentum und die sich daraus ergebenden rechtlichen

Konsequenzen geht. Eine Frau kann Sklaven besitzen, folglich diese auch freilassen

und konsequenterweise deren Patronin werden. Als Patronin kann sie wie ein

Mann das Patronat vererben und (im vorklassischen Recht) verkaufen und
verschenken. Sobald jedoch Regelungen aus anderen Rechtsbereichen in das

Patronatsrecht hineinspielen, werden die vollen Rechte der Frau begrenzt, bzw. treten
andere Regelungen in Kraft als bei einem Mann. So erfordert das Blutgeldrecht
bei der Vererbung des Patronats an die Söhne der Freilasserin eine umständliche

Zweiteilung der Institution, da die 'äqila der Freilasserin, die für das Blutgeld
verantwortlich bleibt, aus anderen Personen besteht als die Blutgeldgruppe der
Söhne. Die agnatische kubr-Regei, die bei der Vererbung des walä' zum Tragen
kommt, schliesst nicht nur Frauen vom Erbrecht im Falle fremder mawâlî aus,
sondern sie schliesst auch Verwandte der Söhne einer Patronin vom Erbrecht aus,
da der walä' zu den Agnaten der Patronin zurückkehrt, wenn keine direkten
männlichen Deszendenten mehr vorhanden sind.

In Traditionen aus dem ersten Jahrhundert sind Rechtsauffassungen anzutreffen,

die, hätten sie sich durchsetzen können, eine weiterreichende Gleichberechtigung

der Frau zur Folge gehabt hätten. Einige Gelehrte waren nämlich der Ansicht,

cherlich ist damals nicht in allen Fällen der Patron belangt worden, so wie es auch in islamischer

Zeit Patrone gegeben hat, die versuchten, sich der Blutgeldverantwortung zu entziehen.

Vgl. dazu oben, Anm. 73.

97 As-Sarahsï, Mabsüt, VII, 60, Z. 8. Interessanterweise spricht as-Sara|isï im Falle des Man¬

nes von einem Sklaven und im Falle der Frau von einer Sklavin, obwohl es genauso oft

vorgekommen sein wird, dass eine Frau einen männlichen Sklaven freiliess. Möglicherweise
fand er die Analogie schöner.

98 Die Ignorierung des Blutgeldrechts und eine Verschiebung des walä' zu den Söhnen, ist im
vorklassischen Recht noch angedacht worden, wie bereits mehrfach erwähnt wurde. Diese

Lösung hat sich jedoch im Zuge der sich festigenden Systematik der Institution nicht durchsetzen

können.



434 ULRIKE MITTER

dass die Vererbung des Patronats nicht im Sinne der Äwor-Regel, sondern im Sinne

des Korans zu geschehen habe, der Töchtern ihr Erbteil zusichert. Diese Gelehrten

bezogen den Vers "und ebenfalls sollen die Frauen einen Teil von der Hinterlassenschaft

ihrer Eltern und Verwandten empfangen" (4:7) nicht nur auf Besitztümer,
sondern auch auf das Patronat.99 In ähnlicher Weise ist auch ein Prophetenausspruch

zur Umgehung der kubr-Regel herangezogen worden: "Was der Sohn oder

der Vater erworben hat, ist [nach seinem Tod] für seine Verwandten, wer diese

auch seien." Diesen hadît soll 'Umar b. al-Hattäb in der Umm Wä'il-Tradition
zitiert haben und dementsprechend das Patronat nicht den Agnaten der Freilasserin,
sondern den Agnaten ihrer Söhne zugesprochen haben.100

Die kubr-Regel, die um die Jahrhundertwende noch umstritten war, hat sich

im klassischen Recht wohl deshalb durchsetzen können, weil sie zu der Lehre

passt, dass die Beziehung zwischen einem Freigelassenen und seinem Patron wie
eine agnatische Verwandtschaft sei. Diese Verwandtschafts-Doktrin, deren
einzelne Komponenten bereits im frühen ersten Jahrhundert existierten, bildete sich

im Laufe des zweiten Jahrhunderts als voll durchdachtes System heraus.101 Auf
dem Weg zur Einheitlichkeit der juristischen Konstruktion gingen fortschrittliche

Ansichten, die im vorklassischen Recht noch vertreten wurden, wieder verloren.1

102

99 Diese Ansicht ist dem Jemeniten Täwüs (st. 106) zugeschrieben. 'Abdarrazzäq, Musannaf,
IX, Nr. 16266 und 16267.

100 Mä ahraza l-walad au al-wälid fa-huwa li-'asabatihi man käna. Zur Umm Wä'il-Tradition,
die einige Unstimmigkeiten aufweist, vgl. oben, S. 429 f.

101 Genauer in Mitter, 1999:346-348.

102 In der Forschung wird über eine Tendenz im frühen Islam diskutiert, die dahin ging, die

aktive Rolle der Frau in Politik und Gesellschaft einzuschränken. Am Ende dieses Prozesses

soll der Sieg der "zurückhaltenden Fatima" über die "dynamische 'Ä'isa" gestanden haben.

Siehe Kreile, Herrschaft, 106-107. So kann man sich die Frage stellen, ob die Rechtsgelehrten

die Gleichbehandlung der Frau tatsächlich nur wegen der Stimmigkeit des juristischen

Konzepts aufgaben oder ob sie sich womöglich ganz bewusst für den Ausschluss der

Frau vom Erbe fremder mawâlî entschieden.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 43 5

Bibliographie

1. Quellen

'Abdarrazzäq as-San'änI
al-Musannaf. Hrsg. von Habibarrahmän al-A'zamï. 11 Bde. Beirut
1430 (1983) (1. Aufl. 1391/1972).

BaihaqI, Abu Bakr Ahmad b. al-Husain al-
Kitäb as-Sunan al-kubrä. 10 Bde. Haidarabad. 1344/55.

BUHÄRI, Abu 'Abdallah Muhammad b. Ismâ'ïl al-
al-Öämi' as-Sahïh. Leiden 1862-1908.

DÄRlMi, 'Abdallah b. 'Abdarrahmän, ad-

Sunan. Hrsg. von Fawäz Ahmad ZAMALÎ und Hälid as-Saba' al-'ALAMI.

2 Bde. Beirut 1407 (1989).
Ibn AbI §aiba, 'Abdallah b. Muhammad

al-Kitäb al-Musannaffì l-ahadït wal-ätär. Hrsg. von Muhammad
Ahmad an-Nadwï. 15 Bände. Bombay 1973-83.

Ibn HaGar al-'AsqalänI, Abu 1-Fadl Ahmad b. 'Ali
Kitäb al-Isäba fî tamyïz as-sahäba 8 Bde. in 4. Beirut o.J.

Tahdïb at-tahdïb al-kamäl fi ma'rifat ar-rigäl. 12 Bde. Beirut: Dar

Sädir, 1968. (Repr. der Ausgabe Haidarabad 1325/1907).
IBN Hanbal, Ahmad b. Muhammad

al-Fath ar-rabbanïfi tartîb musnad al-imäm Ahmad b. Hanbal ma'a

sarhihi Bulüg al-amänü Beirut o.J.

Ibn Qudäma, 'Abdallah b. Ahmad

al-Mugnï. 10 Bde. Kairo 1968-69.

IBN RuâD/NYAZEE siehe Nyazee
IBN SA'D, Abu 'Abdallah Muhammad

Kitäb at-Tabaqät al-kubrä. 8 Bde. und Registerband. Beirut 1957-

1968.

NYAZEE, Imran Ahsan Khan (Übers.)
Ibn Rushd. The distinguished jurist's primer. Bidäyat al-mujtahid.
2 Bde. Reading/UK 1996.

SAHNÜN, 'Abdassaläm b. Sa'ïd at-Tanûhï
al-Mudawwana al-kubrä. 5 Bde. Beirut 1410 (1994).

SaibänI, Abu 'Abdallah Muhammad b. al-Hasan as-

Kitäb al-Asl al-ma'rüfbi-l-mabsüt 5 Bde. Karatschi o.J.

Sa'Id b. Mansür
Kitäb as-Sunan. Hrsg. von Habib ar-Rahmän al-A'ZAMl. Bd. 3/1,2



436 ULRIKE MITTER

(in 1). Bombay 1403 (1982).

Sarahs!, §ams al-a'imma as-
Kitäb al-Mabsüt. 30 Teile in 15 Bänden. Kairo 1324-31 (1906-13).

WAKl', Muhammad b. Halaf b. Hayyän
Ahbär al-Qudät. Hrsg. von 'Abdal'azïz Mustafa al-MARÄGl. 3 Bde.

Kairo 1366-1369 (1947-50).

2. Sekundärliteratur

Bergsträsser, Gotthelf & Schacht, Joseph
1935 G. Bergsträsser's Grundzüge des islamischen Rechts. Walter de Gruy¬

ter, Berlin und Leipzig.
BROCKOPP, Jonathan E.

2000 Early Mâlikî Law. Ibn 'Ab al-Hakam and his Major Compendium of
Jurisprudence. Brill, Leiden/Boston/Köln. (Studies in Islamic Law and

Society).
BrunSCHVIG, Robert
1960 'Äkila. In: The Encyclopaedia of Islam, new edition, ed. H.A.R. GIBB

u.a., Brill, Leiden/London, Bd. 1:337-340.

COULSON, Noel James

1956 Doctrine and Practice in Islamic Law. One Aspect ofthe Problem. In:

Bulletin ofthe School ofOriental and African Studies, 18: 211-226.

CRONE, Patricia
1987 Roman, provincial and Islamic Law. The origins ofthe Islamic patro¬

nale. Cambridge University Press, Cambridge u.a..
1991 Mawlä. In: The Encyclopaedia of Islam, new edition, ed. H.A.R. GIBB

u.a., Brill, Leiden, Bd. 6:874-882.

DOSTAL, Walter
1998 Die Araber in vorislamischer Zeit. In: NOTH/Paul (Hrsg.), Der islami¬

sche Orient, 1998:25-42.

Juynboll, Gautier H.A.
1993 Näfi', the mawlä of Ibn 'Umar, and his position in Muslim Hadïth Lite¬

rature. In: Der Islam, 70:207-244.
1994 Early Islamic society as reflected in it's use of isnäds. In: Le Muséon,

107:151-194.

Kreile, Renate

1997 Politische Herrschaft, Geschlechterpolitk und Fraunmacht im Vorde¬

ren Orient. Centaurus, Pfaffenweiler.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 437

Mitter, Ulrike
1999 Das frühislamische Patronat. Eine Untersuchung zur Rolle von frem¬

den Elementen bei der Entwicklung des islamischen Rechts. Univ.

Diss., Nijmegen.
2001 Unconditional manumission of slaves in early Islamic law: a hadïth

analysis. In: Der Islam, 78/1:35-72.

Motzki, Harald
1991 Der Fiqh des -Zuhri: die Quellenproblematik. In.Der Islam, 68:1 -44.

1996 Quo vadis, Hadït-Forschung? Eine kritische Untersuchung von G.H.A.

Juynboll: "Näfl', the maulä of Ibn 'Umar, and his position in Muslim
Hadît Literature". In: Der Islam, 73:40-80 und 192-231.

2000 The murder of Ibn Abî 1-Huqayq: On the Origin and Reliability of so¬

me MagAäzf-Reports. In: id. (ed.), The Biography ofMuhammad: The

Issue ofthe Sources. Brill, Leiden/Boston/Köln.

Noth, Albrecht und Jürgen PAUL (Hrsg.)
1998 Der islamische Orient. Grundzüge seiner Geschichte. Ergon-Verlag,

Würzburg.
Powers, David S.

1986 Studies in Qur'än and Hadïth: The Formation of the Islamic Law of
Inheritance. University of California Press, Berkely/Los Angeles/London.

REINERT, Werner
1963 Das Recht in der altarabischen Poesie.Phil. Diss., Köln.

Schacht, Joseph
1950 The Origins of Muhammadan Jurisprudence. The Clarendon Press,

Oxford.
1964 An Introduction to Islamic Law. The Clarendon Press, Oxford.

Schoeler, Gregor
1985 Die Frage der schriftlichen oder mündlichen Überlieferung der Wissen¬

schaften im frühen Islam. In:Der Islam, 62:201-230.
1996 Charakter und Authentic der muslimischen Überlieferung über das

Leben Mohammeds. Walter de Gruyter, Berlin/New York.

Watt, W. Montgomery
1956 Muhammad at Medina. Clarendon Press, Oxford.
1974 Muhammad. Prophet and Statesman. Oxford University Press, Lon-

don/Oxford/New York. (Reprint der Taschenbuchausgabe von 1964;

erste Auflage Clarendon Press 1961).




	Wenn Frauen Sklaven freilassen : zur Stellung der Patronin im frühislamischen Recht

