Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 2

Artikel: Wenn Frauen Sklaven freilassen : zur Stellung der Patronin im
frihislamischen Recht

Autor: Mitter, Ulrike

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147573

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN:
ZUR STELLUNG DER PATRONIN IM FRUH-
ISLAMISCHEN RECHT’

Ulrike Mitter

Die Freilassung von Sklaven durch Frauen stellt die Rechtsgelehrten vor ein Pro-
blem, das nicht befriedigend geldst werden kann. Eine Patronin verursacht Kon-
flikte in der Rechtslage und verkompliziert gewisse Regelungen, die im Falle von
Patronen eindeutig sind. Dennoch wurde die grundsétzliche Rechtmassigkeit des
Patronats von Frauen niemals in Frage gestellt. Im islamischen Recht kann ein
Patronatsverhéltnis zwischen Frauen und ihren freigelassenen Sklaven entstehen,
und die Patronin hat im grossen und ganzen dieselben Rechte und Pflichten wie
ihr ménnliches Pendant.

In diesem Artikel wird es um die Rechtsstellung der frithislamischen Patro-
nin im allgemeinen gehen und um das erwédhnte Rechtsproblem und seine Lo-
sungsversuche im besonderen. Da die hier prasentierte Analyse zum grossen Teil
auf Traditionen (ahadit) basiert, ist es notwendig, die Methode zu deren Datie-
rung anhand eines ausfiihrlichen Beispiels zu erldutern.

1. Einfiihrung

1.1 Das islamische Patronat

Zunichst aber ein Uberblick iiber die Institution des Patronats (wal@’).' Die Frei-
lassung eines Sklaven hat im islamischen Recht zur Folge, dass ein Patronatsver-
héltnis zwischen dem Freigelassenen und seinem Freilasser entsteht, der soge-
nannte wala’ al-itq (Freilassungs-Patronat). Patron und Klient werden in den
Quellen beide als mauld (Pl. mawali) bezeichnet.” Ein wald@-Verhiltnis kann
nach der Lehre einiger Rechtsschulen auch durch den Zusammenschluss zweier
freier Parteien entstehen — die Partei, die um den wal@’ ersucht, ist oftmals ein

Dieser Artikel ist die wesentlich erweiterte Version eines Vortrags, den ich im Marz 2001
auf dem Orientalistentag in Bamberg gehalten habe.

1 Zum Folgenden hauptsidchlich CRONE, 1987:35-42, und DIES., 1991; MITTER, 1999:93-99.

2 In diesem Artikel bezeichnet der arabische Begriff, wenn nicht anders vermerkt, den Klienten.



408 ULRIKE MITTER

nicht-arabischer Konvertit — und wird dann wala’ al-muwalat (vertragliches Pa-
tronat) genannt.” Hier soll es jedoch ausschliesslich um das Patronat gehen, das
aus der Freilassung eines Sklaven resultiert. *

Der Freilasser gilt als ein agnatischer Verwandter (‘asaba) seines ehemali-
gen Sklaven. Wenn keine blutsverwandten Agnaten des Freigelassenen vorhan-
den sind, nimmt er deren Stelle ein und hat in so einem Fall auch das Recht, den
Freigelassenen zu beerben. Sind koranische Erben vorhanden, steht ihm das Re-
sterbe nach Abzug der koranischen Pflichtteile zu. Weiter entfernte Verwandte
(dawu [-arham) werden durch den Patron ausgeschlossen. Auch im Falle einer
Blutgeldzahlung kommt die verwandtschaftsdhnliche Beziehung zwischen Patron
und Klient zum Tragen. Wenn filir ein Vergehen des Freigelassenen Blutgeld
gezahlt werden muss und der Freigelassene keine oder zu wenige Agnaten hat,
sind der Patron und seine Blutgeldgruppe (‘dgila) zur Zahlung verpflichtet.” Der
Patron kann auch als Vormund (wali) bei der Heirat einer Tochter seines maula
fungieren, was allerdings in den Rechtswerken selten zur Sprache kommt. Rechte
und Pflichten des Freigelassenen werden weit weniger ausfiihrlich behandelt als
die seines Patrons. Im klassischen Recht sind Erbrecht und Blutgeldpflicht nicht
reziprok, da der Freigelassene nicht als‘asaba seines Patrons gilt.

Ein wichtiger Aspekt des wala’ ist sein zwangsldufiger und dauerhafter Cha-
rakter. Das Patronat entsteht in der Regel automatisch durch die Freilassung —
nur die Malikiten erlauben den tasyib, eine Freilassung des Sklaven unter Ver-
zicht auf das Patronat — und bleibt dann fiir alle Zeit bestehen.® Es darf weder
verkauft, noch verschenkt werden, und nach dem Tod des Patrons werden die
Patronatsrechte nicht wie Vermdgensrechte weitervererbt, sondern sie gehen
immer auf den nédchsten Agnaten des Freilassers (den sogenannten kubr) iber,
was sich nicht immer mit der gewdhnlichen Erbfolge deckt. Normalerweise
schliesst der dem Verstorbenen am nichsten stehende Agnat alle anderen Ver-
wandten aus, wahrend die kubr-Regel besagt, dass der dem Freilasser am néch-

3 Der wal@ al-muwalat wird von den Hanafiten und den Si‘iten anerkannt.

Patroninnen werden in den Traditionen zum wald’ al-muwalat ohnehin nicht erwdhnt; iibri-
gens auch keine Klientinnen. Der spitere as-Sarabsi (st. 483), Mabsit, VIII, 95-96, gesteht
Frauen das (inzwischen rein theoretische) Recht zu, ein vertragliches Patronat mit einem
Konvertiten zu begriinden.

5 Nach hanafitischer Lehre besteht die ‘agila in erster Linie aus den Personen, die in demsel-
ben diwan (militarische Lohnliste) eingetragen sind. In den {ibrigen Schulen herrscht die
Auffassung, dass sich die ‘dgila aus den ‘asaba des Ubeltiters zusammensetzt. Vgl. BRUN-
SCHVIG, 1960:338.

6 Im Unterschied dazu ist im Falle des vertraglichen wald’ eine Auflésung der Verbindung
ohne weiteres moglich, solange noch keine Blutgeldzahlung des Patrons fiir seinen Klienten
stattgefunden hat.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 409

sten stehende Agnat die anderen ausschliesst.” Das Patronat wird oft mit der Ver-
bundenheit zweier Personen in einer Blutsverwandtschaft verglichen.®

1.2 Analyse und Datierung von Rechtstraditionen

Die vorstehenden Ausfilhrungen beschreiben die klassische Institution des Patro-
nats. Im folgenden soll es jedoch um die Rechtsstellung der Patronin im friihen
Recht gehen, wobei unter “friih” die ersten beiden islamischen Jahrhunderte ver-
standen werden. Daher ist nun auf die Methode einzugehen, die zur Ermittlung
der vorklassischen Regelungen fiihrt.

Nach géingiger Auffassung der westlichen Islamwissenschaftler sind Aussa-
gen Uber die Entwicklung des islamischen Rechts im ersten Jahrhundert nur sehr
bedingt moglich. Die Rechtstraditionen (ahadit, Sg. hadit), die dem Propheten
Muhammad und seinen Geféhrten (sahaba) zugeschrieben sind, werden von vie-
len Gelehrten nicht als Quelle fir die frithe Zeit akzeptiert, da die Auffassung
herrscht, dass die ahadit erst im Rahmen der Tatigkeit der Rechtsgelehrten ent-
standen sind und im zweiten und dritten Jahrhundert fritheren Gelehrten, den
Prophetengeféhrten und schliesslich Muhammad selbst in den Mund gelegt wur-
den. Diese kritische Haltung ist massgeblich auf Joseph Schacht zuriickzufiihren,
der Thesen von Ignaz Goldziher aufgriff.” Wenn ich also meine, dennoch Aussa-
gen lber die Rechtsentwicklung im ersten Jahrhundert machen zu kdénnen, muss
ich erkldren, wie ich dazu komme.

Fir meine Analyse verwende ich eben diese ahadit, deren Herkunft um-
stritten ist, da andere Quellen kaum vorhanden sind. Ich bin der Ansicht, dass
man die ahadit durchaus als Quelle fiir den Stand der Rechtsentwicklung im
ersten und zweiten Jahrhundert verwenden kann,'® wenn man sie zuvor einer
genauen isnad-cum-matn-Analyse unterzogen hat, die es ermdglicht, das Alter
einer Tradition ndher zu bestimmen. Dabei wird folgendermassen vorgegan-

7 Die Patronatsrechte, die ein Sohn des Freilassers geerbt hat, gehen deshalb nach dem Tod
des Sohnes nicht in erster Linie auf dessen Sohn, den Enkel des Freilassers, iilber. Wenn
weitere Sohne des Freilassers am Leben sind, kehrt der wala’ zu diesen zuriick. Vgl. Ibn
Rusd/Nyazee, Biddyat, 441.

8 Diese Verwandtschaftsdoktrin wird in einer Maxime ausgedriickt: “wald’ ist ein Verwandt-
schaftsband wie die Abstammung (al-wal@ luhma ka-luhmat an-nasab)”, die Muhammad
zugeschrieben ist. Siehe zum Beispiel a3-Saibani, Asl, 1V, 197,

9 SCHACHT, 1950:3-5, 15 ff. und 149.

10 Zum Quellenwert von Traditionen vgl. MoTzk1, 2000:170 f. — Motzki behandelt hier Tradi-
tionen aus dem Bereich der Prophetenbiographie (sira und magazi), aber seine Argumenta-
tion hat auch fiir Rechtstraditionen Giiltigkeit, zumal aus den historischen Uberlieferungen
zu Muhammad auch Rechtsentscheidungen abgeleitet wurden (ibid., 188).



410 ULRIKE MITTER

gen: Alle verfiigbaren Versionen einer zu untersuchenden Tradition werden
zusammengetragen und die Uberliefererketten (asanid, Sg. isndd) in einem
“isnad-Biindel” schematisch dargestellt. Der Gelehrte, bei dem (von oben be-
trachtet) sdmtliche isnad-Strange zusammenlaufen, wird seit Schacht meist als
common link (cl) bezeichnet."' Fiir Gelehrte in spiteren Generationen, bei de-
nen mehrere asanid zusammentreffen, hat Juynboll den Begriff partial com-
mon link (pcl) eingefiihrt.'> Nun werden die Texte (mutiin, Sg. matn) miteinan-
der verglichen. In der Regel wird sich herausstellen, dass grundsitzlich alle
Texte verschieden sind," dass jedoch die Texte, die einem (p)cl zugeschrieben
sind, gemeinsame Merkmale aufweisen. Dieses Muster aus Ubereinstimmun-
gen und Unterschieden ldsst sich am elegantesten durch den Uberlieferungs-
prozess erkldren. Wenn ein Lehrer eine Tradition an seine Schiiler weitergibt,
wird jeder Schiiler einen individuellen Text iiberliefern, indem er Elemente
hinzufiigt oder weglésst.'* Dennoch wird die “Handschrift” des Lehrers unver-
kennbar sein, da alle seine Schiiler gewisse Details liberliefern, die in den
Texten der Schiiler anderer Lehrer nicht vorkommen. Die Unterschiede in den
Texten der Schiiler weisen daher auf eine unabhingige Uberlieferung hin, die
Gemeinsamkeiten auf die Herkunft von demselben Lehrer. Das Todesdatum
des Lehrers kann somit als der terminus ante quem der Existenz der Tradition
gelten. Beginnend mit den jlingeren pcls arbeitet man sich auf diese Weise mit
der Datierung der Tradition bis zum cl vor.

Es kommt vor, dass sehr dhnliche Texte verschiedenen (p)cls zugeschrieben
sind. Wenn deren gemeinsame Autoritdt ein sahabi oder gar der Prophet ist,
muss das als verdachtig gelten, denn in der frithen Zeit sind grosse Unterschiede
zwischen den Varianten die Regel. Man wird dann die Moglichkeit einer Fil-
schung oder fehlerhaften Uberlieferung bedenken miissen. Die Theorie, dass das
gesamte Gebilde eines isndd-Biindels, oder grosse Teile davon, auf Falschung
durch spitere Gelehrte beruhen konnte, halte ich dagegen fiir nicht realistisch,
denn dies hitte bedeutet, dass die spiteren Gelehrten bei der Erfindung eines

11 ScHACHT, 1950:171 ff. — SCHOELER, 1996:64, spricht vom “gemeinsamen Glied” der Kette
(GG).

12 JuynBoLL, 1993:211; ID., 1994:155.

13 Die Textvarianten unterscheiden sich im Gebrauch von Fiillwortern, Synonymen und gan-
zen Motiven.

14 Inder Zeit der sahaba und tabi‘un sind die Unterschiede grosser als in spiterer Zeit. Dies ist
zum einen darauf zuriickzufithren, dass damals die wortliche Uberlieferung eines Textes
nicht als notwendig erachtet wurde, zum anderen darauf, dass die Texte in der frithen Zeit
oft miindlich iiberliefert wurden. Allerdings hat es auch schon frith Unterrichtskladden von
Schiilern gegeben. Vgl. SCHOELER, 1985, und ID., 1996:151.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 411

jeden neuen isnads den Text der Tradition diesem Muster aus Gemeinsamkeiten
und Unterschieden hitten anpassen miissen.

Die Analyse und daraus folgende Datierung von Traditionen ergab, dass
viele Traditionen tatsdachlich in der Zeit entstanden sind, in der sie entstanden zu
sein vorgeben. Traditionen der Nachfolger (tabi%n), die um die Jahrhundertwen-
de — dies meint immer die Wende vom ersten zum zweiten Jahrhundert H. — ak-
tiv waren, sind sehr hiufig keine spéteren Zuschreibungen, sondern gehen tat-
sdchlich auf diese frithen Gelehrten zuriick. In einigen Fillen liess es sich auch
nachweisen, dass Traditionen von Prophetengefdhrten und von Muhammad sehr
alt sind, das heisst, dass sie im frithen ersten Jahrhundert kursierten, und mogli-
cherweise auf ein historisches Ereignis zuriickgehen. '

1.2.1 Die Safiya-Tradition
Nun soll die isnad-cum-matn-Analyse an einem praktischen Beispiel vorgefiihrt
werden. Dafiir habe ich die “Safiya-Tradition” ausgewdhlt, weil sich an ihr auch
das Rechtsproblem demonstrieren ldsst, das durch die Existenz von Patroninnen
verursacht wird. (Safiya ist die verstorbene Patronin, um deren maula es sich in
der Tradition dreht.) Vier tabiun tiberliefern diese Tradition: die Kifier Ibrahim
an-Naha‘ (st. 96) und ‘Amir as-Sa‘bi (st. 103) und die Medinenser Ibn Sihab az-
Zuhri (st. 124) und Sulaiman b. Yasar (st. 104 oder 107).

Die Analyse soll mit der Version des Ibrahim an-Naha‘l beginnen. Ibrahim
ist der pcl zweier Uberlieferungsstringe. Als seine Schiiler werden ‘Ubaida [b.
Mu‘attib] ad-Dabbi'® und Hammad [b. Abi Sulaiman] (st. 120) genannt. Hammad
ist ebenfalls ein pcl. Eine Version seines Texts wird von Abii Hanifa (st. 150)
uberliefert:

Muhammad [a$-Saibani] von Abi Hanifa von Hammad von Ibrahim, dass ‘Ali b. Abi Talib
und az-Zubair b. al-‘Awwam (Eulogie fiir beide) einen Streit iiber einen maula von Safiya
bint ‘Abdalmuttalib vor ‘Umar (Eulogie) trugen. ‘Ali sagte: “Sie ist meine Tante, und ich bin
der Erbe ihres maula und zahle Blutgeld fiir ihn.” Az-Zubair sagte: “Sie ist meine Mutter,
und ich bin der Erbe ihres maula.” ‘Umar b. al-Hattab entschied, dass das Erbe az-Zubair
gehoren und das Blutgeld ‘Ali b. Abi Talib obliegen solle."”

(Forts. S. 413)

15  Fiir Beispiele der isndd-cum-matn-Analyse siche SCHOELER, 1996; MoTzki, 1991, 1996 und
2000; MITTER, 1999 und 2000.

16  In Ibn Hagar, Tahdib, VII, 86-88, ohne Todesjahr.

17  A3-Saibani, As/, IV, 161. Im Kommentar auf S. 162 ist der Text zitiert, den Abi Ydsuf in
seinen Atar von Abii Hanifa iiberliefert. Er zeigt viele Ubereinstimmungen mit der Version
des a§-Saibani, ohne mit ihr identisch zu sein.



ULRIKE MITTER

412

jny, 'q urwieLepqy,

A

Tese A "q Uetlre[ng

&V, 'q Ty,
'q peurweyniz

Teul 'q mry,

ugAyng

ANSUEBA q PLES

Ireqnz-ze
A

(® 12q Inu)

1q,e8-58

A

1Ueqreg-se

beys] nqv

WHIESTH

ewepn) uqy

qubex

quilef-e q W, o

‘I T =~ -~
LefeN-ue
wryeiq]
epreqq), peuner]

uonipes]-eAyes

N

mejje BJIURL] NQY
eAIME, NN QY ueAyng
jnsnx
nqy
bezzeiiepqy,

IuEqIeS-SE

Lynz-ze

PIZe X q
snun x

quEM uqT

unuijeg




WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 413

Sufyan at-Tauri (st. 161) iiberliefert eine Kurzversion von Hammad," die trotz
ihrer Kiirze das fir diese Version charakteristische Element, ndmlich ‘Umars
Entscheidung beziiglich ‘Alis Blutgeldpflicht, enthilt.

In der Version des ‘Ubaida' entscheidet ‘Umar lediglich, dass nicht ‘Ali,
sondern az-Zubair das Erbe zu bekommen habe (obwohl ‘Ali das Blutgeld zu
zahlen hat, wie er selbst im ersten Teil des Textes anmerkt). Ein weiterer Unter-
schied ist, dass ‘Ali und az-Zubair bei Hammad sagen “Safiya ist meine Tan-
te/Mutter”, bei ‘Ubaida aber “er ist der mauld meiner Tante/Mutter”. ‘Ubaida
Uberliefert ausserdem einen zusétzlichen Dialog mit Ibrahim:

Ibrahim sagte: “Der wala’ [gemeint ist hier: das Erbrecht] gehort der Familie von az-Zubair,
solange sie Nachkommen (‘agib) haben.” Ich [‘Ubaida] sagte: “Welche Nachkommen [sind
gemeint]?” [Ibrahim] sagte: “S6hne (wuld dukir). Wenn sie keine S6hne [mehr] haben,
kehrt der wala@’ zu ‘Ali zuriick.”?

Die genannten Unterschiede zwischen den Versionen von Hammad und ‘Ubaida
lassen darauf schliessen, dass die beiden ihren Text nicht voneinander kopiert,
sondern unabhéngig tberliefert haben. Nun ist der isnad, der liber ‘Ubaida zu
Ibrahim fiihrt, ein Einzelstrang, dessen Filschung theoretisch leicht zu bewerk-
stelligen gewesen wire.”' ‘Ubaida oder einer seiner Nachfolger im isndd konnte
einen Hammad-Text iiberliefert haben, ohne Hammad im isnad zu nennen. Ge-
gen diese These spricht jedoch, dass ‘Ubaidas Text nicht das fiir Hammad typi-
sche Blutgeld-Element in ‘Umars Entscheidung aufweist.”* Es liesse sich ein-
wenden, dass das Element rein zufillig in gerade diesem Text wihrend seiner
Uberlieferung von dem ungenannten Hammad verlorengegangen sein konnte.
(Dass es absichtlich weggelassen wurde, um die angeblich unabhiingige Uberlie-
ferung durch ‘Ubaida plausibler zu machen, halte ich, wie oben im theoretischen
Teil dargelegt wurde, nicht flir wahrscheinlich.) Wire ‘Ubaida ebenfalls ein pcl,

18  ‘Abdarrazzaq, Musannaf, 1X, Nr. 16255 und 16295.

19  Sa‘id b. Mansiir, Sunan, 111, Nr. 274.

20 Zudieser “Riickkehr” des wald’ zu den ‘asaba einer Freilasserin vgl. auch unten S. 419, 427
und 433.

21 ‘Ubaida iiberliefert nur an Abii Mu‘awiya und dieser nur an Sa‘id b. Mansiir. Juynboll hilt
einen solchen aus fulans bestehenden Einzelstrang fiir unhistorisch, da eine Tradition nie-
mals nur an jeweils einen Schiiler weitergegeben worden sein kann (JuyNBOLL, 1993:209-
210, und ., 1994:156). Es konnte jedoch neben dem Einzelstrang andere Uberlieferungs-
wege gegeben haben, die in den (auf uns gekommenen) Quellen aus verschiedenen Griinden
nicht aufgefiihrt werden. Siehe dazu MoTzk1, 1996:45-46. Zudem besteht immer die Mog-
lichkeit, dass bei der Sichtung der Quellen eine Variante der Tradition iibersehen wurde.

22 Die Texte der anderen tabi‘un sind, wie wir gleich sehen werden, noch unterschiedlicher,
die Abhédngigkeit des ‘Ubaida-Textes von diesen also erst recht nicht wahrscheinlich.



414 ULRIKE MITTER

hitten wir weitere Textversionen, anhand derer sich gegenebenfalls die Indivi-
dualitdt und damit die Unabhéngigkeit des ‘Ubaida-Texts zweifelsfrei ermitteln
liesse. Dies ist bei Einzeltexten natiirlich nicht moglich.

Wer sich jedoch mit der Analyse von ahadit beschiftigt, wird feststellen,
dass dieses Phdnomen absolut kein Einzelfall ist. In aller Regel ldsst ausge-
rechnet der Text des Einzelstrangs neben einem (p)cl die Elemente vermissen,
die kennzeichnend fiir die dem (p)cl zugeschriebenen Texte sind. Meines Er-
achtens ist es nicht sinnvoll, dieses Phdanomen als eine Haufung von Zufillen
abzutun und trotz allem von der Abhédngigkeit des Einzeltexts und der Fail-
schung seines isnads auszugehen. Es ist ebenfalls nicht sinnvoll, das Phéno-
men génzlich zu ignorieren und im Falle von Einzelstrdngen vorsichtshalber
auf jegliche Aussage zu ihrer Abhingigkeit oder Unabhingigkeit zu verzich-
ten. Da das individuelle Aussehen von Einzeltexten die Regel ist, konnen auch
Einzeltexte, sofern sie deutliche Unterschiede zu den Textvarianten eines (p)cl
aufweisen, als ebenso unabhidngig gelten wie der Text dieses (p)cl. Bis zum
Beweis des Gegenteils kann demnach die gemeinsame Autoritdt des (p)cl und
des einzelnen Uberlieferers als der historische Uberlieferer des Texts angese-
hen werden.”

Ich werde im folgenden von der Annahme ausgehen, dass Hammad und
‘Ubaida ihren Text unabhéngig voneinander von Ibrahim an-Naha‘ iiberlieferten.
Das bedeutet beim jetzigen Stand der Analyse, dass die Safiya-Tradition im aus-
gehenden ersten Jahrhundert bekannt war.

Der Kufier Ibrahim ist, wie bereits festgestellt wurde, nicht der einzige tabi’,
der die Safiya-Tradition iiberliefert. Wenden wir uns nun der Version des Medi-
nensers Ibn Sihab az-Zuhri zu:

Ibn Wahb von Yiinus b. Yazid von Ibn Sihab [az-Zuhri], der sagte: Gelehrte (rigal min ahl
al-ilm) Uberlieferten mir, dass ‘Ali und az-Zubair iiber mawali der Mutter des az-Zubair
stritten. Sie war Safiya bint ‘Abdalmuttalib, und sie war die Mutter des az-Zubair. ‘Ali sag-
te: “Ich bin ihr [Safiyas] Verwandter (‘asaba) und habe [deshalb] beziiglich ihrer mawali
Vorrang vor dir, az-Zubair.” Az-Zubair sagte: “Ich bin ihr Sohn und beerbe sie und habe
[deshalb] beziiglich ihrer mawali Vorrang vor dir, ‘Ali.” ‘Umar b. al-Hattab (Eulogie) ent-
schied, dass az-Zubair die mawali von Safiya, seiner Mutter, bekommen solle. Sie [die ma-
wali] waren die Al Ibrahim, zu denen ‘Ata’ und Musifir b. Ibrahim gehérten.

23 Dies gilt allerdings nicht uneingeschriankt bei sehr alten gemeinsamen Autorititen. Wenn
eine Prophetentradition von einem cl und einem fulan iiberliefert wird, ist selbst bei recht
unterschiedlichen Texten die Folgerung nicht zwingend, dass die Tradition von Muhammad
stammt. Die isnad-cum-matn-Analyse ist kein Patentrezept, das bei der Interpretation jeder
Tradition starr angewendet werden konnte.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 415

Ibn Sihab sagte: Die Leute stritten wieder um [die mawali], als die Séhne (wuld ad-
dukiir) der Frau und die S6hne ihrer SGhne gestorben waren. [Die mawali] wurden an die
Verwandten (‘asaba) ihrer [der Sohne] Mutter zuriickgegeben, und die Verwandten der
Sohne der Frau bekamen nichts.**

Der matn von az-Zuhri unterscheidet sich deutlich von beiden Versionen des
Ibrahim-Textes. Mehrmals wird betont, dass Safiya die Mutter des az-Zubair
war, und ‘Ali und az-Zubair sprechen sich gegenseitig mit Namen an, was beides
bei Ibrahim nicht der Fall ist. Ausserdem werden hier mawali Safiyas erwéhnt,
nicht nur ein maula. Wie ‘Ubaidas Version der Ibrahim-Tradition hat az-Zuhris
Tradition einen (allerdings ganz anders formulierten) Nachsatz beziiglich der
Riickgabe des wala’ an die ‘asaba der Frau nach dem Tod ihrer ménnlichen
Nachkommen.”

Fiir die Zuhri-Tradition gilt dasselbe wie fiir ‘Ubaidas Variante der Ibrahim-
Tradition. Die Tatsache, dass es sich um einen Einzelstrang handelt, muss auch
in diesem Fall nicht zwangsldufig zur Annahme filihren, die Tradition sei ge-
félscht oder eine Aussage iiber ihre Herkunft sei unmoglich. Aufgrund der deut-
lichen Unterschiede zwischen den Versionen von Ibrahim und az-Zuhri ist die
Annahme, dass sie unabhéngig voneinander von verschiedenen Gelehrten {iber-
liefert wurden, gerechtfertigt. Im Gegensatz zu Ibrahim gibt az-Zuhri an, die
Tradition von Gelehrten erhalten zu haben. Es wird sich dabei um medinensische
Kollegen handeln, die — wie Ibrahim — am Ende des ersten Jahrhunderts aktiv
waren. In Medina und in Kifa kursierten also in dieser Zeit Berichte iiber den
Streit zwischen ‘Ali und az-Zubair und {iber ‘Umars Entscheidung. Die Elemente,
die beiden Versionen gemeinsam sind, miissen aus derselben Quelle stammen.
Bei dieser Quelle konnte es sich um eine in der Mitte des ersten Jahrhunderts
entstandene ‘Umar-Uberlieferung handeln oder um ein historisches Ereignis.

Die noch nicht behandelten Versionen der Safiya-Tradition, die as-Sa‘bi
und Sulaiman b. Yasar iiberliefern, weichen beide erheblich von Ibrahims und
az-Zuhris Version ab. A§-Sa‘bi®® berichtet kurz und knapp, dass az-Zubair den
wala’ der mawali von Safiya erhielt. Diese Information verkniipft er mit der
ebenso kurzen Information, dass ein gewisser Ga‘da b. Hubaira den wala’ der
mawali von Umm Hini’ erhielt.”” ‘Umar wird in der Sa‘bi-Tradition nicht er-

24 Sahniin, Mudawwana, 11, 578.

25  Eine Aussage az-Zuhris zur Riickgabe des wala’ iiberliefert auch ‘Abdarrazzaq (Musannaf,
IX, Nr. 16253) mit dem isndd Ma‘mar — Qatada — az-Zuhri. Allerdings bezieht sich az-Zuhri
in ‘Abdarrazzaqs Tradition nicht auf die Safiya-Tradition, sondern er konstruiert einen hy-
pothetischen Fall.

26  Sa‘id b. Mansiir, Sunan, I11/1, Nr. 275; as-Saibant, 4s/, IV, 162.
27  Ga‘da b. Hubaira war der Sohn der Umm Hani’ bint Abi Talib, einer Schwester ‘Als.



416 ULRIKE MITTER

wihnt.”® Von der Sa‘bi-Tradition liegen mir zwei Varianten vor, deren pcl Abi
Ishaq as-Saibani (st. zwischen 129 und 142) ist. Sinngemiss stimmen die Texte
miteinander iiberein, aber sie sind recht unterschiedlich formuliert.” In einer der
beiden Versionen wird zusitzlich bekanntgegeben, zu wessen Ungunsten die
Entscheidung in beiden Fallen ausfiel. Der zu kurz Gekommene soll im Falle von
Safiyas mawali ein gewisser al-‘Abbas’ gewesen sein, nicht ‘Ali wie in allen
anderen Safiya-Versionen. ‘Ali wird dafiir als der Verlierer im Fall seiner Schwe-
ster Umm Hani’ genannt. Fiir die Entscheidung beziiglich der mawali von Umm
Hani’ habe ich keine Vergleichstraditionen. Moglicherweise ist ‘Alis Nennung
hier korrekt, denn ‘Al1 konnte theoretisch in zwei Fillen das Patronat von mawali
(seiner Tante und seiner Schwester) beansprucht und nicht bekommen haben.
Die Nennung von al-‘Abbas im Zusammenhang mit dem maula von Safiya ist
jedoch sicherlich ein Fehler, da in allen anderen Versionen der Safiya-Tradition
iibereinstimmend “Ali als Gegenspieler von az-Zubair genannt wird

Wie im Falle der Zuhri-Tradition ist auch im Falle der Sa‘bi-Tradition ange-
sichts der Unterschiedlichkeit des matn davon auszugehen, dass sie unabhéngig
von Ibrahims Tradition iiberliefert wurde und auf as-Sa‘bi zuriickgeht. In einer
Version beruft sich as-Sabi direkt auf az-Zubair und Ga‘da b. Hubaira. A3-Sa‘bi
soll im Jahr 19, 20 oder 21 geboren sein’> und wire somit beim Tod des az-
Zubair (st. 36) alt genug gewesen, um eine Rechtstradition von ihm gehort zu
haben. Es ist jedoch keine Variante vorhanden, die a-Sa‘bis direkte Uberliefe-
rung von az-Zubair bestitigen konnte.

Dem Rechtsgelehrten as-Sa‘bi geht es nicht darum, eine vollstindige ‘Umar-
Tradition zu Uberliefern, sondern ihn interessiert die Rechtslage im Falle von

Vgl. Sa‘id b. Mansiir, Sunan, 111/1, 116, Anm. 4. Zum vollen Namen der Umm Hani’ sie-
he WATT, 1956:399.

28  Vgl. aber Ibn Qudama, Mugni, VI, Nr. 4 972, der eine Variante dieser Tradition ohne isnad
zitiert. Die Entscheidung im Falle der mawali des Ga‘da b. Hubaira wird hier ‘Umar zuge-
schrieben.

29 As-Saibani iiberliefert von Ya‘qiib — Abi Ishaq as-Saibani — a3-Sa‘bi: Sahadtu ‘ald z-Zubair
annahii dahaba bi-mawali Safiya wa-Sahadtu ‘ald Ga'da b. Hubaira annahii dahaba bi-
mawali Umm Hani’. Sa‘id b. Mansir iiberliefert von Husaim — Abi Ishaq — a3-Sa‘bi: Qudiya
bi-wala’ mawali Safiya li-z-Zubair dina I-‘Abbas wa-qudiya bi-wal@’ mawali Umm Hani’ li-
Ga‘da b. Hubaira dina ‘Ali (r). Zu den Quellenangaben siehe oben, Anm. 26. Der Text, den
Ibn Qudama ohne isnad iberliefert (sieche oben Anm. 28) dhnelt dem Sa‘ids.

30  Vermutlich handelt es sich um al-‘Abbas b. ‘Abdalmuttalib, den Bruder Safiyas.

31  Madglicherweise handelt es sich um einen Uberlieferungsfehler, denn die Namen ‘Abbas und
‘Ali sind in einer schlechten Handschrift leicht zu verwechseln, vor allem, wenn das 4 in
‘Abbas nicht durch ein Alif wiedergegeben wird.

32 Ibn Hagar, Tahdib, 111, Nr. 110.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 417

Sohnen verstorbener Freilasserinnen. Dafiir, dass ihnen das Patronat von mawali
ihrer Mutter zusteht, fithrt er die zwei Beispiele von az-Zubair und Ga‘da an. Die
Blutgeldverantwortung, die die Verwandten der Patronin auch weiterhin zu tra-
gen haben, wird in der Sa‘bi-Tradition nicht erwéhnt>’

Die Version der Safiya-Tradition, die Sulaiman b. Yasar iberliefert,” auch
sie ein Einzelstrang, entspricht in der ersten Halfte ziemlich genau den Versionen
von Ibrahim und az-Zuhri, aber sie bricht vor der Entscheidung ‘Umars ab. Statt-
dessen wird ein anderer bekannter Prophetengefahrte ins Spiel gebracht: ‘Abdar-
rahman b. ‘Auf (st. 31, 32 oder 33). Dieser soll ‘Ali und az-Zubair anldsslich
ihres Streits zugerufen haben: “Thr wisst nicht, wer von euch beiden schneller
sterben wird”, woraufhin sie verstummt sein sollen.>® Wie in der Sa‘bi-Tradition
geht es also auch hier nicht um die Rechtsentscheidung ‘Umars beziiglich der
Vererbung des wala@’ durch Freilasserinnen. Es geht hier {iberhaupt nicht um eine
Rechtsentscheidung. Vielmehr scheint ein moralisches Problem im Vordergrund
zu stehen, ndmlich die Verwerflichkeit oder Nutzlosigkeit des Streitens ange-
sichts der menschlichen Sterblichkeit. Dass diese Tradition mit dem Ziel ge-
falscht worden sein konnte, eine ‘Umar-Tradition durch einen anderen isnad zu
stlitzen, ist ausgeschlossen, da ‘Umar nicht genannt wird. Da der Sulaiman-Text
neben dem Ausruf des ‘Abdarrahman b. ‘Auf etliche andere Unterschiede zu den
Texten von az-Zuhri und Ibrdhim aufweist,’® handelt es sich meiner Meinung
nach um eine weitere unabhingige Rezeption der Safiya-Tradition. Sie bestitigt
zwar nicht ‘Umars Entscheidung — und auch die Bemerkung des ‘Abdarrahman
b. ‘Auf kann nicht als gesichert gelten, da nur Sulaiman b. Yasar sie liberliefert —
aber sie zeigt wie auch die Sa‘bi-Tradition, dass in der zweiten Halfte des ersten
Jahrhunderts Traditionen kursierten, die von einem Streit zwischen ‘Ali und az-
Zubair um die mawali der Mutter des az-Zubair berichteten.

33 Moglicherweise liess a3-Sa‘bi die Blutgeldzahlungen absichtlich unerwihnt, da er selbst die
Auffassung vertrat, dass die Sohne das Blutgeld zu zahlen hitten. Vgl. unten, S. 427.

34  Sa‘id b. Mansiir, Sunan, I1I/1, Nr. 273.

35  Fa-nadahuma ‘Abdarrahman b. ‘Auf: Innakuma la tadriyani ayyukuma asra‘v mautan, fa-
sakata.

36 Abgesehen davon, dass ‘Umars Entscheidung fehlt, fehlt auch ‘Alis Aussage, dass Safiya
seine Tante war. Insgesamt &hnelt Sulaimans Text eher dem Text des Ibrahim als dem des
az-Zuhri, aber Sulaiman spricht wie az-Zuhri (und auch a3-8a‘bi) von den mawali im Plural,
wihrend Ibrahim den Singular verwendet.



418 ULRIKE MITTER

2. Die Patronin im frithislamischen Recht

2.1 Rechtsproblematik einer Patronin

In der Safiya-Tradition manifestiert sich das rechtliche Problem, das aufgrund
der Freilassung von Sklaven durch Frauen entsteht. Hier noch einmal eine kurze
Rekapitulation des Inhalts: ‘Umar hatte einen Streit zwischen ‘Ali b. Abi Talib
und seinem Cousin az-Zubair zu schlichten, die beide Anspruch auf das Patronat
eines oder mehrerer Freigelassenen von Safiya erhoben, der verstorbenen Mutter
des az-Zubair und Tante ‘Alis. Az-Zubair begriindete seinen Anspruch damit,
dass Safiya seine Mutter war. ‘Ali verlangte die Patronatsrechte, weil er als agna-
tischer Verwandter von Safiya fiir Blutgeldzahlungen fiir ihren maula verant-
wortlich war.”’ ‘Umars Urteil war ein geradezu salomonisches: Er teilte das Pa-
tronat in zwei Hélften. Az-Zubair erhielt das Erbrecht, also einen Erbanspruch im
Falle des Todes des maula, und ‘Ali die Blutgeldpflicht.

Das hort sich ungerecht an, und genau hier liegt auch das Problem der
Rechtsgelehrten, denn keine der mdéglichen Alternativen ist befriedigender. Im
Patronatsrecht gilt die unumstdssliche Regel, dass ein Patron Erbrecht und Blut-
geldpflicht in seiner Person vereinigt. Dasselbe gilt auch fiir die Erben der Patro-
natsrechte.’® Wenn jedoch ‘Umar dem Blutgeldzahler ‘Ali das gesamte Patronat,
also auch das Erbrecht, zugestanden hitte, hitte er die Rechte des Sohnes ver-
nachldssigt. Hitte er jedoch az-Zubair mit dem Erbrecht zusammen auch die
Blutgeldpflicht auferlegt, wire die Verbindung zwischen der Freilasserin und
threm maula gelost worden. Dies muss naher erldutert werden.

Die verwandtschaftsdhnliche Verbindung zwischen Patron und Klient
macht es unbedingt erfordertlich, dass die Blutgeldgruppe des Patrons das Blut-
geld fiir dessen Klienten bezahlt wie fiir ihn selbst; und dies auch noch nach dem
Tod des Patrons. Die Blutgeldgruppe einer Patronin besteht aus ihren ménnlichen
Verwandten. Deshalb muss ‘Ali Blutgeld fiir den mauld seiner Tante bezahlen.

37  Blutgeldzahlungen schaffen ein sehr starkes Band zwischen dem Zahlenden und dem Be-
glinstigten und konnen ein wal@’-Verhaltnis zwischen zwei freien Personen begriinden. Da-
her rithrt wohl auch ‘Alis Ansicht, er habe Anspruch auf das Erbe.

38  Zwar konnen die Patronatsrechte zwischen mehreren Erben eines Patrons aufgeteilt werden,
aber dabei werden nicht die einzelnen Rechte und Pflichten voneinander getrennt, sondern
Jjeder Erbe erhilt jeweils seinen Anteil am Erbrecht und der Blutgeldpflicht. In der Praxis
wird dieses Aufteilen und Umschichten der Patronatsrechte zur Folge gehabt haben, dass
ein Patronatsverhdltnis nach wenigen Generationen rechtlich bedeutungslos geworden war.
Die Anbindung eines mauld und seiner Nachkommen an den Patron, die im Namen des
maula sichtbar blieb (z.B. Salim maula Abi Hudaifa), hatte dann nur noch den Zweck, die
Zugehorigkeit des mauld zum Stamm des Freilassers zu demonstrieren.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 419

Az-Zubair aber, der Sohn Safiyas, gehort nicht zu ihrer Blutgeldgruppe, sondern
zu der seines Vaters, des Ehemanns von Safiya. Hier sind wir zum Kern des Pro-
blem vorgedrungen: Eine Frau hat eine andere Blutgeldgruppe als Ehemann und
Sohne, denn sie bleibt Angehorige ihres eigenen Stammes.* Wiirde ihr Sohn die
Blutgeldverantwortung fiir den maula erben, bedeutete dies ein Uberwechseln
der Blutgeldpflicht von ihrer Sippe auf die ihres Sohnes, was einer Aufldsung
des Bandes zwischen der Freilasserin und ihrem maula gleichkdme. (Dennoch
optierten einige Gelehrten flir diese Mdglichkeit, wie wir gleich sehen werden.)
Im Gegensatz zu einer Patronin hat ein Patron dieselbe Blutgeldgruppe wie seine
Sohne, weshalb eine Vererbung des Patronats problemlos vonstatten geht.

Die Teilung des Patronats ist also ein Kompromiss. ‘Umar opferte die Re-
gelung der Unteilbarkeit der Patronatsrechte zugunsten der Unverletzlichkeit des
Blutgeldrechts und des Erbrechts von Séhnen. Diese Auffassung hat sich im
klassischen Recht durchgesetzt.*’ Etliche der Gelehrten, die eine solche Teilung
des Patronats beflirworteten, filhrten dieses spater — nach dem Aussterben aller
ménnlichen Deszendenten der Patronin — in den Hidnden der Agnaten der Frau
wieder zusammen.*' So wurde die regelwidrige Teilung des Patronats und die
Ungerechtigkeit, dass die Agnaten jahre- oder jahrzehntelang nur Pflichten und
keine Rechte gehabt hatten, schliesslich doch wieder aufgehoben. Dies hitte
dann allerdings zur Folge, dass eventuell noch lebende Agnaten der Sohne, bei-
spielsweise ein Onkel viterlicherseits, beim Erbe leer ausgehen wiirden. Auch
das ist ein Problem, das sich im Falle eines ménnlichen Patrons nicht ergeben
wirde, da die Agnaten des Patrons und die seiner S6hne identisch sind.

Es gab allerdings auch Anhdnger der beiden anderen Losungen: Einige
Gelehrte liessen offenbar den blutgeldzahlenden Verwandten der Frau auch das
Erbrecht zukommen,* andere Gelehrte vor allem der tabin-Generation spra-
chen den Schnen einer Freilasserin Erbrecht und Blutgeldpflicht zu.*® Letzteres
bedeutet, dass der wala’ géanzlich auf die S6hne libergegangen ist und die Ver-

39 Zur Verwandtschaft der Frau vgl. REINERT, 1963:15. Reinert bezieht sich auf die vorislami-
sche Zeit, aber diese Verhiltnisse haben sich im Islam nicht geéndert.

40  Siehe Ibn Qudama, Mugni, VI, Nr. 4972, und as-Sarahsi, Mabsit, VIII, S. 86, Z. 16 ff.
Beide zitieren ‘Umars Entscheidung im Fall von Safiya.

41  Zum Beispiel der Kifier Sufyan at-Tauri (st. 161), siche ‘Abdarrazzaq, Musannaf, 1X,
Nr. 16250, und der Basrier al-Hasan (st. 110) oder sein Schiiler Yiinus b. ‘Ubaid (st. 138
oder 139), siehe ad-Darimi, Sunan, II, Nr. 3151.

42  Siehe dazu Ibn Rusd/Nyazee, Biddyat, 442, der von einer “Gruppe” von Gelehrten spricht,
die diese Ansicht vertritt, aber nur ‘Ali b. Abi Talib namentlich nennt. Mir sind keine Tra-
ditionen diesen Inhalts bekannt, ausser ‘Alis Ausserung in der Safiya-Tradition.

43  Siehe unten, S. 427.



420 ULRIKE MITTER

bindung zur urspriinglichen Patronin gelost wurde. ‘Atd’ b. Abi Rabah (st. 114)
sprach sich explizit fiir diese Variante aus.** Fiir ihn scheinen klare Rechtsver-
héltnisse wichtiger gewesen zu sein als das Haften des wala’ an der Freilasserin
und der Verbleib der Blutgeldpflicht bei ihrer Sippe. Er zog es vor, die Erben der
Freilasserin mit allen anfallenden Rechte und Pflichten zu bedenken. In spéterer
Zeit war eine solche Argumentation undenkbar, da der wald’ fir immer mit der
Person des Freilassers oder der Freilasserin verbunden sein sollte und nur die
Patronatsrechte weitervererbt werden konnten, nicht jedoch der wala’ selbst.
‘Atd’ und einige seiner Zeitgenossen entschieden somit in der Blutgeldfrage an-
ders als ‘Umar in der Safiya-Tradition, was zeigt, dass die ahadit noch nicht die-
selbe Autoritdt erlangt hatten wie in spaterer Zeit.

2.2 Friihe Traditionen zur Patronin

Im folgenden werde ich auf die verschiedenen Aspekte des Patronats einer Frau
eingehen, soweit sie in den frithen ahadit zur Sprache kommen. Auf die Analyse
der einzelnen Traditionen wird verzichtet. Sie ist anderswo ausfiihrlich nachzule-
sen.” Fiir jede Tradition werden beispielhaft ein bis zwei Belegstellen angege-
ben.

2.2.1 Recht der Patronin auf das Patronat

Die Tradition, mit der alle Gelehrten das Recht eines jeden Freilassers auf das
Patronat begriinden, ist eine Prophetentradition, in der von einer Freilasserin die
Rede ist. In dieser Tradition wird iberliefert, dass ‘A’i$a die Sklavin Barira kau-
fen und freilassen und dadurch die Patronatsrechte erlangen wollte. Die Eigen-
timer Bariras waren mit dem Verkauf der Sklavin jedoch nur unter der Bedin-
gung einverstanden, dass das Patronat ihnen selbst gehoren wiirde. Muhammad
gab ‘A’iSa den Rat, zum Schein auf die Bedingung der Eigentiimer einzugehen,
da ihr, als potentieller Freilasserin, das Patronat ohnehin zustédnde. Dies driickt er
mit der Maxime “al-wal@ li-man a‘taqa” (das Patronat gehért dem Freilasser)
aus.”® Die Barira-Tradition wurde mit grosser Sicherheit von ‘A’iSa selbst iiberlie-
fert, die der cl einer Vielzahl von higazischen und irakischen Uberlieferungs-
stringen ist. Die Tradition war also vor dem Jahr 58, ‘A’idas Todesjahr, im Um-
lauf. Ob ‘A’i3a eine echte Prophetenaussage tradiert, muss dahingestellt bleiben.

44  Genaueres unten, S. 427.

45  MITTER, 1999 und 2000.

46  ‘Abdarrazzaq, Musannaf, IX, Nr. 16164 und al-Buhari, Sahih, buyu‘, Nr. 73. Ausfuhrlich
diskutiert wird die Tradition in MITTER, 1999:101-144,



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 421

Die Barira-Tradition ist die zentrale Uberlieferung zur Institution des Patro-
nats. Sie wurde in alle kanonischen hadit-Sammlungen aufgenommen und von
spateren Gelehrte mannigfaltigen Interpretationen unterzogen. Ihre Quintessenz,
die Maxime al-wal@ li-man a‘taqa, diente den Rechtsgelehrten beispielsweise
zur Begriindung ihrer Ablehnung des tasyib oder des wala’ al-muwalat. Es ist
denkwiirdig, dass diese wichtige und sehr frithe Tradition eine weibliche Prota-
gonistin hat.

2.2.2 Freilassung von Sklaven unter Verzicht auf das Patronat

In der Friihzeit des Islam hatte ein Besitzer oder eine Besitzerin von Sklaven die
Moglichkeit, bei der Freilassung eines Sklaven auf das Patronat zu verzichten.
Diese Art der Freilassung heisst tasyib, der so freigelassene Sklave sa’iba (Pl.
sawd@’ib). Ein s@’iba gilt als vollkommen frei. Da ihn kein Patronatsverhéltnis an
den Freilasser, bzw. die Freilasserin bindet, kann er einen Patronatsvertrag mit
einer dritten Person vereinbaren. Freilasser, die sich zu diesem Schritt entschlies-
sen, verzichten damit auf ihr Erbrecht, entziehen sich aber auch der Pflicht, ge-
gebenenfalls das Blutgeld bezahlen zu miissen.

In zwei Traditionen wird von dieser Art der Freilassung durch Frauen be-
richtet. Eine davon ist die Salim-Tradition, in der lberliefert wird, dass eine Frau
der ansar*’ ihren Sklaven Silim als s@’iba freigelassen hatte. Salim schloss sich
einem neuen Patron an, nimlich Abii Hudaifa.® Nach dem Tod Silims am
Yamama-Tag sprach ‘Umar b. al-Hattab (st. 23) sein Erbe jedoch der Freilasse-
rin, bzw. deren Erben, zu, obwohl die Freilasserin durch den tasyib darauf ver-
zichtet hatte.” Diese Tradition wird von zwei Gelehrten tiberliefert, die in der
zweiten Hilfte des ersten Jahrhunderts starben. Ihre Varianten sind textlich von-
einander unabhingig. Als gemeinsame Quelle dieser beiden Texte kommt ein
historisches Ereignis in Betracht>’

‘Umar scheint mit seiner Entscheidung die tasyib-Freilassung Salims im
Nachhinein fiir ungiiltig zu erklédren, da er Salims neuen Patron ignoriert. Ange-
sichts der Tatsache, dass in ‘Umars Zeit tasyib-Freilassungen jedoch gang und
gébe waren und sie auch spéter noch als ein religioser Verdienst angesehen wur-

47  Die kunya der ansariya ist bint Yu‘ar. Als ism werden Salma, ‘Amra und Lubna genannt.

48  Abl Hudaifa war offenbar der Ehemann der ansariya. Siehe Ibn Hagar, Isdba, 11, 56 und
Ibn Sa‘d, Tabagat, 111, 86.

49  Al-Baihaqi, Sunan, X, 300, Z. 14-19.

50 Die beiden Gelehrten sind der Medinenser ‘Abdallah b. Wadi‘a b. Hiddam b. Halid (st. 63)
und der Kifier ‘Abdallah b. Saddad b. al-Hadi (st. 81 oder 82). Des weiteren kursierten um
die Jahrhundertwende einige Kurzversionen, z.B. von Muhammad b. Sirin (Basra, st. 110),
die auf eine der langeren Versionen zuriickgehen konnten.



422 ULRIKE MITTER

den,” ist nicht anzunehmen, dass ‘Umar den tasyib tatsdchlich abgelehnt hat.

Zwar hatte Salim sich einem neuen Patron angeschlossen und wurde von diesem
sogar adoptiert, aber Abi Hudaifa war in derselben Schlacht gefallen wie
Salim.**> Vermutlich war also kein Erbe fiir Salims Besitz vorhanden, so dass sich
‘Umar, der Salims Besitztlimer zu verteilen hatte, an dessen Freilasserin wenden
musste. Es handelte sich demnach nicht um eine Ablehnung des fasyib, sondern
um eine Notlosung. Diese Interpretation wird durch weitere Traditionen bestétigt,
in denen die Suche der Autoritdten nach dem Erben eines sa’iba oder nach einer
Person, die Blutgeldzahlungen fiir ein Vergehen des sa’iba leisten konnte, be-
schrieben wird. In solchen Fillen wurde in Ermangelung anderer Personen gerne
auf den Freilasser zuriickgegriffen>

Die zweite Tradition, die von einer tasyib-Freilassung durch eine Frau be-
richtet, ist dem Kalifen ‘Utman b. ‘Affan zugeschrieben. ‘Utman (st. 35) soll ei-
nen fasyib befurwortet haben, indem er bestitigte, dass der als sa’iba freigelasse-
ne Sklave einer Frau des Stammes der Muharib in der Tat das Recht habe, sich
einen neuen Patron zu wihlen.”® Die ‘Utman-Tradition wurde von dem pcl
Yahya b. Sa‘id (st. 143) verbreitet. Vermutlich stammt die Tradition jedoch aus
einer frilheren Zeit und geht auf ‘Utman zuriick.”® Anders als im Falle der ‘Umar-
Tradition wollten hier die Erben der Freilasserin den tasyib ihrer Verwandten
nicht anerkennen und klagten vor ‘Utman ihr vermeintliches Recht auf das Patro-
nat ein. Dies ist selten anzutreffen. In der Regel lehnen die Erben der Freilasserin
oder des Freilassers die Patronatsrechte ab, da sie den tasyib respektieren. Ange-
sichts der Tatsache, dass eine fasyib-Freilassung als Verdienst gilt, die im Jen-
seits angerechnet wird, wire es von den Erben egoistisch und unmoralisch, das
Patronat einzuklagen, da sie damit die gute Tat von verstorbenen Verwandten
zunichte machten. Griinde fiir das Verhalten der Erben in der ‘Utmén-Tradition
werden nicht genannt. Mdglicherweise war der s@’iba vermdgend, oder die Erben

51 Ein hadit, der ebenfalls auf ‘Umar zuriickgefiihrt wird, vergleicht tasyib-Freilassungen mit
Almosen (sadaga), insofern als beides als gute Tat fiir den Jiingsten Tag zu werten ist (al-
Baihaqi, Sunan, X, 301, Z. 26-27). Dieser hadit ist vermutlich am Ende des ersten Jahrhun-
derts im Umlauf gewesen.

52 Ibn Sa‘d, Tabagat, 111, 86, Z. 5.

53 Vgl. aber CrONE, 1987:81, die die Salim-Tradition als Ablehnung des tasyib interpretiert.
Die ‘Umar zugeschriebene Entscheidung hilt sie flir eine spitere Riickdatierung dieser
Doktrin des klassischen Rechts.

54  Ibn Abi Saiba, Musannaf, X1, Nr. 11665 und VI, Nr. 518.

55 Da in Yahyas Zeit Prophetentraditionen an Autoritdt gewannen, ist nicht anzunehmen, dass
Yahya eine ‘Utman-Tradition gefélscht hat. Wahrscheinlicher ist, dass er sie von seinem
Gewihrsmann iiberliefert, der ein Nachkomme des neuen Patrons des sa’iba ist. Der Uber-
lieferer berichtet also von einem Urteil ‘Utmans, das seine eigene Familie betraf.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 423

der Freilasserin lagen im Streit mit dem neuen Patron und waren mit dem An-
schluss des s@’iba an gerade diesen Patron nicht einverstanden.

Erst ab der Mitte des zweiten Jahrhunderts wurde der tasyib von der Mehr-
heit der Gelehrten abgelehnt. Die Ablehnung dieser Art der Freilassung hat ver-
mutlich mit den ungeklédrten Verhiltnissen zu tun, die ein sa’iba verursacht, der
sich keinem neuen Patron angeschlossen hat.*® Bereits friih im ersten Jahrhundert
hatte man sich, wie die Salim-Tradition zeigt, mit Fallen auseinanderzusetzen, in
denen kein Erbe vorhanden war. War die Verteilung des Erbes eines patronlosen
s@’iba jedoch einigermassen unproblematisch — wenn der Freilasser und seine
Erben verzichteten, konnte der Nachlass an die Staatskasse fallen®’ — so war Lage
komplizierter, wenn ein patronloser s@’iba ein Verbrechen begangen hatte. ‘Umar
soll entschieden haben dass der Geschidigte leer ausgeht, wenn der sa’iba, der
ihm die Verletzung zugefligt hat, keinen Patron hat, der zur Verantwortung ge-
zogen werden kann.>® In spiteren ahddit dussert sich die Ablehnung des tasyib in
der prinzipiellen Erkldrung, dass der wala’ (Erbrecht und Blutgeldpflicht) eines
sa’iba dem Freilasser zufalle. Nach malikitischer Lehre, die den fasyib erlaubt,
fallen Erbrecht und Blutgeldverpflichtung automatisch dem Staat zu. Auch so
werden ungeklérte Situationen verhindert.

Fiir diese spitere Doktrin sind keine Traditionen vorhanden, in denen eine
Freilasserin erwidhnt wird. Man konnte zunichst vermuten, dass dies ein Zufall
ist, der keine Bedeutung hat. Da das Phidnomen der fehlenden Frauen-Traditionen
aber nicht nur die Ablehnung des tasyib sondern auch andere Doktrinen betrifft,
wie wir im folgenden sehen werden, miissen alternative Erkldrungen in Betracht
gezogen werden. Die Losung scheint mir in der Zeit zu liegen, in der diese Dok-
trinen Gestalt annahmen. Die Ablehnung des tasyib fillt in die Mitte des zweiten
Jahrhunderts. Dies war die Zeit, in der die tabiun dem Recht erstmals eine sy-
stematischere Form gaben. Es wurden nun nicht mehr Rechtsentscheidungen in
konkreten Einzelfillen verkiindet (iiberliefert als Anekdoten mit Namen und
Dialogen), sondern Rechtsauffassungen anhand fiktiver Beispielfille erlautert.”

56  CRONE, 1987:81, erklart die Ablehnung des tasyib als eine Folge der Entwicklung der Dok-
trin, dass die wal@>-Bindung einer Verwandtschaft entspreche, die nicht aufgelost und auf
die nicht verzichtet werden kénne. Gegen diesen Kausalzusammenhang spricht jedoch, dass
die Malikiten ungeachtet der Verwandtschaftsdoktrin auch im klassischen Recht den Ver-
zicht auf das Patronat erlauben.

57 In einigen Versionen der Salim-Tradition wird eine solche Lésung beschrieben.

58  ‘Abdarrazzaq, Musannaf, X, Nr. 18424,

59  Im Gegensatz zu den ilteren tasyib-Traditionen, in denen es entweder um das Erbe oder um
Blutgeldzahlungen ging, vereinigten die tabiun beide Aspekte in einer generellen Aussage.
Auch dies ist ein Hinweis auf die systematisierende Tatigkeit dieser Gelehrten.



424 ULRIKE MITTER

Fiir Beispiele wird hdufig die méannliche Wortform verwendet. So konstruierten
auch die fugaha’ der frithislamischen Zeit ihre fiktiven Rechtsfille am Beispiel
von ménnlichen Freilassern und setzten in der Regel stillschweigend voraus, dass
fir Freilasserinnen dieselbe Regelung zu gelten hatte.”” In den figh-Werken spi-
terer Jahrhunderte, wurde dieses Manko gelegentlich ausgeglichen und auf Frau-
en auch dann hingewiesen, wenn fiir sie im Prinzip dieselbe Regelung galt wie
fiir Manner.”' Im Falle des tasyib ist mir diesbeziiglich jedoch nichts bekannt.

2.2.3 Erbrecht der Patronin
Der Kifier ‘Abdallah b. Saddad (st. 81 oder 82) iiberliefert, dass seine Halb-
schwester Bint Hamza® einen Sklaven freiliess. Als dieser verstarb, hinterliess er
neben Bint Hamza, seiner Patronin, auch eine Tochter. Muhammad soll darauf-
hin der Tochter des Verstorbenen die eine Hélfte des Erbes zugesprochen haben
und Bint Hamza die andere Hilfte.”® Diese Tradition kann bis auf Ibn Saddad
zuriickgefiihrt werden® und belegt die auch im Irak frith vorhandene Auffassung,
dass eine Patronin ihren Freigelassenen als Agnatin beerbt.”® Das heisst in diesem
Fall, dass die Patronin die koranischen Erben vom Resterbe ausschliesst. Die
Agnaten-Doktrin hat sich im klassischen Recht durchgesetzt.

Die Bint Hamza-Tradition ist aus zwei Griinden bedeutsam. Zum einen liegt
wie im Falle der Barira-Tradition auch hier eine Prophetentradition zur Rechts-
stellung einer Freilasserin vor, die von spiteren Gelehrtengenerationen als essen-

60 In den Beispielen wird denn auch meist ein “Sklave” oder “Mann” freigelassen, keine ‘““Skla-
vin”, und es ist von einem maula die Rede, nicht von einer maulat.

61  As-Sarahsi, Mabsut, VIII, 95, Z. 23-24, erortert den Fall einer Frau, die die Patronin eines
Konvertiten wird. Er erklért, dass im Gegensatz zu einem Minderjdhrigen eine Frau giiltige
Vertrdge abschliessen und daher ein Patronat ebenso durch Freilassung eines Sklaven be-
griinden kann wie durch einen Vertrag.

62  Als ism der Halbschwester von ‘Abdallah b. Saddid wird Fatima, ‘Umara oder Umidma
genannt. Siehe Ibn Hanbal, Fath, XV, 204, Anm. 4.

63  Sa‘ld b. Mansir, Sunan, I1I/1, Nr. 174.

64 Ob Ibn Saddad eine authentische Entscheidung Muhammads iiberliefert, kann nicht mit
letzter Sicherheit festgestellt werden. Mir sind zwar zwei weitere Uberlieferungsstringe be-
kannt, die sich tiber andere Gewihrspersonen auf Muhammad beziehen und somit Muham-
mad zum cl machen, aber diese Traditionen konnen aufgrund der Ahnlichkeit ihrer mutin
mit dem matn des Ibn Saddad nicht als unabhangige Uberlieferungen betrachtet werden.

65 In Medina hatten ohnehin nur Agnaten (‘asaba) das Erbrecht. Die koranischen Erben er-
hielten ihre Anteile, hatten aber keinen Anspruch auf das Resterbe (radd). Weiter entfernte
Kognaten (dawi [-arham) waren grundsatzlich vom Erbe ausgeschlossen. Ein Patron und
eine Patronin konnten also nur als Agnaten erben. Im Irak vertraten dagegen etliche frithe
Gelehrte die Auffassung, dass ein Patron von samtlichen Blutsverwandten des maula, also
auch von den dawu [-arham, ausgeschlossen werde (vgl. unten, S. 425).



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 425

tiell betrachtet und zur Klarung der Rechtslage auch beziiglich ménnlicher Patro-
ne verwendet wurde.®® Zum anderen erbt hier eine Frau als eine Agnatin. Dies ist
deshalb signifikant, weil Frauen im islamischen Recht normalerweise nicht als
Agnaten gelten.”’” In ihrer Funktion als Patronin eines freigelassenen Sklaven
kann eine Frau jedoch offensichtlich den Rang einer Agnatin erlangen.

Auch Ibn Sihib az-Zuhri (st. 124) vertrat die Agnaten-Doktrin. Er schildert
dies am Beispiel einer Frau, die ihren eigenen Vater kauft und ihn freildsst, wo-
mit der Vater ihr maula ist. Nach seinem Tod erbt die Freilasserin als Tochter ein
Drittel des Erbes, ihre Schwester erbt ein zweites Drittel. Das letzte Drittel fallt
der Freilasserin alsagnatischer Erbin ihres maula zu.®®

Etliche friihe, hauptséchlich irakische Gelehrte waren jedoch der Ansicht,
dass der Patron nicht als ein Agnat (“asaba) erbe, sondern als der letzte der
Kognaten (dawu I-arham), dass er also von jedem Blutsverwandten des Frei-
gelassenen ausgeschlossen werde. Moglicherweise war es erst ‘Abdallah b.
Saddad, der mit seiner Uberlieferung der Bint Hamza-Tradition die Agnaten-
Doktrin im Irak bekanntgemacht hat. Mir ist keine Tradition bekannt, derzu-
folge eine Patronin explizit als letzte Erbin bezeichnet wird, aber die Iraker
haben sie mit Sicherheit als eine solche angesehen, denn es gidbe keinen Grund
einem Patron den Rang eines agnatischen Erben zu verweigern, ihn einer Pa-
tronin aber zuzugestehen. Indirekt kommt die Ansicht, dass die Patronin keine
agnatische Erbin ist, in einem Kommentar des Kifiers Ibrahim an-Naha‘1 (st.
96) zur Bint Hamza-Tradition zum Ausdruck. Ibrahim, ein entschiedener An-
hinger der Kognaten-Doktrin,* stellt in seinem Kommentar klar, dass Muham-
mad der Patronin das Resterbe lediglich als (einmalige) Sonderzahlung (tu‘ma)
bewilligt habe.”” Damit wendet er sich gegen die Vorstellung, Muhammad
konne die Patronin grundsétzlich als Agnatin betrachtet haben, die in den Ge-
nuss des Resterbes kédme.

66  Vgl. zum Beispiel Ibn Qudama, Mugni, V1, Abschnitt 4931 (Recht auf das Patronat und
das Erbe).

67  Eine Frau ist niemals eine “Agnatin durch sich selbst” (‘asaba bi-nafsihi). Unter gewissen
Umstidnden wird sie im Erbrecht als eine “Agnatin durch einen anderen” (‘asaba bi-gairihi)
oder als eine “Agnatin neben einem anderen” (‘asaba ma‘a gairihi) betrachtet. Sie erhilt in
diesen Fallen aber einen geringeren Anteil als ein ménnlicher Agnat. Vgl. BERGSTRASSER/
SCHACHT, 1935:93.

68  ‘Abdarrazzaq, Musannaf, 1X, Nr. 16215.

69  Einer Tradition zufolge hielt Ibrahim sich auch dann an die Kognaten-Doktrin, wenn ihm
dies persdnlich zum Nachteil gereichte. Er nahm es in Kauf, das Erbe seiner freigelassenen
Sklavin an die Tochter ihrer Halbschwester zu verlieren, die er als agnatischer Erbe ausge-
schlossen hitte. Ibn Abi Saiba, Musannaf, X1, Nr. 11212.

70 Ibid., Nr. 11209.



426 ULRIKE MITTER

Das Fehlen von Traditionen, in denen einer Patronin direkt das agnatische
Erbrecht abgesprochen wird, ist (wie bei der Ablehnung des tasyib) dadurch
erklarbar, dass die Kognaten-Doktrin hauptséchlich von tabi‘un-Gelehrten ver-
treten wurde,”' die ihre Auffassung anhand konstruierter Rechtsfille erliuter-
ten. Anders als bei der Ablehnung des tasyib wurde aber das kognatische Erb-
recht von Patronen nicht vorwiegend am Beispiel eines ménnlichen Patrons
demonstriert, sondern die Gelehrten verwendeten hédufig den — maskulinen —
Plural (mawali). Im Ergebnis 14uft dies aber auf dasselbe hinaus: Eine Patronin
wird nicht als Fallbeispiel herangezogen, wenn die Regelungen fiir Patronin
und Patron gleich sind.

2.2.4 Blutgeldzahlungen der Patronin

Das (agnatische oder kognatische) Erbrecht von Patronen ist gekoppelt mit der
Verpflichtung, eventuelle Blutgeldzahlungen fiir die Vergehen der Freigelasse-
nen zu libernehmen. Diese Verpflichtung gilt im Prinzip gleichermassen fiir Pa-
trone und Patroninnen. Da jedoch eine Frau nicht Blutgeld zahlt, kann eine Pa-
tronin im Gegensatz zu einem Patron nicht persénlich belangt werden. Verant-
wortlich fir das Blutgeld des Freigelassenen ist immer nur die ‘aGgila der Patro-
nin, die aus den ménnlichen Agnaten der Frau besteht oder — so die Hanafiten —
aus den Mitgliedern des diwan.” Die ‘dgila ist auch im Falle eines Patrons zu
Zahlungen verpflichtet, aber in erster Linie ist es der Patron selbst, der zahlen
muss. Problematisch wird die Situation im Falle einer Patronin jedoch erst in der
folgenden Generation, wenn die Patronin stirbt und die Patronatsrechte auf ihre
Erben tibergehen. Es erhebt sich dann die Frage, wer das Blutgeld flir die Frei-
gelassenen zu zahlen hat. Die prominenteste Tradition in diesem Zusammenhang
ist die oben besprochene Safiya-Tradition.

Wie oben festgestellt wurde, liessen die tabiun bei der Entwicklung der
Rechtssystematik Patroninnen hdufig unerwihnt. Blutgeldzahlungen von Patro-
ninnen hingegen werden auch in den Traditionen der t@bi‘un noch thematisiert.
Und nicht nur das, die Gelehrten behandelten sogar mehr Fiélle von Patronninen
als von Patronen. Dies erkldrt sich natiirlich aus der Problematik, die mit Blut-
geldzahlungen fur Freigelassene von Frauen zusammenhédngt. Dass ein Patron
(und seine ‘aqila) Blutgeld fiir die mawali zu zahlen hatte, verstand sich von

71 Zwar sind auch Traditionen von Muhammad, ‘Umar b. al-Hattab und ‘Ali b. Abi Talib zur
Kognaten-Doktrin vorhanden, aber diese sind, wie die isndd-cum-matn-Analyse zeigt, ent-
weder nicht sehr alt, oder sie bezogen sich urspriinglich nicht auf das Erbrecht von Patro-

nen als Kognaten, sondern allgemein auf das Erbrecht von Kognaten.
72 Vgl. dazu oben Anm. 5.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 427

selbst und musste nicht erwéhnt werden.” Die schwierige Sachlage im Falle von
Patroninnen zwang die Gelehrten jedoch, Stellung zu beziehen.

Eine Gruppe von Gelehrten entschied, dass die Sohne einer Patronin, die
von ihrer Mutter das Recht auf das Erbe der mawali iibernahmen, auch das Blut-
geld fiir die mawali zahlen miissten. Zu dieser Gruppe gehéren as-Sabi (st. 103)
und der kiifische gadi Ibn Abi Laila (st. 148).” Auch ‘Ata’ b. Abi Rabah (st. 114)
vertrat diese Ansicht und gab explizit als Grund an, dass den S6hnen nun
schliesslich das Patronat gehdre (lahum al-ana wal@uhum).”” Andere Gelehrte,
zum Beispiel al-Hasan al-Basri (st. 110),” Sufyan at-Tauri (st. 161)" und Ibra-
him an-Naha'i (st. 96)"®, waren dagegen der Ansicht, dass die ‘asaba der Frau die
Blutgeldpflicht tragen sollten. Sie stellten fest, dass der wala’ zwar zunichst den
Sohnen gehore, dann aber zu den ‘asaba der Frau zuriickkehre. Nicht in allen
Traditionen der letztgenannten Gruppe werden Blutgeldzahlungen explizit er-
wihnt, aber beispielsweise Ibrahims Aussage, die sich auf die Safiya-Tradition
bezieht, macht deutlich, dass diese Gelehrten davon ausgingen, dass die Blut-
geldverpflichtung bei den ‘asaba verblieben war und wala’ nur das Erbrecht
meinte. Auch Abii Yisuf (st. 182) und a$-Saibani (st. 189) entschieden im Sinne
der Safiya-Tradition, dass die ‘asaba der Frau nach deren Tod fiir das Blutgeld
aufkommen mussten.”” Diese Ansicht hat sich im klassschen Recht durchgesetzt.

2.2.5 Verkaufen und Verschenken des Patronats

Im frihen Islam war das Verkaufen und Verschenken eines maula iiblich. So
wird in einer Tradition berichtet, dass Maimina bint al-Harit, eine Ehefrau des
Propheten, ihren mauld namens Sulaiman b. Yasar an Ibn ‘Abbas verschenkte.*
Mit der isnad-cum-matn-Methode ldsst sich die Maimiina-Tradition nur bis zu
dem cl Sufyan b. ‘Uyaina (Mekka, st. 198) datieren, aber es gibt Hinweise darauf,

73 Erwidhnenswert war jedoch die Weigerung von Patronen, das Blutgeld zu zahlen. ‘Ata’ b.
Abi Rabih 16st das Problem, indem er die Zahlung der Gemeinschaft auferlegt oder den
mauld an den Verletzten ausliefert (‘Abdarrazzaq, Musannaf, 1X, Nr. 17852). Sufyén at-
Tauri will Verweigerer zur Zahlung zwingen (ibid., Nr. 17855).

74  ‘Abdarrazzaq, Musannaf, IX, Nr. 16256 und 16296.

75  Ibid., Nr. 16256 und 16291. Die Rede ist hier von Blutgeldzahlungen fuir die Nachkommen
einer Freigelassenen der Patronin.

76  Ad-Darimi, Sunan, II, Nr. 3151.

77  ‘Abdarrazzaq, Musannaf, IX, Nr. 16250.

78  Sa“id b. Mansiir, Sunan, I1I/1, Nr. 274.

79  As-Saibani, 4s/, IV, S. 161.

80  Ibn Abi Saiba, Musannaf, X1, Nr. 11663 und VI, Nr. 516; Sa‘id b. Mansir, Sunan, 111/1,
Nr. 280.



428 ULRIKE MITTER

dass die Tradition alter ist und einen historischen Kern haben konnte.®' Einer
anderen Tradition zufolge soll der frithe basrische gadi HiSam b. Hubaira (st. 75)
es gutgeheissen haben, dass eine Frau ihrem Ehemann einen ihrer mawali
schenkte. HiSam bestimmte aber, dass das Patronat nach dem Tod des Ehemanns
den Verwandten der Frau zuriickgegeben werden solle.*” Ein wirklicher Patron-
wechsel hat also nicht stattgefunden, da der Ehemann als neuer Patron nicht das
Recht hatte, den wala’ an seine Erben weiterzugeben.

Erst in der Mitte des zweiten Jahrhunderts hatte sich das Verbot des Verkaufs
und Verschenkens von mawali durchgesetzt. Erwartungsgemadss sind aus dieser
Zeit keine Traditionen Uberliefert, in denen einer Patronin das Verschenken und
Verkaufen von mawali verboten wird. Da der Verkauf der Patronatsrechte Patronen
beiderlei Geschlechts gleichermassen untersagt war, bestand fiir die Gelehrten kei-
ne Notwendigkeit, gesondert auf Patroninnen einzugehen.* Einmal mehr zeigt sich
an diesem Aspekt des Patronatsrechts, dass in der ersten Hélfte des ersten Jahrhun-
dert Entscheidungen je nach Situation getroffen wurden und daher auch Patronin-
nen in den Uberlieferungen auftauchen, wenn diese zufillig am Geschehen beteiligt
gewesen waren, dass aber die fabi‘un hypothetische Rechtsfille konstruierten, dabei
vom ménnlichen Regelfall ausgingen und Frauen nur dann erwéhnten, wenn diese
eine abweichende Regelung erforderlich machten.

2.2.6 Vererbung der Patronatsrechte

Die Vererbung der Patronatsrechte erfolgt im klassischen Recht immer an den
nichsten agnatischen Verwandten des Patrons, den sogenannten kubr. Da Frauen
keine Agnaten sind,** hat die kubr-Doktrin zur Folge, dass Tochter nicht die Pa-
tronatsrechte ihres Vaters erben konnen. Wie ein ménnlicher Patron darf aber
auch eine Patronin eigene Patronatsrechte an ihre S6hne — als ihre néchsten
ménnlichen Verwandten — weitervererben. Fiir die Vererbung des Patronats an

81  Bis zur Mitte des zweiten Jahrhunderts hatte sich unter den Gelehrten die Ansicht durchge-
setzt, dass das Verkaufen und Verschenken des wala’ abzulehnen sei. Es ist daher unwahr-
scheinlich, dass sich Ibn ‘Uyaina den matn ausgedacht hat. Zu Lebzeiten seines Gewihrs-
mannes ‘Amr b. Dinar (st. 126) war bereits ein Propheten-hadit im Umlauf war, der die Pra-
xis des Verkaufens und Verschenkens verbot. Eine Maimiina-Tradition hatte dagegen nichts
ausrichten konnen. Also wird auch Ibn Dinar sich die Tradition nicht ausgedacht haben. Er
konnte die Begebenheit direkt von Sulaiman b. Yasar (st. 107) gehort haben oder eine in
Mekka kursierende Tradition iiberliefern.

82  Ibn Abi Saiba, Musannaf, X1, Nr. 11 667 und VI, Nr. 520; Waki, 4hbar al-qudat, 1, 300.

83  Haufig driicken die Gelehrten ihre Ansicht mit der Maxime “Der wala’ darf weder ver-
schenkt noch verkauft werden” aus. Wenn sie jedoch Personen in einem konstruierten Fall
nennen, ist es immer “ein Mann”, der Sklaven freigelassen hat.

84  Zu den Ausnahmen von dieser Regel siche oben, Anm. 67.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 429

die Sohne einer Patronin ist die Safiya-Tradition ein frithes Beispiel. Beide Teile
der frauenspezifischen Regelung wurden um die Jahrhundertwende in Form einer
Maxime zusammengefasst: “Frauen erben nicht durch den wala@’,* ausser [durch
den wal@’] ihrer eigenen Freigelassenen und deren Freigelassenen”.*® Da Frauen
bei der Vererbung des Patronats anders behandelt werden als Ménner, mussten
sich auch die tabiun und spétere Gelehrte zu dem Problem &ussern.

Parallel zur kubr-Doktrin wurde im vorklassischen Recht von einigen Ge-
lehrten die mal-Doktrin vertreten, also die Ansicht, dass das Patronat wie jeder
andere Besitz vererbt werde. Dieser Doktrin zufolge gehen die Patronatsrechte
nicht an den Agnaten iiber, der dem Patron am nichsten steht, sondern an die
Person, die dem Erblasser am nichsten steht.*” Fiir diese Auffassung existieren
zwei friihe Traditionen, in denen eine Patronin eine Rolle spielt. In einer der bei-
den Traditionen soll ‘Umar b. al-Hattab den maula der verstorbenen Umm Wa’il
nach dem Versterben ihrer Sohne einem agnatischen Verwandten der Sohne zu-
gesprochen haben, nicht den noch lebenden Briidern der Patronin, denen die
Rechte gemiss dem kubr-Prinzip zugestanden hitten.”® Die Form der Uberliefe-
rung — es ist eine Anekdote, in der zudem eine Patronin eine Rolle spielt — spricht
fiur die friihe Existenz der Tradition.* Dennoch handelt es sich vermutlich um
eine fehlerhafte Uberlieferung, da ‘Umar als ein Vertreter des kubr-Prinzips be-
kannt war. Denkbar wire, dass die Tradition zwar einen alten Kern hat, dass es
aber bei ‘Umars Entscheidung urspriinglich nicht um die Vererbung eines maula
ging, sondern nur um die Vererbung von Besitzungen (#iba‘) der Umm W2’il, die

85  Da der wald’ nicht wie Besitz vererbt wird, sprechen die Rechtsgelehrten nicht vom Erben
des wal@’, sondern vom Erben [der Patronatsrechte] durch den wal@’ — so wie man auch durch
eine Verwandtschaftsbezichung erbt.

86  Fiir Ibrahim an-Naha'i (st. 96) sieche ad-Darimi, Sunan, II, 3152 und as-Saibani, As/, IV,
153. Vgl. auch Ibn Qudama, Mugni, VI, Nr, 4962; Ibn Rusd/Nyazee, Bidayat, 11, 440-441.

87  Der kiifische gadi Suraih (st. zwischen 76 und 79) ist der berithmteste Vertreter dieser
Doktrin. Sa‘id b. Mansdr, Sunan, 111/1, Nr. 265 und 266; ‘Abdarrazzaq, Musannaf, 1X, Nr.
16521.

88  Ibn Abi Saiba, Musannaf, X1, Nr. 11564.

89  Natiirlich ist nicht jede Tradition, die die Form einer Anekdote hat, authentisch, aber etliche
Anekdoten haben sich als alt herausgestellt. Zudem kann es kein Zufall sein, dass Anekdo-
ten fast ausschliesslich Muhammad und den sahaba zugeschrieben werden, wihrend von
den tabi‘in generelle Rechtsaussagen iiberliefert werden. Dieses Schema ist nur schwerlich
durch spéatere Konstruktionen von ahadit zu erklédren, da eine solche Erkldrung voraussetzen
wiirde, dass alle spdteren Gelehrten sich auf diese Art der Falschung verstidndigt hatten.
Meiner Ansicht nach ist das Schema historisch zu erkldren. Es zeigt sich hier eine verédn-
derte Herangehensweise an Rechtsprobleme: Wahrend frithe Gelehrte jeden Fall einzeln
entschieden, gingen spétere Juristen systematischer zu Werke.



430 ULRIKE MITTER

ebenfalls in der Tradition erwdhnt werden. Der gewdhnliche Erbrechtsfall konnte
mit dem der Vererbung eines maula verkniipft worden sein, um den Nachkom-
men der Umm W2’il, die diese Tradition iiberliefern,”® die Patronatsrechte zu
sichern.

In der zweiten Tradition geht es um einen mauld von ‘A’isa. Der Kalif Ibn az-
Zubair (st. 73) soll in einem Streitfall um diesen maula gegen das kubr-Prinzip
entschieden haben. Es wird iiberliefert, dass zunichst ‘Abdallah b. ‘Abdarrahman,
‘A’isas Neffe, die Patronatsrechte geerbt hatte. Nach dessen Tod erwarteten seine
Sohne, die Rechte vom Vater zu erben. Ibn az-Zubair entschied tatséchlich zugun-
sten der S6hne, obwohl al-Qasim, ein weiterer Neffe ‘A’iSas (der Sohn ihres Halb-
bruders) noch am Leben war und nach der kubr-Regel nun erbrechtigt gewesen
wire. Wegen dieser Entscheidung ist Ibn az-Zubair kritisiert worden.”'

3. Schlussbetrachtung

3.1 Theorie und Praxis, oder: Warum Patroninnen fast nur in frithen Tradi-
tionen vorkommen

Frauen, die Sklaven freilassen, spielen in vielen Traditionen eine Rolle. Und nicht
nur das: Sie sind die Protagonistinnen in aufféllig vielen besonders wichtigen Tra-
ditionen, die den Rechtsgelehrten als Basis flir die Entwicklung der Institution des
Patronats dienten, zum Beispiel in der Barira-Tradition und der Bint Hamza-
Tradition. Allerdings werden Patronninen meist nur in den Traditionen erwéhnt, die
aus den ersten Dekaden des Islam stammen. Wie bereits erwéhnt, ist das kein Zu-
fall, denn Muhammad und die rechtskundigen sahaba hatten ihre Entscheidungen
in realen Fillen zu treffen, in die auch Patroninnen verwickelt sein konnten. Die
Berichte iiber diese Entscheidungen wurden in Form von Anekdoten iiberliefert,
auf die sich spétere Rechtsgelehrte bei der Ausarbeitung des Rechtssystems stiitz-
ten. Auf diese Weise gelangte die Nachricht {iber Patroninnen ins klassische Recht.
Ab dem Ende des ersten Jahrhunderts arbeiteten die Juristen an der Systematisie-
rung des Rechts und argumentierten nun mit fiktiven Beispielféllen. Patroninnen
wurden nur noch erwéhnt, wenn die auf sie bezogenen Rechtssitze sich von denen
der Patrone unterschieden. Da dies nicht sehr hiufig der Fall ist, kommen Patronin-
nen selten in Traditionen der tabiun und spiterer Gelehrter vor.

90  Es handelt sich um den Mekkaner ‘Amr b. Su‘aib (st. 118), der hier wie so oft von seinem
Vater — seinem Grossvater — seinem Ahnen ‘Amr b. al-‘As iiberliefert.
91  ‘Abdarrazziaq, Musannaf, IX, Nr. 16245.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 431

Die Tatsache, dass in den um die Jahrhundertwende diskutierten Rechtsfal-
len kaum auf Patroninnen hingewiesen wird, besagt daher nicht notwendigerwei-
se, dass es in der Praxis wenige Patroninnen gab. Auch der Inhalt der Rechtssit-
ze muss nicht der Realitét entsprochen haben. Wenn die Gelehrten den Verkauf
des walad’ untersagten, kann in der Praxis der Verkauf eines maula durchaus noch
tblich gewesen sein. Dasselbe gilt fiir die Abschaffung des tasyib. Wegen des
theoretischen und generalisierenden Charakters der Rechtsaussagen der tabiun
1st es schlichtweg nicht mdglich, von den ahddit auf die Praxis zu schliessen. Nur
eine Uberpriifung der historischen Quellen konnte zeigen, ob diese Rechtsaussa-
gen die Praxis der Jahrhundertwende reflektierten oder nicht.”

Ganz anders verhilt es sich mit den ahadit der sahdaba, in denen nicht von
hypothetischen Beispielen die Rede ist, sondern von ganz konkreten Fillen. Lasst
sich also nachweisen, dass eine Tradition aus dem frithen ersten Jahrhundert
stammt, kann sie als ein Beleg fiir die Praxis jener Zeit gewertet werden. Dies gilt
zum Beispiel fiir die oben erwihnten Traditionen um ‘A’ia und Barira, Safiya,
Maimina und Bint Hamza. Selbst wenn nicht mit hundertprozentiger Sicherheit
festgestellt werden kann, dass eine Entscheidung wirklich von Muhammad oder
‘Umar stammt, ist es bei Traditionen, die bereits in der Mitte des ersten Jahrhun-
derts existierten, wahrscheinlicher, dass sie die Rechtspraxis beschreiben, denn in
dieser friihen Zeit war eine Rechtstheorie noch kaum entwickelt. Selbst eine er-
fundene Darstellung wiirde eher eine aus der Praxis bekannte Regelung wieder-
geben als eine juristische Ansicht, die aufgrund logischer Erwdgungen konstru-
iert wurde.

Von den frithen ahddit ldsst sich ablesen, dass in der Anfangszeit des
Islam Frauen tatsdchlich das Patronat liber Freigelassene besassen, dass sie
ihre eigenen Freigelassenen beerbten, das Patronat gelegentlich verschenkten
und es an ihre Sohne weitervererbten, wobei die Blutgeldpflicht bei ihrem ei-
genen Stamm verblieb. Dahingegen ist es unsicher, ob die Auffassung einiger
tabiun, dass den erbberechtigten Sohnen der Patroninnen die Blutgeldpflicht
zufalle, die Rechtspraxis widerspiegelt. Es konnte Fille gegeben haben, in
denen Sohne das Blutgeld zu zahlen hatten, aber es konnte sich hierbei auch
um eine Wunschvorstellung der Juristen handeln. Nur eine Untersuchung des
historischen Quellenmaterials kann diesen Punkt kliren.”

92  Grosse Bereiche der Rechtspraxis sind im figh ohnehin ausgespart. Zum Beispiel findet sich
in den Rechtswerken nichts iiber Sklaven im Militdr, obwohl dies einer der wichtigsten
Aspekte der Sklaverei ist (siehe BROCKoPP, 2000:177, Anm. 6). Die Rechtsaussagen der
tabi‘un geben also allenfalls einen Teil der Praxis wieder.

93  Zur Auseinanderentwicklung von Theorie und Praxis siche SCHACHT, 1964:27, 49 und
76 ff. — Siehe auch CouLsoON, 1956, der am Beispiel der Ablehnung des gadi-Amts durch



432 ULRIKE MITTER

3.2 Patroninnen im vorislamischen Arabien

Angesichts der Tatsache, dass im Falle von Patroninnen das Patronatsrecht mit
dem Blutgeldrecht in Konflikt gerit, konnte man vermuten, dass Patroninnen
urspriinglich nicht vorgesehen waren und eine islamische Neuerung darstellen.
Nun waren Araberinnen aber bereits vor dem Islam Eigentiimerinnen von Skla-
ven. Man denke nur an Hadiga, die erste Ehefrau Muhammads, die als wohlha-
bende Kauffrau und Héndlerin auch Sklaven besass und einen davon, Zaid b.
Harita, Muhammad zum Geschenk machte. Vor allem unter den Nomaden, aber
auch in Mekka und Medina hat es Frauen wie Hadiga gegeben, die finanziell
unabhingig waren und ein freies und selbstbestimmtes Leben fiihrten.”* Warum
sollten solche Frauen nicht auch Patroninnen der von ihnen freigelassenen Skla-
ven gewesen sein?

Der rechtliche Konflikt, der auch damals aufgetreten sein muss, wird nicht
ins Gewicht gefallen sein, weil ohnehin nicht sehr viele Frauen eine Position
erreichten, die es ihnen erlaubte, Patronin von Sklaven zu sein. Ausserdem waren
Blutgeldzahlungen vor dem Islam weniger iiblich als im Islam, weil im Falle von
Totungsdelikten die Blutrache ausgeiibt wurde. Aus diesen beiden Griinden war
die Losung des Rechtskonflikts weniger dringlich. Schliesslich war das altarabi-
sche Gewohnheitsrecht nicht einheitlich und schon gar nicht systematisiert.” Erst
als die Gelehrten begannen, das islamische Recht in seinen Feinheiten auszuar-
beiten, wurden sie sich der Problematik bewusst und versuchten sie, eine Losung
zu finden.”

die Malikiten das Auseinanderdriften von Theorie und Praxis illustriert. Wahrend Schacht
und andere jedoch davon ausgehen, dass das islamische Recht erst um die Jahrhundertwen-
de von den Gelehrten entwickelt wurde und die umayyadische Rechtspraxis bis dahin von
fremden Einfliissen geprédgt war, bin ich der Ansicht, dass von einem islamischen Recht be-
reits in der Zeit Muhammads und seiner Gefahrten die Rede sein kann (vgl. dazu POWERS,
1986, der die Idee eines “proto-islamischen” Erbrechts entwickelt hat), und dass die spate-
ren Gelehrten in einigen Bereichen, zum Beispiel im Patronatsrecht, mit Traditionen argu-
mentierten, die aus dieser frilhen Zeit stammen.

94  Zu Araberinnen in vorislamischer Zeit siche WATT, 1974:10 (Frauen in Mekka), sowie
KREILE, 1997:82-87 (Ehe- und Erbrecht bei den Nomaden), 88 (Frauen in Stddten), 115
(selbstbewusste Frauen in Medina).

95  DoOSTAL, 1998:39, schreibt: “Jeder Stamm verfligte iiber sein eigenes Gewohnheitsrecht”.

96  Crone zufolge hatten im alten Arabien nicht die Patrone das Blutgeld fiir ein Verbrechen
des Freigelassenen zu zahlen, sondern die Blutsverwandten des Freigelassenen, so wie diese
auch Ziel der Blutrache sein konnten: CRONE, 1987:62. Die islamische Regelung der Ver-
antwortlichkeit des Patrons wire demnach in der Tat eine Neuerung. Angesichts des hohen
Alters der Traditionen, in denen von Blutgeldzahlungen eines Patrons die Rede ist, ist es je-
doch recht wahrscheinlich, dass diese Regelung aus der vorislamischen Zeit stammt. Si-



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 433

3.3 Gleichberechtigung der Patronin, aber Ungleichbehandlung der Erbin

Wie die obigen Ausfithrungen zeigen, rdumten die muslimischen Rechtsgelehrten
den Patroninnen im Prinzip denselben Rang ein wie den Patronen. Als Freilasser
von Sklaven sind Mann und Frau gleichberechtigt, und fiir beide ist die Freilassung
gleichermassen verdienstvoll.”” Frauen sind jedoch nicht in der gesamten Institution
des Patronats gleichberechtigt. Nur in bezug auf mawadli, die eine Frau selbst frei-
gelassen hat, kommen ihr dieselben Rechte zu wie einem Mann. In bezug auf ma-
wali von anderen Personen kann sie keinerlei Rechte geltend machen, wie die Tat-
sache zeigt, dass sie ihres Vaters Freigelassene nicht erben kann.

Mit anderen Worten: Frauen haben beziiglich des Patronats nur insoweit
volle Rechte, als es um ihr Eigentum und die sich daraus ergebenden rechtlichen
Konsequenzen geht. Eine Frau kann Sklaven besitzen, folglich diese auch freilas-
sen und konsequenterweise deren Patronin werden. Als Patronin kann sie wie ein
Mann das Patronat vererben und (im vorklassischen Recht) verkaufen und ver-
schenken. Sobald jedoch Regelungen aus anderen Rechtsbereichen in das Patro-
natsrecht hineinspielen, werden die vollen Rechte der Frau begrenzt, bzw. treten
andere Regelungen in Kraft als bei einem Mann. So erfordert das Blutgeldrecht
bei der Vererbung des Patronats an die Sohne der Freilasserin eine umstindliche
Zweiteilung der Institution, da die ‘@qila der Freilasserin, die fiir das Blutgeld
verantwortlich bleibt, aus anderen Personen besteht als die Blutgeldgruppe der
Séhne.” Die agnatische kubr-Regel, die bei der Vererbung des wald’ zum Tragen
kommt, schliesst nicht nur Frauen vom Erbrecht im Falle fremder mawali aus,
sondern sie schliesst auch Verwandte der S6hne einer Patronin vom Erbrecht aus,
da der wald’ zu den Agnaten der Patronin zuriickkehrt, wenn keine direkten
ménnlichen Deszendenten mehr vorhanden sind.

In Traditionen aus dem ersten Jahrhundert sind Rechtsauffassungen anzutref-
fen, die, hétten sie sich durchsetzen konnen, eine weiterreichende Gleichberechti-
gung der Frau zur Folge gehabt hitten. Einige Gelehrte waren namlich der Ansicht,

cherlich ist damals nicht in allen Fiéllen der Patron belangt worden, so wie es auch in islami-
scher Zeit Patrone gegeben hat, die versuchten, sich der Blutgeldverantwortung zu entzie-
hen. Vgl. dazu oben, Anm. 73.

97  As-Sarahsi, Mabsat, VII, 60, Z. 8. Interessanterweise spricht as-Sarahsi im Falle des Man-
nes von einem Sklaven und im Falle der Frau von einer Sklavin, obwohl es genauso oft
vorgekommen sein wird, dass eine Frau einen miénnlichen Sklaven freiliess. Moglicherwei-
se fand er die Analogie schoner.

98  Die Ignorierung des Blutgeldrechts und eine Verschiebung des wala’ zu den S6hnen, ist im
vorklassischen Recht noch angedacht worden, wie bereits mehrfach erwdhnt wurde. Diese
Losung hat sich jedoch im Zuge der sich festigenden Systematik der Institution nicht durch-
setzen konnen.



434 ULRIKE MITTER

dass die Vererbung des Patronats nicht im Sinne der kubr-Regel, sondern im Sinne
des Korans zu geschehen habe, der Tochtern ihr Erbteil zusichert. Diese Gelehrten
bezogen den Vers “und ebenfalls sollen die Frauen einen Teil von der Hinterlassen-
schaft ihrer Eltern und Verwandten empfangen” (4:7) nicht nur auf Besitztiimer,
sondern auch auf das Patronat.”” In #hnlicher Weise ist auch ein Prophetenaus-
spruch zur Umgehung der kubr-Regel herangezogen worden: “Was der Sohn oder
der Vater erworben hat, ist [nach seinem Tod] flir seine Verwandten, wer diese
auch seien.” Diesen hadit soll ‘Umar b. al-Hattab in der Umm W2’il-Tradition zi-
tiert haben und dementsprechend das Patronat nicht den Agnaten der Freilasserin,
sondern den Agnaten ihrer Shne zugesprochen haben.'®

Die kubr-Regel, die um die Jahrhundertwende noch umstritten war, hat sich
im klassischen Recht wohl deshalb durchsetzen konnen, weil sie zu der Lehre
passt, dass die Beziehung zwischen einem Freigelassenen und seinem Patron wie
eine agnatische Verwandtschaft sei. Diese Verwandtschafts-Doktrin, deren ein-
zelne Komponenten bereits im frithen ersten Jahrhundert existierten, bildete sich
im Laufe des zweiten Jahrhunderts als voll durchdachtes System heraus.'”' Auf
dem Weg zur Einheitlichkeit der juristischen Konstruktion gingen fortschrittliche
Ansichten, die im vorklassischen Recht noch vertreten wurden, wieder verlo-
ren.'”

99  Diese Ansicht ist dem Jemeniten Tawiis (st. 106) zugeschrieben. ‘Abdarrazzaq, Musannaf,
[X, Nr. 16266 und 16267.

100 Ma ahraza I-walad au al-walid fa-huwa li-‘asabatihi man kana. Zur Umm Wa’il-Tradition,
die einige Unstimmigkeiten aufweist, vgl. oben, S. 429 f.

101  Genauer in MITTER, 1999:346-348.

102 In der Forschung wird iiber eine Tendenz im frilhen Islam diskutiert, die dahin ging, die
aktive Rolle der Frau in Politik und Gesellschaft einzuschrinken. Am Ende dieses Prozesses
soll der Sieg der “zuriickhaltenden Fatima” {iber die “dynamische ‘A’i3a” gestanden haben.
Siehe Kreile, Herrschaft, 106-107. So kann man sich die Frage stellen, ob die Rechtsge-
lehrten die Gleichbehandlung der Frau tatsidchlich nur wegen der Stimmigkeit des juristi-
schen Konzepts aufgaben oder ob sie sich womdglich ganz bewusst flir den Ausschluss der
Frau vom Erbe fremder mawali entschieden.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 435

Bibliographie

1. Quellen

‘ABDARRAZZAQ AS-SAN‘ANI
al-Musannaf. Hrsg. von Habibarrahman al-A‘zami. 11 Bde. Beirut
1430 (1983) (1. Aufl. 1391/1972).
BAIHAQI, Abi Bakr Ahmad b. al-Husain al-
Kitab as-Sunan al-kubra. 10 Bde. Haidarabad. 1344/55.
BUHARI, Abii ‘Abdallah Muhammad b. Isma‘l al-
al-Gami* as-Sahih. Leiden 1862-1908.
DARIMI, ‘Abdallah b. ‘Abdarrahman, ad-
Sunan. Hrsg. von Fawaz Ahmad ZAMALI und Halid as-Saba‘ al-‘ALA-
MI. 2 Bde. Beirut 1407 (1989).
IBN ABI SAIBA, ‘Abdalldh b. Muhammad
al-Kitab al-Musannaf fi I-ahddit wal-atar. Hrsg. von Muhammad Ah-
mad an-Nadwi. 15 Biande. Bombay 1973-83.
IBN HAGAR AL-‘ASQALANI, Abil 1-Fadl Ahmad b. ‘Ali
Kitab al-Isaba fi tamyiz as-sahaba 8 Bde. in 4. Beirut 0.J.
Tahdib at-tahdib al-kamal fi ma‘rifat ar-rigal. 12 Bde. Beirut: Dar
Sadir, 1968. (Repr. der Ausgabe Haidarabad 1325/1907).
IBN HANBAL, Ahmad b. Muhammad
al-Fath ar-rabbani fi tartib musnad al-imam Ahmad b. Hanbal ma‘a
Sarhihi Buliig al-amani. Beirut o.J.
IBN QUDAMA, ‘Abdallah b. Ahmad
al-Mugni. 10 Bde. Kairo 1968-69.
IBN RUSD/NYAZEE sieche Nyazee
IBN SAD, Abt ‘Abdallah Muhammad
Kitab at-Tabaqat al-kubra. 8 Bde. und Registerband. Beirut 1957-
1968.
NYAZEE, Imran Ahsan Khan (Ubers.)
Ibn Rushd. The distinguished jurist’s primer. Biddyat al-mujtahid.
2 Bde. Reading/UK 1996.
SAHNUN, ‘Abdassalam b. Sa‘id at-Taniihi
al-Mudawwana al-kubra. 5 Bde. Beirut 1410 (1994).
SAIBANI, Abii ‘Abdallah Muhammad b. al-Hasan a3-
Kitab al-Asl al-ma‘rif bi-l-mabsut 5 Bde. Karatschi o.J.
SA‘ID B. MANSUR
Kitab as-Sunan. Hrsg. von Habib ar-Rahmin al-A‘ZAMI. Bd. 3/1,2



436 ULRIKE MITTER

(in 1). Bombay 1403 (1982).
SARAHSI, SAMS AL-A’IMMA AS-
Kitab al-Mabsit. 30 Teile in 15 Bianden. Kairo 1324-31 (1906-13).
WAKI‘, Muhammad b. Halaf b. Hayyan
Ahbar al-Qudat. Hrsg. von ‘Abdal‘aziz Mustafa al-MARAGI. 3 Bde.
Kairo 1366-1369 (1947-50).

2. Sekundarliteratur

BERGSTRASSER, Gotthelf & SCHACHT, Joseph

1935 G. Bergstrdsser’s Grundziige des islamischen Rechts. Walter de Gruy-
ter, Berlin und Leipzig.

BROCKOPP, Jonathan E.

2000 Early Maliki Law. Ibn ‘Ab al-Hakam and his Major Compendium of
Jurisprudence. Brill, Leiden/Boston/Koln. (Studies in Islamic Law and
Society).

BRUNSCHVIG, Robert

1960  ‘Akila. In: The Encyclopaedia of Islam, new edition, ed. H.A.R. GIBB
u.a., Brill, Leiden/London, Bd. 1:337-340.

COULSON, Noel James

1956 Doctrine and Practice in Islamic Law. One Aspect of the Problem. In:
Bulletin of the School of Oriental and African Studies 18: 211-226.

CRONE, Patricia

1987 Roman, provincial and Islamic Law. The origins of the Islamic patro-
nate. Cambridge University Press, Canbridge u.a..

1991 Mawla. In: The Encyclopaedia of Islam, new edition, ed. H.A.R. GIBB
u.a., Brill, Leiden, Bd. 6:874-882.

DOSTAL, Walter

1998 Die Araber in vorislamischer Zeit. In: NOTH/PAUL (Hrsg.), Der islami-
sche Orient, 1998:25-42.

JUYNBOLL, Gautier H.A.

1993 Nafi‘, the mawla of Ibn ‘Umar, and his position in Muslim Hadith Lite-
rature. In: Der Islam, 70:207-244.

1994 Early Islamic society as reflected in it’s use of isnads. In: Le Muséon,
107:151-194.

KREILE, Renate

1997 Politische Herrschaft, Geschlechterpolitk und Fraunmacht im Vorde-
ren Orient. Centaurus, Pfaffenweiler.



WENN FRAUEN SKLAVEN FREILASSEN 437

MITTER, Ulrike

1999 Das friihislamische Patronat. Eine Untersuchung zur Rolle von frem-
den Elementen bei der Entwicklung des islamischen Rechts. Univ.
Diss., Nijmegen.

2001 Unconditional manumission of slaves in early Islamic law: a hadith
analysis. In: Der Islam, 78/1:35-72.

MoTzKI, Harald

1991 Der Figh des -Zuhri: die Quellenproblematik. In:Der Islam, 68:1-44.

1996 Quo vadis, Hadit-Forschung? Eine kritische Untersuchung von G.H.A.
Juynboll: “Nafi‘, the maula of Ibn ‘Umar, and his position in Muslim
Hadit Literature”. In: Der Islam, 73:40-80 und 192-231.

2000 The murder of Ibn Abi 1-Huqayq: On the Origin and Reliability of so-
me Maghazi-Reports. In: id. (ed.), The Biography of Muhammad: The
Issue of the Sources. Brill, Leiden/Boston/Koln.

NOTH, Albrecht und Jiirgen PAUL (Hrsg.)

1998 Der islamische Orient. Grundziige seiner Geschichte. Ergon-Verlag,
Wiirzburg.

POWERS, David S.

1986 Studies in Quran and Hadith: The Formation of the Islamic Law of
Inheritance. University of California Press, Berkely/Los Angeles/Lon-
don.

REINERT, Werner

1963 Das Recht in der altarabischen Poesie.Phil. Diss., Koln.

SCHACHT, Joseph

1950 The Origins of Muhammadan Jurisprudence. The Clarendon Press,
Oxford.

1964 An Introduction to Islamic Law. The Clarendon Press, Oxford.

SCHOELER, Gregor

1985 Die Frage der schriftlichen oder miindlichen Uberlieferung der Wissen-
schaften im frithen Islam. In:Der Islam, 62:201-230.

1996 Charakter und Authentie der muslimischen Uberlieferung iiber das
Leben Mohammeds. Walter de Gruyter, Berlin/New York.

WATT, W. Montgomery

1956 Muhammad at Medina. Clarendon Press, Oxford.

1974  Muhammad. Prophet and Statesman. Oxford University Press, Lon-
don/Oxford/New York. (Reprint der Taschenbuchausgabe von 1964;
erste Auflage Clarendon Press 1961).






	Wenn Frauen Sklaven freilassen : zur Stellung der Patronin im frühislamischen Recht

