
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

DAUBER, Dorothée: Geschliffene Jade: Zum Mythos der Song-Dichterin Li
Qingzhao (1084-1155?). Frankfurt am Main: Peter Lang, 2000. Europäische
Hochschulschriften: Reihe 18, Vergleichende Literaturwissenschaft ; Bd. 94.

405 S.; Abb., Index.

Li Qingzhao gilt als die bedeutendste und beliebteste klassische Dichterin
Chinas. Zwar sind von ihren Werken nur noch wenige erhalten, aber deren

Kunstfertigkeit und poetischer Gehalt rechtfertigen die hohe Stellung Li
Qingzhaos innerhalb der chinesischen Literatur. Bekannt ist sie vor allem für
ihre herausragenden cz'-Gedichte und das autobiographische Vorwort zu einem

leider verschollenen Katalog mit Inschriften auf Metall und Stein (Jin shi lu hou

xu), den sie gemeinsam mit ihrem Ehemann zusammengetragen hat. Wichtig
erscheint auch ein kurzer theoretischer Text, das Ci lun, der als einziger poeto-
logischer Text einer Frau überliefert ist. Durch die kritische Auseinandersetzung
mit den Gedichten früherer Dichter formuliert Li dort ihre Anforderungen an

die cz'-Lyrik. Für ihre cz'-Gedichte wird ihr, benannt nach ihrem Literatennamen
Yi 'an jushi, ein eigener literarischer Stil zugeschrieben, der sogenannte Yi 'an

Stil.

Die Biographie Li Qingzhaos scheint nur bis zum Tode ihres Mannes Zhao

Mingcheng gesichert. Um den Nachweis einer zweiten Heirat und baldigen
Scheidung, die verbunden war mit einer Anzeige gegen ihren zweiten Ehemann,

sowie eines darauffolgenden kurzen Gefängnisaufenthaltes wird heftig gerungen.

Die Vertreter beider Auffassungen bedienen sich dafür in erster Linie ihres

Werkes, deren Autorschaft entsprechend als gesichert angenommen oder

schlicht abgeleugnet wird. Interessanterweise streiten die Verteidiger Li
Qingzhaos die zweite Heirat mit all ihren Folgen ab, da diese das Bild von der

liebenden Ehefrau und keuschen Witwe, das jahrhundertelang gemalt wurde, ins

Wanken bringt. Ihre Kritiker hingegen werfen ihr immer wieder "Koketterie,
Eitelkeit, [...], Schamlosigkeit, Anmassung, [...], Arroganz, [...], Egozentrik"
(S. 6) vor, wobei auch dieses Bild nur greift, wenn man sie gleichzeitig als treue

Ehefrau und Witwe sieht.

Dorothée Dauber widmet sich in ihrer sehr ambitionierten Arbeit diesen

zwei Bildern von Li Qingzhao. Ersteres betrachtet sie als "Mythos", der

hauptsächlich auf den Verschleierungen ihrer Biographie fusst, während das

überlieferte "negative Bild" vor allem durch "die verzerrte Rezeption" (vgl. S.



236 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

9) ihres Werkes zustande kommt. Beides aber greift immer wieder ineinander,
so dass eine klare Abgrenzung gegeneinander von Anfang an schwierig
erscheint. Dauber versucht deshalb zum ersten Mal Li Qingzhaos Leben und
Werk im Zusammenhang zu untersuchen und darzustellen. Dabei trägt sie

bisherige Forschungsergebnisse zusammen und greift auf sie zurück mit dem

Ziel, ihren eigenen Standpunkt herauszuarbeiten und zu untermauern. In der

Einleitung wird eine Reihe von Fragen aufgeworfen, deren Beantwortung in
erster Linie dazu dienen soll, das überzeichnete Bild Li Qingzhaos zu
relativieren und den Blick auf ihr Werk und seinen künstlerischen Wert
freizumachen. In der Einleitung hebt Dauber die herausragende Stellung Li Qingzhaos

in der chinesischen Dichtungstradition hervor und kritisiert bereits hier
die fast ausnahmslos autobiographische Auslegung ihrer Werke, die eine

gewisse Wirkung zeigt bis in die Übertragungen in westliche Sprachen hinein.
Die wichtigste Aufgabe ihrer Untersuchung sieht Dauber darin, "die vielfach
verzerrte Rezeption" zunächst zu beweisen, auf ihre Ursachen zu untersuchen
und schliesslich das daraus resultierende Bild der Dichterin zu korrigieren (vgl.
S. 9).

In der Auseinandersetzung um die Biographie Li Qingzhaos setzt Dauber
die Ableugnung der zweiten Heirat mit ihren Folgen, die sie ihrerseits als
gesichert betrachtet, erstmals in Beziehung zu der Existenz eines Briefes, in dem

sich Li Qingzhao gegenüber einem Verwandten ihres früheren Mannes Zhao

Mingcheng für ihr Handeln rechtfertigt und um Rehabilitation ringt. Auch
dieser Brief wurde von der Ming-Zeit an als eine Fälschung betrachtet, die die

Gegner Li Qingzhaos verfasst haben sollten, um ihrem guten Ruf zu schaden.

Dauber sieht in ihm die wichtigste Ursache für die Leugnung der zweiten

Heirat, die erst durch die im Brief zutage tretende Respektlosigkeit ihrem

geschiedenen Mann gegenüber eigentlich zum Skandal wurde. Jemandem einen

"Charakter so niedrig wie [der] eines Pferdehändlers" (vgl. S. 236) zu
bescheinigen, war an sich schon eine Ungeheuerlichkeit. Eine Frau aber durfte
sich schon gar nicht derart über ihren Mann erheben. In zeitgenössischen
Quellen der Song-Zeit wird noch offen und über jeden Zweifel erhaben über die
zweite Heirat, die Anzeige gegen ihren Mann, Zhang Ruzhou, und die darauf

folgende Scheidung geschrieben, wobei auch der Brief Li Qingzhaos zitiert
wird. Der Verlust ihres Ansehens wird eindeutig eingeräumt, und Dauber sieht
dies im Mangel an Fakten über Li Qingzhaos Leben im Alter bestätigt. Anders
ist wohl die bisher erfolglose Suche nach einem Grab oder einem Nachruf auch

kaum zu begründen. Interessanterweise waren es in erster Linie die Bewunderer
der Dichterin, die ab der Ming-Zeit eifrig Beweise für die Unwahrscheinlichkeit
dieser Heirat sammelten, während ihre Gegner bei aller Kritik und allen Anfein-



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 237

düngen sie nicht einmal erwähnen. Dies nimmt Dauber als wichtigstes Indiz für
die Echtheit des Briefes und die zweite Ehe (vgl. S. 231-232). Die Auseinandersetzung

um beides erhält durch ihre Argumentation neue, wichtige Impulse.
Gleichzeitig deckt Dauber auf, welche Bedeutung das Bild von der treuen

Ehefrau und keuschen Witwe für die Rezeption der Werke Li Qingzhaos hatte.

Während ihre Bewunderer die innige Beziehung zu Zhao Mingcheng vor allem
in melancholischen ei bestätigt finden, in denen die Sehnsucht nach einem
Geliebten thematisiert wird, und ihre Autorschaft anrüchig erscheinender ei

abstreiten, werden gerade letztere von ihren Kritikern gegen sie verwendet. Für
beide Sichtweisen ist es unabdingbar, die ci Li Qingzhaos autobiographisch zu
lesen, deren persona stets mit der Dichterin gleichzusetzen. Dies aber

widerspricht der genre-immanenten Lesart der ci, die, im Unterschied zur shi-

Dichtung, traditionell als Fiktion betrachtet werden.1 Bis in die Gegenwartsliteratur

herrscht das Phänomen, dass von Frauen geschriebene Texte zu ihrem
Leben in einer Art in Beziehung gesetzt werden, die jeden anderen
literaturtheoretischen Zugang zu ihnen nahezu unmöglich macht. Eine wichtige Ursache

dafür sieht Dauber in der der weiblichen Kreativität zugeschriebenen
"Natürlichkeit", die kaum auf die dichterische Kraft einer Frau zurückgeführt wird,
sondern stets auf ihre individuelle Empfindungswelt (vgl. S. 326-329). Hier
lenkt sie den Blick auf eine interessante und wichtige Debatte um die

geschlechtsspezifische Rezeption von Literatur, an der sie sich in ihrer
Untersuchung leider nicht ausführlicher beteiligt. Mit ihrer neuen Übertragung von
siebenundzwanzig ci, die sie jeweils mit einer Interlinearversion und
zahlreichen Anmerkungen versieht, ebnet sie aber dennoch den Weg für neue

Zugänge. Sie bemüht sich, so nah wie möglich am Original zu bleiben, wobei
sie nicht nur die Wortwahl gewissenhaft abwägt, sondern vor allem auch streng
der Wortfolge des chinesischen Textes folgt und auf unnötige Füllwörter
verzichtet. Auch Personalpronomen werden nur dort eingesetzt, wo sie unverzichtbar

erscheinen. Dadurch tritt die Bedeutung einzelner Worte und Zitate weit
deutlicher zutage als in anderen Übertragungen. Emotionen können ohne

romantische Verklärung oder Dramatisierung herausgearbeitet werden, während
erotische Anspielungen tatsächlich Anspielungen bleiben, die auch dem
westlichen Leser seine eigene Interpretation gestatten. Daubers Übertragungen werden

so dem lyrischen Charakter der Gedichte in besonderer Weise gerecht. Ihre

Kritik an früheren Versionen von Ernst Schwarz, Hu Pin-ch'ing und James

Vgl. u. a. John Timothy Wixted: "The Poetry of Li Qingzhao: A Woman Author and

Women's Authorship". In: Pauline Yu (Hrsg.): Voices ofSong Lyric in China, Berkeley (u.

a.) 1994, S. 156-157.



238 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Oyer, um nur einige zu nennen, zeigt deutlich, wie sehr sich das überlieferte

Bild Li Qingzhaos und die Qualität der Übertragungen gegenseitig bedingen.
Von der autobiographischen Sichtweise kann sich jedoch auch Dauber

nicht ganz freimachen. Schon in der Einleitung wird dies in einer in sich

widersprüchlichen Aussage deutlich: "[...] die Gedichte werden hier nicht als

autobiographisch, sondern als literarische Äusserungen gelesen, aus denen

hervorgeht, welches Bild Li Qingzhao von sich entwarf [...]" (S. 9). Zwar führt
sie am Ende der Arbeit verschiedene weitergehende Fragen an, für ihre Arbeit

jedoch braucht sie die Gedichte in erster Linie als historische Quelle zur
Stellung der Frau und zur Untermauerung ihrer Rekonstruktion von Li Qingzhaos

Biographie. In Teil III, in dem sie die Ergebnisse zu den gewonnenen
Informationen und zur Rezeption zusammenfasst, verschwimmt die Grenze

zwischen Li Qingzhao als realer Person und dem Ich, der persona ihrer

lyrischen Werke häufig, ohne dass dies theoretisch begründet wird. Stellt
Dauber zum Beispiel für die persona des Spätwerkes2 eine zunehmende

autobiographische Prägung fest, konstatiert sie dennoch gleichzeitig, dass diese

persona sich immer seltener als weiblich zu erkennen gibt und so für Männer
und Frauen in gleicher Weise eine Identifikationsplattform bietet. Beides muss
sich nicht ausschliessen. Derartige Schlussfolgerungen bedürfen nach Ansicht
der Rezensentin jedoch einer theoretischen und inhaltlichen Analyse, die in der

vorliegenden Arbeit leider fehlt.

Insgesamt ist die Arbeit ein wichtiger Beitrag zur Li-Qingzhao-Forschung,
der neue Erkenntnisse sowohl zum Leben und Werk der Dichterin als auch zum
historischen Hintergrund ihres Wirkens liefert. Auch weist Dauber den Weg zu

einer neuen Betrachtungsweise der cz'-Lyrik Li Qingzhaos, wenngleich sie selbst

diesen nicht weiter verfolgt. Insofern wird die Autorin durchaus ihrem eigenen,

in der Einleitung formulierten Anspruch gerecht. Für die Auseinandersetzung

um Li Qingzhao und künftige Forschungen wird sich die Fülle des Materials als

sehr fruchtbar erweisen.

Kathrin Ensinger

Die Datierung der einzelnen Gedichte und somit ihre Zuordnung zum Früh- bzw. Spätwerk

erscheint leider nicht immer ausreichend begründet.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 239

KUYAS, Ferit; BRUNNER, Edy; Paoluzzo, Marco. Shanghai ± S. Thalwil/Zü-
rich und New York: Edition Stemmle, 1999. 132 S. ISBN 3-908163-00-5

(Deutsch-Chinesische Ausgabe); ISBN 3-908163-04-8 (Englisch-Chinesische
Ausgabe).

Das vorliegende Werk ist ein Bildband. Die Fotografien stammen von Kuyas,
Brunner und Paoluzzo. Für das kurze Vorwort zeichnet der Sinologe Urs Morf
verantwortlich, der erst 1999 nach Südostasien versetzte langjährige Korrespondent

der NZZ in China (S. 7). Eine etwas längere Einführung unter dem Titel

"Shanghai in Bildern" schrieb die chinesische Schriftstellerin Wang Anyi 3î $
tf| (S. 9-13, jeweils nur auf den rechten Druckseiten).

Der Hauptteil des Buches gliedert sich in drei Abschnitte, nämlich die

Portfolios der Fotografen. Alle Teile sind etwa ähnlich umfangreich (Kuyas: S.

14-49; Brunner S. 50-85; Paoluzzo S. 86-122), und sämtliche Fotos sind in

schwarzweiss gehalten. Diesen folgen ab S. 123 ein Epilog aus der Feder Ferit

Kuyas' und die Lebenläufe der drei Fotografen in tabellarischer Form auf

jeweils einer Seite, sowie knappe biographische Angaben zu Morf und Wang
und schliesslich eine Danksagung.

Sämtliche Texte sind zweisprachig ins Buch aufgenommen. In der

Deutsch-Chinesischen Ausgabe ist neben dem deutschen Text eine chinesische

Übersetzung, in der anderen, dem Rezensenten nicht vorliegenden Ausgabe
werden die deutschen Texte wohl durch englische ersetzt. Die Verdeutschung
stammt von Thomas Baumgartner, die chinesischen Texte von Hu Jing, beide

aus Peking. Die Übersetzungen sind problemlos. Auch in der deutschen Ausgabe

sind die Bildunterschriften auf Chinesisch und Englisch, was aber kein

grosses Problem darstellt, da diese in der überwiegenden Anzahl einfach aus

Strassennamen bestehen. Nur bei Sehenswürdigkeiten ist überhaupt zu bemerken,

dass die Bildlegenden englisch gehalten sind, und da wäre es m.E. keine

Hexerei gewesen, etwa "Shanghai People's Hero Memorial" zu übersetzen.

Während sich das Vorwort von Urs Morf auf Allgemeinheiten beschränkt,

geht Wang Anyi in ihrer Einleitung sehr konkret auf gewisse Fotos ein und hält
ihre Eindrücke dazu fest. Interessanterweise tut sie dies ausschliesslich zu

Bildern, auf denen Menschen abgebildet sind. Diese werden vor ihrem
fotografischen Hintergrund interpretiert. Zudem zieht sie Vergleiche zwischen den

Fotos und verschiedenen traditionellen Methoden der klassisch chinesischen

Malerei. Ihre Einleitung induziert Aspekte der städtischen Moderne Shanghais

aus der genauen Betrachtung eines halben Dutzend Aufnahmen.
Die drei Elemente des Hauptteil des Buches, die Portfolios der

verschiedenen Fotografen, unterscheiden sich in Bezug auf die dargestellten Sujets



240 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

deutlich. Auffälligste Gemeinsamkeit der Fotos ist die Tatsache, dass es sich

nicht um Farbfotos handelt. Die unterschiedliche Ausrichtung der drei
Fotografen ist eine Folge des Entstehungsprozesses, den Kuyas im Epilog wie folgt
beschreibt: "Die unterschiedlichen Sehweisen der drei beteiligten Fotografen
fügen sich zu einem persönlichen Gesamtbild von Shanghai zusammen. Dabei

ging es uns nie um das Dokumentieren an sich, sondern vor allem um die

Wiedergabe dessen, was uns persönlich berührte. Jeder Fotograf ist für Inhalt,
Zusammenstellung und Gestaltung seiner Bildstrecke selber verantwortlich." (S.

123).

Damit also zu den einzelnen Serien: Die Bilder Kuyas stehen unter dem

Motto "Symbole des neuen Milleniums", und tatsächlich stellen die Bilder in
erster Linie die in den letzten zehn Jahren entstandenen modernen Gebäude wie
die Yangpu-Brücke, Wolkenkratzer in Pudong oder den neu gestalteten Ren-

min-Platz mit dem Theater dar. Wenn auf diesen Aufnahmen Menschen zu
sehen sind, so nur als körperlichen Gegensatz zu den scharfen Linien der

Architektur. Die Menschen wirken etwas verloren und vereinsamt in dieser

Stadt, die ihnen über die Köpfe gewachsen zu sein scheint. Architektonisch
scheint Shanghai bereits im nächsten Jahrtausend angekommen zu sein, doch
die Menschen wollen noch nicht so richtig in diese Kulisse passen. Die im
hinteren Teil der Strecke abgebildeten Aufnahmen von Gebäuden sind alle

menschenleer, und da es Nachtaufnahmen sind, entsteht der Eindruck, die
Menschen Shanghais entflöhen der neuen Stadt, kaum dass ihre Angelegenheiten

dort erledigt sind.

Ab S. 29 und erneut ab S. 40 folgen Bilder von Personen, wobei die
Auswahl hier den Blick des neu in China Angekommenen belegen: Aufnahmen von
einer Gruppe von nicht näher identifizierbaren Uniformierten, die sich am Ufer
des "Bund" vor der Kulisse Pudongs fotografieren lässt, von Grosseltern mit
Kleinkind oder von einer Masse von Menschen, deren Hinterköpfe zu sehen

sind und denen eine junge Frau mit deutlich urbanem Gesichtsausdruck
gegenübersteht. Solche Bilder werden bei einem längeren Aufenthalt in China Alltag
und sie sind somit nicht direkt Symbole eines neuen Jahrtausends. Dasselbe gilt
für die ab S. 40 abgebildeten Menschen bei ihrer Morgengymnastik oder das

Modegeschäft auf S. 43, dessen Mannequins den wegen ihrer Geschwindigkeit
nur unscharf auszumachenden Passanten verständnislos hinterher zu sehen

scheinen.

Als Anachronismus fallen auch die Bilder auf S. 34-35 aus dem Rahmen,
denn hier werden eine Strassenszene und ein Gebäude der Jiaotong Daxue
dargestellt, die aus einer längst vergangenen Zeit stammen. Den Wolkenkratzerbildern

kontrastiv gegenüber gestellt, erscheinen die dreistöckigen Gebäude der



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 241

Shaoxing Lu mit den kahlen Platanen im Bürgersteig schon fast, wie wenn sie

schon immer Teil Shanghais gewesen wären. Ähnliches gilt für das

Universitätsgebäude, dessen kolonialer Baustil und üppige Bepflanzung vor dem Haus

deutlich den Geist einer anderen Zeit atmen. Das neue Millenium erscheint
durch das Objektiv Kuyas als von der materialistischen Führung verordnete

Veränderung, deren Stein gewordene Zukunftsträume das Denken der
Menschen erst noch beeinflussen werden.

Über den Bildern Brunners steht "Die Stille vor dem Erwachen" und die

herausragende Eigenschaft der Aufnahmen ist das Festhalten leerer Räume.

Shanghai hat anscheinend viel Platz, der auf den Fotos zu sehende Verkehr ist
anlässlich der täglichen Realität auf den Strassen absurd gering, so dass

unwillkürlich die Frage entsteht, wieso für diese vereinzelten Autos und Fahrräder

eigentlich drei, vier oder gar fünf Lagen von Schnellstrassen übereinander

gelegt wurden. Brunner hält praktisch nur die neuen Gebäude fest, so auch das

neue Shanghai Stadium, dessen atemberaubende Linien an das Olympiastadion
in Sydney erinnern. Auch dies ein Symbol des Neuen und des Aufbruchs. Das

Stadion ist so gut wie leer, so dass wiederum der Eindruck einer überproportionierten

Planung entsteht.

Viele von Brunners Fotos sind in Breitbild-Format, womit er bei den

doppelseitigen Aufnahmen auf S. 56-57 und S. 66-67 tolle Effekte erzielt. Auf
der ersten Doppelseite ist ein zwischen ca. 1940 und 1980 gewachsenes
Wohnquartier abgebildet, vor dem eine Schnellstrasse auf Stelzenträgern zu sehen ist.

Der brutale Strich der Strasse erscheint wie ein Deckel über den Häusern. Wang

Anyi entdeckt auf diesem Bild eine "an gegenseitige Abhängigkeit grenzende

Beziehung", während mir die Strasse kalt und abweisend, ja fast arrogant
erscheint gegenüber den Wohnhäusern. Das zweite grosse Breitbild zeigt die

Skyline von Pudong mit den beiden Prunkstücken, dem Fernsehturm und dem

Xin Shiji Dasha oder New Century Plaza, allerdings nicht vom üblicherweise

festgehaltenen Blickwinkel vom "Bund" aus, sondern von hinten, d.h. vom noch

nicht zugebauten Teil Pudongs. Zu sehen sind die zu Baustrassen
festgestampften ehemaligen Äcker und davor der glänzende Stolz des neuen Shanghai.

Dieses Bild ist sozusagen von "backstage" aufgenommen worden und es

entsteht unwillkürlich der Eindruck, als sei dieser Blickwinkel nicht geplant,
denn er entlarvt Pudong als eine Schöne Neue Welt, in der aus der Ackerkrume
von gestern die Insignien von morgen gestampft werden.

Aus dem Rahmen fallen die beiden Bilder auf S. 78-79 von der Gartenanlage

Yuyuan in der Altstadt und vom buddhistischen Longhua Tempel.
Eingebettet zwischen Bildern der modernen Grossstadt wirken sie wie eine

Erinnerung, dass es das alte, uns im Westen in Klischees von geschwungenen



242 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Dächern und chinesischen Gärten vertraute China auch noch gibt. Immerhin

zeigt das Bild vom Longhua-Tempel eine grosse Zahl von Individuen, ein Sujet,
das sonst selten in diesem Band zu finden ist.

Die Aufnahmen Paoluzzos schliesslich sind zusammengefasst unter dem

Titel "Grossstadtmenschen". Allerdings sind auf dem ersten Bild dieser Strecke

keine Menschen zu sehen, doch gerade die abgebildeten zerzausten Palmen vor
der Kulisse der Hochhäuser wirken in ihrer Einzigartigkeit wie ein Prolog zu
den im Folgenden abgebildeten Chinesinnen und Chinesen.

Dieser Teil des Buches stellt tatsächlich den oder die Menschen in den

Mittelpunkt. Es gibt hier eine Reihe von Porträts oder Gruppenaufnahmen und

diese vermitteln nach Meinung des Rezensenten ein sehr deutliches Bild der

enormen Veränderungen in China über die letzten 20 Jahre. Wolkenkratzer zu
bauen ist schliesslich kein Massstab der gesellschaftlichen Veränderung oder

gar Öffnung, wie das ehemals höchste Gebäude Asiens in Pjöngjang oder auch

die Petronas Towers in Kuala Lumpur belegen. Aber die belustigten, selbstbe-

wussten Blicke der jungen Leute am "Bund" (S. 91), das überaus geschminkte
Gesicht der Kundin eines Geschäfts für Hochzeitsphotos (S. 113), die stolze

Schönheit, die sich vor das Denkmal der Märtyrer der Revolution stellt (S. 115)

und vor allem das unverschämte Grinsen der Bauarbeiter angesichts der Kamera

(S. 93) geben lebendiges Zeugnis der veränderten Haltung in den Köpfen der

Menschen.

Auch wenn es in dieser Serie Aufnahmen gibt, die von Paoluzzos zwei

Kollegen stammen könnten, stehen sie hier in einem anderen Zusammenhang.
Während Kuyas und Brunner ihren Blick auf die Bauwerke konzentrieren,
zwischen denen Menschen herumlaufen, wird der Blickwinkel Paoluzzos ein

anderer, einfach weil er überwiegend Menschen fotografiert. Der einsame
Radfahrer (S. 97), der Fussgänger unter den Stelzen einer Schnellstrasse (S. 99)

oder die Passanten vor der U-Bahn Station (S. 104) wirken ebenso verloren wie
die einzelnen Personen auf den Bildern Kuyas und Brunners, aber es ist nicht
mehr die riesige Stadt aus Stein, Glas und Beton mit den vereinzelten Menschen

darin, sondern es sind nunmehr die Menschen als Konstante in einer sich

beständig wandelnden Welt.
So gelingt es Paoluzzo auch, in China häufig zu beobachtende Ereignisse

wie ein Pärchen bei der Mittagsruhe (S. 109), einen Nahrungsstand in einem

Wohnviertel (S. 111) oder ein kleines, privat betriebenes Restaurant (S. 118)

abzubilden, ohne dass sie beliebig wirken. Manche Bilder halten auch einfach
Situationen fest, die zeitlos sind: die drei lachenden Blinden vor einer
vollkommen unspektakulären und daher lokal unbestimmten Wand (S. 100) oder

Menschen, die offensichtlich auf ein Transportmittel warten (S. 95, 103). Man-



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 243

che Bilder machen sich die ästhetische Qualität der Schrift zu Nutze, indem
Menschen in gewöhnlichen Situationen neben Schriftzeichen stehen (S. 101,

104, 117). Dies wirkt für Leute, die Chinesisch können etwas exotistisch. Wo
der Fotograf für einmal keine Menschen abbildet, sondern Bauwerke, wählt er
nicht die stürzenden Linien der Wolkenkratzer, sondern runde Formen (S. 114a

&b).
Der Rezensent kennt Shanghai seit den 80er Jahren, und daher ist es ihm

unmöglich, sich vorzustellen, wie das Buch auf jemanden wirkt, der Shanghai
nicht kennt, doch aus seiner Sicht dokumentieren die Aufnahmen schlaglichtartig

einen Prozess der Modernisierung und Veränderung, indem sie die

moderne Stadt als Lebensraum abbilden und die darin lebenden Personen in

Wechselwirkung mit der neu gebauten Realität um sie herum. Kann ein

Fotoband Auskunft geben über eine Stadt? Selbstverständlich kann er dies nicht
in der Komplexität der Lebenswirklichkeit. Doch auch für eine Bestandsaufnahme

der unterschiedlichen Welten Shanghais bleibt das Buch zu einseitig:
Keine Bilder von Ausländern, keine von der nach und nach verschwindenden

Altstadt, keine Fotos von Industriebetrieben, kein Gebäude wird von innen

gezeigt etc. Ebenso leistet das Buch keine Dokumentation der Veränderung in
dieser Stadt, denn das alte Shanghai wird kaum thematisiert.

Und doch sind diese Aufnahmen nicht einfach Urlaubsbilder professioneller

Fotografen. Shanghai wird in Europa als modernste Stadt Chinas

ausgegeben. Die Möglichkeit, dass Shanghai dereinst Hongkong den Rang ablaufen

wird, wird wie eine beschlossene Tatsache behandelt und der in den Medien
kreierte Eindruck von Shanghai als einer Metropole im unaufhaltsamen
Aufstieg ist mannigfaltig belegbar. Mit ihren Aufnahmen tragen die Drei dazu bei,
dass dieses Bild noch ein klein wenig fester wird. In diesem Sinn bietet das

Buch eine deutliche Illustration der Vorstellung von Shanghai, die in den

Köpfen der Europäer herumgeistert.

Marc Winter

Obert, Mathias: Sinndeutung und Zeitlichkeit. Zur Hermeneutik des
HuayanBuddhismus. Hamburg: Meiner, 2000. (Paradeigmata 22) VIII, 304 S. ISBN
3-7873-1553-5.

Die vielschichtigen Traditionen der buddhistischen Religion durchdringen nahezu

den gesamten asiatischen Kontinent und stiften Bezüge zwischen weit
auseinander liegenden Sprach- und Kulturräumen. Der Komplexität des



244 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Forschungsgegenstandes, die einen interdisziplinären Zugang wünschenswert

macht, entspricht, neben der Buddhologie, eine ganze Reihe benachbarter
Fächer (etwa die Indologie, Tibetologie, Sinologie und Japanologie, wobei

religions- und sozialwissenschaftliche Ansätze neben den historisch-philologischen

in ihrer Bedeutung immer klarer ans Licht treten), denen sich das

Objekt entsprechend den verschiedenen Kontexten und Problemstellungen
unterschiedlich darstellt. Insofern jenseits des Rekurses auf die Päli- und

Sanskritterminologie ein gemeinsamer Begriffsapparat noch weitgehend fehlt,
ist eine fächerübergreifende Verständigung nicht immer einfach zu erzielen, und

so sieht sich jeder, der sich mit einzelnen Problemen des Buddhismus
auseinandersetzen möchte, zunächst mit der Frage nach der theoretischen Grundlegung

und methodischen Begrenzung der eigenen Forschung konfrontiert. Ich
erwähne das, damit das Dilemma dieser Rezension wie die Risiken des hier

besprochenen Buches in korrelativem Bezug gesehen werden.

Mit Sinndeutung und Zeitlichkeit legt Mathias Obert eine

komparativphilosophische Studie zur Huayan-Schule vor. Obschon der Aufbau dieser

Arbeit in stimmiger Weise den Zusammenhängen der einzelnen Probleme folgt,
bereitet die Lektüre dem Laien auf einem der oben angedeuteten Fachgebiete
nicht zuletzt wegen dem an Heidegger, Husserl und Gadamer geschulten
philosophischen Begriffsapparat und dem nicht minder komplexen Denkgebäude der

Huayan-Schule einige Schwierigkeiten. Dies sei vorausgeschickt um festzuhalten,

dass

(1.) Obert mit seinem texthermeneutisehen Ansatz sich um die philosophische
Kritik einer nicht leicht zugänglichen Schulrichtung des Buddhismus
verdient gemacht hat, und

(2.) der Rezensent als Laie auf dem Gebiet der Phänomenologie und philoso¬

phischen Hermeneutik sich auf die von den Grenzen seines sinologischen
Fachgebietes bestimmte Sicht beschränken wird.

Der methodische Zugang dieser Studie zur Lehre der Huayan-Schule könnte als

hermeneutisch-textimmanent unter Zugrundelegung einer reduzierten Auswahl
chinesischer Quellen charakterisiert werden. Ihr Autor setzt sich damit
ausdrücklich von der buddhologischen Forschung ab, die jedoch von ihm ein wenig
voreilig wegen ihres vornehmlich historisch-philologischen Ansatzes der
"altvorderen Naivität" (S. 2) geziehen wird.

Grundlage der philosophischen Ausführungen ist die erklärende

Übersetzung von drei kurzen Texten des dritten Patriarchen der Huayan-Schule,
Fazang (643-712):



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 245

(1.) Jin shizi zhang (TAS. 1880.663-667): "Über den Goldlöwen nach der Hua-

yan-Lehre" (S. 52-61).
(2.) Shi shi zhang (T.45.1874.621-622) "Abhandlung über die zehn Genera¬

tionen" (Anhang I; S. 251-261).
(3.) Huayan fa puti xin zhang (T.45.1878.650-656) "Über das Aufgehenlassen

des Bodhi-Herzens nach dem Huayan" (Anhang II; S. 262-289).

Ferner wird auf eine auszugsweise Übersetzung von Dushuns Traktat Huayan
wu jiao zhi guan (T.45.1867.509-513), "Zur-Ruhe-Kommen und Betrachten in
den Fünf Lehren nach dem Huayan" rekurriert.

Oberts Anliegen besteht im Beweis der "[...] bisher nicht klar formulierten
These, daß es die Huayan-Lehre im Ausgang von Fazang als eine universale
hermeneutische Philosophie zu begreifen und die Herausarbeitung einer zeitlich
verfaßten, hermeneutischen Grundsituation nachzuvollziehen gilt." (S. 47)

Dieses führt - "dem hermeneutisch-historischen Programm Heideggers
gemäß" (S. 5) - zu einer "hermeneutisch-kritischen Auseinandersetzung mit dem

Eigenen" (S. 10), und zwar so, dass die "aufdeckende »Destruktion« des Eigenen

[...] sich als Reflex aus der selbstkritischen Verstehensbemühung um das

Fremde (ergibt)" (S. 12).

Im ersten Kapitel wird dargelegt, weshalb noch vor jeder buddhologisch-
historischen eine philosophisch-kritische Untersuchung der "gedanklichen
Grundlagen" (S. 7) der Huayan-Schule geboten ist. Ferner wird eine knappe

geschichtliche Einordnung der Huayan-Schule gegeben. (S. 1-25)
Das zweite Kapitel leistet eine Kritik der mit der Huayan-Schule befassten

Fachliteratur in Hinblick auf die darin enthaltenen metaphysischen und
idealistischen Deutungsmodelle. Vor diesem Hintergrund stellt der Autor die Frage
nach dem Praxisbegriff der Huayan-Schule und begründet unter Berufung auf

Tang Junyi seine Forderung nach einer Klärung der hermeneutischen
Grundsituation. (S. 27-49)

Das dritte Kapitel enthält die erklärende Übersetzung des Jin shizi zhang

(T.45.1880.663-667). (S. 51-61)
Im vierten Kapitel wird eine Reihe von Termini kritisch gedeutet.

Insbesondere die Ausführungen zu li und shi 2z ; "JE sind über ihre konkrete

Bedeutung für die hier diskutierten Texte hinaus von Interesse, insofern die in
der Fachliteratur gängigen ontologischen/metaphyischen Deutungsmodelle (etwa

noumenon/ phenomenon, principle/existence etc.) relativiert werden. Li
bedeutet laut Obert die "Eigentlichkeit" als Perspektive des Wegs zum Heil, die

"Wirk-lichkeit" (sie!), und shi das "sachhaltige Zeitlich-sein"; beide seien nach
der Lehre Fazangs durch einen hermeneutischen Prozess in "ungehinderter



246 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

wechselseitiger Durchdringung" (wu ai) und "runder Verschmelzung" (yuan

rong) vermittelt. (S. 63-106)
Im fünften Kapitel wird anhand von Dushuns Darstellung des bekannten

Sinnbildes von Indras Netz die Idee der einheitlichen Zusammengehörigkeit von
Differentem erörtert. So weist Oberts Deutung des Verhältnisses der vermeintlich

äquivalenten Termini fa und dharma weit über den gegebenen Kontext der

Huayan-Schule hinaus: Er hebt hervor, dass fa nicht ontologisch/metaphysisch
gedacht werden dürfe, sondern - gemäss Tamashiro Koshiros Auswertung
frühbuddhistischer Quellen zum dharma-Begriff - einen "perspektivischen,
heilsgeschichtlichen Wert", eine "prozessuale heilsgeschichtliche Wirklichkeit"
bedeute. (S. 107-136)

Im sechsten Kapitel wird allgemeiner die hermeneutische Grundsituation
mit Blick auf den heilsgeschichtlichen Anspruch des Mahäyäna dargestellt, und

erklärt, dass die "All-Einheit" nach der Huayan-Lehre hermeneutisch gedacht

sei, also nicht als "Sein", sondern als Vollzug einer heilsgeschichtlich
begriffenen Hermeneutik desselben. (S. 137-166)

Das siebte Kapitel deutet den Zeitbegriff Fazangs anhand der "zehn
Generationen" (shi shi) und ihre Implikationen für die buddhistische Praxis nach

der Lehre der Huayan-Schule. Hier wird ausgeführt, dass die heilsgeschichtlich
begriffene Hermeneutik nur im "Sinnvollzug" einer Praxis in der "Zeitlichkeit"
bestehen könne. Die Buddhaschaft wäre demzufolge nicht als "Hinüberspringen"

aus der Geschichte bestimmbar, sondern als "Sprung im Sein", in
welchem dann die Geschichtlichkeit all dessen, was "ist", bestünde. (S. 167-

201)
Im achten Kapitel werden schliesslich die zuvor gewonnenen Ergebnisse in

einer Gesamtschau zusammengeführt und es wird gefragt, was Fazangs Lehre

für die buddhistische Praxis bedeute. Der Autor kommt zu dem Schluss, dass sie

die perspektivische Einnahme eines hermeneutischen Standortes im Kontext
einer (möglicherweise als geschichtliche Wirklichkeit gedachten)
heilsgeschichtlichen Bewegung der Bodhisattva-Praxis impliziere, und zwar "im
Ausgang vom Sinnphänomen und der hermeneutischen Grundsituation des

Daseins." (S.203-250)

Mit Blick auf die eingeschränkten Möglichkeiten einer Rezension und den
hohen Anspruch von Oberts Studie, "das hier vorgestellte Material auf sinnvolle
Weise in einen fâcher- und kulturübergreifenden Diskurs einzubringen" (S.

VII), möchte ich nur zum Aspekt der Kontextualisierung Stellung beziehen:

Obert hebt hervor, dass die chinesische Rezeption des "indischen" wie die

"Herausbildung eines genuin chinesischen Buddhismus" ein von der Sino-



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 247

logie verhältnismässig wenig beachteter Forschungsbereich sei (S.l) und dass

das umfangreiche exegetische wie spekulative Werk der buddhistischen
Gelehrtenmönche Chinas eine ideengeschichtlich ausgerichtete Erforschung verdiene.
Zu Recht besteht er darauf, dass Sprache und Texte des Buddhismus in China
als eine Weiterentwicklung der indischen Tradition gewürdigt werden sollten
und die darin formulierten Probleme nicht allein mit dem Rekurs auf Sanskrittexte

gelöst werden können.
Seine Arbeit wird von dem so begründeten Bemühen geleitet, die Anwendung

von Begriffen der Philosophie auf die von ihm diagnostizierten "Standardbegriffe"

(S. 51) der untersuchten chinesischen Texte kritisch zu reflektieren
und ihrer Vieldeutigkeit entsprechend zu präzisieren - wenngleich sie diese erst

supponiert, wo sie so tut, als habe sie es in diesen Texten erwiesenermassen mit
einer Schriftsprache zu tun, die mit Begriffen operiert.1

Unzweckmässig erscheinen mir hingegen - ohne dass ich deshalb gleich
von einer "global gültigen Invarianz des philosophischen Denkens" (S. 37)
ausgehen musste - kulturmorphologisch anmutende Pauschalierungen wie
etwa "denkerischer Wert" (S. 1), "Unterschied der gedanklichen Ausgangslagen
in Indien, China und dem Abendland" (S. 211 Anm. 2), "die Inder" und "die
Chinesen" (S. 118), "klar chinesischen Standpunkt" (S. 19), "metaphysischen
Voraussetzungen des Abendlandes" (S. 135), "aus abendländischer Sicht" (S.

148) oder gar "wir Abendländer" (S. 117) - um nur einige zu nennen - als

handele es sich um invariable Substantialitäten. Solche Kategorien sind der

Komplexität des Gegenstandes dieser Studie und des darin eingeforderten
philosophischen Denkens ebenso wenig angemessen wie letztlich doch durch
ihre Zielsetzung bedingt:

Gefragt wird nicht danach, was »in Wahrheit« die Huayan-Lehre ausmacht. Vielmehr sollen

in einer Kontrastierung der bereits vorliegenden Auffassungen von derselben mit
kennzeichnenden Texten zunächst einmal die unserem Verständnis innewohnenden

Voraussetzungen zutage gefördert und einer philosophischen Klärung zugeführt werden. [...] Statt

einer umfassenden Darstellung des Huayan-Buddhismus sind so lediglich ein paar
zielgerichtete und thematisch begrenzte Untersuchungen zu den gedanklichen Grundlagen des

Huayan aus westlicher Sicht angestrebt. (S. 7)

Den Ausdruck "Standardbegriff' erläutert Mathias Obert wie folgt: "Die Vieldeutigkeit der

zentralen Termini wurde auf einen Standardbegriff reduziert, da ein Maß für diese oder

jene Bedeutungsnuance im Kontext nur ganz ausnahmsweise erkennbar wird, so indes

immerhin die durchgängige Identifikation dieser dogmatisch aufgeladenen Begriffe

sichergestellt wird;" (S. 51).



248 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Den hier geäusserten Anspruch löst der Autor mit Blick auf die

Kontextabhängigkeit seiner "abendländischen Sicht" ein. Eine konsequente
Durchführung dieses hermeneutischen Verfahrens würde jedoch eine historisch
kontextualisierte und terminologiegeschichtliche Lektüre der Texte Fazangs

voraussetzen, insofern auch die "gedanklichen Grundlagen des Huayan"
kontextabhängig sind.

Allein dieser Topos evoziert eine Fülle weiterer Fragen, die zunächst der

Klärung bedurft hätten: Kann man überhaupt von Grundlagen sprechen? Woran
erkennt man diese? Sind es Begriffe, die sich erst bilden, die einer Entwicklung
angehören oder zur Revision anstehen? Sind es überhaupt Begriffe? Wie kann

aus der behaupteten "abendländischen Sicht" ermessen werden, wo sich das

"chinesische Sprachdenken" von den "indischen Einflüssen" abhebt, dass mit
solcher Selbstverständlichkeit von den "denkerischen Eigentümlichkeiten des

chinesischen Buddhismus" (S. 17) ausgegangen werden dürfte?

Ungeachtet dessen vollzieht Mathias Obert hier bewusst einen Schnitt: Er

weist zwar wiederholt auf den in China viel rezipierten Dasheng qixin lun

(T.I666, dt.: Abhandlung über das Hervorbringen der Zuversicht im Grossen

Fahrzeug), die "starken indischen Einflüsse" (S. 17) oder Fazangs
"Auseinandersetzung mit dem Sanskrit und dem Problem der originalen Sinngestalt von
Texten" (S. 20) hin, klammert dann aber diesen Problemkomplex unter Berufung

auf eine "philosophische Befragung eines genuin chinesischen Schrifttums"

(S. 21) und die "kreative Eigenständigkeit eines Denkers wie Fazang" (S.

22) aus. Worin jedoch das "genuin Chinesische" und "Kreative" bestehen soll,
bleibt unkenntlich, da der (exegetische) Kontext, in dessen Rahmen das erst

gezeigt werden könnte, nicht berücksichtigt wird.
Der texthermeneutische Ansatz rächt sich hier an der Fragestellung, die ihn

zur Anwendung bringt: Was die ausgewählten Traktate zu erlauben scheinen,
dem verweigern sich die exegetischen Schriften mit ihrem komplexen Rekurs

auf die Übersetzungsliteratur und die Diskurse der miteinander konkurrierenden
Schulen von vorn herein. Weil sich aber der Einfluss der Tradition auf die hier
untersuchten Traktate nicht einfach ausblenden lässt, zumal es erklärtermassen

für Obert gilt, die "gedanklichen Grundlagen" (S. 7) zu untersuchen, gerät die

Arbeit in Untiefen, wie sie anhand einiger Problemfälle nur kurz angedeutet
werden können:

1 Obert entwickelt im Akt der Übersetzung der chinesischen Terminologie ins
Deutsche Bedeutung, wenn er versucht, "so nah wie möglich der chinesischen

Formulierung zu folgen" und dabei "zur Erschließung des originären Sinn-



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 249

Raumes und seiner Tiefe eine möglichst klar aufgewiesene Mehrsinnigkeit in
der Übersetzung herauszuarbeiten" (S. 51).

So mag beispielsweise der mit "Gehen-Tun" recht bizarr übersetzte

Ausdruck xing fj einer reduktiven "Einschichtigkeit diesseits des Verstehens-
abstandes" entzogen worden sein, wo eine Übersetzung mit "Praxis" irreführend

zu sein scheint.2 Problematischer hingegen ist es, wenn etwa der Terminus fienaie

jff)\\ durch "hermeneutische Analyse" (S. 243) wiedergegeben wird. Fenbie
bedeutet in buddhistischen Texten zunächst einmal soviel wie "Unterscheidung"

- ein konventioneller Übersetzungsterminus zudem, der in ambivalenter Weise

Bezug nimmt auf (a) Skt. vikalpa, oft ein (trügerisches) Denkkonstrukt
implizierend, und auf (b) Skt. vibhajya, dann im Sinne einer Explanation zu
verstehen, die vor allem in der detaillierten Erläuterung der Implikationen von
Lehrinhalt und Fragestellung besteht.3 In der bezeichneten Textstelle ist beides

zusammengedacht (denn nur so macht die dort aufgeworfene Frage Sinn),
weshalb eine Übersetzung von fenbie mit "hermeneutische Analyse" nicht nur
das Argument Fazangs unterminiert, sondern auch den Zugang zu jenem
grundlegenden "Sinn-Raum" verstellt, den der Autor freizulegen beabsichtigt.

(2) Wo der Einfluss der vorbuddhistischen chinesischen Tradition demonstriert
werden soll, setzt der Autor stillschweigend voraus, dass im jeweiligen
Schriftzeichen eine wortgeschichtliche Kohärenz gegeben und Fazangs Verständnis
desselben entweder dem altchinesischen entspricht oder gar vorbuddhistisch-

etymologisch ist. Stellt sich nicht spätestens hier die grundsätzliche Frage, wie
weitreichend die "Sinn-Räume" der buddhistischen Terminologie sind und

welche Widerstände ein Terminus der hermeneutischen Vindizierung entgegenzusetzen

vermag?

Abgesehen davon, dass die "Mehrsinnigkeit" des Chinesischen nach wie

vor durch das Implizite der deutschen Zielsprache konditioniert wird, ist in
Anbetracht des texthermeneutischen Anspruches dieser Studie unverständlich,

Bei xing handelt es sich um einen geläufigen chinesischen Übersetzungsterminus für Skt.

caryä, was ins Deutsche mit "rechte Lebensführung" übersetzt oder im hier relevanten Kontext

der Bodhisattvalaufbahn treffender im Englischen mit "course of conduct"

wiedergegeben wird. Inwiefern der chinesische Terminus bei Fazang genau das nicht bedeutet,

wäre anhand der exegetischen Literatur zu überprüfen gewesen.

Vgl. etwa Edgerton, Buddhist Hybrid Sanskrit Dictionary. New Haven: Yale University

Press, 1953. p. 494b: vibhajya-vyäkarana, nt. (cf. Pali vibhajja below), elucidation

(response to a question) by analyzing or distinguishing (different aspects involved beyond

what the question itself raised) [...].



250 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

weshalb auf Wörterbücher (wie z.B.: Ungers Glossar oder Soothills Dictionary)
rekurriert wird, wo ein Blick in die Kommentare von Jingyuan und Chengqian
sowie in Fazangs eigene exegetische Schriften aufschlussreicher gewesen wäre:

Mit Gewinn hätte so das Problem der Abhängigkeit der chinesischen Terminologie

von der Übersetzungsliteratur thematisiert werden können.4

(3) Anhand Fazangs exegetischer Schriften hätte man objektivieren können, in
welcher Weise sich der Text eines Terminus bedient: Oft wird nämlich mit
einem bestimmten Ausdruck ein implikativer Hinweis auf ein als bekannt

vorausgesetztes Konzept oder einen anderen Text gegeben, wo der entsprechende
Sachverhalt ausführlich dargestellt wurde.

So muss beispielsweise das gekürzte Zitat der grundlegenden Formel se

kong 1=5 3? nicht gleich als Indiz für "die große stilistische und gedankliche
Kreativität Fazangs gegenüber der Tradition" (S. 91 Anm. 52, vgl. S. 90-93)

gewertet werden: Es könnte sich genauso gut um einen implikativen Hinweis
auf eben dieselbe handeln. Schliesslich hat Fazang z.B. in seinem Kommentar

Boruo-boluomiduo-xin-jing lueshu (T.1712) zu diesem Topos ausführlich Stellung

genommen. Einem gelehrten Mönch (der Huayan-Schule zumal) genügte
ein solcher Hinweis, um den im Text nicht weiter ausgeführten Zusammenhang
gedanklich herzustellen. Die bedeutenden exegetischen Schriften Fazangs, die

man hier hätte zu Rate ziehen können, werden jedoch nicht einmal erwähnt.

(4) Die Art des Rekurses auf die Gelehrsamkeit eines Mou Zongsan (1909-95)
oder Tang Junyi (1909-78) erscheint mir nicht unproblematisch, wenn es etwa
heisst:

Nach meiner Einschätzung leisten die, von einer gründlichen abendländisch-philosophischen

Bildung geleiteten und von einem gewaltigen Kenntnisschatz zur chinesischen

Überlieferung gespeisten Untersuchungen Tang Junyis im Hinblick auf eine west-östliche

Verständigung mit philosophischer oder geisteswissenschaftlicher Ausrichtung mehr als das

Gros der bisher aufgeführten Literatur. Denn bei aller Gelehrsamkeit behält dieser Forscher

sein philosophisches Anliegen einer umfassenden und ihren Sinn aus der gegenwärtigen
Lage der chinesischen Geistigkeit beziehenden Aufklärung der zentralen und abgeleiteten

Begriffe, Ideen und Vorstellungen der philosophischen Tradition in China vor Augen. [...]
So findet sich, um stellvertretend ein zentrales Beispiel vorzuführen, nur bei Tang Junyi

ein klarer Hinweis darauf, wie Seng Zhao die erweckte Einsicht, prajna (chin, boruo) als

eine Art Meta-Ebene im hermeneutischen Wechselverhältnis von Geist und Gegenstand zu

4 Da bestimmte Termini immer wieder aufgegriffen und in verschiedenen Zusammenhängen

verwendet werden, wird ein Chinesisch-Deutsch-(Sanskrit)-Glossar und ein Stichwortverzeichnis

schmerzlich vermisst.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 251

umschreiben sucht. Entsprechend wird sodann bei der Erörterung von Jizangs »Weg der

Mitte« die pragmatische Dimension dieses zhong dao und der Übergang von einem

statischen, bezugsfreien »Substanzdenken« zu dem Denken einer hermeneutisch verfaßten,

bezüglichen Bewegtheit, die denkerische Umbildung der letztgültigen »Buddha-Wesensprägung«

(foxing) in den unsubstantiellen, pragmatisch konstituierten »Weg der Mitte«,

herausgearbeitet. In diesen entscheidenden Erkenntnissen sind, wie sonst nirgends,

problemorientiert die historischen wie denkerischen Grundlagen der hermeneutischen

Philosophie des Huayan-Buddhismus sichtbar gemacht. Auch Tang Junyi freilich leistet

diesbezüglich keine systematische Darlegung der hermeneutischen Grundsituation, (p. 48)

Stellt sich die Frage: Weshalb? Wie Obert anmerkt, ist ein solches Werk "von
einer gründlichen abendländisch-philosophischen Bildung" geleitet. Inwiefern

gerade diese jedoch bei Tang Junyi und anderen, vergleichbaren Autoren

bewirkt, dass auf Grundlage ihrer Rezeption westlicher Philosophie des 19. und

20. Jahrhunderts das buddhistische Denken des chinesischen Mittelalters dazu

in Relation gesetzt und implizit als ein kommensurables/differentes
philosophisches Denken poniert wird, bleibt als eigentliches Problem eben dieser

Rezeption unerkannt. So aber drängt sich der Verdacht auf, dass solche kom-

paratistischen Ansätze - selbst wenn sie im Idealfall den Kritizismus einer

"komparativen Philosophie" konstituieren - letztlich am Bedürfnis nach

Identifikation orientiert sind.

Obwohl "für den westlichen Leser dieser Studien die heikle Übertragung

von Begrifflichkeit und Denkweise in den abendländischen Verständnishorizont

jeweils noch zu leisten bleibt" (p. 48), wird dieser erkennen können, dass diese

Studien kaum die dafür notwendige historische Begriffsarbeit leisten, wie schon

die Wahl des Titels von Tang Junyis "groß angelegte(m) Werk zum »ursprünglichen

Gehalt der chinesischen Philosophie«, Zhongguo zhexue yuanlun, (Taibei
1989)" (p. 47) andeuten mag.

So wäre diskursanalytisch zu überprüfen, welche Ziele die Gelehrsamkeit
eines Tang Junyi, Mou Zongsan oder Feng Youlan verfolgt. Manches deutet

darauf hin, dass diese mittels der vermeintlichen begriffsgeschichtlich-philosophischen

Zielsetzungen im Bereich buddhologischer Forschung nicht zuletzt
bezwecken möchte, eine autochthon chinesische Philosophie etwa der Huayan-
oder (je nach Vorliebe des Autors) Tiantai-Schule ideengeschichtlich als

Vollendung der buddhistischen Lehre zu (rekonstruieren, wobei die eigentliche
Zielsetzung implizit in der Demonstration des autochthon Chinesischen zu

bestehen scheint. Inwieweit apologetische oder gar nationalistische Intentionen
latent diese philosophischen Diskurse motivieren, das musste jedoch um so

sorgfältiger überprüft werden, als sie ihrerseits den Zielsetzungen einer
"komparativen Philosophie" erschlossen werden sollen. Trotz der gut gemeinten



252 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

west-östlichen Verständigungsabsichten wird sich die wissenschaftliche Praxis

vor solchen Holzwegen in Acht nehmen.

Dass aus meinen Einwänden keinesfalls die Forderung resultiert, die Quellen
aus dem "vermeintlichen Wissen um indische oder überhaupt »kanonische«

Wurzeln erklären zu wollen" (p. 21), dürfte selbstverständlich sein. Es wird hier
nicht die Auffassung vertreten, dass zum Verständnis eines chinesischen Terminus

die Identifizierung mit einem Sanskritterminus genüge oder der Bedeutung
des implizierten Textes das mit dem implikativen Hinweis tatsächlich Gemeinte

entspräche. Ebensowenig wird hier die komplexe Fortentwicklung der
buddhistischen Lehre in China in Abrede gestellt; vielmehr geht es mir darum, auf die

Risiken der philosophisch-hermeneutischen Analyse eines buddhistischen Textes

dort hinzuweisen, wo dessen implikative Hinweise und Bezugnahmen auf
die verflochtene Texttradition nicht genügend überprüft sind, gleichzeitig aber

dem Drang nachgegeben wird, deren Terminologie mittels eines an sie

herangetragenen philosophischen Begriffsapparates zu deuten. Dadurch nämlich gerät
die Texthermeneutik in die Gefahr, die Funktionen der von Obert ausgeblendeten

Exegese zu übernehmen.5

Ob es schliesslich das an den einzelnen Termini der ausgewählten Texte
als Einzelfall behandelte Denken Fazangs ist, was Oberts These von der
"universalen hermeneutischen Philosophie der Huayan-Schule" trägt, oder - wie die

in den Kapiteln VI bis VIII immer offenkundigere Tendenz zur Generalisierung
andeutet - die einer "hermeneutischen Seinsauffassung" grundsätzlich
entgegenkommende Struktur aller buddhistischen Praxis, ein Nicht-Realisiertes aus

seiner Latenz in die Verwirklichung zu überführen, sei dahingestellt.
Vermutlich könnte man sich ohne Zwang die für die Huayan-Schule

gewonnene Schlussfolgerung, dass die "»Hermeneutik« [...] aus ihrem
angestammten Feld einer Exegese der Überlieferung über in die pragmatische
Dimension des buddhistischen Strebens nach Auflösung" (p. 250) wechsele,

mutatis mutandis für die Traktate und Kommentare zur Bodhisattva-Praxis aus

dem Umfeld der Yogäcära-Lehre Asahgas und Vasubandhus (beide 4./5. Jh.)

5 Für die wissenschaftliche Praxis hiesse das, dass das hermeneutische Subjekt und sein

Objekt gleichzeitig ins Gleiten geraten sind, ohne dass noch darüber Rechenschaft

abgegeben werden könnte, was dieses Gleiten motiviert. Dadurch wird die Grenze zwischen dem

Bereich des Suchens und dem Bereich des Findens verwischt: Die Texthermeneutik

konstituiert so ihr eigenes Feld der exegetischen Praxis.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 253

aneignen (alle vor Fazangs Schaffensperiode ins Chinesische übersetzt),6 wenn
nicht für den Grossteil des buddhistischen exegetischen Schrifttums zur
Bodhisattva-Praxis überhaupt. Obert scheint diese Möglichkeit nicht auszu-

schliessen, wenn er feststellt: "Die Hermeneutik des Buddha-Worts ist prinzipiell

von heilsgeschichtlichem Wert." (p. 147)
Daraus ergibt sich eine Fülle weiterer Fragen: Vielleicht musste zunächst

geklärt werden, inwiefern das viel grundsätzlichere Problem der Äquivalenz bei

der Übersetzung aus dem Sanskrit nicht schon im exegetischen oder gar
hermeneutischen Register anzusiedeln wäre - hier wäre zu bedenken, dass die grosse
Mehrheit der in China tätigen Übersetzer/Exegeten indischer oder
zentralasiatischer Herkunft war und die auf Tang Junyi rekurrierende Supposition
eines "rein chinesischen Mahayana" (vgl. S. 75 Anm. 24) im Bereich des

Ideologischen situiert ist. (Könnte man nicht mit gleichem Recht von einer "rein
deutschen Philosophie" sprechen? - Dieser ungeheure Vergleich soll nur
verdeutlichen, was die Rede vom "rein chinesischen Mahäyäna" zumutet.)

Andererseits bleibt die Rede von der Hermeneutik in den Ausführungen
auf S. 137-148 problematisch: Das Verständnis von Hermeneutik, das Obert

hier der Huayan-Schule zuweist, ist so allgemein, dass es auch für die
frühbuddhistische Päli-Tradition nachgewiesen werden könnte; es verrät zudem -
wie auch die Rede von der "Auslegung der Auslegung" und der "Dogmatik"
zeigt - eine gewisse Unkenntnis gängiger Praktiken der buddhistischen
Exegese.7

Beispielsweise das Dasabhümi-vyäkhyäna oder die Saptapadärtha-tTkä, die Kärikä-saptatih,

Yogäcärabhümi oder den Mahäyänasüträlamkära.

Hier sei nur auf den Aspekt der komplexen Textualität der Exegese hingewiesen, wie sie

bereits in der Päli- und Sanskritliteratur entwickelt wurde, und deren Methodik für die

Exegese von der Hand chinesischer Autoren konstitutiv war: Als Beispiel aus dem Bereich

des Mahäyäna möge der Hinweis auf Asahgas Verskommentar zur Vajracchedikâ, die

Kärikä-saptatih (dt.: 70 Merkverse), genügen. Zu diesem Text verfasste Vasubandhu einen

ausführlichen Subkommentar. (Beide wurden in das Chinesische übersetzt und wiederholt

bis in die späte Ming-Zeit rezipiert.) Während Asahgas Verskommentar in sehr verdichteter

Weise (ähnlich einem explizierten Subtext) die intentionale Kohärenz der oft zusammenhanglos

dargelegten Lehrinhalte in der Vajracchedikâ demonstriert, konkretisiert der

Subkommentar den "dialektischen Prozess" der Argumentation Asahgas, indem er zahlreiche

Bezüge zum Sütrentext herstellt und gleichzeitig die Implikationen von Asahgas

Terminologie ausführt explizierender Subtext des explizierten Subtexts). Insofern beide zeigen,

was nicht im Sütrentext ausgesprochen wurde, diesen jedoch motiviert, ist hier - im Sinne

eines vibhajya-vyäkarana (vgl. Anm. 3) - der Übergang vom reproduktiven zum produktiven

Kommentieren vollzogen, und die "dogmatische Treue" gegenüber einer am Sutren-



254 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

So wäre es notwendig gewesen, ausgehend von der exegetischen Praxis -
wo gegebenenfalls der Wechsel vom exegetischen ins hermeneutische Register
am Text konkret zu zeigen gewesen wäre - jene Variablen des Ausdrucks zu
bestimmen, welche eine Relation zwischen Sprache und Aussersprachlichem im
Sinne der "pragmatischen Hermeneutik" (S. 142) konstituieren. Wäre nicht
ebenso denkbar, dass jene philosophisch bestimmte Relation von Zeitlichkeit
und Sinndeutung im Register eines soteriologisch-exegetischen Sprechens
eingeschrieben ist, wozu weder ein Begriff von Hermeneutik noch von Ontologie
gegeben sein muss?

Insofern formuliert Obert ebenso kontroverse wie fruchtbare Anhaltspunkte

für die Überprüfung der zur Diskussion stehenden erlösungsmethodisch
begriffenen "Hermeneutik" des Buddhismus.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Chancen und Risiken des Ansatzes

von Mathias Obert ebenso unauflöslich miteinander verknüpft sind wie die
dadurch bedingten Einsichten und Versäumnisse, weshalb den größten Gewinn
wohl jene aus der Lektüre dieser Studie ziehen werden, welche seine Ausführungen

am chinesischen Text überprüfen und darüber hinaus den Schatten des

Sanskrit, der vermittels der Terminologie beinahe zwangsläufig auf Fazangs

"genuin chinesische" Traktate fällt, kritisch mitdenken können - wenngleich
sein Buch nicht nur die Buddhologen vom Fach, sondern gerade auch alle
philosophisch am Buddhismus Interessierte angeht.

Der Autor kritisiert (wie ich finde) mit vollem Recht eine ganze Reihe von
irreführenden Elaborationen hinsichtlich der Lehren der Huayan-Schule; seine

Argumente sind in einer philosophisch-kritischen Sprache gefasst, welche durch

ihre bewusste Differenz zum untersuchten Gegenstand massgeblich zur Klärung
mancher Fehlschlüsse beiträgt. Andererseits wird offenkundig, dass die nicht

unproblematische Ausklammerung von Tradition und Exegese allen darüber

hinaus gehenden Bemühungen schnell die Grenzen aufzeigt, und die
implikationsreiche Komplexität des behandelten Gegenstandes den Beweis der These -

text überprüfbaren Orthodoxie überwunden. Die Art und Weise jedoch, wie in Vasubandhus

Subkommentar die Argumentation von Asahgas Verskommentar mit der des Sütras in

Zusammenhang gebracht wird, bestimmt die Funktion der Exegese in Bezug auf den

Sütrentext als ein erlösungsorientiertes upäya-kausalya (chin.: fangbian fj ff[; dt.:

Geschicklichkeit in der Anwendung der Mittel) zur Ausbildung von Bodhisattvas, die nicht in

den Genuss der Gegenwart eines Buddha gelangen (buddhotpädäraganatä); zu diesen

Texten grundlegend Giuseppe Tucci, Minor Buddhist Texts, Part 1. Serie Orientale Roma

IX. Rom: Is.M.E.O. 1956.



tß 1
REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 255

Fazang als Ausgangspunkt einer universalen hermeneutischen Philosophie des

Buddhismus - unterminiert. Dabei wäre dort, wo Oberts hermeneutische

Vindizierung einen zumindest fragwürdigen Eindruck von ihrem Verhältnis zu

Terminologie und Sprache dieser Texte hinterlassen hat, ein Zugang hilfreich

gewesen, der seine eigene Begrenztheit allgemeiner bezeichnen und - als einer

unter vielen - den Dialog über die Begriffe und Konditionen seiner eigenen

Unmöglichkeit mit den benachbarten Wissenschaften suchen könnte.

Ich möchte abschliessend unterstreichen, dass Oberts Ausführungen zum
Problem dharma/fa, seine Deutung der Termini li und shi, ferner seine

hervorragenden Erläuterungen zu dem in Fazangs Schrift Shi shi zhang dargelegten

Zeitbegriff und die grundsätzliche Kritik an ontologischen Erklärungsmodellen
den Buddhismus betreffend eine besondere Aufmerksamkeit verdienen.

Deshalb sehe ich die eigentliche Leistung dieser Arbeit vornehmlich darin,
einem im deutschsprachigen philosophischen Begriffsapparat geschulten Leser

mittels einer philosophisch reflektierten Lektüre einiger Schriften Fazangs
verstehen zu lassen, was diesen (den Leser) gegebenenfalls am Verstehen derselben

hindert.8

Martin Lehnert

Sagart, Laurent: The Roots of Old Chinese. Amsterdam, Philadelphia: John

Benjamins, 1999. Amsterdam Studies in the Theory and History of Linguistic
Science, Series IV - Current Issues in Linguistic Theory, Volume 184; 255 S.,

Bibliographical References, Indices. ISBN 90-272-3690-0 (Eur.); 1-55619-961-
9 (US).

Laurent Sagarts Thesenwerk The Roots ofOld Chinese setzt sich drei Ziele:

Insofern liest sich Sinndeutung und Zeitlichkeit wie eine Replik vom Standpunkt der

philosophischen Hermeneutik auf eine ähnlich verfasste Arbeit aus dem Bereich der Phänomenologie:

Jun'yu Kitayama, der u.a. bei Husserl und Jaspers studiert hatte, verfasste eine

deutschsprachige Studie mit dem Titel Metaphysik des Buddhismus, Versuch einer

philosophischen Interpretation der Lehre Vasubandhus und seiner Schule. (Stuttgart, Berlin:

Kohlhammer, 1934.) Kitayama sieht in dem buddhistischen Denker Vasubandhu vornehmlich

einen Erkenntnistheoretiker; entsprechend soll sich der Erlösungsgedanke Buddhas in

der Praxis einer "existenzphilosophischen Daseinsanalytik" verwirklichen.



256 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

1. Affigierungsprozesse und deren Funktion im Altchinesischen (Old Chinese

OC) zu identifizieren;
2. sein gegenwärtiges Verständnis der Affigierungsprozesse und der Wort¬

familien in ein kohärentes System phonologischer Rekonstruktion zu
setzen; sowie

3. diese Ideen an ausgewählten Beispielen etymologischer Studien zu il¬

lustrieren und zu testen (p. 4).

Die Datierung dieses Altchinesischen (OC) hält Sagart für „nicht trivial" (p. 5).
Er versteht darunter die Sprache der Zhou - im langen Zeitraum vom 11. bis 4.

Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung -, die als Vorform der hernach bezeugten
chinesischen Folgesprachen zu verstehen sei.

Früh-Altchinesich (Early Old Chinese EOC) sei dabei die
Rekonstruktion, welche a) die Reime des Shi jing g^ $f (Buch der Lieder) - dessen

Komposition zwischen l'OOO und 600 vor Christus angesetzt wird -, ferner b)
die phonetischen Serien, welche sich aus der chinesischen Schrift ableiten

lassen, und schliesslich c) das phonologische System des Mittelchinesischen
(Middle Chinese MC) - basierend auf den Lautglossen in Qieyun ty ü, Jing
dian shi wen M.MM)C und Guang yun 0 §H - zu integrieren versucht. Diese

Sprache benutzen die Bronze-Inschriften der Westlichen Zhou (11.-8. Jh.).

Dagegen hebt sich das Spät-Altchinesisch (Late Old Chinese LOC) ab,

welches sich durch die Konvergenz von Shi jing-Reimen und phonetischen
Serien auszeichnet. LOC sei zeitlich der mittleren und sogar späten Zhou-Zeit
näher (demnach etwa vom 8.-4. Jahrhundert) und es überlappe sich "teilweise"
mit dem Klassischen Chinesisch der Literatur des 4. bis 3. Jahrhunderts.

Sagart benennt zwar den deutlich "neuen linguistischen Standard" der Han

(206 v. bis 220 n.Chr.), trotzdem versucht auch er nicht, die Karlgrensche
Trinität des Alt-, Mittel- und Neuchinesischen zu verlassen und weitere breit
rekonstruierte Sprachschichten einzuführen. Indessen wäre ja insbesondere der

Übergang zwischen Alt- und Mittelchinesisch für die Thesen Sagarts von nicht
zu unterschätzender Bedeutung. Aus diesen Gründen und mit Blick auf die

Quellenlage wird nach Ansicht des Rezensenten auch diese neueste
Rekonstruktion wohl mehrheitlich eher die Sprachschicht des Klassischen Chinesisch
erreicht haben als die tieferliegenden. Der für diesen Übergang von Sagart

postulierte Sprachwandel ist dramatisch; schreibt er doch Seite 13:

From a typological point of view, Old Chinese was more similar to modern East Asian

languages like Gyarong, Khmer or Atayal than to its daughter language Middle Chinese: its

morphemes were nontonal and not strictly monosyllabic; its morphology was essentially



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 257

derivational and largely prefixing; but it made also use of infixes and suffixes. At some

point between Old Chinese and Middle Chinese, and for unknown reasons, a cascade of
changes caused the language to move away from its model. Its affixing morphology began

to freeze; its loosely attached prefixes were lost, while other affixes clustered with root

segments and were reinterpreted as root material. A new morphemic canon tending toward

strict monosyllabism, with a great variety of initial and final clusters, emerged. (Kursive

Hervorhebung vom Rezensenten.)

Dies durchbricht entschieden einige gängige Vorstellungen, welche bloss
mittelchinesische Gegebenheiten auf die altchinesischen projizieren. Sagart benutzt

so breit wie möglich Fragmente der altchinesischen Morphologie, die sich nach

seiner Ansicht in geographisch peripheren dialektalen Verhältnissen noch
nachweisen lassen. Dies sind:

[...] the Jin # dialects of Shanxi in northern China, and, to a lesser extent, the dialects of
the south-eastern China coast. Preservation of old prefixed forms as pseudo-disyllables is

not rare in the Yue dialects of Guangdong-Guangxi, in the Min dialects of Fujian, and even

in Mandarin, (p. 12)

Grundlegend neu ist die ausgearbeitete Wurzeltheorie des Altchinesischen: Die
Rekonstruktion muss hier zwischen der Wurzel und den Affixen unterscheiden
lernen. Unaffigierte Silben werden als Wurzeln behandelt. Worte mit derselben

Wurzel, aber verschiedenen Affixen bilden eine Wortfamilie.
Zur Illustration der verschieden Formen diene das Beispiel der Wurzel

*lak 'Achselhöhle' (pp. 14-15). Grundsätzlich sind drei Formbildungen möglich:

1. Die unpräfigierte einsilbige Form: yi ff < yek < *hlak 'Achselhöhle'.1
2. Die Form mit verschmolzenem Präfix: ge ß& < kak < *Äk-lak 'Achsel¬

höhle'. Hierbei resultiert der mittelchinesische Anlaut ("initial") aus der

Verschmelzung von altchinesichem Präfix *k- und Wurzel-Anlaut *-/-.
3. Die iambische Form mit lose beigefügtem Präfix und einem schwach-stark

Rhythmus: *"kd-lak, wobei die Betonung auf der zweiten Silbe liegt. Für
diese Form gibt es keine Schriftzeichen. Das Wort überlebt in Kantone-
sisch als kd-laik-fei und Fuzhou-Dialekt ko-lou?-a, beide 'Achselhöhle'.
Bei solchen Formen wiederspiegelt sich der altchinesische Anlaut der

Wurzel noch im mittelchinesischen Anlaut (*/- > y-) oder bleibt in einer

1 Die Notation zeigt die Neuchinesische < Mittelchinesische < *Altchinesische Aussprache
bzw. Lautrekonstruktion nach William Baxter, modifiziert nach Sagart.



258 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Vergleichsform in MC erhalten, der Präfix selbst verschwindet jedoch in
der Standardsprache.

Es stellt einen der wesentlichen Vorzüge von Sagarts Werk dar, eine Vielzahl
solcher Dialektreflexe zusammengestellt und in eine sinnvolle Theorie

eingeordnet zu haben. Darüber hinaus erlaubt die Wurzeltheorie interessante

Einblicke in die durch die Schriftzeichen manchmal eher verschleierten als

eröffneten semantischen Bezüge innerhalb einer Wortfamilie. Anders gesagt,
das altchinesische Wort "als solches" kommt durch diese phonetische
Rekonstruktion besser in den Blick und bestimmte Entwicklungen werden aufzeigbar.
Denn die genannten drei Formen, welche in OC Seite an Seite existiert haben

dürften2, entwickeln sich verschieden ins Mittelchinesische und in die heutigen
Dialekte (siehe dazu p. 15). Die Wurzel-Struktur besteht nach Sagarts derzeitigem

Verständnis (p. 20) aus den folgenden vier Segment-Positionen:

C,V(C2)(?).

1. Der Anlaut-Konsonant C,. (Siehe dazu die Diskussion der Initials, pp. 26-42).

2. Der Hauptvokal V.
(Siehe zu den möglicherweise davorstehenden drei Mediais, das heisst:

i) -r- reinterpretiert a) als Wurzel-Anlaut, b) als Infix *-r- oder c) als minderer

Silben-Höhepunkt, p. 42,

ii) das "allgegenwärtige Jota" -j-, welches nun nicht mehr als Infix gilt3 und

überdies eine Problemzone darstellt4, pp. 42-49,
ferner iii) -/-, das einen vordem unverstandenen Präfix anzeigt, p. 49;

Sagart vermutet, dass es sich dabei um soziale oder stilistische Varianten handeln könnte.

Wahrscheinlich sei aus metrischen Gründen im Buch der Lieder Shijing der verschmolzene

Ausssprache-Stil verwendet worden (pp. 15, 19-20).

Sagart korrigiert hier seine frühere Ansicht (p. 44f), da er festellte, dass A-Silben (das

sind Silben der Grade I, II und IV in den Song-dynastischen Reimtafeln) und B-Silben

(Grad III) in bestimmten phonetischen Serien mit velaren und labialen Anlauten strikt

getrennt auftreten, weshalb er sie als "segregating series" bezeichnet (siehe die Tafeln 10

und 11). Da dies nicht dem Zufall zugeschrieben werden kann, muss ein phonologischer
Kontrast vorliegen, was wiederum gegen einen Infix spricht, da OC-Affixe nur gelegentlich
in phonetischen Serien widerspiegelt werden.

Mediales -j- in MC wird von Baxter rekonstruiert, um das noch kontrovers diskutierte
Verhalten von Grad III-Silben in MC (B-Silben) zu markieren. Die verschiedenen Ansätze

der Rekonstruktion des OC-Kontrastes der A- und B-Silben referiert Sagart kurz auf den

Seiten 48-49.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 259

sowie zur Beibehaltung des sechsvokalischen Systems5 von Baxter mit den

Vokalen *i, *i, *u, *e, *a, *o, p. 49).

Hinzu treten zwei optionale Positionen:
3. Der/die End-Konsonant(en) C2 (Siehe dazu die Diskussion der Codas und

Reime, pp. 49-59).

4. Der Gaumen-Verschlusslaut

Den mittleren und wesentlichen Teil des Werks stellt die Präsentation der

Affigierungsprozesse in OC dar (pp. 63-138). Sagart diskutiert die Präfigierung
mit V (pp. 63-73); *N- (pp. 74-78); *m- (pp. 79-86); *p- (pp. 87-89); */- (pp.

90-97); *k- (pp. 99-107); *q- (pp. 108-109), *b-, *d-, *g- (p. 110); dann den

Infix *-r- (pp. 111-120) und verschiedene Anlaut-Cluster (pp. 121-130), sowie
die Suffigierung mit *-s (pp. 131-133), *-? (pp. 133-134) und die Möglichkeit
derselben mit *-n und *-n (pp. 134-136), um schliesslich noch kurz die Silben-

Verdoppelung und die Zusammensetzung von Silben mit demselben Präfix

aufzuzeigen (pp. 137-138).
Abschliessend (pp. 139-215) werden die Etymologisierungs-Nersuche der

altchinesischen Worte auf sehr knappe, aber präzise Weise behandelt. Diese

gliedern sich nach den thematischen Gruppen Personal-Pronomina, Zahlwörter,
Körperteile, physische Umwelt, Wildtiere, Menschen und Verwandtschaft,
Landwirtschaft (Getreide), andere Kulturpflanzen, Haustiere, Esswaren,
Metalle, Transportmittel, Handel und Schreiben.

Die Darstellung der Affigierungsprozesse ist sehr detailreich geraten und

verlangt vom Lesepublikum im Grunde den autonomen Nachvollzug der

Rekonstruktionspraxis. Das rekonstruierte OC-Modell erlaubt einem dann aber

einen bisher ungeahnten Zugang zum Altchinesischen, der sich aus der

Untersuchung der Schriftzeichen alleine so nicht ergeben könnte, denn nicht immer
kann bereits an der Schreibweise eine Lautverwandtschaft abgelesen werden.

Einige wenige, herausgegriffene Beispiele sollen dies im folgenden
veranschaulichen.

- Bei der Diskussion des *s-Präfixes wird gesagt, dieser zeige wahrschein¬

lich (nebst anderen Funktionen wie Verb-ableitend, kausativ, denommativ,

5 Dieser Rekonstruktion steht das zweivokalische OC-System mit *a und *a von Pulley¬
blank entgegen. (Siehe etwa p. 47 in Edwin Pulleyblank 1991: "The ganzhi as phonograms

and their application to the calendar", in: Early China 16: 39-80.)



260 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

direktiv, Nomina-ableitend) auch einen Wechsel des Zustandes, welchen
die Wurzel ausdrückt: wù 1'fj£jj| < nguH < *ana-s 'wach sein, bewusst sein'
steht dabei neben sü Sf: < su < *"s-rja 'aufwachen, zu sich kommen, sich

wiederbeleben' (p. 72).
Der nasale Präfix *N- (vorgängig auf Anregung Pulleyblanks als */z-anlaut

angesehen) dient der Ableitung von intransitiven Verben: jiàn j^, < kenH
< *°ken-s 'x sieht y' steht neben xiàn Wfik, < henH < *"N-kens 'x
erscheint, zeigt sich' (p. 75).
Bei Verben sei die Funktionsbestimmung des *»z-Präfixes schwierig, habe

aber wohl mit kontrollierter Handlung durch willentliche Täter zu tun. So

etwa in mào f( < muwH < ^m-loks 'tauschen' und shü fl( < zyuwk <

*bm-l[u]k 'sich loskaufen von jemandem' - eine rein täterbezogene Intension;

demgegenüber stehe die wurzel *l[u]k, wie in (irgendetwas)
'verkaufen' yù m < yuwk < *bl[u]k (pp. 79, 82).
In zwei distinkten Formen tritt *w-Präfix bei Nomina zur Ableitung von
Täter-Nomina bzw. klassenbildend in den Bezeichnungen kleiner Tiere
auf. Das Wort 'Getreide-Schädling (Insekt)' zeigt sich in der Doublette

ming £S < meng <*am-len (verschmolzen-monosylllabisch) und ming-ling
m$§ < meng-ling < *ama-len (Kontraktion des reimenden Binoms: *mlerj-
len) (p. 85).
Zur Schreibung des iambischem Präfixes *pa wird zuweilen das Zeichen
bu /F <pjuwX< *bpu? benutzt: So hat 'Wildkatze' li §? < HX < *Amd-ri

(mit iambischem Präfix *md) im Shiji auch die Variante *"pd-ri ^5f5 (p.

88).

Während der */-Präfix häufig für statische und für intransitive Verben

angewandt wird, steht er etwa in 'schneuzen' dì~tì Pj| < tejH < *at-lij-s
auch für unwillkürliche physiologische Handlungen neben den nominalen
Ausdrücken sì J0 < sijH < *hs-hlij-s 'Rotze' und yi -/H < yij < *blij oder ti
rH < thejH< *ahlij-s 'Nasenschleim' (p. 91, 94).
Sehr weit gediehen ist die Untersuchung des *-r-Infixes.6 Er übernimmt
bei Verben die Anzeige von wiederholter Handlung, von Aktionen die an

zwei oder mehr Orten stattfinden oder einen kollektiven Teilnehmer erfordern.

Bei Nomina dient er zur Bezeichnung von Doppel- oder Mehrfach-

Objekten (insbesondere bei paarigen Körperteilen), sowie bei Adjektiven
zur Angabe intensiver Qualitäten.

Siehe dazu auch die vermehrten Beispiele und Diskussionen in Laurent Sagarts Aufsatz:

"L'infixé -r- en chinois archaïque", in: Bulletin de la Société de Linguistique de Paris 88.1,

1993:261-293.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 261

- Recht bekannt war bereits die Suffigierung mit *-s (als Quelle des MC-
Tons çzi Ül).

Der Grad der Plausibilität für die Existenz der einzelnen Affixe fällt noch recht

unterschiedlich aus und die Verdeutlichung ihrer jeweiligen Funktion, sowie die

Isolation weiterer Wurzeln wird zweifellos noch eingehenderer Forschung
bedürfen. Nichtsdestoweniger ist auf eine eindrucksvoll elegante Art disparates

Material zusammen gebracht und in ein sprachliches System gefügt worden. Die

synthetische Leistung ist beachtlich. Meines Erachtens enthält das Buch von
Laurent Sagart eine heitere Note; diese kommt vielleicht deswegen zustande,

weil es einem in intellektuelle Spannung zu versetzen vermag und immer
wieder zum Weiterdenken und -forschen aufmuntert. Sehr zu empfehlen!

Wichtiger Hinweis: Aufgrund eines Missgeschicks wurden die Seitenzahlen der

beiden Indices fehlerhaft aufgeführt. Der Autor bittet mich, den Leserinnen und

Lesern mitzuteilen, dass er ihnen auf Anfrage hin gerne eine Kopie der

korrigierten Fassung per Post zusendet. Eine Liste der Errata wird auf der folgenden
Website zugänglich sein: <http://www.ehess.fr/centres/crlao/crlao.html>. Kontakt:

sagart@ehess.fr (E-mail) oder Laurent Sagart, Centre de Recherches

Linguistiques sur l'Asie Orientale, 54 Boulevard Raspail, F-75270 Paris cédex 06.

Rudolf Pfister

SPECHT, Annette: Der Zhuangzi-Kommentar des Zhu Dezhi (fl. 16. Jh.). Zur
Rezeption des Zhuangzi in der Ming-Zeit. Hamburg: Verlag Dr. Kovac, 1998.

Boethiania Forschungsergebnisse zur Philosophie, Band 33. Zugleich: Dissertation

der Universität Bonn, 1996. 229 S., Index, Glossar, Literaturverzeichnis.
ISBN 3-86064-588-9.

Die Arbeit von Annette Specht berichtet zunächst konzise das Allernötigste zur
Zhuangzi-Kommentarliteratur (pp. 1-23), um dann auf einige thematische

Schwerpunkte des Kommentars Zhuangzi tongyi $± f- M. IS Durchdringen der

Bedeutung des Zhuangzi (vor 1560 enstanden) von Zhu Dezhi 7fc % fL (fl- 16.

Jh., um 1500 geboren, mindestens bis 1566 aktiv) einzugehen.
Die Dissertation gliedert sich in einige Bemerkungen zur Person des

Kommentators und seiner Zeit (pp. 24-34), sowie zum Aufbau der Kommentierung
(pp. 34-44). Anschliessend werden die drei Themenkreise 'Wissen' und

'Erkenntnis', Weltprinzip und 'Welt', sowie 'Mensch' nacheinander abgehandelt



262 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

(pp. 45-178). Dies geschieht durch zahlreiche übersetzte Zitate des Kommentars

etc., nebst einigen zumeist knappen Erläuterungen von Specht samt einer

Zusammenfassung für jeden der drei Themenkreise. Einen nützlichen Anhang
bildet die Liste „Ausgewählte Z/zwangzz'-Kommentare des 16. und 17. Jhs." in
Tabellenform (pp. 197-203). Specht sagt von diesem Kommentarwerk in ihrer

"Würdigung":

Das Zhuangzi tongyi hat keinen grossen Einfluss auf die nachfolgenden Generationen von

Zhuangzi-Kommentatoren ausgeübt. Wie z.B. der Kommentar von Zhang Siwei [?MS,ff ]

zeigt, ist es jedoch in seinem Jahrhundert durchaus gelesen worden. Die grösste Verbreitung
finden die eher spärlichen Erwähnungen, die Aufnahme in die berühmte Kommentarsammlung

des Jiao Hong [H/È], das Zhuangzi yi [Ht^lt], gefunden haben.

Auch Zhu Dezhi ist nicht weit über sein Wirkungsgebiet hinaus bekannt geworden. Er

gehört nicht zu den herausragenden Wang Yangming-Schülern wie Wang Ji [ZEH] oder

Wang Gen [£g]. Überhaupt stehen die Vertreter der Nanzhong-Richtung, zu denen Zhu

zählt, eher im Hintergrund der neokonfuzianischen Entwicklung. Sie haben Berührungspunkte

mit der dem Buddhismus und der San/jao-Bewegung zuneigenden Taizhou-Schule,
aber keiner von ihnen gelangt zu überregionaler Bedeutung.
Dies ist ein Grund für den relativ geringen Bekanntheitsgrad des Autors und seines

Kommentars. [...]
Ein Werk wie das Zhuangzi tongyi gibt keine grosse Hilfe für das Verständnis des Wortlauts
und für textkritische Untersuchungen. Ebensowenig kann man mit seiner Hilfe den Text

systematisch erschliessen, weil die Kommentierung nicht gleichmässig, sondern selektiv

erfolgt, (pp. 186-187)

Damit stellt sich die Frage, was überhaupt zur Arbeit motivierte. Specht sagt,
dass sie versuchte "in die bisher kaum erschlossene Z/zwa/îgzz'-Kommentierung
der Ming-Zeit vorzustossen" (Vorbemerkung), das "Verständnis Zhu Dezhis in
seinen Grundzügen nachzuvollziehen und literarische und philosophische
Abhängigkeiten aufzuweisen". Dies wurde getan, jetzt müssten nur noch jene
"interessantefn] und teilweise geistvolle[n] Gedanken und Deutungen" aus den

Zitatfetzen gezupft werden, (p. v)
Eine literaturwissenschaftliche Fragestellung - etwa zu den Verhältnissen

von kommentiertem Text, seinen Kommentaren und seinen intertextuellen

Bezügen hat Specht nicht entwickelt. Die für die Darstellung eingebrachten
Quellen verhalfen nicht dazu, interessante Einsichten mit Neuigkeitswert auf die

historische Situation zu gewinnen. "Der Schlaf dessen vom Clan Tai war ruhig,
sein Erwachen war unbeschwert. Einmal hielt er sich für ein Pferd, einmal hielt
er sich für ein Rind." (p. 148, aus Zhuangzi VII).

Rudolf Pfister



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 263

WlLKENS, Jens: Alttürkische Handschriften. Teil 8. Manichäisch-türkische
Texte der Berliner Turfansammlung. Beschrieben von Jens WlLKENS. Stuttgart:
Franz Steiner Verlag 2000. (Verzeichnis der Orientalischen Handschriften in
Deutschland. Band XIII, 16.)

Die Bedeutung der manichäisch-türkischen Texte aus Zentralasien für die

Turkologie und Religionswissenschaft ist nur allzugut bekannt1. Insbesondere
der Berliner Turkologe Peter Zieme sowie der leider verstorbene Bonner
Religionswissenschaftler Hans-Joachim Klimkeit haben sich um die Erschliessung
und Interpretation des manichäisch-türkischen Materials aus den Funden der

Deutschen Turfanexpeditionen verdient gemacht. Der wissenschaftliche Wert
der Texte steht leider in einem gewissen Missverhältnis zu ihrer Zugänglichkeit,
und schon von daher kann die Entscheidung der Verantwortlichen innerhalb des

Göttinger Akademieprojekts "Katalogisierung der Orientalischen Handschriften
in Deutschland" (KOHD), einen Katalog dieses Materials erstellen zu lassen,

nur wärmstens begrüsst werden.

Die von Wilkens beschriebenen Handschriften wurden im Verlauf der vier
Königlich-Preussischen Turfanexpeditionen (1902-1914) in verschiedenen
Grabungsorten geborgen2 (S. 10) und befinden sich heute in Berlin. Die Bezeichnung

"Berliner Turfansammlung" im Katalogtitel meint nicht nur die Bestände

der Staatsbibliothek, sondern zudem die des Museums für Indische Kunst.
Wilkens hat auch einige Fragmente letztgenannter Sammlung miteinbezogen
(vgl. die Konkordanz S. 488), allerdings ohne Berücksichtigung der illuminierten

Manuskripte (bis auf Kat.-Nr. 357), "da sie eine gesonderte Behandlung
erfahren sollen" (S. 7, Anm. 3). Die Menge der katalogisierten Handschriftenreste

ist in jedem Fall beachtlich: "Insgesamt werden [...] Beschreibungen von
801 Blättern und Fragmenten präsentiert, die in 594 Katalognummern

1 "Jedes neu entdeckte manichäisch-türkische Fragment ist von besonderer Bedeutung für die

Turkologie, hat sie es doch hier in der Mehrzahl mit den ältesten überkommenen
handschriftlichen Zeugnissen der Türken Zentralasiens zu tun. Zudem ist bisher - gemessen an

der ungleich höheren Zahl buddhistischer Handschriftenreste - nur eine recht geringe
Anzahl von alttürkischen Fragmenten manichäischer Provenienz entdeckt und bearbeitet

worden" (Geng Shimin/H.-J. Klimkeit/J.P. Laut: "Manis Wettkampf mit dem Prinzen", S.

54. In: ZDMG 137 [1987], S. 44-58).
2 Ich verwende bewusst den Ausdruck "geborgen" und nicht "entwendet" o.a., da m.E. ohne

die Arbeiten der westlichen und japanischen Turfanexpeditionen die Mehrzahl der Dokumente

der Region heute zerstört wäre. Die höchst bedauerlichen Verluste von Manuskripten
durch den Zweiten Weltkrieg werden ja wenigstens durch Photos, Transkriptionen oder

Editionen halbwegs "wettgemacht". - Zu den von Wilkens einbezogenen verlorenen Mss.

s. die Konkordanz S. 489-490.



264 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

zusammengefasst wurden" (S. 9). Die Schrift der Mehrzahl dieser Dokumente

ist die uigurische (438, d.i. 54,7%), eine beachtliche Anzahl (318, d.i. 39,7%)
weist die mamchäische Schrift auf, und eine kleine Minderheit (45, d.i. 5,6%)
ist in der sog. Runenschrift verfasst. In seiner Einleitung (S. 9-32) geht Wilkens
ausführlich auf die Heterogenität der manichäischen Manuskripte ein und

beschreibt seine Kriterien für ihre Aufnahme in den und ihre Anordnung im
Katalog. Vor allem der synkretistische Charakter des Manichäismus macht es

bisweilen sehr schwierig, ein Fragment als manichäisch oder nicht-manichäisch

zu identifizieren, und Wilkens zeigt sieben - den Bearbeitern atü. Texte natürlich

bekannte - Merkmale auf, die bei einer Identifizierung helfen können (S.

10-11).3 Danach stellt er die Ordnung des schwierigen Materials innerhalb
seines Katalogs vor, und Rez. ist froh und dankbar, dass sich Wilkens - auf
Anraten von Prof. Röhrborn - für eine inhaltliche Anordnung der Fragmente
entschieden hat. Die auch vor den Katalogen der ehrwürdigen Handschriften
Zentralasiens nicht haltmachenden (politischen) Finanzierungszwänge und die

(fachfremden) Rufe nach sog. Arbeitsökonomie hätten durchaus eine simple
Anordnung der Fragmente nach Standortsignaturen nach sich ziehen können.

Auf die Nachteile eines solchen Verfahrens brauche ich hier nicht hinzuweisen,
zumal Wilkens dies selber nachdrücklich tut (S. 13). In seinem Katalog werden
die Manichaica in 9 Gruppen (mit diversen Untergruppen) eingeteilt: 1.

Historische Berichte, Erzählungen, Fabeln und Legenden (63 Kat.-Nrr.), 2.

Predigten, Parabeln, Ermahnungen und Gebote (81 Kat.-Nrr.), 3. Lehrtraktate

(24 Kat.-Nrr.), 4. Kosmologisches, Kosmogonisches, Mythologisches und

Eschatologisches (82 Kat.-Nrr.), 5. Liturgische Texte (Hymnen, Gebete etc.)

(135 Kat.-Nrr.), 6. Beichttexte (48 Kat.-Nrr.), 7. Vermischtes (5 Kat.-Nrr.), 8.

Persönliche Dokumente (Briefe, vereinzelte Kolophone) (29 Kat.-Nrr.) und 9.

Unbestimmbare Bruchstücke (129 Kat.-Nrr.).4 Wilkens ist sich der Problematik
einer solchen Einteilung beim fragmentarischen Zustand der meisten Texte/
Blätter sehr bewusst (vgl. S. 14), stellen doch die manichäischen Werke durchaus

nicht immer einheitliche Texte dar: Es kann also zufällig ein liturgisches
Fragment erhalten sein, das im (nicht bekannten) Zusammenhang der
Eschatologie zugeordnet werden musste. Dennoch ist die von ihm vorgelegte Katego-
risierung nach unserem heutigen Kenntnisstand solide und sinnvoll und geht

3 Sicherlich sind bestimmte Altertümlichkeiten kein ausreichendes Indiz dafür, dass eine

manichäische Hs. vorliegt, doch dass die von mir publizierte alttürkische Buddhabiographie

eindeutig "buddhistischer Herkunft" sei (S. 11), überrascht mich und hätte etwas näher

erläutert werden sollen.

4 Wer unter eher formalen Gesichtspunkten (Signaturen, Fundsiglen) nach manichäischen

Fragmenten sucht, wird durch die ausführlichen Konkordanzen (S. 484-520) entschädigt.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 265

zudem über bisher vorgelegte ähnliche Ansätze (Clark, Lieu)5 hinaus. Überhaupt

zeichnet sich der Katalog dadurch aus - und er folgt damit der guten
Tradition der bisher vorliegenden Bände6 -, dass er vorhandene Editionen,

Kategorisierungen etc. einer kritischen Prüfung unterzieht und sehr häufig neue

Zuordnungen und Zusammengehörigkeiten der alttürkischen Texte erkennen

und vornehmen kann. Besonders eindrucksvoll wird dies im Abschnitt über die

Sammelhandschriften deutlich (S. 20-26). Dass ein Katalog gerade alttürkischer

Handschriften, die ja immer neue Überraschungen bergen, dennoch bereits kurz

nach seinem Erscheinen ergänzt und modifiziert werden kann, zeigt Wilkens

mit drei Artikeln selbst, die z.T. neues Licht auf seine Katalog-Nrr. 1187, 3388

und 165-168 sowie 234-2359 werfen.
Sinn und Zweck eines Handschriften-Katalogs ist es vor allem, eine Art

Personalausweis jedes einbezogenen Manuskripts bzw. Fragments zu erstellen.

Die Schilderung der äusseren Handschriften-Merkmale ist bei Wilkens z.T. so

detailliert, geradezu biometrisch, wenn man das Bild vom Personalausweis

gebrauchen will, dass sie oft weit über die Praxis der in Anm. 6 genannten

bisherigen Bände hinausgeht. Offensichtlich ist von verantwortlicher Seite eine

Einheitlichkeit der alttürkischen Kataloge nicht geplant: Die Arbeit von
Wilkens fällt auch sonst äusserlich ziemlich aus dem bisherigen Rahmen: Der

Tafelteil ist am Anfang10, die Fussnoten sind fortlaufend und die Bibliographie
(S. 477-483) ist unterteilt und numeriert sowie getrennt von den Abkürzungen

5 Vgl. die Nummern 101 und 129 der Bibliographie des Katalogs.
6 D. Maue: Alttürkische Handschriften. Teil 1. Dokumente in Brähmi und tibetischer Schrift.

Stuttgart 1996. (VOHD. 13, 9.); G. Ehlers: Alttürkische Handschriften. Teil 2. Das

Goldglanzsütra und der buddhistische Legendenzyklus Dasakarmapathävadänamälä.

Stuttgart 1987. (VOHD. 13, 10.); S.-Chr. Raschmann: Alttürkische Handschriften. Teil 5.

Berliner Fragmente des Goldglanz-Sütras. Teil 1: Vorworte und erstes bis drittes Buch.

Stuttgart 2000. (VOHD. 13, 13.)
7 J. Wilkens: "Fragment eines alttürkischen Textes in uigunscher Schrift. Ein kleiner Beitrag

zur Parabelliteratur der zentralasiatischen Manichäer". In: Materialia Turcica 21 (2000),

93-104.

8 J. Wilkens: "Ein manichäisch-türkischer Hymnus auf den Licht-Nous". In: UAJb N.F. 16

(1999:2000), 217-231. Peter Zieme nun hat in diesen Fragmenten alliterierende Elemente

entdeckt: Die Angelegenheit bleibt spannend

9 J. Wilkens: "Neue Fragmente aus Manis Gigantenbuch". In: ZDMG 150 (2000), 133-176.

10 Nicht deutlich wird, welche Fragmente warum faksimiliert sind. Es handelt sich bei allen

um bisher nicht abgebildete Fragmente, doch davon bietet der Katalog noch mehr: Hat man

sich also die Sahnestückchen herausgesucht? Wie dem auch sei, der Benutzer wäre für eine

Information sicherlich dankbar gewesen.



266 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

(S. 473-476).n Dies dürfte daran liegen, dass es sich um eine recht umfangreiche

Bibliographie handelt; erfreulicherweise ist sie sehr ordentlich
recherchiert.12

Die detaillierten technischen Bemerkungen (S. 26-32) erleichtern den

Zugang zum Herzstück, dem Katalogteil (S. 33-472), der, wie oben bereits

erwähnt, geradezu penibelst alle äusseren Merkmale der Fragmente und darüber

hinaus etliche Neuzuordnungen, Interpretationen und Korrekturen bietet: Die
verdienstvolle Vorarbeit von Larry Clark (Bibliographie Nr. 101) dürfte, was
die Berliner manichäischen Fragmente betrifft, damit überholt sein. Auch die

von Wilkens mit grosser Sorgfalt angeführten bisherigen Publikationen und

Zitationen der Handschriftenreste sind hier zu nennen: Ich habe bereits an
anderer Stelle ausgeführt13, dass der Überblick über Korrekturen und Reeditio-

nen alttürkischer Texte nahezu unmöglich geworden ist.

Es erübrigt sich, auf einzelne Fragmente des Katalogteils näher
einzugehen: Dieser hervorragende Katalog ist ja ein Arbeitsinstrument, und es wird
sich im Laufe der Zeit zeigen, was Bestand hat und welches Licht weitere

Forschung und eventuelle Neufunde auf manche bisherigen Deutungen oder

Rätsel werfen können. Fest steht, dass niemand, der sich für den östlichen
Manichäismus interessiert, am hier besprochenen Katalogband vorbeikommen
wird.

Als ich Ende der 70er Jahre mein Studium der Orientalistik aufnahm, war
es für meine akademischen Lehrer Wilhelm Rau und Klaus Röhrborn keine

Frage, dass das Studium von Handschriften zwar nicht die einzige, wohl aber

11 Wilkens erwähnt nicht, dass diese Abkürzungen in der Regel den Siglen des UW (Nr. 136)

bzw. denen von OTWF (Nr. 104) folgen; s. hierzu auch: Bibliographie alttürkischer
Studien. Ausgewählt und chronologisch angeordnet von Volker Adam, Jens Peter Laut und

Andreas Weiss. Nebst einem Anhang: Alphabetisches Siglenverzeichnis zu Klaus Röhrborn:

Ulgurisches Wörterbuch, Lieferung 1-6 (1977-1998). Wiesbaden 2000. (Orientalistik
Bibliographien und Dokumentationen. 9.)

12 Aufgefallen sind mir nur kleinere Dinge: Ein I dürfte in einem Katalog türkischer Mss.

nicht fehlen (vgl. Bibliographie Nr. 59 und 60: Hier sollte zudem von Gabdul RaSid

Rachmati bzw. Arat, RecÌd RahmetÌ ausgegangen werden). Die Abkürzung "Nachdr."
Nachdruck; z.B. bei Kat.-Nr. 21) bezieht sich auf SEDTF; diese Sigle (bei Wilkens, S. 475:

SEddT-F) wird bibliographisch nicht genauer behandelt (vgl. Adam/Laut/Weiss [s. Anm.

11], S. XVI und S. 52, Nr. 643). Bei Nr. 48 (S. 478) erg.: [Oase von Turfan]; bei PhTF (S.

475) lies: Turcicae. Im Text selber ist mir aufgefallen: S. 10, Anm. 11 (und S. 27, Anm.

62): lies: Zsuzsanna Gulàcsi: Rules ofPage Arrangement in Manichaean Illuminated Book

Fragments [Der Sammelband ist korrekt zitiert bei Nr. 100 (S. 481)].
13 J.P. Laut: "Ein Handbuch der alttürkischen Dichtung". In: Orientalistische Literaturzeitung

87 1992), Sp. 5-13, hier Sp. 9-10.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 267

eine der edelsten Künste der Disziplin sei. Diese Ansicht ist - bei allem Respekt

vor anderen Fragestellungen - m.E. immer noch gültig, und es ist umso erfreulicher,

dass es auch unter dem heutigen Nachwuchs Kräfte gibt, die sich diese

Art von Grundlagenforschung zum Ziel gesetzt haben. Wenn das, was Wilkens
hier vorgelegt hat, der so oft gescholtene Elfenbeinturm ist, bleibt zu hoffen,
dass sich die Zahl dieser Türme noch erhöht, ohne dass sie im Wind der
sogenannten Synergieeffekte interdisziplinärer/globalisierter Modulstudiengänge
wanken müssen.

Jens Peter Laut


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

