Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 56 (2002)
Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

DAUBER, Dorothee: Geschliffene Jade: Zum Mythos der Song-Dichterin Li
Qingzhao (1084-1155?). Frankfurt am Main: Peter Lang, 2000. Europidische
Hochschulschriften: Reihe 18, Vergleichende Literaturwissenschaft ; Bd. 94.
405 S.; Abb., Index.

Li Qingzhao gilt als die bedeutendste und beliebteste klassische Dichterin
Chinas. Zwar sind von ihren Werken nur noch wenige erhalten, aber deren
Kunstfertigkeit und poetischer Gehalt rechtfertigen die hohe Stellung Li
Qingzhaos innerhalb der chinesischen Literatur. Bekannt ist sie vor allem fiir
thre herausragenden ci-Gedichte und das autobiographische Vorwort zu einem
leider verschollenen Katalog mit Inschriften auf Metall und Stein (Jin shi lu hou
xu), den sie gemeinsam mit ithrem Ehemann zusammengetragen hat. Wichtig
erscheint auch ein kurzer theoretischer Text, das Ci lun, der als einziger poeto-
logischer Text einer Frau iiberliefert ist. Durch die kritische Auseinandersetzung
mit den Gedichten fritherer Dichter formuliert Li dort ihre Anforderungen an
die ci-Lyrik. Fuir ihre c¢i-Gedichte wird 1hr, benannt nach ihrem Literatennamen
Yi'an jushi, ein eigener literarischer Stil zugeschrieben, der sogenannte Yi'an
Stil.

Die Biographie Li Qingzhaos scheint nur bis zum Tode ihres Mannes Zhao
Mingcheng gesichert. Um den Nachweis einer zweiten Heirat und baldigen
Scheidung, die verbunden war mit einer Anzeige gegen ihren zweiten Ehemann,
sowie eines darauffolgenden kurzen Gefingnisaufenthaltes wird heftig gerun-
gen. Die Vertreter beider Auffassungen bedienen sich dafiir in erster Linie ihres
Werkes, deren Autorschaft entsprechend als gesichert angenommen oder
schlicht abgeleugnet wird. Interessanterweise streiten die Verteidiger Li
Qingzhaos die zweite Heirat mit all ihren Folgen ab, da diese das Bild von der
liebenden Ehefrau und keuschen Witwe, das jahrhundertelang gemalt wurde, ins
Wanken bringt. Thre Kritiker hingegen werfen ihr immer wieder “Koketterie,
Eitelkeit, [...], Schamlosigkeit, Anmassung, [...], Arroganz, [...], Egozentrik”
(S. 6) vor, wobei auch dieses Bild nur greift, wenn man sie gleichzeitig als treue
Ehefrau und Witwe sieht.

Dorothee Dauber widmet sich in ihrer sehr ambitionierten Arbeit diesen
zwei Bildern von Li Qingzhao. Ersteres betrachtet sie als “Mythos”, der
hauptsdchlich auf den Verschleierungen ihrer Biographie fusst, wihrend das
Uberlieferte “negative Bild” vor allem durch “die verzerrte Rezeption” (vgl. S.



236 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

9) ihres Werkes zustande kommt. Beides aber greift immer wieder ineinander,
so dass eine klare Abgrenzung gegeneinander von Anfang an schwierig er-
scheint. Dauber versucht deshalb zum ersten Mal Li Qingzhaos Leben und
Werk im Zusammenhang zu untersuchen und darzustellen. Dabei trigt sie
bisherige Forschungsergebnisse zusammen und greift auf sie zuriick mit dem
Ziel, ihren eigenen Standpunkt herauszuarbeiten und zu untermauern. In der
Einleitung wird eine Reihe von Fragen aufgeworfen, deren Beantwortung in
erster Linie dazu dienen soll, das iiberzeichnete Bild Li Qingzhaos zu relati-
vieren und den Blick auf ihr Werk und seinen kiinstlerischen Wert freizu-
machen. In der Einleitung hebt Dauber die herausragende Stellung Li Qing-
zhaos in der chinesischen Dichtungstradition hervor und kritisiert bereits hier
die fast ausnahmslos autobiographische Auslegung ihrer Werke, die eine
gewisse Wirkung zeigt bis in die Ubertragungen in westliche Sprachen hinein.
Die wichtigste Aufgabe ihrer Untersuchung sieht Dauber darin, “die vielfach
verzerrte Rezeption” zunédchst zu beweisen, auf ihre Ursachen zu untersuchen
und schliesslich das daraus resultierende Bild der Dichterin zu korrigieren (vgl.
S. 9).

In der Auseinandersetzung um die Biographie Li Qingzhaos setzt Dauber
die Ableugnung der zweiten Heirat mit ihren Folgen, die sie ihrerseits als ge-
sichert betrachtet, erstmals in Beziehung zu der Existenz eines Briefes, in dem
sich Li Qingzhao gegeniiber einem Verwandten ihres fritheren Mannes Zhao
Mingcheng flir ihr Handeln rechtfertigt und um Rehabilitation ringt. Auch
dieser Brief wurde von der Ming-Zeit an als eine Félschung betrachtet, die die
Gegner Li Qingzhaos verfasst haben sollten, um ihrem guten Ruf zu schaden.
Dauber sieht in ihm die wichtigste Ursache fiir die Leugnung der zweiten
Heirat, die erst durch die im Brief zutage tretende Respektlosigkeit ihrem
geschiedenen Mann gegeniiber eigentlich zum Skandal wurde. Jemandem einen
“Charakter so niedrig wie [der] eines Pferdehdndlers” (vgl. S. 236) zu be-
scheinigen, war an sich schon eine Ungeheuerlichkeit. Eine Frau aber durfte
sich schon gar nicht derart iiber ihren Mann erheben. In zeitgenGssischen
Quellen der Song-Zeit wird noch offen und iiber jeden Zweifel erhaben iiber die
zweite Heirat, die Anzeige gegen ihren Mann, Zhang Ruzhou, und die darauf
folgende Scheidung geschrieben, wobei auch der Brief Li Qingzhaos zitiert
wird. Der Verlust ihres Ansehens wird eindeutig eingerdumt, und Dauber sieht
dies im Mangel an Fakten tiber Li Qingzhaos Leben im Alter bestiitigt. Anders
1st wohl die bisher erfolglose Suche nach einem Grab oder einem Nachruf auch
kaum zu begriinden. Interessanterweise waren es in erster Linie die Bewunderer
der Dichterin, die ab der Ming-Zeit eifrig Beweise fiir die Unwahrscheinlichkeit
dieser Heirat sammelten, wihrend ihre Gegner bei aller Kritik und allen Anfein-



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 237

dungen sie nicht einmal erwéhnen. Dies nimmt Dauber als wichtigstes Indiz fiir
die Echtheit des Briefes und die zweite Ehe (vgl. S. 231-232). Die Auseinander-
setzung um beides erhilt durch ihre Argumentation neue, wichtige Impulse.
Gleichzeitig deckt Dauber auf, welche Bedeutung das Bild von der treuen
Ehefrau und keuschen Witwe fiir die Rezeption der Werke Li Qingzhaos hatte.
Wihrend ihre Bewunderer die innige Beziehung zu Zhao Mingcheng vor allem
in melancholischen ci bestitigt finden, in denen die Sehnsucht nach einem
Geliebten thematisiert wird, und ihre Autorschaft anriichig erscheinender ci
abstreiten, werden gerade letztere von ihren Kritikern gegen sie verwendet. Fiir
beide Sichtweisen ist es unabdingbar, die ¢i Li Qingzhaos autobiographisch zu
lesen, deren persona stets mit der Dichterin gleichzusetzen. Dies aber wider-
spricht der genre-immanenten Lesart der ci, die, im Unterschied zur shi-
Dichtung, traditionell als Fiktion betrachtet werden.! Bis in die Gegenwarts-
literatur herrscht das Phidnomen, dass von Frauen geschriebene Texte zu threm
Leben in einer Art in Beziehung gesetzt werden, die jeden anderen literatur-
theoretischen Zugang zu ihnen nahezu unmdéglich macht. Eine wichtige Ursache
dafiir sieht Dauber in der der weiblichen Kreativitit zugeschriebenen “Natiir-
lichkeit”, die kaum auf die dichterische Kraft einer Frau zuriickgefiihrt wird,
sondern stets auf ihre individuelle Empfindungswelt (vgl. S. 326-329). Hier
lenkt sie den Blick auf eine interessante und wichtige Debatte um die ge-
schlechtsspezifische Rezeption von Literatur, an der sie sich in ihrer Unter-
suchung leider nicht ausfiihrlicher beteiligt. Mit ihrer neuen Ubertragung von
siebenundzwanzig ci, die sie jeweils mit einer Interlinearversion und zahl-
reichen Anmerkungen versieht, ebnet sie aber dennoch den Weg fiir neue
Zuginge. Sie bemiiht sich, so nah wie moglich am Original zu bleiben, wobei
sie nicht nur die Wortwahl gewissenhaft abwigt, sondern vor allem auch streng
der Wortfolge des chinesischen Textes folgt und auf unnétige Fiilllworter ver-
zichtet. Auch Personalpronomen werden nur dort eingesetzt, wo sie unverzicht-
bar erscheinen. Dadurch tritt die Bedeutung einzelner Worte und Zitate weit
deutlicher zutage als in anderen Ubertragungen. Emotionen konnen ohne ro-
mantische Verkldrung oder Dramatisierung herausgearbeitet werden, wihrend
erotische Anspielungen tatséchlich Anspielungen bleiben, die auch dem west-
lichen Leser seine eigene Interpretation gestatten. Daubers Ubertragungen wer-
den so dem lyrischen Charakter der Gedichte in besonderer Weise gerecht. Ihre
Kritik an fritheren Versionen von Ernst Schwarz, Hu Pin-ch’ing und James

1 Vgl. u. a. John Timothy WIXTED: “The Poetry of Li Qingzhao: A Woman Author and
Women’s Authorship”. In: Pauline YU (Hrsg.): Voices of Song Lyric in China, Berkeley (u.
a.) 1994, S. 156-157.



238 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Cryer, um nur einige zu nennen, zeigt deutlich, wie sehr sich das tiberlieferte
Bild Li Qingzhaos und die Qualitit der Ubertragungen gegenseitig bedingen.

Von der autobiographischen Sichtweise kann sich jedoch auch Dauber
nicht ganz freimachen. Schon in der Einleitung wird dies in einer in sich wi-
derspriichlichen Aussage deutlich: “[...] die Gedichte werden hier nicht als
autobiographisch, sondern als literarische Ausserungen gelesen, aus denen
hervorgeht, welches Bild Li Qingzhao von sich entwarf [...]” (S. 9). Zwar fiihrt
sie am Ende der Arbeit verschiedene weitergehende Fragen an, fiir ihre Arbeit
jedoch braucht sie die Gedichte in erster Linie als historische Quelle zur
Stellung der Frau und zur Untermauerung ihrer Rekonstruktion von Li Qing-
zhaos Biographie. In Teil III, in dem sie die Ergebnisse zu den gewonnenen
Informationen und zur Rezeption zusammenfasst, verschwimmt die Grenze
zwischen Li Qingzhao als realer Person und dem Ich, der persona ihrer
lyrischen Werke hiufig, ohne dass dies theoretisch begriindet wird. Stellt
Dauber zum Beispiel fiir die persona des Spitwerkes? eine zunehmende auto-
biographische Pragung fest, konstatiert sie dennoch gleichzeitig, dass diese
persona sich immer seltener als weiblich zu erkennen gibt und so fiir Ménner
und Frauen in gleicher Weise eine Identifikationsplattform bietet. Beides muss
sich nicht ausschliessen. Derartige Schlussfolgerungen bediirfen nach Ansicht
der Rezensentin jedoch einer theoretischen und inhaltlichen Analyse, die in der
vorliegenden Arbeit leider fehlt.

Insgesamt ist die Arbeit ein wichtiger Beitrag zur Li-Qingzhao-Forschung,
der neue Erkenntnisse sowohl zum Leben und Werk der Dichterin als auch zum
historischen Hintergrund ihres Wirkens liefert. Auch weist Dauber den Weg zu
einer neuen Betrachtungsweise der ci-Lyrik Li Qingzhaos, wenngleich sie selbst
diesen nicht weiter verfolgt. Insofern wird die Autorin durchaus ihrem eigenen,
in der Einleitung formulierten Anspruch gerecht. Fiir die Auseinandersetzung
um Li Qingzhao und kiinftige Forschungen wird sich die Fiille des Materials als
sehr fruchtbar erweisen.

Kathrin Ensinger

2 Die Datierung der einzelnen Gedichte und somit ihre Zuordnung zum Friih- bzw. Spitwerk
erscheint leider nicht immer ausreichend begriindet.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 239

KUYAS, Ferit; BRUNNER, Edy; PAOLUZZO, Marco. Shanghai | {F. Thalwil/Zi-
rich und New York: Edition Stemmle, 1999. 132 S. ISBN 3-908163-00-5
(Deutsch-Chinesische Ausgabe); ISBN 3-908163-04-8 (Englisch-Chinesische
Ausgabe).

Das vorliegende Werk ist ein Bildband. Die Fotografien stammen von Kuyas,
Brunner und Paoluzzo. Fiir das kurze Vorwort zeichnet der Sinologe Urs Morf
verantwortlich, der erst 1999 nach Siidostasien versetzte langjéhrige Korrespon-
dent der NZZ in China (S. 7). Eine etwas lingere Einfithrung unter dem Titel
“Shanghai in Bildern” schrieb die chinesische Schriftstellerin Wang Anyi + %
& (S. 9-13, jeweils nur auf den rechten Druckseiten).

Der Hauptteil des Buches gliedert sich in drei Abschnitte, ndmlich die
Portfolios der Fotografen. Alle Teile sind etwa dhnlich umfangreich (Kuyas: S.
14-49; Brunner S. 50-85; Paoluzzo S. 86-122), und sidmtliche Fotos sind in
schwarzweiss gehalten. Diesen folgen ab S. 123 ein Epilog aus der Feder Ferit
Kuyas’ und die Lebenldufe der drei Fotografen in tabellarischer Form auf
jeweils einer Seite, sowie knappe biographische Angaben zu Morf und Wang
und schliesslich eine Danksagung.

Samtliche Texte sind zweisprachig ins Buch aufgenommen. In der
Deutsch-Chinesischen Ausgabe ist neben dem deutschen Text eine chinesische
Ubersetzung, in der anderen, dem Rezensenten nicht vorliegenden Ausgabe
werden die deutschen Texte wohl durch englische ersetzt. Die Verdeutschung
stammt von Thomas Baumgartner, die chinesischen Texte von Hu Jing, beide
aus Peking. Die Ubersetzungen sind problemlos. Auch in der deutschen Aus-
gabe sind die Bildunterschriften auf Chinesisch und Englisch, was aber kein
grosses Problem darstellt, da diese in der iiberwiegenden Anzahl einfach aus
Strassennamen bestehen. Nur bei Sehenswiirdigkeiten ist iiberhaupt zu bemer-
ken, dass die Bildlegenden englisch gehalten sind, und da wére es m.E. keine
Hexerei gewesen, etwa “Shanghai People’s Hero Memorial” zu libersetzen.

Wihrend sich das Vorwort von Urs Morf auf Allgemeinheiten beschrénkt,
geht Wang Anyi in ihrer Einleitung sehr konkret auf gewisse Fotos ein und hilt
ithre Eindriicke dazu fest. Interessanterweise tut sie dies ausschliesslich zu
Bildern, auf denen Menschen abgebildet sind. Diese werden vor ihrem foto-
grafischen Hintergrund interpretiert. Zudem zieht sie Vergleiche zwischen den
Fotos und verschiedenen traditionellen Methoden der klassisch chinesischen
Malerei. Thre Einleitung induziert Aspekte der stidtischen Moderne Shanghais
aus der genauen Betrachtung eines halben Dutzend Aufnahmen.

Die drei Elemente des Hauptteil des Buches, die Portfolios der ver-
schiedenen Fotografen, unterscheiden sich in Bezug auf die dargestellten Sujets



240 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

deutlich. Auffilligste Gemeinsamkeit der Fotos ist die Tatsache, dass es sich
nicht um Farbfotos handelt. Die unterschiedliche Ausrichtung der drei Foto-
grafen ist eine Folge des Entstehungsprozesses, den Kuyas im Epilog wie folgt
beschreibt: “Die unterschiedlichen Sehweisen der drei beteiligten Fotografen
fiigen sich zu einem persénlichen Gesamtbild von Shanghai zusammen. Dabei
ging es uns nie um das Dokumentieren an sich, sondern vor allem um die
Wiedergabe dessen, was uns personlich beriihrte. Jeder Fotograf ist fiir Inhalt,
Zusammenstellung und Gestaltung seiner Bildstrecke selber verantwortlich.” (S.
123).

Damit also zu den einzelnen Serien: Die Bilder Kuyas stehen unter dem
Motto “Symbole des neuen Milleniums”, und tatsichlich stellen die Bilder in
erster Linie die in den letzten zehn Jahren entstandenen modernen Gebdude wie
die Yangpu-Briicke, Wolkenkratzer in Pudong oder den neu gestalteten Ren-
min-Platz mit dem Theater dar. Wenn auf diesen Aufnahmen Menschen zu
sehen sind, so nur als korperlichen Gegensatz zu den scharfen Linien der
Architektur. Die Menschen wirken etwas verloren und vereinsamt in dieser
Stadt, die ithnen lber die Kopfe gewachsen zu sein scheint. Architektonisch
scheint Shanghai bereits im ndchsten Jahrtausend angekommen zu sein, doch
die Menschen wollen noch nicht so richtig in diese Kulisse passen. Die im
hinteren Teil der Strecke abgebildeten Aufnahmen von Gebduden sind alle
menschenleer, und da es Nachtaufnahmen sind, entsteht der Eindruck, die
Menschen Shanghais entflohen der neuen Stadt, kaum dass ihre Angelegen-
heiten dort erledigt sind.

Ab S. 29 und emeut ab S. 40 folgen Bilder von Personen, wobei die Aus-
wahl hier den Blick des neu in China Angekommenen belegen: Aufnahmen von
einer Gruppe von nicht néher identifizierbaren Uniformierten, die sich am Ufer
des “Bund” vor der Kulisse Pudongs fotografieren ldsst, von Grosseltern mit
Kleinkind oder von einer Masse von Menschen, deren Hinterkdpfe zu sehen
sind und denen eine junge Frau mit deutlich urbanem Gesichtsausdruck gegen-
{ibersteht. Solche Bilder werden bei einem lidngeren Aufenthalt in China Alltag
und sie sind somit nicht direkt Symbole eines neuen Jahrtausends. Dasselbe gilt
fiir die ab S. 40 abgebildeten Menschen bei ihrer Morgengymnastik oder das
Modegeschift auf S. 43, dessen Mannequins den wegen ihrer Geschwindigkeit
nur unscharf auszumachenden Passanten verstindnislos hinterher zu sehen
scheinen.

Als Anachronismus fallen auch die Bilder auf S. 34-35 aus dem Rahmen,
denn hier werden eine Strassenszene und ein Gebédude der Jiaotong Daxue dar-
gestellt, die aus einer langst vergangenen Zeit stammen. Den Wolkenkratzer-
bildern kontrastiv gegeniiber gestellt, erscheinen die dreistéckigen Gebdude der



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 241

Shaoxing Lu mit den kahlen Platanen im Biirgersteig schon fast, wie wenn sie
schon immer Teil Shanghais gewesen wiren. Ahnliches gilt fiir das Univer-
sitdtsgebdude, dessen kolonialer Baustil und iippige Bepflanzung vor dem Haus
deutlich den Geist einer anderen Zeit atmen. Das neue Millenium erscheint
durch das Objektiv Kuyas als von der materialistischen Fiihrung verordnete
Verdnderung, deren Stein gewordene Zukunftstriume das Denken der Men-
schen erst noch beeinflussen werden.

Uber den Bildern Brunners steht “Die Stille vor dem Erwachen” und die
herausragende Eigenschaft der Aufnahmen ist das Festhalten leerer Riume.
Shanghai hat anscheinend viel Platz, der auf den Fotos zu sehende Verkehr ist
anlésslich der taglichen Realitit auf den Strassen absurd gering, so dass unwill-
kiirlich die Frage entsteht, wieso fiir diese vereinzelten Autos und Fahrrader
eigentlich drei, vier oder gar fiinf Lagen von Schnellstrassen iibereinander
gelegt wurden. Brunner hilt praktisch nur die neuen Gebiude fest, so auch das
neue Shanghai Stadium, dessen atemberaubende Linien an das Olympiastadion
in Sydney erinnern. Auch dies ein Symbol des Neuen und des Aufbruchs. Das
Stadion ist so gut wie leer, so dass wiederum der Eindruck einer {iberpropor-
tionierten Planung entsteht.

Viele von Brunners Fotos sind in Breitbild-Format, womit er bei den
doppelseitigen Aufnahmen auf S. 56-57 und S. 66-67 tolle Effekte erzielt. Auf
der ersten Doppelseite ist ein zwischen ca. 1940 und 1980 gewachsenes Wohn-
quartier abgebildet, vor dem eine Schnellstrasse auf Stelzentrigern zu sehen ist.
Der brutale Strich der Strasse erscheint wie ein Deckel iiber den Hiusern. Wang
Anyi entdeckt auf diesem Bild eine “an gegenseitige Abhéngigkeit grenzende
Beziehung”, wihrend mir die Strasse kalt und abweisend, ja fast arrogant
erscheint gegeniiber den Wohnhiusern. Das zweite grosse Breitbild zeigt die
Skyline von Pudong mit den beiden Prunkstiicken, dem Fernsehturm und dem
Xin Shiji Dasha oder New Century Plaza, allerdings nicht vom tiblicherweise
festgehaltenen Blickwinkel vom “Bund” aus, sondern von hinten, d.h. vom noch
nicht zugebauten Teil Pudongs. Zu sehen sind die zu Baustrassen festge-
stampften ehemaligen Acker und davor der glinzende Stolz des neuen Shang-
hai. Dieses Bild ist sozusagen von “backstage” aufgenommen worden und es
entsteht unwillkiirlich der Eindruck, als sei dieser Blickwinkel nicht geplant,
denn er entlarvt Pudong als eine Schéne Neue Welt, in der aus der Ackerkrume
von gestern die Insignien von morgen gestampft werden.

Aus dem Rahmen fallen die beiden Bilder auf S. 78-79 von der Garten-
anlage Yuyuan in der Altstadt und vom buddhistischen Longhua Tempel.
Eingebettet zwischen Bildern der modernen Grossstadt wirken sie wie eine
Erinnerung, dass es das alte, uns im Westen in Klischees von geschwungenen



242 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Dichern und chinesischen Girten vertraute China auch noch gibt. Immerhin
zeigt das Bild vom Longhua-Tempel eine grosse Zahl von Individuen, ein Sujet,
das sonst selten in diesem Band zu finden ist.

Die Aufnahmen Paoluzzos schliesslich sind zusammengefasst unter dem
Titel “Grossstadtmenschen”. Allerdings sind auf dem ersten Bild dieser Strecke
keine Menschen zu sehen, doch gerade die abgebildeten zerzausten Palmen vor
der Kulisse der Hochhéduser wirken in ihrer Einzigartigkeit wie ein Prolog zu
den im Folgenden abgebildeten Chinesinnen und Chinesen.

Dieser Teil des Buches stellt tatsichlich den oder die Menschen in den
Mittelpunkt. Es gibt hier eine Reihe von Portrits oder Gruppenaufnahmen und
diese vermitteln nach Meinung des Rezensenten ein sehr deutliches Bild der
enormen Verinderungen in China iiber die letzten 20 Jahre. Wolkenkratzer zu
bauen ist schliesslich kein Massstab der gesellschaftlichen Verdnderung oder
gar Offnung, wie das ehemals hichste Gebiude Asiens in Pjongjang oder auch
die Petronas Towers in Kuala Lumpur belegen. Aber die belustigten, selbstbe-
wussten Blicke der jungen Leute am “Bund” (S. 91), das tiberaus geschminkte
Gesicht der Kundin eines Geschifts fiir Hochzeitsphotos (S. 113), die stolze
Schonheit, die sich vor das Denkmal der Mirtyrer der Revolution stellt (S. 115)
und vor allem das unverschimte Grinsen der Bauarbeiter angesichts der Kamera
(S. 93) geben lebendiges Zeugnis der verdnderten Haltung in den Koépfen der
Menschen.

Auch wenn es in dieser Serie Aufnahmen gibt, die von Paoluzzos zwel
Kollegen stammen kénnten, stehen sie hier in einem anderen Zusammenhang.
Wihrend Kuyas und Brunner ihren Blick auf die Bauwerke konzentrieren,
zwischen denen Menschen herumlaufen, wird der Blickwinkel Paoluzzos ein
anderer, einfach weil er iiberwiegend Menschen fotografiert. Der einsame Rad-
fahrer (S. 97), der Fussginger unter den Stelzen einer Schnellstrasse (S. 99)
oder die Passanten vor der U-Bahn Station (S. 104) wirken ebenso verloren wie
die einzelnen Personen auf den Bildern Kuyas und Brunners, aber es ist nicht
mehr die riesige Stadt aus Stein, Glas und Beton mit den vereinzelten Menschen
darin, sondern es sind nunmehr die Menschen als Konstante in einer sich
bestindig wandelnden Welt.

So gelingt es Paoluzzo auch, in China hédufig zu beobachtende Ereignisse
wie ein Parchen bei der Mittagsruhe (S. 109), einen Nahrungsstand in einem
Wohnviertel (S. 111) oder ein kleines, privat betriebenes Restaurant (S. 118)
abzubilden, ohne dass sie beliebig wirken. Manche Bilder halten auch einfach
Situationen fest, die zeitlos sind: die drei lachenden Blinden vor einer voll-
kommen unspektakuldren und daher lokal unbestimmten Wand (S. 100) oder
Menschen, die offensichtlich auf ein Transportmittel warten (S. 95, 103). Man-



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 243

che Bilder machen sich die dsthetische Qualitit der Schrift zu Nutze, indem
Menschen in gewdhnlichen Situationen neben Schriftzeichen stehen (S. 101,
104, 117). Dies wirkt fiir Leute, die Chinesisch konnen etwas exotistisch. Wo
der Fotograf fiir einmal keine Menschen abbildet, sondern Bauwerke, wihlt er
nicht die stiirzenden Linien der Wolkenkratzer, sondern runde Formen (S. 114a
& b).

Der Rezensent kennt Shanghai seit den 80er Jahren, und daher ist es thm
unmoglich, sich vorzustellen, wie das Buch auf jemanden wirkt, der Shanghai
nicht kennt, doch aus seiner Sicht dokumentieren die Aufnahmen schlaglicht-
artig einen Prozess der Modemisierung und Veridnderung, indem sie die
moderne Stadt als Lebensraum abbilden und die darin lebenden Personen in
Wechselwirkung mit der neu gebauten Realitit um sie herum. Kann ein
Fotoband Auskunft geben iliber eine Stadt? Selbstverstindlich kann er dies nicht
in der Komplexitit der Lebenswirklichkeit. Doch auch fiir eine Bestands-
aufnahme der unterschiedlichen Welten Shanghais bleibt das Buch zu einseitig:
Keine Bilder von Ausldndern, keine von der nach und nach verschwindenden
Altstadt, keine Fotos von Industriebetrieben, kein Gebdude wird von innen
gezeigt etc. Ebenso leistet das Buch keine Dokumentation der Verdnderung in
dieser Stadt, denn das alte Shanghai wird kaum thematisiert.

Und doch sind diese Aufnahmen nicht einfach Urlaubsbilder professio-
neller Fotografen. Shanghai wird in Europa als modemnste Stadt Chinas aus-
gegeben. Die Moglichkeit, dass Shanghai dereinst Hongkong den Rang ablaufen
wird, wird wie eine beschlossene Tatsache behandelt und der in den Medien
kreierte Eindruck von Shanghai als einer Metropole im unaufhaltsamen Auf-
stieg i1st mannigfaltig belegbar. Mit ihren Aufnahmen tragen die Drei dazu bei,
dass dieses Bild noch ein klein wenig fester wird. In diesem Sinn bietet das
Buch eine deutliche Illustration der Vorstellung von Shanghai, die in den
Kopfen der Europder herumgeistert.

Marc Winter

OBERT, Mathias: Sinndeutung und Zeitlichkeit. Zur Hermeneutik des Huayan-
Buddhismus. Hamburg: Meiner, 2000. (Paradeigmata 22) VIII, 304 S. ISBN
3-7873-1553-5.

Die vielschichtigen Traditionen der buddhistischen Religion durchdringen nahe-
zu den gesamten asiatischen Kontinent und stiften Beziige zwischen weit
auseinander liegenden Sprach- und Kulturrdumen. Der Komplexitidt des



244 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Forschungsgegenstandes, die einen interdisziplindren Zugang wiinschenswert
macht, entspricht, neben der Buddhologie, eine ganze Reihe benachbarter
Fiacher (etwa die Indologie, Tibetologie, Sinologie und Japanologie, wobei
religions- und sozialwissenschaftliche Ansidtze neben den historisch-philo-
logischen in ihrer Bedeutung immer klarer ans Licht treten), denen sich das
Objekt entsprechend den verschiedenen Kontexten und Problemstellungen
unterschiedlich darstellt. Insofern jenseits des Rekurses auf die Pali- und
Sanskritterminologie ein gemeinsamer Begriffsapparat noch weitgehend fehlt,
ist eine facherlibergreifende Verstindigung nicht immer einfach zu erzielen, und
so sieht sich jeder, der sich mit einzelnen Problemen des Buddhismus aus-
einandersetzen mochte, zundchst mit der Frage nach der theoretischen Grund-
legung und methodischen Begrenzung der eigenen Forschung konfrontiert. Ich
erwidhne das, damit das Dilemma dieser Rezension wie die Risiken des hier
besprochenen Buches in korrelativem Bezug gesehen werden.

Mit Sinndeutung und Zeitlichkeit legt Mathias Obert eine komparativ-
philosophische Studie zur Huayan-Schule vor. Obschon der Aufbau dieser
Arbeit in stimmiger Weise den Zusammenhingen der einzelnen Probleme folgt,
bereitet die Lektiire dem Laien auf einem der oben angedeuteten Fachgebiete
nicht zuletzt wegen dem an Heidegger, Husserl und Gadamer geschulten philo-
sophischen Begriffsapparat und dem nicht minder komplexen Denkgebédude der
Huayan-Schule einige Schwierigkeiten. Dies sei vorausgeschickt um festzuhal-
ten, dass

(1.) Obert mit seinem texthermeneutischen Ansatz sich um die philosophische
Kritik einer nicht leicht zugénglichen Schulrichtung des Buddhismus ver-
dient gemacht hat, und

(2.) der Rezensent als Laie auf dem Gebiet der Phdnomenologie und philoso-
phischen Hermeneutik sich auf die von den Grenzen seines sinologischen
Fachgebietes bestimmte Sicht beschranken wird.

Der methodische Zugang dieser Studie zur Lehre der Huayan-Schule konnte als
hermeneutisch-textimmanent unter Zugrundelegung einer reduzierten Auswahl
chinesischer Quellen charakterisiert werden. IThr Autor setzt sich damit aus-
driicklich von der buddhologischen Forschung ab, die jedoch von ithm ein wenig
voreilig wegen ihres vornehmlich historisch-philologischen Ansatzes der “alt-
vorderen Naivitédt” (S. 2) geziehen wird.

Grundlage der philosophischen Ausfiihrungen ist die erklirende Uber-
setzung von drei kurzen Texten des dritten Patriarchen der Huayan-Schule,
Fazang (643-712):



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 245

(1.) Jin shizi zhang (T.45.1880.663-667): “Uber den Goldléwen nach der Hua-
yan-Lehre” (S. 52-61).

(2.) Shi shi zhang (T.45.1874.621-622) “Abhandlung iiber die zehn Genera-
tionen” (Anhang I; S. 251-261).

(3.) Huayan fa puti xin zhang (T.45.1878.650-656) “Uber das Aufgehenlassen
des Bodhi-Herzens nach dem Huayan” (Anhang II; S. 262-289).

Ferner wird auf eine auszugsweise Ubersetzung von Dushuns Traktat Huayan
wu jiao zhi guan (T.45.1867.509-513), “Zur-Ruhe-Kommen und Betrachten in
den Fiinf Lehren nach dem Huayan” rekurriert.

Oberts Anliegen besteht im Beweis der “[...] bisher nicht klar formulierten
These, daB es die Huayan-Lehre im Ausgang von Fazang als eine universale
hermeneutische Philosophie zu begreifen und die Herausarbeitung einer zeitlich
verfaBBten, hermeneutischen Grundsituation nachzuvollziehen gilt.” (S. 47)

Dieses fiihrt — “dem hermeneutisch-historischen Programm Heideggers ge-
mifB” (S. 5) — zu einer “hermeneutisch-kritischen Auseinandersetzung mit dem
Eigenen” (S. 10), und zwar so, dass die “aufdeckende »Destruktion« des Eige-
nen [...] sich als Reflex aus der selbstkritischen Verstehensbemiithung um das
Fremde (ergibt)” (S. 12).

Im ersten Kapitel wird dargelegt, weshalb noch vor jeder buddhologisch-
historischen eine philosophisch-kritische Untersuchung der ‘“gedanklichen
Grundlagen” (S. 7) der Huayan-Schule geboten ist. Ferner wird eine knappe
geschichtliche Einordnung der Huayan-Schule gegeben. (S. 1-25)

Das zweite Kapitel leistet eine Kritik der mit der Huayan-Schule befassten
Fachliteratur in Hinblick auf die darin enthaltenen metaphysischen und ideali-
stischen Deutungsmodelle. Vor diesem Hintergrund stellt der Autor die Frage
nach dem Praxisbegriff der Huayan-Schule und begriindet unter Berufung auf
Tang Junyi seine Forderung nach einer Klidrung der hermeneutischen Grund-
situation. (S. 27-49)

Das dritte Kapitel enthilt die erklidrende Ubersetzung des Jin shizi zhang
(T.45.1880.663-667). (S. 51-61)

Im vierten Kapitel wird eine Reihe von Termini Kritisch gedeutet. Insbe-
sondere die Ausfithrungen zu /i und shi (%z ; "&£ sind tber ihre konkrete
Bedeutung fiir die hier diskutierten Texte hinaus von Interesse, insofern die in
der Fachliteratur gédngigen ontologischen/metaphyischen Deutungsmodelle (et-
wa noumenon/ phenomenon, principle/existence etc.) relativiert werden. Li
bedeutet laut Obert die “Eigentlichkeit” als Perspektive des Wegs zum Heil, die
“Wirk-lichkeit” (sic!), und shi das “sachhaltige Zeitlich-sein”; beide seien nach
der Lehre Fazangs durch einen hermeneutischen Prozess in ‘“ungehinderter



246 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

wechselseitiger Durchdringung” (wu ai) und “runder Verschmelzung” (yuan
rong) vermittelt. (S. 63-106)

Im flinften Kapitel wird anhand von Dushuns Darstellung des bekannten
Sinnbildes von Indras Netz die Idee der einheitlichen Zusammengehoérigkeit von
Differentem erdrtert. So weist Oberts Deutung des Verhiltnisses der vermeint-
lich dquivalenten Termini fa und dharma weit {iber den gegebenen Kontext der
Huayan-Schule hinaus: Er hebt hervor, dass fa nicht ontologisch/metaphysisch
gedacht werden diirfe, sondern — gemiss Tamashiro Koshiros Auswertung friih-
buddhistischer Quellen (!) zum dharma-Begriff — einen “perspektivischen,
heilsgeschichtlichen Wert”, eine “prozessuale heilsgeschichtliche Wirklichkeit”
bedeute. (S. 107-136)

Im sechsten Kapitel wird allgemeiner die hermeneutische Grundsituation
mit Blick auf den heilsgeschichtlichen Anspruch des Mahayana dargestellt, und
erklirt, dass die “All-Einheit” nach der Huayan-Lehre hermeneutisch gedacht
sei, also nicht als “Sein”, sondern als Vollzug einer heilsgeschichtlich be-
griffenen Hermeneutik desselben. (S. 137-166)

Das siebte Kapitel deutet den Zeitbegriff Fazangs anhand der “zehn Ge-
nerationen” (shi shi) und ihre Implikationen fiir die buddhistische Praxis nach
der Lehre der Huayan-Schule. Hier wird ausgefiihrt, dass die heilsgeschichtlich
begriffene Hermeneutik nur im “Sinnvollzug” einer Praxis in der “Zeitlichkeit”
bestehen koénne. Die Buddhaschaft wire demzufolge nicht als “Hiniiber-
springen” aus der Geschichte bestimmbar, sondern als “Sprung im Sein”, in
welchem dann die Geschichtlichkeit all dessen, was “ist”, bestiinde. (S. 167-
201)

Im achten Kapitel werden schliesslich die zuvor gewonnenen Ergebnisse in
einer Gesamtschau zusammengefiihrt und es wird gefragt, was Fazangs Lehre
fiir die buddhistische Praxis bedeute. Der Autor kommt zu dem Schluss, dass sie
die perspektivische Einnahme eines hermeneutischen Standortes im Kontext
einer (moglicherweise als geschichtliche Wirklichkeit gedachten) heilsge-
schichtlichen Bewegung der Bodhisattva-Praxis impliziere, und zwar “im Aus-
gang vom Sinnphidnomen und der hermeneutischen Grundsituation des Da-
seins.” (S. 203-250)

Mit Blick auf die eingeschriankten Moglichkeiten einer Rezension und den ho-
hen Anspruch von Oberts Studie, “das hier vorgestellte Material auf sinnvolle
Weise in einen ficher- und kulturiibergreifenden Diskurs einzubringen” (S.
VII), méchte ich nur zum Aspekt der Kontextualisierung Stellung beziehen:
Obert hebt hervor, dass die chinesische Rezeption des “indischen” wie die
“Herausbildung eines genuin chinesischen Buddhismus” (!) ein von der Sino-



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 247

logie verhiltnismidssig wenig beachteter Forschungsbereich sei (S.1) und dass
das umfangreiche exegetische wie spekulative Werk der buddhistischen Gelehr-
tenmonche Chinas eine ideengeschichtlich ausgerichtete Erforschung verdiene.
Zu Recht besteht er darauf, dass Sprache und Texte des Buddhismus in China
als eine Weiterentwicklung der indischen Tradition gewiirdigt werden sollten
und die darin formulierten Probleme nicht allein mit dem Rekurs auf Sanskrit-
texte gelost werden konnen.

Seine Arbeit wird von dem so begriindeten Bemiihen geleitet, die Anwen-
dung von Begriffen der Philosophie auf die von ihm diagnostizierten “Standard-
begriffe” (S. 51) der untersuchten chinesischen Texte kritisch zu reflektieren
und ihrer Vieldeutigkeit entsprechend zu prizisieren — wenngleich sie diese erst
supponiert, wo sie so tut, als habe sie es in diesen Texten erwiesenermassen mit
einer Schriftsprache zu tun, die mit Begriffen operiert.!

Unzweckmadssig erscheinen mir hingegen — ohne dass ich deshalb gleich
von einer “global giiltigen Invarianz des philosophischen Denkens” (S. 37)
ausgehen miisste — kulturmorphologisch anmutende Pauschalisierungen wie
etwa “denkerischer Wert” (S. 1), “Unterschied der gedanklichen Ausgangslagen
in Indien, China und dem Abendland” (S. 211 Anm. 2), “die Inder” und “die
Chinesen” (S. 118), “klar chinesischen Standpunkt” (S. 19), “metaphysischen
Voraussetzungen des Abendlandes” (S. 135), “aus abendldndischer Sicht” (S.
148) oder gar “wir Abendldnder” (S. 117) — um nur einige zu nennen — als
handele es sich um invariable Substantialititen. Solche Kategorien sind der
Komplexitit des Gegenstandes dieser Studie und des darin eingeforderten
philosophischen Denkens ebenso wenig angemessen wie letztlich doch durch
ithre Zielsetzung bedingt:

Gefragt wird nicht danach, was »in Wahrheit« die Huayan-Lehre ausmacht. Vielmehr sollen
in einer Kontrastierung der bereits vorliegenden Auffassungen von derselben mit kenn-
zeichnenden Texten zundchst einmal die unserem Verstindnis innewohnenden Voraus-
setzungen zutage gefordert und einer philosophischen Kldrung zugefiihrt werden. [...] Statt
einer umfassenden Darstellung des Huayan-Buddhismus sind so lediglich ein paar ziel-
gerichtete und thematisch begrenzte Untersuchungen zu den gedanklichen Grundlagen des
Huayan aus westlicher Sicht angestrebt. (S. 7)

1 Den Ausdruck “Standardbegriff” erlautert Mathias Obert wie folgt: “Die Vieldeutigkeit der
zentralen Termini (...) wurde auf einen Standardbegriff reduziert, da ein Maf fiir diese oder
Jene Bedeutungsnuance im Kontext nur ganz ausnahmsweise erkennbar wird, so indes
immerhin die durchgingige Identifikation dieser dogmatisch aufgeladenen Begriffe
sichergestellt wird;” (S. 51).



248 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Den hier gedusserten Anspruch 1ost der Autor mit Blick auf die Kontext-
abhingigkeit seiner “abendlidndischen Sicht” ein. Eine konsequente Durch-
fihrung dieses hermeneutischen Verfahrens wiirde jedoch eine historisch
kontextualisierte und terminologiegeschichtliche Lektlire der Texte Fazangs
voraussetzen, insofern auch die “gedanklichen Grundlagen des Huayan”
kontextabhingig sind.

Allein dieser Topos evoziert eine Fiille weiterer Fragen, die zundchst der
Kldrung bedurft hitten: Kann man tiberhaupt von Grundlagen sprechen? Woran
erkennt man diese? Sind es Begriffe, die sich erst bilden, die einer Entwicklung
angeho6ren oder zur Revision anstehen? Sind es {iberhaupt Begriffe? Wie kann
aus der behaupteten “abendldndischen Sicht” ermessen werden, wo sich das
“chinesische Sprachdenken” von den “indischen Einfliissen” abhebt, dass mit
solcher Selbstverstandlichkeit von den “denkerischen Eigentiimlichkeiten des
chinesischen Buddhismus” (S. 17) ausgegangen werden diirfte?

Ungeachtet dessen vollzieht Mathias Obert hier bewusst einen Schnitt: Er
weist zwar wiederholt auf den in China viel rezipierten Dasheng qixin lun
(T.1666, dt.: Abhandlung iiber das Hervorbringen der Zuversicht im Grossen
Fahrzeug), die “starken indischen Einfliisse” (S. 17) oder Fazangs “Ausein-
andersetzung mit dem Sanskrit und dem Problem der originalen Sinngestalt von
Texten” (S. 20) hin, klammert dann aber diesen Problemkomplex unter Beru-
fung auf eine “philosophische Befragung eines genuin chinesischen Schrift-
tums” (S. 21) und die “kreative Eigenstidndigkeit eines Denkers wie Fazang” (S.
22) aus. Worin jedoch das “genuin Chinesische” und “Kreative” bestehen soll,
bleibt unkenntlich, da der (exegetische) Kontext, in dessen Rahmen das erst
gezeigt werden konnte, nicht berticksichtigt wird.

Der texthermeneutische Ansatz racht sich hier an der Fragestellung, die ihn
zur Anwendung bringt: Was die ausgewéhlten Traktate zu erlauben scheinen,
dem verweigern sich die exegetischen Schriften mit ihrem komplexen Rekurs
auf die Ubersetzungsliteratur und die Diskurse der miteinander konkurrierenden
Schulen von vorn herein. Weil sich aber der Einfluss der Tradition auf die hier
untersuchten Traktate nicht einfach ausblenden ldsst, zumal es erkldrtermassen
fiir Obert gilt, die “gedanklichen Grundlagen” (S. 7) zu untersuchen, gerit die
Arbeit in Untiefen, wie sie anhand einiger Problemfille nur kurz angedeutet
werden kénnen:

(1) Obert entwickelt im Akt der Ubersetzung der chinesischen Terminologie ins
Deutsche Bedeutung, wenn er versucht, “so nah wie moglich der chinesischen
Formulierung zu folgen” und dabei “zur ErschlieBung des origindren Sinn-



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 249

Raumes und seiner Tiefe eine moglichst klar aufgewiesene Mehrsinnigkeit in
der Ubersetzung herauszuarbeiten” (S. 51).

So mag beispielsweise der mit “Gehen-Tun” recht bizarr {bersetzte
Ausdruck xing 1T einer reduktiven “Einschichtigkeit diesseits des Verstehens-
abstandes” entzogen worden sein, wo eine Ubersetzung mit “Praxis” irrefithrend
zu sein scheint.? Problematischer hingegen ist es, wenn etwa der Terminus fen-
bie 73 | durch “hermeneutische Analyse” (S. 243) wiedergegeben wird. Fenbie
bedeutet in buddhistischen Texten zunichst einmal soviel wie “Unterscheidung”
— ein konventioneller Ubersetzungsterminus zudem, der in ambivalenter Weise
Bezug nimmt auf (a) Skt. vikalpa, oft ein (triigerisches) Denkkonstrukt impli-
zierend, und auf (b) Skt. vibhajya, dann im Sinne einer Explanation zu ver-
stehen, die vor allem in der detaillierten Erlduterung der Implikationen von
Lehrinhalt und Fragestellung besteht.? In der bezeichneten Textstelle ist beides
zusammengedacht (denn nur so macht die dort aufgeworfene Frage Sinn),
weshalb eine Ubersetzung von fenbie mit “hermeneutische Analyse” nicht nur
das Argument Fazangs unterminiert, sondern auch den Zugang zu jenem grund-
legenden “Sinn-Raum” verstellt, den der Autor freizulegen beabsichtigt.

(2) Wo der Einfluss der vorbuddhistischen chinesischen Tradition demonstriert
werden soll, setzt der Autor stillschweigend voraus, dass im jeweiligen Schrift-
zeichen eine wortgeschichtliche Kohirenz gegeben und Fazangs Verstindnis
desselben entweder dem altchinesischen entspricht oder gar vorbuddhistisch-
etymologisch ist. Stellt sich nicht spitestens hier die grundsitzliche Frage, wie
weitreichend die “Sinn-Riume” der buddhistischen Terminologie sind und
welche Widerstinde ein Terminus der hermeneutischen Vindizierung entgegen-
zusetzen vermag?

Abgesehen davon, dass die “Mehrsinnigkeit” des Chinesischen nach wie
vor durch das Implizite der deutschen Zielsprache konditioniert wird, ist in
Anbetracht des texthermeneutischen Anspruches dieser Studie unverstdndlich,

2 Bei xing handelt es sich um einen geliufigen chinesischen Ubersetzungsterminus fiir Skt.
carya, was ins Deutsche mit “rechte Lebensfithrung” tibersetzt oder im hier relevanten Kon-
text der Bodhisattvalaufbahn treffender im Englischen mit “course of conduct” wieder-
gegeben wird. Inwiefern der chinesische Terminus bei Fazang genau das nicht bedeutet,
wire anhand der exegetischen Literatur zu tiberpriifen gewesen.

3 Vgl. etwa Edgerton, Buddhist Hybrid Sanskrit Dictionary. New Haven: Yale University
Press, 1953. p. 494b: vibhajya-vyakarana, nt. (cf. Pali vibhajja below), elucidation (re-
sponse to a question) by analyzing or distinguishing (different aspects involved beyond
what the question itself raised) [...].



250 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

weshalb auf Worterbiicher (wie z.B.: Ungers Glossar oder Soothills Dictionary)
rekurriert wird, wo ein Blick in die Kommentare von Jingyuan und Chenggian
sowie in Fazangs eigene exegetische Schriften aufschlussreicher gewesen wire:
Mit Gewinn hétte so das Problem der Abhingigkeit der chinesischen Termino-
logie von der Ubersetzungsliteratur thematisiert werden koénnen.*

(3) Anhand Fazangs exegetischer Schriften hitte man objektivieren kdnnen, in
welcher Weise sich der Text eines Terminus bedient: Oft wird ndmlich mit
einem bestimmten Ausdruck ein implikativer Hinweis auf ein als bekannt vor-
ausgesetztes Konzept oder einen anderen Text gegeben, wo der entsprechende
Sachverhalt ausfiihrlich dargestellt wurde.

So muss beispielsweise das gekiirzte Zitat der grundlegenden Formel se
kong & 7% nicht gleich als Indiz fiir “die grofe stilistische und gedankliche
Kreativitdt Fazangs gegeniiber der Tradition” (S. 91 Anm. 52, vgl. S. 90-93)
gewertet werden: Es konnte sich genauso gut um einen implikativen Hinweis
auf eben dieselbe handeln. Schliesslich hat Fazang z.B. in seinem Kommentar
Boruo-boluomiduo-xin-jing lueshu (T.1712) zu diesem Topos ausfiihrlich Stel-
lung genommen. Einem gelehrten Monch (der Huayan-Schule zumal) geniigte
ein solcher Hinweis, um den im Text nicht weiter ausgefiihrten Zusammenhang
gedanklich herzustellen. Die bedeutenden exegetischen Schriften Fazangs, die
man hier hitte zu Rate ziehen konnen, werden jedoch nicht einmal erwihnt.

(4) Die Art des Rekurses auf die Gelehrsamkeit eines Mou Zongsan (1909-95)
oder Tang Junyi (1909-78) erscheint mir nicht unproblematisch, wenn es etwa
heisst:

Nach meiner Einschitzung leisten die, von einer griindlichen abendliandisch-philo-
sophischen Bildung geleiteten und von einem gewaltigen Kenntnisschatz zur chinesischen
Uberlieferung gespeisten Untersuchungen Tang Junyis im Hinblick auf eine west-Gstliche
Verstidndigung mit philosophischer oder geisteswissenschaftlicher Ausrichtung mehr als das
Gros der bisher aufgefiihrten Literatur. Denn bei aller Gelehrsamkeit behilt dieser Forscher
sein philosophisches Anliegen einer umfassenden und ihren Sinn aus der gegenwirtigen
Lage der chinesischen Geistigkeit beziehenden Aufklirung der zentralen und abgeleiteten
Begriffe, Ideen und Vorstellungen der philosophischen Tradition in China vor Augen. [...]
So findet sich, um stellvertretend ein zentrales Beispiel vorzufiihren, nur bei Tang Junyi
ein klarer Hinweis darauf, wie Seng Zhao die erweckte Einsicht, prajna (chin. boruo) als
eine Art Meta-Ebene im hermeneutischen Wechselverhiltnis von Geist und Gegenstand zu

4 Da bestimmte Termini immer wieder aufgegriffen und in verschiedenen Zusammenhingen
verwendet werden, wird ein Chinesisch-Deutsch-(Sanskrit)-Glossar und ein Stichwortver-
zeichnis schmerzlich vermisst.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 251

umschreiben sucht. Entsprechend wird sodann bei der Erérterung von Jizangs »Weg der
Mitte« die pragmatische Dimension dieses zhong dao und der Ubergang von einem stati-
schen, bezugsfreien »Substanzdenken« zu dem Denken einer hermeneutisch verfafiten,
beziiglichen Bewegtheit, die denkerische Umbildung der letztgiiltigen »Buddha-Wesens-
pragung« (foxing) in den unsubstantiellen, pragmatisch konstituierten »Weg der Mittex,
herausgearbeitet. In diesen entscheidenden Erkenntnissen sind, wie sonst nirgends,
problemorientiert die historischen wie denkerischen Grundlagen der hermeneutischen
Philosophie des Huayan-Buddhismus sichtbar gemacht. Auch Tang Junyi freilich leistet
diesbeziiglich keine systematische Darlegung der hermeneutischen Grundsituation. (p. 48)

Stellt sich die Frage: Weshalb? Wie Obert anmerkt, ist ein solches Werk “von
einer griindlichen abendlidndisch-philosophischen Bildung” geleitet. Inwiefern
gerade diese jedoch bei Tang Junyi und anderen, vergleichbaren Autoren
bewirkt, dass auf Grundlage ihrer Rezeption westlicher Philosophie des 19. und
20. Jahrhunderts das buddhistische Denken des chinesischen Mittelalters dazu
in Relation gesetzt und implizit als ein kommensurables/differentes philo-
sophisches Denken poniert wird, bleibt als eigentliches Problem eben dieser
Rezeption unerkannt. So aber dringt sich der Verdacht auf, dass solche kom-
paratistischen Ansitze — selbst wenn sie im Idealfall den Kritizismus einer
“komparativen Philosophie” konstituieren — letztlich am Bediirfnis nach Identi-
fikation orientiert sind.

Obwohl “fiir den westlichen Leser dieser Studien die heikle Ubertragung
von Begrifflichkeit und Denkweise in den abendldndischen Verstidndnishorizont
jeweils noch zu leisten bleibt” (p. 48), wird dieser erkennen konnen, dass diese
Studien kaum die dafiir notwendige historische Begriffsarbeit leisten, wie schon
die Wahl des Titels von Tang Junyis “grofl angelegte(m) Werk zum »urspriing-
lichen Gehalt der chinesischen Philosophie«, Zhongguo zhexue yuanlun, (Taibei
1989)” (p. 47) andeuten mag.

So wire diskursanalytisch zu tiberpriifen, welche Ziele die Gelehrsamkeit
eines Tang Junyi, Mou Zongsan oder Feng Youlan verfolgt. Manches deutet
darauf hin, dass diese mittels der vermeintlichen begriffsgeschichtlich-philo-
sophischen Zielsetzungen im Bereich buddhologischer Forschung nicht zuletzt
bezwecken mdchte, eine autochthon chinesische Philosophie etwa der Huayan-
oder (je nach Vorliebe des Autors) Tiantai-Schule ideengeschichtlich als Voll-
endung der buddhistischen Lehre zu (re-)konstruieren, wobei die eigentliche
Zielsetzung implizit in der Demonstration des autochthon Chinesischen zu
bestehen scheint. Inwieweit apologetische oder gar nationalistische Intentionen
latent diese philosophischen Diskurse motivieren, das miisste jedoch um so
sorgfaltiger iiberpriift werden, als sie ihrerseits den Zielsetzungen einer “kom-
parativen Philosophie” erschlossen werden sollen. Trotz der gut gemeinten



252 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

west-Ostlichen Verstdndigungsabsichten wird sich die wissenschaftliche Praxis
vor solchen Holzwegen in Acht nehmen.

Dass aus meinen Einwinden keinesfalls die Forderung resultiert, die Quellen
aus dem “vermeintlichen Wissen um indische oder iiberhaupt »kanonische«
Wurzeln erkldren zu wollen” (p. 21), diirfte selbstverstdndlich sein. Es wird hier
nicht die Auffassung vertreten, dass zum Verstindnis eines chinesischen Termi-
nus die Identifizierung mit einem Sanskritterminus geniige oder der Bedeutung
des implizierten Textes das mit dem implikativen Hinweis tatsdchlich Gemeinte
entsprache. Ebensowenig wird hier die komplexe Fortentwicklung der buddhi-
stischen Lehre in China in Abrede gestellt; vielmehr geht es mir darum, auf die
Risiken der philosophisch-hermeneutischen Analyse eines buddhistischen Tex-
tes dort hinzuweisen, wo dessen implikative Hinweise und Bezugnahmen auf
die verflochtene Texttradition nicht geniigend {iberpriift sind, gleichzeitig aber
dem Drang nachgegeben wird, deren Terminologie mittels eines an sie heran-
getragenen philosophischen Begriffsapparates zu deuten. Dadurch ndmlich gerit
die Texthermeneutik in die Gefahr, die Funktionen der von Obert ausgeblen-
deten Exegese zu iibernehmen.’

ODb es schliesslich das an den einzelnen Termini der ausgewahlten Texte
als Einzelfall behandelte Denken Fazangs ist, was Oberts These von der “uni-
versalen hermeneutischen Philosophie der Huayan-Schule” tragt, oder — wie die
in den Kapiteln VI bis VIII immer offenkundigere Tendenz zur Generalisierung
andeutet — die einer “hermeneutischen Seinsauffassung” grundsétzlich entge-
genkommende Struktur aller buddhistischen Praxis, ein Nicht-Realisiertes aus
seiner Latenz in die Verwirklichung zu tiberfiihren, sei dahingestellt.

Vermutlich kénnte man sich ohne Zwang die fiir die Huayan-Schule
gewonnene Schlussfolgerung, dass die “»Hermeneutik« [...] aus ithrem ange-
stammten Feld einer Exegese der Uberlieferung iiber in die pragmatische
Dimension des buddhistischen Strebens nach Auflésung” (p. 250) wechsele,
mutatis mutandis fur die Traktate und Kommentare zur Bodhisattva-Praxis aus
dem Umfeld der Yogacara-Lehre Asangas und Vasubandhus (beide 4./5. Jh.)

5 Fiir die wissenschaftliche Praxis hiesse das, dass das hermeneutische Subjekt und sein
Objekt gleichzeitig ins Gleiten geraten sind, ohne dass noch dariiber Rechenschaft abge-
geben werden kénnte, was dieses Gleiten motiviert. Dadurch wird die Grenze zwischen dem
Bereich des Suchens und dem Bereich des Findens verwischt: Die Texthermeneutik kon-
stituiert so ihr eigenes Feld der exegetischen Praxis.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 2353

aneignen (alle vor Fazangs Schaffensperiode ins Chinesische iibersetzt),® wenn
nicht fiir den Grossteil des buddhistischen exegetischen Schrifttums zur
Bodhisattva-Praxis iiberhaupt. Obert scheint diese Moglichkeit nicht auszu-
schliessen, wenn er feststellt: “Die Hermeneutik des Buddha-Worts ist prinzi-
piell von heilsgeschichtlichem Wert.” (p. 147)

Daraus ergibt sich eine Fiille weiterer Fragen: Vielleicht miisste zunéchst
geklirt werden, inwiefern das viel grundsitzlichere Problem der Aquivalenz bei
der Ubersetzung aus dem Sanskrit nicht schon im exegetischen oder gar herme-
neutischen Register anzusiedeln wire — hier wire zu bedenken, dass die grosse
Mehrheit der in China tdtigen Ubersetzer/Exegeten indischer oder zentral-
asiatischer Herkunft war und die auf Tang Junyi rekurrierende Supposition
eines “rein chinesischen Mahayana” (vgl. S. 75 Anm. 24) im Bereich des Ideo-
logischen situiert ist. (Kénnte man nicht mit gleichem Recht von einer “rein
deutschen Philosophie” sprechen? — Dieser ungeheure Vergleich soll nur
verdeutlichen, was die Rede vom “rein chinesischen Mahayana” zumutet.)

Andererseits bleibt die Rede von der Hermeneutik in den Ausfithrungen
auf S. 137-148 problematisch: Das Verstindnis von Hermeneutik, das Obert
hier der Huayan-Schule zuweist, ist so allgemein, dass es auch fiir die friih-
buddhistische Pali-Tradition nachgewiesen werden kénnte; es verrdt zudem —
wie auch die Rede von der “Auslegung der Auslegung” und der “Dogmatik”
zeigt — eine gewisse Unkenntnis géngiger Praktiken der buddhistischen Exe-
gese.’

6  Beispielsweise das Dasabhimi-vyakhyana oder die Saptapadartha-tika, die Karika-saptatih,
Yogacarabhumi oder den Mahayanasitralamkara.

7  Hier sei nur auf den Aspekt der komplexen Textualitidt der Exegese hingewiesen, wie sie
bereits in der Pali- und Sanskritliteratur entwickelt wurde, und deren Methodik fiir die
Exegese von der Hand chinesischer Autoren konstitutiv war: Als Beispiel aus dem Bereich
des Mahayana moge der Hinweis auf Asangas Verskommentar zur Vajracchedika, die
Karika-saptatih (dt.: 70 Merkverse), geniigen. Zu diesem Text verfasste Vasubandhu einen
ausfiihrlichen Subkommentar. (Beide wurden in das Chinesische iibersetzt und wiederholt
bis in die spite Ming-Zeit rezipiert.) Wihrend Asangas Verskommentar in sehr verdichteter
Weise (dhnlich einem explizierten Subtext) die intentionale Kohirenz der oft zusammen-
hanglos dargelegten Lehrinhalte in der Vajracchedika demonstriert, konkretisiert der Sub-
kommentar den “dialektischen Prozess” der Argumentation Asangas, indem er zahlreiche
Beziige zum Sitrentext herstellt und gleichzeitig die Implikationen von Asangas Termi-
nologie ausfiihrt (= explizierender Subtext des explizierten Subtexts). Insofern beide zeigen,
was nicht im Sitrentext ausgesprochen wurde, diesen jedoch motiviert, ist hier — im Sinne
eines vibhajya-vyakarana (vgl. Anm. 3) — der Ubergang vom reproduktiven zum produk-
tiven Kommentieren vollzogen, und die “dogmatische Treue” gegeniiber einer am Sitren-



254 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

So wire es notwendig gewesen, ausgehend von der exegetischen Praxis —
wo gegebenenfalls der Wechsel vom exegetischen ins hermeneutische Register
am Text konkret zu zeigen gewesen wire — jene Variablen des Ausdrucks zu
bestimmen, welche eine Relation zwischen Sprache und Aussersprachlichem im
Sinne der “pragmatischen Hermeneutik” (S. 142) konstituieren. Wire nicht
ebenso denkbar, dass jene philosophisch bestimmte Relation von Zeitlichkeit
und Sinndeutung im Register eines soteriologisch-exegetischen Sprechens ein-
geschrieben ist, wozu weder ein Begriff von Hermeneutik noch von Ontologie
gegeben sein muss?

Insofern formuliert Obert ebenso kontroverse wie fruchtbare Anhalts-
punkte fiir die Uberpriifung der zur Diskussion stehenden erlésungsmethodisch
begriffenen “Hermeneutik” des Buddhismus.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Chancen und Risiken des Ansatzes
von Mathias Obert ebenso unaufloslich miteinander verkniipft sind wie die
dadurch bedingten Einsichten und Versdumnisse, weshalb den grofSten Gewinn
wohl jene aus der Lektiire dieser Studie ziehen werden, welche seine Ausfiih-
rungen am chinesischen Text tiberpriifen und dariiber hinaus den Schatten des
Sanskrit, der vermittels der Terminologie beinahe zwangsldufig auf Fazangs
“genuin chinesische” Traktate fillt, kritisch mitdenken konnen — wenngleich
sein Buch nicht nur die Buddhologen vom Fach, sondern gerade auch alle philo-
sophisch am Buddhismus Interessierte angeht.

Der Autor kritisiert (wie ich finde) mit vollem Recht eine ganze Reihe von
irrefiihrenden Elaborationen hinsichtlich der Lehren der Huayan-Schule; seine
Argumente sind in einer philosophisch-kritischen Sprache gefasst, welche durch
ithre bewusste Differenz zum untersuchten Gegenstand massgeblich zur Kliarung
mancher Fehlschliisse beitrdgt. Andererseits wird offenkundig, dass die nicht
unproblematische Ausklammerung von Tradition und Exegese allen dariiber
hinaus gehenden Bemiihungen schnell die Grenzen aufzeigt, und die implika-
tionsreiche Komplexitit des behandelten Gegenstandes den Beweis der These —

text tberpriifbaren Orthodoxie iiberwunden. Die Art und Weise jedoch, wie in Vasubandhus
Subkommentar die Argumentation von Asangas Verskommentar mit der des Satras in
Zusammenhang gebracht wird, bestimmt die Funktion der Exegese in Bezug auf den
Satrentext als ein erldsungsorientiertes updya-kausalya (chin.: fangbian 75 {&; dt.: Ge-
schicklichkeit in der Anwendung der Mittel) zur Ausbildung von Bodhisattvas, die nicht in
den Genuss der Gegenwart eines Buddha gelangen (buddhotpadaraganata); zu diesen
Texten grundlegend Giuseppe Tucci, Minor Buddhist Texts, Part 1. Serie Orientale Roma
IX. Rom: Is.M.E.O. 1956.



/
[

/I
lé ENgIONEN/ COMPTES RENDUS / REVIEWS 255

Fazang als Ausgangspunkt einer universalen hermeneutischen Philosophie des
Buddhismus — unterminiert. Dabei wire dort, wo Oberts hermeneutische Vindi-
zierung einen zumindest fragwiirdigen Eindruck von ihrem Verhéltnis zu Ter-
minologie und Sprache dieser Texte hinterlassen hat, ein Zugang hilfreich
gewesen, der seine eigene Begrenztheit allgemeiner bezeichnen und — als einer
unter vielen — den Dialog iiber die Begriffe und Konditionen seiner eigenen
Unméglichkeit mit den benachbarten Wissenschaften suchen kénnte.

Ich mochte abschliessend unterstreichen, dass Oberts Ausfiihrungen zum
Problem dharma/fa, seine Deutung der Termini /i und shi, ferner seine hervor-
ragenden Erlduterungen zu dem in Fazangs Schrift Shi shi zhang dargelegten
Zeitbegriff und die grundsitzliche Kritik an ontologischen Erklarungsmodellen
den Buddhismus betreffend eine besondere Aufmerksamkeit verdienen.

Deshalb sehe ich die eigentliche Leistung dieser Arbeit vornehmlich darin,
einem im deutschsprachigen philosophischen Begriffsapparat geschulten Leser
mittels einer philosophisch reflektierten Lektiire einiger Schriften Fazangs ver-
stehen zu lassen, was diesen (den Leser) gegebenenfalls am Verstehen derselben
hindert.?

Martin Lehnert

SAGART, Laurent: The Roots of Old Chinese. Amsterdam, Philadelphia: John
Benjamins, 1999. Amsterdam Studies in the Theory and History of Linguistic
Science, Series IV — Current Issues in Linguistic Theory, Volume 184; 255 S.,
Bibliographical References, Indices. ISBN 90-272-3690-0 (Eur.); 1-55619-961-
9 (US).

Laurent Sagarts Thesenwerk The Roots of Old Chinese setzt sich drei Ziele:

8 Insofern liest sich Sinndeutung und Zeitlichkeit wie eine Replik vom Standpunkt der philo-
sophischen Hermeneutik auf eine dhnlich verfasste Arbeit aus dem Bereich der Phinomeno-
logie: Jun’yu Kitayama, der u.a. bei Husserl und Jaspers studiert hatte, verfasste eine
deutschsprachige Studie mit dem Titel Metaphysik des Buddhismus, Versuch einer philo-
sophischen Interpretation der Lehre Vasubandhus und seiner Schule. (Stuttgart, Berlin:
Kohlhammer, 1934.) Kitayama sieht in dem buddhistischen Denker Vasubandhu vornehm-
lich einen Erkenntnistheoretiker; entsprechend soll sich der Erlosungsgedanke Buddhas in
der Praxis einer “existenzphilosophischen Daseinsanalytik” verwirklichen.



) ’\
256 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

1. Affigierungsprozesse und deren Funktion im Altchinesischen (Old Chinese
= 0C) zu identifizieren;

2. sein gegenwirtiges Verstidndnis der Affigierungsprozesse und der Wort-
familien in ein kohirentes System phonologischer Rekonstruktion zu
setzen; sowie

3. diese Ideen an ausgewihlten Beispielen etymologischer Studien zu il-
lustrieren und zu testen (p. 4).

Die Datierung dieses Altchinesischen (OC) hilt Sagart fiir ,,nicht trivial“ (p. 5).
Er versteht darunter die Sprache der Zhou — im langen Zeitraum vom 11. bis 4.
Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung —, die als Vorform der hernach bezeugten
chinesischen Folgesprachen zu verstehen sei.

Frith-Altchinesich (Early Old Chinese = EOC) sei dabei die Rekon-
struktion, welche a) die Reime des Shi jing F #& (Buch der Lieder) — dessen
Komposition zwischen 1'000 und 600 vor Christus angesetzt wird —, ferner b)
die phonetischen Serien, welche sich aus der chinesischen Schrift ableiten
lassen, und schliesslich c¢) das phonologische System des Mittelchinesischen
(Middle Chinese = MC) — basierend auf den Lautglossen in Qie yun tJ) #8, Jing
dian shi wen #§ 8 ¥ 3 und Guang yun [# #8 — zu integrieren versucht. Diese
Sprache benutzen die Bronze-Inschriften der Westlichen Zhou (11.-8. Jh.).

Dagegen hebt sich das Spit-Altchinesisch (Late Old Chinese = LOC) ab,
welches sich durch die Konvergenz von Shi jing-Reimen und phonetischen
Serien auszeichnet. LOC sei zeitlich der mittleren und sogar spdten Zhou-Zeit
ndher (demnach etwa vom 8.-4. Jahrhundert) und es iiberlappe sich “teilweise”
mit dem Klassischen Chinesisch der Literatur des 4. bis 3. Jahrhunderts.

Sagart benennt zwar den deutlich “neuen linguistischen Standard” der Han
(206 v. bis 220 n.Chr.), trotzdem versucht auch er nicht, die Karlgrensche Tri-
nitdt des Alt-, Mittel- und Neuchinesischen zu verlassen und weitere breit
rekonstruierte Sprachschichten einzufiihren. Indessen wire ja insbesondere der
Ubergang zwischen Alt- und Mittelchinesisch fiir die Thesen Sagarts von nicht
zu unterschidtzender Bedeutung. Aus diesen Griinden und mit Blick auf die
Quellenlage wird nach Ansicht des Rezensenten auch diese neueste Rekon-
struktion wohl mehrheitlich eher die Sprachschicht des Klassischen Chinesisch
erreicht haben als die tieferliegenden. Der fiir diesen Ubergang von Sagart
postulierte Sprachwandel ist dramatisch; schreibt er doch Seite 13:

From a typological point of view, Old Chinese was more similar to modern East Asian
languages like Gyarong, Khmer or Atayal than to its daughter language Middle Chinese: its
morphemes were nontonal and not strictly monosyllabic; its morphology was essentially



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 257

derivational and largely prefixing; but it made also use of infixes and suffixes. At some
point between Old Chinese and Middle Chinese, and for unknown reasons, a cascade of
changes caused the language to move away from its model. Its affixing morphology began
to freeze; its loosely attached prefixes were lost, while other affixes clustered with root
segments and were reinterpreted as root material. A new morphemic canon tending toward
strict monosyllabism, with a great variety of initial and final clusters, emerged. (Kursive
Hervorhebung vom Rezensenten.)

Dies durchbricht entschieden einige géingige Vorstellungen, welche bloss mit-
telchinesische Gegebenheiten auf die altchinesischen projizieren. Sagart benutzt
so breit wie méglich Fragmente der altchinesischen Morphologie, die sich nach
seiner Ansicht in geographisch peripheren dialektalen Verhiltnissen noch nach-
weisen lassen. Dies sind:

[...] the Jin & dialects of Shanxi in northern China, and, to a lesser extent, the dialects of
the south-eastern China coast. Preservation of old prefixed forms as pseudo-disyllables is
not rare in the Yue dialects of Guangdong-Guangxi, in the Min dialects of Fujian, and even
in Mandarin. (p. 12)

Grundlegend neu ist die ausgearbeitete Wurzeltheorie des Altchinesischen: Die
Rekonstruktion muss hier zwischen der Wurzel und den Affixen unterscheiden
lernen. Unaffigierte Silben werden als Wurzeln behandelt. Worte mit derselben
Waurzel, aber verschiedenen Affixen bilden eine Wortfamilie.

Zur Illustration der verschieden Formen diene das Beispiel der Wurzel
*lak ‘Achselhéhle’ (pp. 14-15). Grundsitzlich sind drei Formbildungen mog-
lich:

1. Die unprifigierte einsilbige Form: yi 7Rk < yek < *’lak ‘ Achselhohle’.!

2. Die Form mit verschmolzenem Prifix: ge & < kak < *'k-lak ‘Achsel-
hohle’. Hierbei resultiert der mittelchinesische Anlaut (“initial”) aus der
Verschmelzung von altchinesichem Prifix *k- und Wurzel-Anlaut *-/-.

3. Die iambische Form mit lose beigefiigtem Préfix und einem schwach-stark
Rhythmus: *%a-lak, wobei die Betonung auf der zweiten Silbe liegt. Fiir
diese Form gibt es keine Schriftzeichen. Das Wort iiberlebt in Kantone-
sisch als ka-la:k-tei und Fuzhou-Dialekt ko-lou?-a, beide ‘Achselhdhle’.
Bei solchen Formen wiederspiegelt sich der altchinesische Anlaut der
Wurzel noch im mittelchinesischen Anlaut (*/- > y-) oder bleibt in einer

1 Die Notation zeigt die Neuchinesische < Mittelchinesische < *Altchinesische Aussprache
bzw. Lautrekonstruktion nach William BAXTER, modifiziert nach SAGART.



258 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Vergleichsform in MC erhalten, der Prifix selbst verschwindet jedoch in
der Standardsprache.

Es stellt einen der wesentlichen Vorziige von Sagarts Werk dar, eine Vielzahl
solcher Dialektreflexe zusammengestellt und in eine sinnvolle Theorie ein-
geordnet zu haben. Dariiber hinaus erlaubt die Wurzeltheorie interessante
Einblicke in die durch die Schriftzeichen manchmal eher verschleierten als
er6ffneten semantischen Beziige innerhalb einer Wortfamilie. Anders gesagt,
das altchinesische Wort “als solches” kommt durch diese phonetische Rekon-
struktion besser in den Blick und bestimmte Entwicklungen werden aufzeigbar.
Denn die genannten drei Formen, welche in OC Seite an Seite existiert haben
diirften?, entwickeln sich verschieden ins Mittelchinesische und in die heutigen
Dialekte (siche dazu p. 15). Die Wurzel-Struktur besteht nach Sagarts derzei-
tigem Verstdndnis (p. 20) aus den folgenden vier Segment-Positionen:
CV(CI(D).

1. Der Anlaut-Konsonant C,. (Siehe dazu die Diskussion der Initials, pp. 26-42).

2. Der Hauptvokal V.

(Siehe zu den moglicherweise davorstehenden drei Medials, das heisst:

1) -r- reinterpretiert a) als Wurzel-Anlaut, b) als Infix *-r- oder c¢) als minderer
Silben-Hohepunkt, p. 42,

11) das “allgegenwirtige Jota” -j-, welches nun nicht mehr als Infix gilt® und
tiberdies eine Problemzone darstellt, pp. 42-49,

ferner iii) -/-, das einen vordem unverstandenen Prifix anzeigt, p. 49;

2 SAGART vermutet, dass es sich dabei um soziale oder stilistische Varianten handeln konnte.
Wahrscheinlich sei aus metrischen Griinden im Buch der Lieder Shi jing der verschmolzene
Ausssprache-Stil verwendet worden (pp. 15, 19-20).

3 SAGART korrigiert hier seine frithere Ansicht (p. 44f.), da er festellte, dass A-Silben (das
sind Silben der Grade I, II und IV in den Song-dynastischen Reimtafeln) und B-Silben
(Grad III) in bestimmten phonetischen Serien mit velaren und labialen Anlauten strikt
getrennt auftreten, weshalb er sie als “segregating series” bezeichnet (siehe die Tafeln 10
und 11). Da dies nicht dem Zufall zugeschrieben werden kann, muss ein phonologischer
Kontrast vorliegen, was wiederum gegen einen Infix spricht, da OC-Affixe nur gelegentlich
in phonetischen Serien widerspiegelt werden. _

4 Mediales -j- in MC wird von BAXTER rekonstruiert, um das noch kontrovers diskutierte
Verhalten von Grad III-Silben in MC (B-Silben) zu markieren. Die verschiedenen Ansitze
der Rekonstruktion des OC-Kontrastes der A- und B-Silben referiert SAGART kurz auf den
Seiten 48-49.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 259

sowie zur Beibehaltung des sechsvokalischen Systems® von Baxter mit den
Vokalen *i, *i, *u, *e, *a, *o, p. 49).

Hinzu treten zwei optionale Positionen:
3. Der/die End-Konsonant(en) C, (Siehe dazu die Diskussion der Codas und
Reime, pp. 49-59).

4. Der Gaumen-Verschlusslaut ?.

Den mittleren und wesentlichen Teil des Werks stellt die Présentation der
Affigierungsprozesse in OC dar (pp. 63-138). Sagart diskutiert die Prdfigierung
mit *s- (pp. 63-73); *N- (pp. 74-78); *m- (pp. 79-86); *p- (pp. 87-89); *t- (pp.
90-97); *k- (pp. 99-107); *q- (pp. 108-109), *b-, *d-, *g- (p. 110); dann den
Infix *-r- (pp. 111-120) und verschiedene Anlaut-Cluster (pp. 121-130), sowie
die Suffigierung mit *-s (pp. 131-133), *-? (pp. 133-134) und die Moglichkeit
derselben mit *-p und *-n (pp. 134-136), um schliesslich noch kurz die Silben-
Verdoppelung und die Zusammensetzung von Silben mit demselben Prifix
aufzuzeigen (pp. 137-138).

Abschliessend (pp. 139-215) werden die Etymologisierungs-Versuche der
altchinesischen Worte auf sehr knappe, aber prizise Weise behandelt. Diese
gliedern sich nach den thematischen Gruppen Personal-Pronomina, Zahlworter,
Korperteile, physische Umwelt, Wildtiere, Menschen und Verwandtschaft,
Landwirtschaft (Getreide), andere Kulturpflanzen, Haustiere, Esswaren, Me-
talle, Transportmittel, Handel und Schreiben.

Die Darstellung der Affigierungsprozesse ist sehr detailreich geraten und
verlangt vom Lesepublikum im Grunde den autonomen Nachvollzug der
Rekonstruktionspraxis. Das rekonstruierte OC-Modell erlaubt einem dann aber
einen bisher ungeahnten Zugang zum Altchinesischen, der sich aus der Unter-
suchung der Schriftzeichen alleine so nicht ergeben konnte, denn nicht immer
kann bereits an der Schreibweise eine Lautverwandtschaft abgelesen werden.
Einige wenige, herausgegriffene Beispiele sollen dies im folgenden veran-
schaulichen.

—  Bei der Diskussion des *s-Prifixes wird gesagt, dieser zeige wahrschein-
lich (nebst anderen Funktionen wie Verb-ableitend, kausativ, denominativ,

5 Dieser Rekonstruktion steht das zweivokalische OC-System mit *a und *» von PULLEY-
BLANK entgegen. (Siehe etwa p. 47 in Edwin PULLEYBLANK 1991: “The ganzhi as phono-
grams and their application to the calendar”, in: Early China 16: 39-80.)



260

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

direktiv, Nomina-ableitend) auch einen Wechsel des Zustandes, welchen
die Wurzel ausdriickt: wu |B4E < nguH < *“a-s ‘wach sein, bewusst sein’
steht dabei neben su &k < su < *%-pa ‘aufwachen, zu sich kommen, sich
wiederbeleben’ (p. 72).

Der nasale Prifix *N- (vorgingig auf Anregung Pulleyblanks als */-anlaut
angesehen) dient der Ableitung von intransitiven Verben: jian |/ < kenH
< *%en-s ‘x sieht y’ steht neben xian RIF < henH < *“N-kens ‘x er-
scheint, zeigt sich’ (p. 75).

Bei Verben sei die Funktionsbestimmung des *m-Prifixes schwierig, habe
aber wohl mit kontrollierter Handlung durch willentliche Téter zu tun. So
etwa in mao & < muwH < ¥m-loks ‘tauschen’ und shu B < zyuwk <
*"m-1fu]k ‘sich loskaufen von jemandem’ — eine rein titerbezogene Inten-
sion; demgegeniiber stehe die wurzel *//uJk, wie in (irgendetwas) ‘ver-
kaufen’ yu & < yuwk < **Ifuk (pp. 79, 82).

In zwei distinkten Formen tritt *m-Priafix bei Nomina zur Ableitung von
Téter-Nomina bzw. klassenbildend in den Bezeichnungen kleiner Tiere
auf. Das Wort ‘Getreide-Schidling (Insekt)’ zeigt sich in der Doublette
ming U8 < meng <*‘m-ley (verschmolzen-monosylllabisch) und ming-ling
YEIS < meng-ling < *“ma-ley (Kontraktion des reimenden Binoms: *mley-
len) (p. 85).

Zur Schreibung des iambischem Préfixes *pa wird zuweilen das Zeichen
bu A~ < pjuwX < *’pu? benutzt: So hat ‘Wildkatze’ /i § < liX < *'ma-ri
(mit iambischem Préfix *ma) im Shi ji auch die Variante *‘pa-ri 1~3& (p.
88).

Wihrend der *-Prifix haufig fiir statische und fiir intransitive Verben
angewandt wird, steht er etwa in ‘schneuzen’ di~ti I < tefH < *%-lij-s
auch fiir unwillkiirliche physiologische Handlungen neben den nominalen
Ausdriicken si [ < sijH < *’s-hlij-s ‘Rotze’ und yi & < yij < *"lij oder #i
15 < thejH < *“hljj-s ‘Nasenschleim’ (p. 91, 94).

Sehr weit gediehen ist die Untersuchung des *-r-Infixes.® Er tibernimmt
bei Verben die Anzeige von wiederholter Handlung, von Aktionen die an
zweil oder mehr Orten stattfinden oder einen kollektiven Teilnehmer erfor-
dern. Bei Nomina dient er zur Bezeichnung von Doppel- oder Mehrfach-
Objekten (insbesondere bei paarigen Korperteilen), sowie bei Adjektiven
zur Angabe intensiver Qualitdten.

Siehe dazu auch die vermehrten Beispiele und Diskussionen in Laurent SAGARTS Aufsatz:

“L’infixe -r- en chinois archaique”, in: Bulletin de la Société de Linguistique de Paris 88.1,
1993: 261-293.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 261

—  Recht bekannt war bereits die Suffigierung mit *-s (als Quelle des MC-
Tons qu &£ 3).

Der Grad der Plausibilitit fiir die Existenz der einzelnen Affixe fdllt noch recht
unterschiedlich aus und die Verdeutlichung ihrer jeweiligen Funktion, sowie die
Isolation weiterer Wurzeln wird zweifellos noch eingehenderer Forschung
bediirfen. Nichtsdestoweniger ist auf eine eindrucksvoll elegante Art disparates
Material zusammen gebracht und in ein sprachliches System gefiigt worden. Die
synthetische Leistung ist beachtlich. Meines Erachtens enthdlt das Buch von
Laurent Sagart eine heitere Note; diese kommt vielleicht deswegen zustande,
weil es einem in intellektuelle Spannung zu versetzen vermag und immer
wieder zum Weiterdenken und -forschen aufmuntert. Sehr zu empfehlen!

Wichtiger Hinweis: Aufgrund eines Missgeschicks wurden die Seitenzahlen der
beiden Indices fehlerhaft aufgefiihrt. Der Autor bittet mich, den Leserinnen und
Lesern mitzuteilen, dass er ihnen auf Anfrage hin gerne eine Kopie der korri-
gierten Fassung per Post zusendet. Eine Liste der Errata wird auf der folgenden
Website zuginglich sein: <http://www.ehess.fr/centres/crlao/crlao.html>. Kon-
takt: sagart@ehess.fr (E-mail) oder Laurent Sagart, Centre de Recherches Lin-
guistiques sur 1’ Asie Orientale, 54 Boulevard Raspail, F-75270 Paris cédex 06.

Rudolf Pfister

SPECHT, Annette: Der Zhuangzi-Kommentar des Zhu Dezhi (fl. 16. Jh.). Zur
Rezeption des Zhuangzi in der Ming-Zeit. Hamburg: Verlag Dr. Kovac, 1998.
Boethiania Forschungsergebnisse zur Philosophie, Band 33. Zugleich: Disser-
tation der Universitit Bonn, 1996. 229 S., Index, Glossar, Literaturverzeichnis.
ISBN 3-86064-588-9.

Die Arbeit von Annette Specht berichtet zunichst konzise das Allernétigste zur
Zhuangzi-Kommentarliteratur (pp. 1-23), um dann auf einige thematische
Schwerpunkte des Kommentars Zhuangzi tongyi i+ i 3% Durchdringen der
Bedeutung des Zhuangzi (vor 1560 enstanden) von Zhu Dezhi % 15 .~ (fl. 16.
Jh., um 1500 geboren, mindestens bis 1566 aktiv) einzugehen.

Die Dissertation gliedert sich in einige Bemerkungen zur Person des Kom-
mentators und seiner Zeit (pp. 24-34), sowie zum Aufbau der Kommentierung
(pp. 34-44). Anschliessend werden die drei Themenkreise ‘Wissen’ und ‘Er-
kenntnis’, Weltprinzip und ‘Welt’, sowie ‘Mensch’ nacheinander abgehandelt



262 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

(pp. 45-178). Dies geschieht durch zahlreiche tibersetzte Zitate des Kommentars
etc., nebst einigen zumeist knappen Erlduterungen von Specht samt einer
Zusammenfassung fiir jeden der drei Themenkreise. Einen niitzlichen Anhang
bildet die Liste ,,Ausgewéhlte Zhuangzi-Kommentare des 16. und 17. Jhs.” in
Tabellenform (pp. 197-203). Specht sagt von diesem Kommentarwerk in ihrer
“Wiirdigung™:

Das Zhuangzi tongyi hat keinen grossen Einfluss auf die nachfolgenden Generationen von
Zhuangzi-Kommentatoren ausgeiibt. Wie z.B. der Kommentar von Zhang Siwei [ 5 & ]
zeigt, ist es jedoch in seinem Jahrhundert durchaus gelesen worden. Die grosste Verbreitung
finden die eher spirlichen Erwiahnungen, die Aufnahme in die beriihmte Kommentarsamm-
lung des Jiao Hong [ £ 7 ], das Zhuangzi yi [ #£ 1 % ], gefunden haben.

Auch Zhu Dezhi ist nicht weit iiber sein Wirkungsgebiet hinaus bekannt geworden. Er
gehort nicht zu den herausragenden Wang Yangming-Schiilern wie Wang Ji [ T # ] oder
Wang Gen [ T & ]. Uberhaupt stehen die Vertreter der Nanzhong-Richtung, zu denen Zhu
zihlt, eher im Hintergrund der neokonfuzianischen Entwicklung. Sie haben Beriihrungs-
punkte mit der dem Buddhismus und der Sanjiao-Bewegung zuneigenden Taizhou-Schule,
aber keiner von ihnen gelangt zu iiberregionaler Bedeutung.

Dies ist ein Grund fiir den relativ geringen Bekanntheitsgrad des Autors und seines Kom-
mentars. [...]

Ein Werk wie das Zhuangzi tongyi gibt keine grosse Hilfe fiir das Verstindnis des Wortlauts
und fiir textkritische Untersuchungen. Ebensowenig kann man mit seiner Hilfe den Text
systematisch erschliessen, weil die Kommentierung nicht gleichmissig, sondern selektiv
erfolgt. (pp. 186-187)

Damit stellt sich die Frage, was liberhaupt zur Arbeit motivierte. Specht sagt,
dass sie versuchte “in die bisher kaum erschlossene Zhuangzi-Kommentierung
der Ming-Zeit vorzustossen” (Vorbemerkung), das “Verstindnis Zhu Dezhis in
seinen Grundziigen nachzuvollziehen und literarische und philosophische
Abhingigkeiten aufzuweisen”. Dies wurde getan, jetzt miissten nur noch jene
“interessante[n] und teilweise geistvolle[n] Gedanken und Deutungen” aus den
Zitatfetzen gezupft werden. (p. V)

Eine literaturwissenschaftliche Fragestellung — etwa zu den Verhiltnissen
von kommentiertem Text, seinen Kommentaren und seinen intertextuellen
Beziigen hat Specht nicht entwickelt. Die fiir die Darstellung eingebrachten
Quellen verhalfen nicht dazu, interessante Einsichten mit Neuigkeitswert auf die
historische Situation zu gewinnen. “Der Schlaf dessen vom Clan Tai war ruhig,
sein Erwachen war unbeschwert. Einmal hielt er sich fiir ein Pferd, einmal hielt
er sich fiir ein Rind.” (p. 148, aus Zhuangzi VII).

Rudolf Pfister



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 263

WILKENS, Jens: Alttiirkische Handschriften. Teil 8. Manichdisch-tiirkische
Texte der Berliner Turfansammlung. Beschrieben von Jens WILKENS. Stuttgart:
Franz Steiner Verlag 2000. (Verzeichnis der Orientalischen Handschriften in
Deutschland. Band XIII, 16.)

Die Bedeutung der manichidisch-tiirkischen Texte aus Zentralasien fiir die
Turkologie und Religionswissenschaft ist nur allzugut bekannt!. Insbesondere
der Berliner Turkologe Peter Zieme sowie der leider verstorbene Bonner Reli-
gionswissenschaftler Hans-Joachim Klimkeit haben sich um die Erschliessung
und Interpretation des manichidisch-tiirkischen Materials aus den Funden der
Deutschen Turfanexpeditionen verdient gemacht. Der wissenschaftliche Wert
der Texte steht leider in einem gewissen Missverhiltnis zu ihrer Zugénglichkeit,
und schon von daher kann die Entscheidung der Verantwortlichen innerhalb des
Gottinger Akademieprojekts “Katalogisierung der Orientalischen Handschriften
in Deutschland” (KOHD), einen Katalog dieses Materials erstellen zu lassen,
nur wirmstens begriisst werden.

Die von Wilkens beschriebenen Handschriften wurden im Verlauf der vier
Koniglich-Preussischen Turfanexpeditionen (1902-1914) in verschiedenen Gra-
bungsorten geborgen? (S. 10) und befinden sich heute in Berlin. Die Bezeich-
nung “Berliner Turfansammlung” im Katalogtitel meint nicht nur die Bestéinde
der Staatsbibliothek, sondern zudem die des Museums fiir Indische Kunst.
Wilkens hat auch einige Fragmente letztgenannter Sammlung miteinbezogen
(vgl. die Konkordanz S. 488), allerdings ohne Beriicksichtigung der illuminier-
ten Manuskripte (bis auf Kat.-Nr. 357), “da sie eine gesonderte Behandlung
erfahren sollen” (S. 7, Anm. 3). Die Menge der katalogisierten Handschriften-
reste ist in jedem Fall beachtlich: “Insgesamt werden [...] Beschreibungen von
801 Bldttern und Fragmenten prisentiert, die in 594 Katalognummern

1 “Jedes neu entdeckte manichaisch-tiirkische Fragment ist von besonderer Bedeutung fiir die
Turkologie, hat sie es doch hier in der Mehrzahl mit den iltesten iiberkommenen hand-
schriftlichen Zeugnissen der Tiirken Zentralasiens zu tun. Zudem ist bisher — gemessen an
der ungleich héheren Zahl buddhistischer Handschriftenreste — nur eine recht geringe
Anzahl von alttiirkischen Fragmenten manichdischer Provenienz entdeckt und bearbeitet
worden” (GENG Shimin/H.-J. KLIMKEIT/J.P. LAUT: “Manis Wettkampf mit dem Prinzen”, S.
54. In: ZDMG 137 [1987], S. 44-58).

2 Ich verwende bewusst den Ausdruck “geborgen” und nicht “entwendet” 0.4., da m.E. ohne
die Arbeiten der westlichen und japanischen Turfanexpeditionen die Mehrzahl der Doku-
mente der Region heute zerstért wire. Die hochst bedauerlichen Verluste von Manuskripten
durch den Zweiten Weltkrieg werden ja wenigstens durch Photos, Transkriptionen oder
Editionen halbwegs “wettgemacht”. — Zu den von WILKENS einbezogenen verlorenen Mss.
s. die Konkordanz S. 489-490.



264 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

zusammengefasst wurden” (S. 9). Die Schrift der Mehrzahl dieser Dokumente
ist die uigurische (438, d.i. 54,7%), eine beachtliche Anzahl (318, d.i. 39,7%)
weist die manichidische Schrift auf, und eine kleine Minderheit (45, d.i. 5,6%)
ist in der sog. Runenschrift verfasst. In seiner Einleitung (S. 9-32) geht Wilkens
ausfiihrlich auf die Heterogenitit der manichdischen Manuskripte ein und
beschreibt seine Kriterien fiir ihre Aufnahme in den und ihre Anordnung im
Katalog. Vor allem der synkretistische Charakter des Manichdismus macht es
bisweilen sehr schwierig, ein Fragment als manichdisch oder nicht-manichéisch
zu identifizieren, und Wilkens zeigt sieben — den Bearbeitern atii. Texte natiir-
lich bekannte — Merkmale auf, die bei einer Identifizierung helfen kénnen (S.
10-11).> Danach stellt er die Ordnung des schwierigen Materials innerhalb
seines Katalogs vor, und Rez. ist froh und dankbar, dass sich Wilkens — auf
Anraten von Prof. Rohrborn — fiir eine inhaltliche Anordnung der Fragmente
entschieden hat. Die auch vor den Katalogen der ehrwiirdigen Handschriften
Zentralasiens nicht haltmachenden (politischen) Finanzierungszwinge und die
(fachfremden) Rufe nach sog. Arbeitsokonomie hitten durchaus eine simple
Anordnung der Fragmente nach Standortsignaturen nach sich ziehen konnen.
Auf die Nachteile eines solchen Verfahrens brauche ich hier nicht hinzuweisen,
zumal Wilkens dies selber nachdrticklich tut (S. 13). In seinem Katalog werden
die Manichaica in 9 Gruppen (mit diversen Untergruppen) eingeteilt: 1.
Historische Berichte, Erzdhlungen, Fabeln und Legenden (63 Kat.-Nrr.), 2.
Predigten, Parabeln, Ermahnungen und Gebote (81 Kat.-Nrr.), 3. Lehrtraktate
(24 Kat.-Nrr.), 4. Kosmologisches, Kosmogonisches, Mythologisches und
Eschatologisches (82 Kat.-Nrr.), 5. Liturgische Texte (Hymnen, Gebete etc.)
(135 Kat.-Nrr.), 6. Beichttexte (48 Kat.-Nrr.), 7. Vermischtes (5 Kat.-Nrr.), 8.
Personliche Dokumente (Briefe, vereinzelte Kolophone) (29 Kat.-Nrr.) und 9.
Unbestimmbare Bruchstiicke (129 Kat.-Nrr.).* Wilkens ist sich der Problematik
einer solchen Einteilung beim fragmentarischen Zustand der meisten Texte/
Blitter sehr bewusst (vgl. S. 14), stellen doch die manichidischen Werke durch-
aus nicht immer einheitliche Texte dar: Es kann also zufillig ein liturgisches
Fragment erhalten sein, das im (nicht bekannten) Zusammenhang der Escha-
tologie zugeordnet werden miisste. Dennoch ist die von ihm vorgelegte Katego-
risierung nach unserem heutigen Kenntnisstand solide und sinnvoll und geht

3 Sicherlich sind bestimmte Altertiimlichkeiten kein ausreichendes Indiz dafiir, dass eine
manichéische Hs. vorliegt, doch dass die von mir publizierte alttiirkische Buddhabiographie
eindeutig “buddhistischer Herkunft” sei (S. 11), tiberrascht mich und hitte etwas néher
erlautert werden sollen.

4 Wer unter eher formalen Gesichtspunkten (Signaturen, Fundsiglen) nach manichidischen
Fragmenten sucht, wird durch die ausfiihrlichen Konkordanzen (S. 484-520) entschadigt.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 265

zudem iiber bisher vorgelegte dhnliche Ansitze (Clark, Lieu)® hinaus. Uber-
haupt zeichnet sich der Katalog dadurch aus — und er folgt damit der guten
Tradition der bisher vorliegenden Binde® —, dass er vorhandene Editionen,
Kategorisierungen etc. einer kritischen Priifung unterzieht und sehr hdufig neue
Zuordnungen und Zusammengehdrigkeiten der alttiirkischen Texte erkennen
und vornehmen kann. Besonders eindrucksvoll wird dies im Abschnitt {iber die
Sammelhandschriften deutlich (S. 20-26). Dass ein Katalog gerade alttiirkischer
Handschriften, die ja immer neue Uberraschungen bergen, dennoch bereits kurz
nach seinem Erscheinen erginzt und modifiziert werden kann, zeigt Wilkens
mit drei Artikeln selbst, die z.T. neues Licht auf seine Katalog-Nrr. 1187, 3388
und 165-168 sowie 234-235° werfen.

Sinn und Zweck eines Handschriften-Katalogs ist es vor allem, eine Art
Personalausweis jedes einbezogenen Manuskripts bzw. Fragments zu erstellen.
Die Schilderung der dusseren Handschriften-Merkmale ist bei Wilkens z.T. so
detailliert, geradezu biometrisch, wenn man das Bild vom Personalausweis
gebrauchen will, dass sie oft weit iiber die Praxis der in Anm. 6 genannten
bisherigen Binde hinausgeht. Offensichtlich ist von verantwortlicher Seite eine
Einheitlichkeit der alttiirkischen Kataloge nicht geplant: Die Arbeit von Wil-
kens fdllt auch sonst dusserlich ziemlich aus dem bisherigen Rahmen: Der
Tafelteil ist am Anfang!?, die Fussnoten sind fortlaufend und die Bibliographie
(S. 477-483) ist unterteilt und numeriert sowie getrennt von den Abkiirzungen

5 Vgl. die Nummern 101 und 129 der Bibliographie des Katalogs.

6 D. MAUE: Alttiirkische Handschriften. Teil 1. Dokumente in Brahmi und tibetischer Schrift.
Stuttgart 1996. (VOHD. 13, 9.); G. EHLERS: Alttiirkische Handschriften. Teil 2. Das
Goldglanzsitra und der buddhistische Legendenzyklus Dasakarmapathavadanamala.
Stuttgart 1987. (VOHD. 13, 10.); S.-Chr. RASCHMANN: Alttiirkische Handschriften. Teil 5.
Berliner Fragmente des Goldglanz-Sitras. Teil 1: Vorworte und erstes bis drittes Buch.
Stuttgart 2000. (VOHD. 13, 13.)

7 J. WILKENS: “Fragment eines alttiirkischen Textes in uigurischer Schrift. Ein kleiner Beitrag
zur Parabelliteratur der zentralasiatischen Manichder”. In: Materialia Turcica 21 (2000),
93-104.

8 J. WILKENS: “Ein manichéisch-tiirkischer Hymnus auf den Licht-Nous”. In: U4Jb N.F. 16
(1999:2000), 217-231. Peter ZIEME nun hat in diesen Fragmenten alliterierende Elemente
entdeckt: Die Angelegenheit bleibt spannend ...

9 J. WiLKENS: “Neue Fragmente aus Manis Gigantenbuch”. In: ZDMG 150 (2000), 133-176.

10 Nicht deutlich wird, welche Fragmente warum faksimiliert sind. Es handelt sich bei allen
um bisher nicht abgebildete Fragmente, doch davon bietet der Katalog noch mehr: Hat man
sich also die Sahnestiickchen herausgesucht? Wie dem auch sei, der Benutzer wire fir eine
Information sicherlich dankbar gewesen.



266 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

(S. 473-476).!" Dies diirfte daran liegen, dass es sich um eine recht umfang-
reiche Bibliographie handelt; erfreulicherweise ist sie sehr ordentlich recher-
chiert.!?

Die detaillierten technischen Bemerkungen (S. 26-32) erleichtern den
Zugang zum Herzstiick, dem Katalogteil (S. 33-472), der, wie oben bereits
erwéhnt, geradezu penibelst alle dusseren Merkmale der Fragmente und dariiber
hinaus etliche Neuzuordnungen, Interpretationen und Korrekturen bietet: Die
verdienstvolle Vorarbeit von Larry Clark (Bibliographie Nr. 101) diirfte, was
die Berliner manichdischen Fragmente betrifft, damit iiberholt sein. Auch die
von Wilkens mit grosser Sorgfalt angefiihrten bisherigen Publikationen und
Zitationen der Handschriftenreste sind hier zu nennen: Ich habe bereits an
anderer Stelle ausgefiihrt'®, dass der Uberblick iiber Korrekturen und Reeditio-
nen alttiirkischer Texte nahezu unmdéglich geworden ist.

Es eriibrigt sich, auf einzelne Fragmente des Katalogteils ndher einzu-
gehen: Dieser hervorragende Katalog ist ja ein Arbeitsinstrument, und es wird
sich im Laufe der Zeit zeigen, was Bestand hat und welches Licht weitere
Forschung und eventuelle Neufunde auf manche bisherigen Deutungen oder
Ritsel werfen konnen. Fest steht, dass niemand, der sich fiir den ostlichen
Manichédismus interessiert, am hier besprochenen Katalogband vorbeikommen
wird,

Als ich Ende der 70er Jahre mein Studium der Orientalistik aufnahm, war
es fiir meine akademischen Lehrer Wilhelm Rau und Klaus Réhrborn keine
Frage, dass das Studium von Handschriften zwar nicht die einzige, wohl aber

11 WILKENS erwidhnt nicht, dass diese Abkiirzungen in der Regel den Siglen des UW (Nr. 136)
bzw. denen von OTWF (Nr. 104) folgen; s. hierzu auch: Bibliographie alttiirkischer Stu-
dien. Ausgewihlt und chronologisch angeordnet von Volker ADAM, Jens Peter LAUT und
Andreas WEISS. Nebst einem Anhang: Alphabetisches Siglenverzeichnis zu Klaus Réhr-
born: Uigurisches Worterbuch, Lieferung 1-6 (1977-1998). Wiesbaden 2000. (Orientalistik
Bibliographien und Dokumentationen. 9.)

12 Aufgefallen sind mir nur kleinere Dinge: Ein I diirfte in einem Katalog tiirkischer Mss.
nicht fehlen (vgl. Bibliographie Nr. 59 und 60: Hier sollte zudem von GABDUL RASID
RACHMATI bzw. ARAT, RESID RAHMETI ausgegangen werden). Die Abkiirzung “Nachdr.” (=
Nachdruck; z.B. bei Kat.-Nr. 21) bezieht sich auf SEDTF; diese Sigle (bei WILKENS, S. 475:
SEddT-F) wird bibliographisch nicht genauer behandelt (vgl. ADAM/LAUT/WEISS [s. Anm.
11], S. XVI und S. 52, Nr. 643). Bei Nr. 48 (S. 478) erg.: [Oase von Turfan]; bei PhTF (S.
475) lies: Turcicae. Im Text selber ist mir aufgefallen: S. 10, Anm. 11 (und S. 27, Anm.
62): lies: Zsuzsanna GULACSI: Rules of Page Arrangement in Manichaean Illuminated Book
Fragments [Der Sammelband ist korrekt zitiert bei Nr. 100 (S. 481)].

13 J.P. LAuT: “Ein Handbuch der alttiirkischen Dichtung”. In: Orientalistische Literaturzeitung
87 (1992), Sp. 5-13, hier Sp. 9-10.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 267

eine der edelsten Kiinste der Disziplin sei. Diese Ansicht ist — bei allem Respekt
vor anderen Fragestellungen — m.E. immer noch giiltig, und es ist umso erfreu-
licher, dass es auch unter dem heutigen Nachwuchs Krifte gibt, die sich diese
Art von Grundlagenforschung zum Ziel gesetzt haben. Wenn das, was Wilkens
hier vorgelegt hat, der so oft gescholtene Elfenbeinturm ist, bleibt zu hoffen,
dass sich die Zahl dieser Tiirme noch erhéht, ohne dass sie im Wind der soge-
nannten Synergiceffekte interdisziplindrer/globalisierter Modulstudienginge
wanken miissen.

Jens Peter Laut



	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

