
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 1

Artikel: Die Naxi-Kultur im asiatischen Entwicklungshorizont

Autor: Voiret, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE NAXI-KULTUR
IM ASIATISCHEN ENTWICKLUNGSHORIZONT

Jean-Pierre Voiret, Meinier

1. Die Naxi-Kultur: Allgemeine Bemerkungen

Das Naxi-Volk zählt heute knapp 290'000 Mitglieder. Sein Verbreitungsgebiet
liegt im Südwesten Sichuans und im Nordwesten Yünnans zwischen 26° bis 28°

nördlicher Breite und 99° bis 102° östlicher Länge.1

Die Einordnung und die Bedeutung der Naxi-Kultur im asiatischen

Entwicklungshorizont lässt sich am besten anhand des Begriffs der Lokalkultur
beschreiben. Dieser Begriff wurde von Wolfram Eberhard in den vierziger
Jahren zur Charakterisierung von peripheren Traditionen geschaffen, die ihre

Eigenheit zwischen grossen Kulturblöcken zu behaupten wissen.2 Genau eine

solche Lokalkultur stellt nämlich die Naxi-Kultur dar: Im Gegensatz zu vielen

Ethnien, die im Laufe der Geschichte von einem grossen Nachbarn vollkommen

- d.h. sowohl politisch als auch kulturell und oft sogar physisch - integriert
bzw. aufgesogen wurden, ist es dem Naxi-Volk gelungen, zwischen China und

Tibet - zwischen zwei besonders gewichtigen und einflussreichen
Kulturblöcken also - viele Eigenheiten seiner Sozialstruktur, seiner archaischen

Religion, seiner Werte und seiner Kunst zu bewahren. Dies ist umso erstaunlicher,
als die Naxi wahrscheinlich aus dem nordwestlichen Grasland von Gansu vor
mehr als 3'000 Jahren auswanderten3 - einer Region, die seither stark vom
tantrischen Buddhismus tibetischer Prägung "überrannt" wurde. Obwohl das

südliche, endgültige Siedlungsgebiet der Naxi bereits im 8. Jahrhundert unter
einem starken buddhistischen Enfluss geriet4, behielten dagegen die Naxi im
Gegensatz zu ihren Verwandten im fernen Norden ihre ursprünglichen scha-

manistischen Wurzeln reiner. Diese Wurzeln bilden heute noch die Grundlage

1 In diesem Aufsatz werden alle Erstnennungen grundsätzlich in der offziellen Hanyu-pinyin-
Umschrift angegeben. Abweichende Umschriften oder tibetische Umschriften werden in

Klammern gegeben.
2 Eberhard 1942 und 1948, Oppitz 1997.

3 Oppitz 1997.

4 Liebenthal 1957.



224 Jean-Pierre Voiret

des Rituals, das von ihren letzten Dongba (tibetisch: Dtô-mbà Naxi Schamanen)

bei vielen Gelegenheiten des Lebens (Landwirtschaft, Feste, Begräbnisse
usw.) praktiziert wird.

130

f¥~
2gko—2nggü. Between; in the middle.

"gko-'ni. The tree of heaven (Ailanthus chinensis); the
Chinese hsiang-ch'un iff ^. NNCRC, p. 519. There is no

symbol for ni; the symbol lgko — needle is used phonetically

'Gko-2nyi-3mùen-2nyi-'erh. The name of a white-flowered
Clematis (Clematis montana) whose bark is stripped with a

knife like the integument of the small bamboo; this is called

3rauen-2nyi; it is employed in the same way as the bamboo,

hence 3muen-2nyi; the symbol 'p'ër white near the top is not
read but identifies the symbol as the white-flowered clematis. The

vine entwines a pine tree.

m 3gko 3ö.

A 2Dto-'mba or priest performing 'gko 3ö to the gods;
his hand (enlarged) is throwing out 3ö, the lower

symbol, grain.

3gko-2öJgko— 'här. A species of tree with green bark which
is believed not to produce seeds and is therefore considered

'mbbüe sterile, q.v.

"Gko-'p'ër 2gko-3nun-2dtv. The name of the male

crane. It is so called in 'Na-2khi funeral ceremony
mss., as in 2Zhi 'mä, q.v. It is the name given to a

male deceased person. The meaning is; the white
crane with the straight bill.

m
C->

2Gko-'p'èr 2mi-2la-,mbu. The white crane go-between.

The daughter of 2Dzu-'la-1ä-2p'u, q.v. changed

herself into a white crane and took her lover up
to heaven to her father whom he asked for her hand.

See ms. 2607 3Kwuo 3shou of the 3Ssu 3dsu or marriage ceremony, p. 13,

rubr. 8. The middle man who acts as go-between at a betrothel is

also called 2Mi-2la-'mbu. The actual meaning of the term is: 2mi

Abbildung 1: Seite aus dem Naxi-English-Dictionary von Joseph Rock (1963)



Die Naxi-Kultur 225

Da die Naxi bzw. ihre Dongba zudem zum Festhalten ihrer Schöpfungsgeschichte,

ihrer Rituale und ihrer Überlieferungen, nach ihrer langen Wanderung

eine eigene, ästhetisch und linguistisch hochinteressante piktographische
Schrift entwickelt haben (sie wird oft in der Nichtfachliteratur «die einzige noch

lebendige hieroglyphische Schrift unseres Planeten» genannt), entspricht das

Interesse, das die Völkerkunde seit einigen Jahren dem Naxi-Volk und der

Naxi-Kultur widmet, sicher nicht einer blossen Mode, sondern einem eminent

wichtigen Forschungsanliegen. Zumal im Rahmen der heutigen wirtschaftlichen

Modernisierung Chinas die Naxi-Kultur mit neuen, gefährlichen Formen der

Bedrohung und der Verflachung konfrontiert ist.5 Dies ist sehr schade, weil die
Naxi - zusammen mit den auf dem gleichen Territorium lebenden verwandten

Ethnien, mit den starken Han-chinesischen Gruppen und mit den ebenfalls
anwesenden tibetischen und Hui-Minderheiten - eine polyethnische Region
bilden, die ein interessantes Modell für eine organisch gewachsene Polykultur
ergibt.

2. Die "Entdeckung" der Naxi-Kultur in Europa

Die ersten Nachrichten über die im südwestlichen Sichuan und im nordwestlichen

Yünnan lebenden Ethnien wurden gegen Ende des 19. Jahrhunderts von
französischen Missionaren6 übermittelt. Ihre Berichte wurden sehr früh von
einigen Linguisten untersucht und versuchsweise interpretiert. So hat z.B. T. de

Lacouperie in seinem The Languages of China before the Chinese bereits 1887

eine linguistische Synthese all dieser Missionsberichte gewagt, wobei er nicht

gezögert hat, sogar die ersten Mitteilungen über Schalensteine ("cup-marks on

cliffs") als Vorstufen der Inschriften mit zu berücksichtigen! Diesen Anstrengungen

folgten wissenschaftliche Expeditionen, wie die des Franzosen d'Ol-
lones, der aber ebenfalls auf die Hilfe eines Missionars (Mgr. de Guébriant) bei
der Auswertung angewiesen war. Spezifisch über die mit den Naxi verwandten
Mosuo veröffentlichte auch Jacques Bacot eine interessante Arbeit.7 So ist zu
verstehen, dass die meisten Schriftstücke aus der Naxi-Gegend zunächst in die

Sammlungen der Bibliothèque Nationale und der École des langues orientales
vivantes (später EFEO) in Paris landeten.

5 S. Voiret, "China - wohin", in: Hürsch 1999.

6 Z.B. P. Crabouillet, P. Martin, P. Vial, P. Liétard.
7 Bacot 1913.



226 Jean-Pierre Voiret

Aber erst in den 20er, 30er und 40er Jahren des neuen Jahrhunderts wurden
die gewaltigsten Anstrengungen zur Erforschung der Naxi- und Mosuo-Gegend
unternommen -jedoch erstaunlicherweise von einem einzigen Mann, der seine

ganze Energie und mehr als zwei Jahrzehnte seines Lebens in diese Forschung
investierte: Dem Austro-Amerikaner Joseph Rock. Aus diesem Grund ist die

andere gewichtige Quelle von Naxi-Manuskripten die Library of Congress (ca.

3000 Schriftstücke).
Eine chinesische Naxi-Forschung moderneren Zuschnitts wurde unter der

Guomindang-Regierung in den 30er Jahren initiiert8 und fand in den 40er Jahren

einen wertvollen Niederschlag im Dictionary of Mo-so Hieroglyphics von Li
Lincan.9 In der neugegründeten Volksrepublik China wurde diese Forschung
unter Marx-Engelschen Prämissen und im Rahmen der sog. Minderheitenpolitik
der KP China fortgesetzt, wobei westlichen Forschern der Zugang zu Südwest-

Sichuan und Nordwest-Yünnan bis in die 80er Jahren verwehrt blieb. In den

letzten Jahren haben sich deshalb nach der Öffnung die westlichen Ethnologen

nun geradezu auf die Stadt Lijiang - Zentrum des Naxi-Gebiets - und ihre

Umgebung gestürzt. Unter diesen Forschern hat sich insbesondere Charles

McKhann mit interessanten Veröffentlichungen hervorgetan.
Schliesslich muss freilich nicht unerwähnt bleiben, dass Einzelheiten über

den in Südwest-China angesiedelten Ethnien seit ca. 2'500 Jahren von der

chinesischen Historiographie und Geographie immer wieder registriert wurden.

Diese Erwähnungen, die in einem enormen Schrifttum verteilt sind, (dynastische

Geschichten, Lokalgeschichten, Kriegsgeschichten, geographische Werke

u.a.) sind aber noch nie systematisch für die ganze erwähnte Periode gesammelt
worden. Dagegen ist in letzter Zeit das in China vorhandene Naxi-Schrifttum
ins Chinesische übertragen worden.

3. Wer sind die Naxi?

Seit der Tang-Dynastie (7.-10. Jh.) und bis in die 50er Jahre des 20.

Jahrhunderts wurden alle Menschen, die in der ethnologischen Literatur Naxi,
Ruanke, Mosuo und Meng genannt werden, in der Han-chinesischen Literatur

pauschal als Mosuo (Moso, Mo-so, Moscha usw.) bezeichnet. Der Beschluss,

die verschiedenen Ethnonyme zu Naxi zu ändern, wurde wie gesagt in den 50er

S. SIGURET1937.

Li Lin-ts'an 1944.



Die Naxi-Kultur 227

Jahren getroffen. Er entsprach dem Wunsch der zahlreicheren und politisch
gewichtigeren Bevölkerung der Lijiang-Region.10 Obwohl z.B. die Lugu-See-
Mosuo eine ähnliche Abstammung wie die Lijiang-Naxi aufweisen, ihre Daba-

(Ddaba)-Schamanen relativ ähnliche Rituale praktizieren wie die Naxi-Dongba
und ziemlich ähnliche Überlieferungen kennen, betrachten sie sich als eine

andere ethnische Gruppe (die übrigens im Jahr 1990 ein gewisses Mass an

Autonomie vom Volkskongress der Provinz Yünnan erhalten hat) und haben

den tibetischen Buddhismus als Hauptreligion angenommen. In bestimmten,
beide Gruppen betreffenden Zusammenhängen werden wir jedoch ab und zu

von der Naxi-Mosuo-Kultur sprechen müssen.

3.1 Kurzer Abriss der Vorgeschichte und der Geschichte der Naxi1 '

Han-chinesische Berichte über die Naxi-Mosuo-Geschichte vor der Yuan-Dynastie

(13. - 14. Jh.) sind sehr selten. Die Naxi-, Han- und westlichen Gelehrten

sind jedoch der Meinung, dass die Naxi-Mosuo und die verwandten tibeto-
burmesische Völker der Region von der in der frühen Han-Literatur Qiang
genannten Volksgruppe abstammen. In den Berichten der Shang-, Zhou- und

Han-Dynastien (17. Jh. v.u.Z. - 3. Jh. u.Z.), d.h. von den Orakelknochenschriften

bis zur Historiographie der Han-Dynastie, wurde der Name Qiang
einer losen Föderation von tibeto-burmesischen Stämmen - inklusive den

heutigen Tibetern - gegeben, die von West-Sichuan bis Ost-Qinghai reichte.
Nach dem Shuowen-Wörterbuch vom 2. Jh. u.Z. enthält das Ideogramm qiang
das Teilideogramm ren (Mensch) verbunden mit dem Teilideogramm yang
(Schaf). Es bezieht sich also auf die Hirtenvölker, die den östlichen Rand der

tibetischen Hochebene bewohnten. Für die sesshaften Han-chinesischen Bauern

waren die Qiang also wandernde Hirtenvölker, die meistens als Bedrohung
empfunden und durch Krieg zur Migration in Richtung Südwesten gezwungen
wurden. So erreichten die Vorfahren der heutigen Naxi-Mosuo-Stämme in der

Han-Zeit die Gegend der Ninglang-, Yanyuan- und Muli-Distrikte und bereits in
der Tang-Zeit (7. - 10. Jh.) die Gegend der Lijiang- und Zhongdian-Distrikte. In
der Zeit der Yuan-, Ming- und Qing-Dynastien (13. bis 20. Jh.) werden die

Berichte zahlreicher und man kann verfolgen, wie diese Gruppen nach und nach

den ganzen Lijiang-Distrikt sowie die Weixi- und Deqin-Distrikte nach

Südwesten besetzen, während sie nach Nordwesten Batang und Litang im West-

McKhann, in: Oppitz 1998.

Nach McKhann, op.cit.



228 Jean-Pierre Voiret

Sichuan (d.h. die alte Kham-Region) erreichen, und sich so in der ganzen
Region fest niederlassen.

3.2 Blüten einer Lokalkultur

Die Lijiang-Naxi sind, wie gesagt, geprägt durch eine starke Bindung an ihre
schamanistische Wurzeln, durch eine entsprechend wichtige Rolle der Dongba-
Rituale im Alltag (Ritual der Verbannung des Krankheitsteufels, Ritual des

Himmelsopfers, Zhi mä-Todesritual, Rituale zur Besänftigung der Natur, Ritual
der Versöhnung des Selbstmordteufels, Ritual zur Erlangung von Wohlstand
und Nachkommenschaft, Weissagungs-Rituale usw.), durch eine relativ schwache

Bindung zum lamaistischen Buddhismus, und durch eine lange, partikuläre
Kunsttradition, die ihren stärksten Ausdruck in den bemalten stehenden

Brettern, Pfosten und Steinen, und vor allem in den berühmten, in der Naxi-
Bilderschrift geschriebenen wunderschönen Ritualbüchern und -rollbildern,
findet. Wie Oppitz schreibt:

Die eigentümlichste kulturelle Leistung der Naxi ist ihre Bilderschrift. In ihrem kon-

zeptuellen Entwurf, ihren Funktionen und in ihrer Gestaltung ist sie ohne Vergleich, selbst

wenn oder gerade weil ihr Verbreitungsradius äusserst klein ist. Diese Bilderschrift, welche

die Naxi selbst mit dem Ausdruck 'Holz markieren, Steine markieren' umschreiben, ist

nicht nur auf ihren eigenen kulturellen Horizont abgestimmt, sie ist auch innerhalb der
örtlichen Überlieferungen für einen einzigen Bereich reserviert : Für den der religiösen Praxis.

Die Piktogramme der Naxi-Schrift studieren heisst, sich auf die Vorstellungen und Rituale

der dtô-mbà-Religion einlassen. Kenntnis und Ausübung der Bilderschrift ist folglich das

Monopol ihrer Priester. Die piktographische Ritualschrift der Naxi-Priester erfasst in eigens

für diesen Zweck geschaffenen, handgeschriebenen Büchern den gesamten Überbau der

Lokalreligion.12

Ebenfalls besonders interessant für uns moderne, von der globalen Erwärmung
bedrohten Menschen, sind die Rituale der Dongba-Schamanen zur Besänftigung
der Natur. Sie beruhen auf dem Naxi-Mythologem eines ursprünglichen
"Nichtangriffpakts" zwischen der Natur und dem Menschen. Da aber der Mensch ohne

die Gaben der Natur nicht überleben kann, haben die Schamanen im Altertum
verschiedene Rituale entwickelt, um die Natur zu "besänftigen", wenn man sich
bei ihr doch noch bedienen muss. Dieser Mythos und diese Rituale sind
Ausdruck des starken Umweltbewusstseins, das in der Naxikultur immanent ist.

Oppitz 1997.



Die Naxi-Kultur 229

3.3 Überleben der Lokalkultur bis heute

Nun stellt sich die Frage, wie eine solche Lokalkultur unter den verschiedenen

Einflüssen, die sie auszuhalten hatte, bis zum heutigen Tag überleben konnte.

Um dies zu ergründen empfiehlt es sich, isolierte Naxi-Gruppen zu beobachten.

In seinem Aufsatz "Kinship, Politics and Ritual on the Yunnan-Sichuan

Frontier", hat McKhann glücklicherweise zwei Naxi-Dörfer untersucht, die vor
ca. dreihundert Jahren von zum Zwecke der Grenzüberwachung versetzten

Naxi-Soldaten in einer ihnen ganz fremden Umgebung gegründet wurden.13

Diese zwei kleine Naxi-Gruppen waren je von einer fremden Ethnie
vollkommen umgeben: Permi-Tibeter im ersten Fall, Kham-Tibeter im anderen. Die

Untersuchung dieser Dörfer hat gezeigt, dass die stärksten Pfeiler der Naxi-
Identität ihre Sprache und ihre Religion waren (und sind): Sie haben zwar den

Baustil der neuen Wohngegend weitgehend übernommen, ihre Kleidung stark

angepasst, ihre Sozialstruktur und sogar ihre Verwandtschaftsstruktur soweit

nötig modifiziert, aber ihr Hauptdialekt ist weitgehend der Lijiang-Naxi-Dialekt
geblieben, während die Naxi-Dongba-Religion ihr wichtigster geistiger und

ritualistischer Bezugspunkt blieb. Dies zeugt von erstaunlich starken Wurzeln,
wie ein Vergleich zeigen wird : Als Pater Aleni, SJ, 1613 die Juden von Kaifeng
(Provinz Henan) besuchte war ihre Religion zwar noch lebendig, aber sie sprachen

im Alltag Chinesisch miteinander und ihre Rabbi konnten ihren Pentateuch

nur noch mit Mühe lesen. Sie waren allerdings schon seit fünfhundert statt nur
dreihundert Jahren isoliert gewesen.

3.4 Überleben der Naxi-Kultur im 21. Jahrhundert?

Die Naxi-Kultur ist eine sehr originelle Kultur, weil sie viele Einflüsse - z.B.

Einflüsse der Bön-Religion, des Buddhismus, des Taoismus, usw. - verarbeitet
und integriert hat, ohne ihre schamanistisch geprägte Eigenart zu verlieren.
Zudem hat sie als relativ kleine Lokalkultur mit der Weitergabe ihrer Bilderschrift

bis in unsere Zeit eine absolut einmalige kulturelle (und religiöse)
Leistung vollbracht. Der Autor ist insbesondere der Meinung, dass eine
gründlichere linguistische Untersuchung der Art und Weise, wie die Dongba ihre

Piktogramme mit den phonetischen Ggó-òàw-Schriftzeichen kombinieren, uns

möglicherweise helfen könnte, die Entstehung der chinesischen Schriftsprache
besser zu verstehen.

Die Präfektur des Naxi-Gebiets, Lijiang, ist eine lebendige polykulturelle
Stadt, die seit der wirtschaftlichen Liberalisierung und dem Wachstum des Mas-

13 McKhann, in: Oppitz 1999.



230 Jean-Pierre Voiret

sentourismus in China eine starke wirtschaftliche Expansion aufweist. Obwohl
die Altstadt von Lijiang seit der Aufnahme in die Liste des UNESCO-Welterbes

(1997) zügig restauriert wird, ist die Naxi-Substanz der Stadt allerdings gleichzeitig

vom jetzt überbordenden Tourismus, von der Anwesenheit einer immer

grösser werdenden Gruppe von Han-Chinesen, vom allgemeinen Zerfall der

Religion, vom Materialismus des "modernen Alltags" und vom Verkommen der

Naxifolklore zum Tourismusspektakel bedroht. Gleichzeitig bemühen sich

einige Institutionen und Personen, möglichst viel von der Naxi-Vergangenheit
und von den Naxi-Eigenheiten zu retten. Zu nennen wären in diesem

Zusammenhang das Dongba-Kultur-Museum von Lijiang, das Dongba Forschungsinstitut

der Yunnan Akademie der Wissenschaften (dessen Sitz sich im Yuquan-
Park in Lijiang befindet), das Orchester für traditionelle Naxi-Musik (eine

Musik, die allerdings stark chinesisch geprägt ist, wobei diese Prägung jedoch
aus Musikelementen aus der Tang- und Song-Zeit besteht, die in China längst
verschwunden sind!) sowie einige private Vereinigungen14 und Künstler, die

den Wert dieser originellen Kultur schätzen. Allen gemeinsam ist natürlich das

starke persönliche Engagement, aber auch die Beschränktheit der finanziellen
Mitteln. Zudem ist der Hauptproblem der Naxi heute das sukzessive Aussterben
der letzten Dongba-Schamanen: Die letzten Dongba sind nämlich alle sehr alt
und es ist kaum Nachwuchs in Sicht. Ihre Tätigkeit ist für die heutigen jugendlichen

Naximänner vollkommen "unattraktiv".
Dagegen besteht ein sehr positiver Aspekt der heutigen Entwicklung darin,

dass die wunderbare, noch intakte Landschaft der Lijiang-Region (insbesondere
der heilige Berg Yulongshan), die alte Naxi-Mythen sowie die piktographische
Naxi-Schriftkunst einen starken Einfluss auf einige gegenwärtige Künstler
ausüben. Mehrere Kunstmaler wie Zhang Chunhe, Zhang Xu (nicht verwandt) oder

Deng Zhüu sind die Vorläufer einer neuen Schule, für welche die Naxi-Kultur
nicht etwa als Lieferant von billigen "Ethno-Sujets" missbraucht wird, sondern

im Gegenteil als Inspirationsquelle für die Einführung einer neuen Dimension
der Symbolik und der Abstraktion in die moderne chinesische Malerei benutzt

wird. Die von zweien dieser Künstler 1996-97 gemalte Freske im Wartesaal des

neuen Flughafens von Lijiang gehört zum Grossartigsten und zum Schönsten,

was die neuere chinesische "Kunst am Bau" produziert hat. Andererseits geben
die Figuren aus den Naxi-Mythen und die von der Schriftkunst inspirierten
Schriftzeichen den Bildern dieser Künstler eine spezielle, aus Poesie und aus

14 Erwähnenswert ist insbesondere die Beijing Association of Dongba Culture and Arts

(Beijing Dongba wenhua yishu fazhan cujinhui), 5A Chegongzhang Str., # 815, Beijing
100044, <dongba@public.bta.net.cn>.



Die Naxi-Kultur 231

geheimnisvollen Zeichen getragene Dimension, die es verdient, bekannter zu
werden. Schliesslich stellt die von einigen Dongbas immer noch gepflegte Naxi-

Kalligraphie nicht nur einen interessanten Seitenast der jahrtausendealten

Kalligraphiekunst des chinesischen Subkontinents dar, sondern auch eine

enorme Bereicherung dieser Kunst sowie eine eigentliche kalligraphische Reise

in die Vergangenheit der Menschheit, als die Menschen mit Piktogrammen auf
Holz und Stein ihre ersten Gehversuche in die Welt der Schrift wagten.

4. Zusammenfassung

Wir haben in diesem Text versucht, einige markante Eigenheiten der Naxikultur
als Lokalkultur herauszuschälen. Vor dem Hintergrund der allgemeinen kulturellen

Evolution von Ostasien haben wir damit einen Kulturkreis kennengelernt,
der einen interessanten Platz unter den Randvölkern des Himalaja unter
verschiedenen Gesichtspunkten einnimmt:

- Als Treffpunkt von kulturellen Einflüssen (eigene Wurzeln, sowie diverse

Einflüsse),

- als sesshaft gewordene, vormals migrante Population und somit
als Momentaufnahme in einer historischen Kette,

- als Sozialgruppe mit eigenständigem Brauchtum und starkem Umwelt-
bewusstsein,
als Kultzentrum mit heiligem Berg und eigenständig gestalteter Hauptstadt
(deshalb im Welterbe),

- als Modell einer organisch gewachsenen Polykultur,

- als Inspirationsquelle für eine neue, aber in einer uralten Tradition ver¬

ankerten moderne Kunst.

In einer Zeit der alles erdrückenden Globalisierung scheint deshalb die Beschäftigung

mit dieser so interessanten Lokalkultur - sozusagen als Verneigung vor
einem sehr wertvollen "lokalen Wissen" - besonders sinnvoll.



232 Jean-Pierre Voiret

Bibliographie

BACOT, Jacques

1913 Les Mo-so - Ethnographie des Mo-so, leurs religions, leur langue et

leur écriture. Leiden.

ECKHOLM, Erik
2000 Two old priests work to sustain an ancient culture in China. Inter¬

national Herald Tribune, 6th January 2000.

D'OLLONES

1912 Langues des peuples non chinois de la Chine. Paris.

1912 Écritures des peuples non chinois de la Chine. Paris.

Eberhard, Wolfram
1942 Kultur und Siedlung der Randvölker Chinas. Leiden.
1948 Chinas Geschichte. Bern.
1970 Conquerors and Rulers. Leiden.

Edwards, Mike
1997 Joseph Rock. National Geographie Magazine, Vol. 191, No. 1, Janu¬

ary 1997.

Fitzgerald, Charles. P.

1972 The Southern Expansion ofthe Chinese People. London.

FORD, Joseph Francis
1974 Local histories of Yünnan. London.
HÜRSCH, Erhard
1999 China 1963-1998. München.

Ji, Wendi
1988 Lijiang wenshi ziliao. Lijiang.
LACOUPERIE, Terrien de

1887 The Languages ofChina before the Chinese. London.

Li, Lin-ts'an
1944 A Dictionary ofMo-so Hieroglyphics. Nanking.
Liebenthal, Walter
1947 Sanskrit Inscriptions from Yünnan. Monumenta Serica, Vol. XII, Pei¬

ping.
Oppitz, Michael
1997 Naxi: Dinge, Mythen, Piktogramme. Zürich.
OPPITZ, Michael, HSU, Elisabeth, Hrsg.
1998 Naxi and Moso Ethnography. Zürich.



Die Naxi-Kultur 233

ROCK, Joseph
1956 The Amnye Ma-Chhen Range and Adjacent Regions. Rom.
1963 A Na-xi-English Encyclopedic Dictionary. Rom.

SlGURET, J.

1937 Territoires et populations aux confins du Yunnan. Pékin.

Von Rotz, Voiret, Wehrli
1992 Archaische chinesische Astronomie. Neue Zürcher Zeitung Nr. 197,

Zürich.




	Die Naxi-Kultur im asiatischen Entwicklungshorizont

