Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 1

Artikel: Chen Quans Beitrage in der Zeitschrift Zhanguo ce
Autor: Stadler, Ursula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147569

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHEN QUANS BEITRAGE
IN DER ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE'

Ursula Stadler, Universitét Ziirich

Wer sich mit dem Germanisten, Publizisten und Schriftsteller Chen Quan [ 7%
(1905-69) befasst, stdsst bis heute in Ost und West unweigerlich auf das Bei-
wort “faschistisch” und auf Chens Zuordnung zur “Zhanguo ce-Clique” (Zhan-
guo ce pai B [ 7 k). Trotz der fast ausschliesslich negativen Bewertung der
Schriften Chens in chinesischen und westlichen Arbeiten sind bis in die jlingste
Zeit kaum inhaltliche Untersuchungen zu seinen Schriften erschienen. Die
vernichtenden Urteile scheinen oft kritiklos von Darstellung zu Darstellung
libemommen zu werden. Ziel des vorliegenden Aufsatzes ist, Chen Quans
Beitrdge in der Zeitschrift Zhanguo ce &Y [ 7 (Annalen der Streitenden Rei-
che) sowie in den Nachfolgepublikationen Zhanguo fukan &Y & gl ] (Die
Streitenden Reiche, Beilage) und Minzu wenxue [ fk S £ (Nationalliteratur)
vorzustellen. Dabei wird weniger auf einzelne Texte, als auf die darin zum
Ausdruck kommenden Leitgedanken eingegangen.

Wie vielen seiner Zeitgenossen scheint Chen Quan die Krise, in der sich
China befindet, weitgehend geistiger Natur zu sein. Die Losungsvorschlédge, die
er in seinen Beitrdgen propagiert, sind es ebenfalls. Sie sind — und darin
unterscheiden sie sich von denjenigen anderer Mitarbeiter der Zeitschrift — stark
von der deutschen Philosophie, vor allem Friedrich Nietzsche, von der Sturm-
und-Drang-Zeit, aber auch dem Nationalsozialismus beeinflusst. Die Zeitschrift
Zhanguo ce tragt ihren Namen auf Grund der Annahme der Herausgeber, dass
sich im zwanzigsten Jahrhundert die historische Zeit der Streitenden Reiche
(475-221 v.Chr.) zyklusartig wiederhole und deshalb die Tugenden, die sich in
der damaligen Zeit des Kampfes aller gegen aller bewéhrt hitten, gefordert
werden sollten. Auch Chen Quan ordnet seine Beitrdge diesem Leitgedanken
unter, und so wird zu Beginn des Aufsatzes kurz auf die Zeitschrift und die ihr
zu Grunde liegende Idee eingegangen. Am Ende des Aufsatzes findet sich eine
biographische Darstellung Chen Quans.

1 Der Aufsatz ist Teil meiner nicht verdffentlichten Lizentiatsarbeit an der Universitit Ziirich
(1999), die von Dr. R.D. Findeisen und Prof. R. Gassmann betreut wurde.



154 URSULA STADLER

1. Die Zeitschrift Zhanguo ce

Die Zeitschrift Zhanguo ce erschien zweiwochentlich in siebzehn Ausgaben
vom 1.4.1940 bis zum 20.7.1941 in Kunming. Wahrend in den ersten beiden
Nummern eine “Zhanguo ce-Herausgebergesellschaft” zeichnet, ist ab der drit-
ten eine “Zhanguo ce-Gesellschaft” aufgefiihrt, ohne dass einzelne Herausgeber
namentlich erwdhnt wiirden. Als Nachfolgeorgan wurde Zhanguo fukan vom
3.12.1941 bis zum 7./24.6.1942 jeden Mittwoch der Tageszeitung Da Gongbao
(L’Impartial) in Chongqing beigelegt. Chen Quan fiihrte hierauf das Amt des
Redakteurs weiter und gab vom Juli 1943 bis zum Januar 1944, ebenfalls in
Chongqing, die Monatsschrift Minzu wenxue heraus.

Als Exil-Publikation wihrend der japanischen Besetzung hatte Zhanguo ce
mit unterschiedlichsten Schwierigkeiten auch praktischer Natur zu kdimpfen: So
bitten die Herausgebern in der Doppelnummer 15/16 dafiir um Verzeihung, dass
die Zweiwochenfrist wegen japanischer Bombardierungen nicht eingehalten
werden konne, und auch die inflationédr bedingt rasch ansteigenden Preise sowie
der hdufige Wechsel der Druckereien werfen Licht auf die misslichen Um-
stdinde. Anzeigen sind selten, und es ist unwahrscheinlich, dass die Druckkosten
durch Abonnemente und Verkauf gedeckt werden konnten. Eher ist anzuneh-
men, dass die Zeitschrift finanzielle Unterstiitzung zahlungskriftiger Persén-
lichkeiten erhielt. In Frage kommen einerseits der GMD-Diplomat und zeit-
weilige Zhanguo ce-Mitarbeiter Jiang Tingfu (1895-1965),2 andererseits der
Warlord Long Yun (1888-1962) in Yunnan oder dessen Mitarbeiter, der Finanz-
chef der Provinz Yunnan, Miao Yuntai.? Letzteres ist deshalb wahrscheinlich,
weil Miao Yuntai auch fiir die Urauffilhrung von Chen Quans Theaterstiick
Wilde Rosen 5'000 Yuan zur Verfiigung gestellt hatte,* und sein Sekretédr, der
Politologe He Yongji, selbst aktiv an der Zeitschrift mitwirkte.

2 Vgl.: Raoul D. Findeisen, “A Sino-German Venture of the 1940s: The Fascist Reception of
Nietzschean Philosophy and the Zhanguo Group”, in Marian Galik (Hrsg.), Chinese
Literature and European Context (Bratislava: Institute of Asian and African Studies, 1994),
p. 74.

3 Jeffrey C. Kinkley, The Odyssey of Shen Congwen (Stanford, Cal.: Stanford University
Press, 1987) p. 253, nennt Long Yun als Geldgeber, wéhrend in Zhongguo xiandai wenxue
shetuan liupai cidian (Lexikon chinesischer Literaturgesellschaften der Moderne) (Shang-
hai: Shudian chuban, 1993), p. 399 Miao Yuntai erwdhnt wird.

4 Zhai Guojin, “Yi yici duo zai duo nan de huaju yanchu” (Erinnerungen an eine sehr
unglickliche und schwierige Theaterauffithrung), in: Yunnan wenshi ziliao xuanji (Ausge-
wihlte Materialien zur Kultur und Geschichte Yunnans), no. 34 (Kunming: Yunnan renmin
chuban she, 1988), p. 487.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 155

Zwar waren viele der einzelnen Mitarbeiter auch anderweitig publizistisch
tatig, die “Zhanguo ce-Gesellschaft” hat aber ausser der Zeitschrift keine weite-
ren Schriften verlegt. Der Aufbau von Zhanguo ce ist einfach: In jeder Nummer
finden sich sechs bis acht Beitrige zu verschiedenen Themen, wobei Nr. 6 als
Sondernummer zum Krieg in Europa gestaltet ist. Zwei Nummern verfiigen tiber
einen “Leserbriefkasten” (Nr. 11 und 13). Typographische Liicken am Ende
einzelner Beitrdge werden mit kurzen Texten gefiillt, die von so unterschied-
lichen westlichen Autoren, politischen Figuren oder Philosophen wie Friedrich
Nietzsche, der amerikanischen Dichterin Gertrude Stein, Egon Friedell und
Hitler stammen. Zhuangzi, Menzius, Han Feizi und der Legalist Shang Yang
(390-338 v.Chr.) gehéren zu den chinesischen Philosophen und Werken, deren
Namen man in diesem Zusammenhang immer wieder begegnet. Um dem Leser
die Orientierung zu erleichtern, wird in der zweitletzten Ausgabe ein Index zu
den Beitrdgen angeboten.

2. Themenschwerpunkt: Die Zeit der Streitenden Reiche

Die Mitarbeiter dieser Publikation vertreten im Hinblick auf die grosse Gefahr, in der sich
das Land befindet, die Auffassung, dass dieses nicht existieren und erstarken kann, ohne
dass die ‘grosse Politik” der Zeit der Streitenden Reiche gefordert und diskutiert wird. Die
Wirkung der ‘grossen Politik’> (da zhengzhi & B {4) beruht auf ‘Realpolitik’ (wei shi
zhengzhi 7% & P iA) und auf ‘Machtpolitik’ (shangli zhengzhi & J7 B R ); sie ist ab-
hangig von der Auslegung von ‘Realpolitik’ (shiji zhengzhi B FZ H {7 ), von der Organi-
sation von Macht (/i /), sowie von deren Kontrolle und Wirkung. Diese Zeitschrift enthalt
so etwas wie eine ‘Symphonie’, in der ‘Machtpolitik’ das ‘Leitmotiv’ darstellt. Die Zeit-
schrift steht weder rechts noch links, ihr zentrales Anliegen ist, Volk und Staat iiber alles zu
stellen, damit unser Land im Kampf der grossen Politik den Sieg erlangen kann.® Alle
politischen Abhandlungen der Zeitschrift wie auch die darin erscheinenden kiinstlerischen
oder philosophischen Beitréige haben sich an diese Zielsetzung zu halten.”

5 “High Politics” kann auch mit “internationale Politik” iibersetzt werden. Godley weist
darauf hin, dass He Yongji unter da zhengzhi “power politics on the global stage” verstehe.
Michael R. Godley, “Politics from History. Lei Haizong and the Zhanguo ce Clique”,
Papers on Far Eastern History no. 40 (1989), p. 96.

6 Im Originaltext sind die folgenden Begriffe in Klammern auf Deutsch oder Englisch ange-
geben: Realpolitik, Power Politics, Symphony, Leitmotiv. Fiir den Term “Realpolitik™ wird
einmal wei shi zhengzhi und einmal shiji zhengzhi verwendet.

7 Zhanguo ce no. 2 (15.4.1940), p. 1.



156 URSULA STADLER

Trotz der vermeintlichen politischen Eindeutigkeit des Leitbilds sind die
Beitrdge der einzelnen Mitarbeiter heterogen. Den gemeinsamen Nenner bildet
weniger ein politisch fest umrissener Standpunkt, als die Auffassung, dass die
““grosse Politik’ der Zeit der Streitenden Reiche” gefordert werden miisse, denn
diese sei zur Beilegung der nationale Krise der Gegenwart von essentieller
Bedeutung. Uber die genaue Auslegung dieser “‘grossen Politik’ der Zeit der
Streitenden Reiche” besteht nun zwar nicht in allen Abhandlungen Einigkeit,?
der Glaube an ihre Bedeutung fiir die Gegenwart wird aber zu einer der Grund-
lagen fiir fast alle Beitrdge: Ob Chemie, Bauingenieurwesen, Geographie, Poli-
tologie oder, im Falle Chen Quans, Germanistik — die meist akademisch tatigen
Verfasser bemiihen sich in thren Abhandlungen, aus der Perspektive ihres je-
weiligen Faches Aspekte der historischen Zeit der Streitenden Reiche zu
beleuchten und durch die Verbindung zur Gegenwart Losungsansitze aus der
nationalen Krise aufzuzeigen.

Unter den Mitarbeitern von Zhanguo ce war es vor allem der Historiker
und Politologe Lei Haizong 55 1§ 5% (1902-62),° der die Grundlagen fiir die
Theorie der zyklischen Wiederholung der Zeit der Streitenden Reiche lieferte.
Beeinflusst von Oswald Spenglers Kulturtheorie und der Lehre Arnold Toyn-
bees vertrat Lei die Auffassung, dass eine Kultur ebenso wie ein lebendiger
Organismus verschiedene Epochen von der Entstehung iiber Reife zu Verfall
durchlaufe. Der Westen, dessen Zyklus mit dem chinesischen zeitlich nicht
iibereinstimme, befinde sich seit der franz6sischen Revolution in einer Zeit der
Streitenden Reiche, aus der — nicht anders als in der historischen Zeit der
Streitenden Reiche — nur ein Staat siegreich hervorgehen werde. Um sich in
diesem Kampf bewihren zu kénnen, miisse China die schwichliche Kultur der
grossen Einheit (da yitong X — #ft), welche seit der Qin-Dynastie fiir {iber
zweitausend Jahre prigend gewesen sei, durch eine andere Kultur ersetzen;
Vorbild dafiir sollten die Werte und Tugenden der historischen Zhanguo-Zeit

8 Vgl. z.B.: He Yongji, “Lun da zhengzhi” (Uber die grosse Politik), Zhanguo ce no. 2 (15 .4.
1940), pp. 37-42. Auch der Geograph Hong Siqi setzt sich in seinem Beitrag “Shi da zheng-
zhi” (Erlduterungen zur grossen Politik) damit auseinander: Zhanguo ce no. 10 (1.6.1940),
pp. 1-5.

9 Nach seiner Dissertation an der Universitit Chicago unterrichtete Lei an verschiedenen
Universititen, so ab 1932 an der Qinghua-Universitit, wohin er von Jiang Tingfu berufen
worden war. Wihrend dieser Jahre wandte er sich von der europdischen Geschichte ab und
befasste sich eingehender mit einer allgemeinen Theorie der chinesischen Geschichte, deren
Kernstiick die Periodizititslehre bildet. Obwohl unentwegter GMD-Anhidnger blieb Lei
nach 1949 in China, wo er nach 1957 nach seiner harschen Kritik am Marxismus fast
vollstandig von seiner Unterrichtstitigkeit dispensiert wurde.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 157

sein. Leis enger Mitarbeiter, der Politologe und Literaturwissenschafter Lin
Tongji #& [A] 7 (1906-1980)1° teilt im wesentlichen diese Auffassung einer
Kulturzyklentheorie, die er als “historische Morphologie” (lishi xingtaixue & 52
2 7€ &) weiter ausfiihrt.

Das Interesse an der Zeit der Streitenden Reiche und die Uberzeugung,
dass diese Epoche in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts eine Art zyklischer
Wiederholung erfahre, ist allerdings weit mehr, als lediglich die private
“addiction” von Lei Haizong “to the ‘mega-history’ of Arnold Toynbee and, to
a greater extent, Oswald Spengler”,!! befassten sich doch auch abgesehen von
der Zeitschrift Zhanguo ce chinesische Intellektuelle wieder vermehrt mit dieser
historischen Epoche und ihrer auffallenden Parallele zum zwanzigsten Jahrhun-
dert, vor allem zu den 30er und 40er Jahren: So setzte sich etwa der Historiker
Gu Jiegang (1893-1980) intensiv mit der Zhanguo-Zeit auseinander und grenzte
sich mit seiner positiven Einschitzung von der traditionellen Geschichts-
schreibung ab, die in dieser Zeit eine der chaotischsten und schrecklichsten
gesehen hatte, der erst die Einigung Chinas zu Beginn der Han-Dynastie ein
Ende gesetzt habe.!? Der Philosoph Feng Youlan (1895-1993) sah dagegen vor
allem im Kampf zwischen gleichermassen entwickelten Zivilisationen ein ver-
bindendes Element zwischen der Zeit der Streitenden Reiche und der Gegen-
wart. Fir China im 20. Jahrhundert bedeute dieser Kampf die Auseinander-
setzung mit dem Westen:

What was novel in the situation was not that peoples other than the Chinese existed, but that
their civilisation was one of equal power and importance. In Chinese history one can find a
parallel for such a situation only in the Ch’un Ch’iu and Chan Kuo periods, when different
but equally civilized states existed that fought with one another. That is why the Chinese
now feel that there is a repetition in history.!3

Einzigartig war die Lehre von Lei Haizong und Lin Tongji daher nicht. Grund-
sdtzlich heben die Texte, die sich mit der zyklischen Wiederholung der Zeit der
Streitenden Reiche befassen, immer wieder den Krieg aller gegen alle als

10 Nach achtjdhrigem Studienaufenthalt in Amerika und Dissertation an der Universitét von
Kalifornien unterrichtete Lin an verschiedenen chinesischen Universititen Politologie, Wirt-
schaft und ab 1949 auch Literaturgeschichte.

11 Godley, “Politics from History”, p. 96.

12 Zu Gu Jiegangs Einschétzung der Zeit der Streitenden Reiche vgl.: Laurence A. Schneider,
Ku Chieh-kang and China’s New History. Nationalism and the Quest for Alternative
Traditions (Berkeley, Cal.: University of California Press, 1971) pp. 211 ff., 255ff.

13 Fung Yu-Lan, 4 Short History of Chinese Philosophy (New York: Macmillan, 1958), p.
190.



158 URSULA STADLER

pragendes Charakteristikum der historischen Epoche und ihrer Wiederholung
im 20. Jahrhundert hervor, ein Krieg, in dem schliesslich nur ein einziger Staat
als Sieger hervorgehen werde. Aber auch die zunehmende Entwicklung kultu-
reller und ethnischer Identitét, die starke Identifikation mit dem eigenen Staat,
und nicht zuletzt die Zeit kultureller Hochbliite, gekennzeichnet durch “100
verschiedene Gedankenschulen” werden als gemeinsame Merkmale der beiden
Epochen gesehen. Damals wie heute sei der Kampf unter den einzelnen Reichen
komprosmisslos und grausam und schrecke vor keinen realpolitischen Mitteln
zuriick, wird in Beitrdgen in Zhanguo ce immer wieder betont, denn politische
Legitimitdt beruhe auf militirisch begriindeter Vorherrschaft. Gerade Chen
Quans These, wonach im Kampf um das Uberleben des eigenen Staates alle
Mittel gestattet seien und jegliche Vertrdge gebrochen werden diirften, ist im
Zusammenhang mit diesem Aspekt der Zeit der Streitenden Reiche zu sehen.
Anders als bei vielen Intellektuellen, die ebenfalls fiir die Zeitschrift schrieben,
fiihrte die Orientierung an der Zeit der Streitenden Reiche bei Chen Quan
dariiber hinaus aber zu einer verhidngnisvollen Bewunderung flir das Dritte
Reich.

Bereits bei zeitgendssischen Kritikern ist die in Zhanguo ce erorterte
Theorie der zyklischen Wiederkehr der Zeit der Streitenden Reiche auf heftigen
Widerstande gestossen. Zhang Hanfu, Mitglied der KPCh, weist 1942 darauf
hin, dass Epochen wohl verglichen, nicht aber gleichgesetzt werden diirften.
Uberdies sei heute an die Stelle des Kampfes aller gegen alle der Kampf der
guten, antifaschistischen Michte gegen das Ubel des Faschismus getreten.!4

3. Allgemeine Bemerkungen zu den Mitarbeitern der Zeitschrift

Mehrere Mitarbeiter von Zhanguo ce schrieben auch fiir die 1939 gegriindete
Zeitschrift Jinri pinglun < H ZF i, deren Ziel darin bestand, die GMD-Re-
gierung iber internationale Angelegenheiten und Wirtschaftsfragen sowie iiber
Erziehung und Politik im allgemeinen zu beraten. Allerdings entwickelte sich
Jinri pinglun selbst immer mehr zu einem parteikritischen Organ!®> und nicht
wenige der Zhanguo ce-Mitarbeiter distanzierten sich zusehends von der

14 Zhang Hanfu (Han Fu): “Dui faxisi ‘Zhanguo ce’ pai de douzheng. ‘Zhanguo’ pai de faxisi-
zhuyi shizhi” (Der Kampf gegen die faschistische ‘Zhanguo ce’-Gruppe. Der faschistische
Kern der ‘Zhanguo’-Gruppe), Qunzhong, vol.7, no. 1 (1.1.1942).

15 Vgl.: Godley, “Politics from History”, p. 110.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 159

GMD.!¢ Die im “Geleitwort der Herausgeber” dargelegte politische Ausrich-
tung, mit der sich Mitarbeiter identifizieren sollten, wirft Licht darauf, weshalb
diejenigen Professoren der Lianda!’ § A und Yunnan-Universitit, die als
Herausgeber der Zeitschrift erachtet werden, zum Teil aber auch die freien
Mitarbeiter, einem scheinbar klar definierbaren Kreis zugeordnet und als
“Zhanguo ce-Clique” oder “Zhanguo ce-Gruppe” (Zhanguo ce pai) bezeichnet
werden. Dabei handelt es sich um eine Zuordnung von aussen, denn die
Verfasser der verschiedenen Beitrage sahen sich selbst nicht als Mitglieder einer
Gruppe oder Organisation und bekannten sich nie, etwa in einem Manifest, zu
einer Mitgliedschaft. Der Begriff “Zhanguo ce pai” hat sich bereits in den
frithen 40er Jahren durchgesetzt!® und bis heute in Ost und West gehalten.
Bemerkenswert ist, dass gerade das Fehlen von klaren Definitionskriterien fiir
“Clique” oder “Gruppe” Raum fiir eine beliebige Zuweisung der Mitglieder
lasst: So betont zum Beispiel J.C. Kinkley, dass Shen Congwen — ungeachtet
seiner acht Beitrdge — mit der “Zhanguo Clique” nichts zu schaffen gehabt
habe.!® Den Inhalt der Beitrige zum Kriterium fiir eine Zuordnung zur “Clique”
zu erheben, ist ebenso fragwiirdig wie die Anzahl verdffentlichter Texte, denn
bei der Identifikation mit dem Leitbild bestehen wohl graduelle Unterschiede,
doch ist eine solche bei keinem “Mitglied” vollstindig gegeben. Dies hingt
allein schon damit zusammen, dass die in den Beitrdgen verwendete Termino-
logie (z.B. die Begriffe da zhengzhi oder Ii) nicht eindeutig definiert wurde und
deswegen individueller Interpretation zugénglich blieb.

Fest steht, dass die “grosse Politik” auf “Machtpolitik” und “Realpolitik”
beruht. Fithrt man sich vor Augen, dass es sich bei “Realpolitik” grundsétzlich
um eine Politik handelt, “die moralische Grundsitze oder nationale Ressenti-
ments nicht beriicksichtigt, sondern auf der niichternen Erkenntnis der Gege-
benheiten und des wirklich Erreichbaren beruht”,2° wird die antikommunistische
Ausrichtung der Zeitschrift ebenso verstindlich wie die in manchen Beitrédgen
zum Ausdruck kommende Bewunderung fiir diejenigen Regimes zu Beginn der
40er Jahre, welche sich tiber jegliche “moralischen Grundsédtze” hinwegsetzten.

16  Zunehmend GMD-kritisch waren zum Beispiel He Yongji, Lin Tongji und He Lin.

17 Xinan Lianhe Daxue /4 5 it & A 2 (Kurzform: Lianda; vereinigte Stidwest-Universitit);
die Lianda existierte von 1938 bis 1946 in Kunming.

18  Vgl. die Beitrige von Zhang Hanfu (Han Fu) und Ouyang Fanhai in Qunzhong, 1942.

19 Kinkley, The Odyssey of Shen Congwen, p. 359.

20 Duden, vol. 5 (Mannheim: Dudenverlag, 1982), p. 652. Eine ausfiihrlichere Defintion von
Realpolitik findet sich in Dieter Nohlen (Hrsg.), Lexikon der Politik, Vol. 7, “Politische
Begriffe” (Miinchen: C.H. Beck,1998), p. 538: “Die pragmatische Gestaltung von Politik im
Gegensatz zu deren idealistischer Auffassung”.



160 URSULA STADLER

Es erstaunt nicht, dass ein so klares Eintreten fiir “Macht- und Realpolitik”
wihrend der Jahre 1940-42 der Zeitschrift den Vorwurf eintrug, faschistisches
Gedankengut zu verbreiten: “Wir wollen entschieden und lautstark verkiinden:
Der innenpolitische Standpunkt der ‘Zhanguo ce-Gruppe’, welcher auf dem
‘Kampf durch Macht’ beruht, ist Faschismus und Hitlerismus in einem.”?! In
einem Versuch, “grosse Politik” zu definieren, schreibt der Geograph Hong Si-
qi {4t B 7%, dass eine solche nicht unmoralisch (bu daode A~ & %), sondern
frei von moralischen Werten (fei daode FE 3& 1% ) sei: “Jegliches naive Konzept
von Gut und Bose muss davor zerbrechen.”?? Chen Quans Ausserungen zu
Gerechtigkeit und Macht sind vor dem Hintergrund dieser Prémisse zu sehen,
vor dem auch seine Affinitit zum Nietzsche der “Ubermensch-Phase™? ver-
standlich wird.

Weiter macht das kurze Geleitwort deutlich, dass es sich bei seinen Ver-
fassern um Intellektuelle handelt, die mit westlicher politischer Terminologie
vertraut waren; tatsichlich hat ein grosser Teil der Mitarbeiter im Ausland
studiert. Ein solcherart formuliertes Geleitwort stellt Anforderungen an die
Leserschaft und ist als Hinweis darauf zu verstehen, dass Zhanguo ce auf vor-
wiegend akademisch gebildete Leser ausgerichtet, aber auch beschrinkt war.
Der im Zhanguo ce-kritischen Organ Qunzhong £+ Zf erhobene Vorwurf an die
Verfasser, gelehrt daherzureden, wird verstdndlich.?

Ein wichtiger Grund fiir die Entstehung der Zhanguo-Publikationen und
auch fuir die weitere publizistische Aktivitdit Chen Quans war zweifellos das
Bediirfnis, auch als Intellektueller mehr und Konkreteres zur Rettung der Nation
beizutragen. Ein ehemaliger Lianda-Student mag die Arbeit seiner Lehrer an der
Universitidt als wichtigsten Dienst am Vaterland empfunden haben: “To keep
the flame of learning glowing in midst of a war was but the other side of

21  Zhang Hanfu: “Dui ‘Zhanguo ce’ pai de douzheng”, p. 697. He Lin nimmt in seinem Arti-
kel “Yingxiong chongbai yu renge jiaoyu” (Heldenverehrung und Charaktererziehung),
Zhanguo ce no. 17 (20.7.1941), p. 1, direkt zu Ausserungen Stellung, die Chen Quan vor-
werfen, den Faschismus zu propagieren.

22 Vgl. Hong Siqi: “Shi da zhengzhi” (Erkldrungen zur grossen Politik), Zhanguo ce no. 10
(15.8.1940), p. 4. Godley erwihnt und kommentiert diese Textstelle in “Politics from
History”, p. 110.

23 Vgl. Chen Quan: “Nicai de sixiang” (Das Denken Nietzsches), Zhanguo ce no. 7
(10.7.1940), pp. 13-24.

24 Im Westen studiert haben nebst Lin Tongji, Lei Haizong und Chen Quan auch He Lin, Fei
Xiaotong, Jiang Tingfu, Zeng Zhaolun und Tong Xi. Weitere Autoren studierten in Japan.

25  Han Fu, “Dui ‘Zhanguo ce’ pai de douzheng”, p. 703.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 161

China’s resolve to demonstrate her resistance to foreign invasion”® — das
unmittelbare Wirkungsfeld der akademischen Lehrtdtigkeit, die trotz der
Kriegsjahre in einem vergleichsweise geschiitzten und isolierten Rahmen
stattfand, erwies sich in vielen Fillen als zu begrenzt. Chen Quans immer
intensivere Produktion von Dramen als Literaturgattung, von der eine unmit-
telbare erzieherische Wirkung zu erhoffen war, erkldrt sich aus dem Gefiihl
einer wachsenden Machtlosigkeit angesichts der innenpolitischen Entwicklung
in China,?” und auch die zunehmende Radikalisierung der politischen Schriften
Chens kann nicht losgeldst von diesem Hintergrund beurteilt werden.

Auf die Heterogenitit der Gruppe ist hingewiesen worden: Bereits Kon-
zepte von Mitarbeitern, die sich ideologisch nahestehen, weisen Unterschiede
auf, so zum Beispiel Chen Quans “Heldenverehrung” und Lin Tongjis “Ver-
ehrungskonzept™®. Als noch schwieriger erweist es sich, die Beitrdge von
Verfassern unterschiedlicher politischer Uberzeugungen (etwa Lei Haizongs,
der innerhalb seines zyklischen Geschichtsbilds ein oligarchisches oder dikta-
torisches Regime befiirwortet, und des demokratisch gesinnten Shen Congwen)
auf einen Nenner zu bringen. Schliesslich zeigen sich auch wesentliche Unter-
schiede bei der Erorterung von westlicher Philosophie, zumal bei der Rezeption
Nietzsches durch Lin Tongji und Chen Quan.? Da die Angaben dariiber, wer
zur Redaktion zu zdhlen ist, widerspriichlich sind,* ist auch die Unterteilung in

26 Chun-Fan Mao: “Comments”, p. 168. Anhang zu: John Israel, “Southwest Associated Uni-
versity: Preservation as an Ultimate Value”, in: Paul K.T. Sih (Hrsg.), Nationalist China
During the Sino-Japanese War, 1937-1945 (Hicksville, N.Y.: Exposition Press, 1977), pp.
131-66.

27  Alle Dramen Chen Quans — ob selbst verfasst oder bearbeitet — sind zwischen 1940 und
1944 entstanden. Genaue Angaben iiber die Erstpublikation von Yi shu (Der Kleiderbaum)
und Zuguo (Vaterland) konnten nicht ermittelt werden.

28  Vgl. Ouyang Fanhai, ”Shenme shi ‘Zhanguo’pai de wenyi” (Was ist unter Literatur und
Kunst der ‘Zhanguo’ Gruppe zu verstehen?), Qunzhong, vol. 7, no. 7 (15.4.1942).

29  Vgl. dazu: Lin Tongji, “Wo kan Nicai” (Meine Nietzsche Lektiire), in: Ding Xiaoping, Wen
Rumin (Hrsg.), Shidai zhi bo — Zhanguo ce pai wenhua lunzhu jiyao (Wogen der Zeit -
Ausziige aus den Schriften der Zhanguo ce-Gruppe iiber Kultur) (Beijing: Zhongguo
guangbao dianshi chubanshe, 1995), pp. 233-47.

30  Ding Xiaoping und Wen Rumin nennen Chen Quan, Lin Tongji und Lei Heizong als Her-
ausgeber: Ding Xiaoping und Wen Rumin, *“’Zhanguo ce pai’ de wenhua fansi yu chongjian
gouxiang®, in Shidai zhi bo , p. 2. Godley, “Politics from History”, fithrt Lin Tongji und Lei
Haizong an. In Zhongguo xiandai wenxue shetuan liupai cidian , p. 399 ff. werden Lin
Tongji, Chen Quan, Lei Haizong , He Yongji etc. als Herausgeber erwihnt. Kinkley
schreibt zur Frage, ob Shen Congwen zu den Herausgebern gehorte: “He strongly denies
being an editor, and there is no evidence that he was.” (The Odyssey of Shen Congwen, p.
253).



162 URSULA STADLER

“Redaktionsmitglieder” und “freie Mitarbeiter” willkiirlich. Fest steht, dass Lei
Haizong, Lin Tongji und Chen Quan den Charakter der Zeitschrift Zhanguo ce
wesentlich mitprégten. Lin Tongji und Lei Haizong werden in allen Quellen als
Herausgeber aufgefiihrt, letzterer bezeichnet sich auch selbst so0.}! Umso
erstaunlicher, dass sich die tatsdchlichen Beitrige Lei Haizongs in Zhanguo ce
auf drei Artikel beschrinken, und er in dieser Hinsicht weit hinter dem sehr viel
produktiveren Chen Quan (14 Beitrige, z.T. unter dem Pseudonym Tang Mi [F
% veroffentlicht), He Yongji (13 Beitrdge) und auch dem Schriftsteller Shen
Congwen (8 Beitrdge) zuriicksteht. Zu den zeitweiligen Mitarbeitern gehéren
bekannte Personlichkeiten der Republikzeit wie Shen Congwen, Zhu Guang-
qian, Feng Zhi oder He Lin.

Ein Blick auf die Nachfolgepublikationen der Zeitschrift Zhanguo ce gibt
Aufschluss dariiber, ob von einer gewissen Kontinuitdt der Mitarbeiter gespro-
chen werden kann: Wiahrend Lei Haizong und Lin Tongji auch regelmaissig fiir
Zhanguo fukan schreiben (Lin Tongji zum Teil unter dem Pseudonym Du Ji J&
11 ), sucht man diese beiden bis dahin prominenten Namen vergeblich in Chen
Quans Minzu wenxue. Ein Grund dafiir mag in der lokalen Distanz liegen (wéh-
rend der ganzen Publikationszeit von Zhanguo ce und Zhanguo fukan hatten
Chen Quan, Lei Haizong und Lin Tongji in Kunming gelebt, doch siedelte Chen
1m Sommer 1942 nach Chongqing tber, und auch Lin Tongji veliess Kunming
im gleichen Jahr), aber auch in einer gewissen Entfremdung, wohl weniger
ideologisch, als thematisch: Vor allem zwischen Lei Haizongs Lehre von der
“Wiederkehr der Streitenden Reiche” und Chens Glauben an die grundsitzliche
Bedeutung von Nationalliteratur, wie sie immer mehr den Kern seiner Abhand-
lungen bildet, besteht keine klare Verbindung.

4. Die Schriften Chen Quans

4.1 Schwerpunkte, Aufbau und Methodik

Die Aufsitze, die Chen Quan wihrend der frihen 40er Jahre vor allem fiir
Zhanguo ce, aber auch fir Zhanguo fiikan und Minzu wenxue verfasst hat, lassen
sich trotz Uibergreifender Thematik inhaltlich folgenden Bereichen zuordnen:*?

31 Lei zeichnet z.B. am Ende des Artikels “Lishi jingjuexing de shixian” (Termine historischer
Wachsamkeit), Zhanguo ce no. 11 (1.9.1940), pp. 1-5 mit bianzhe (Herausgeber).

32 Die folgende Auflistung erhebt keinen Anspruch auf Vollstindigkeit. Eine umfassendere
Zusammenstellung der Schriften Chen Quans findet sich in der unveréffentlichten Lizen-



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 163

Nebst Abhandlungen zu F. Nietzsche und A. Schopenhauer’? sowie zu Faust**
verdffentlichte Chen Beitrige zur Heldenverehrung?s und zur Sturm-und-Drang-
Zeit.3¢ Zu seinen thematischen Schwerpunkten zu Beginn der 40er Jahre geho-
ren im weiteren auch allgemeine literarische Themen sowie Texte zu H. Ibsen,?’
Aufsitze zu ‘Der Traum der roten Kammer und die deutsche Philosophie’,*®
Betrachtungen zu Deutschland*® und, vor allem in den Nachfolgepublikationen,
Abhandlungen zur Nationalliteratur, der Chen im Zusammenhang mit einer

33

34

35

36

37

38

39

ziatsarbeit. Sofern es sich nicht um Beitrige aus Zhanguo ce handelt, sind die bibliographi-
schen Angaben Ding Xiaoping und Wen Rumin, Shidai zhi bo, entnommen.

“Shubenhua de gongxian” (Der Beitrag Schopenhauers), Zhanguo ce no. 3 (1.5.1940), pp.
8-16; “Nicai de sixiang” (Das Denken Nietzsches), Zhanguo ce no. 7 (10.7.1940), pp. 13-
24; “Nicai xin mu zhong de niixing” (Nietzsches Frauenbild), Zhanguo ce no. 8 (25.7.
1940), pp. 20-27; “Nicai de zhengzhi sixiang” (Nietzsches politische Ideologie), Zhanguo
ce no. 9 (5.8.1940), pp. 21-31; “Nicai de daode guannian” (Nietzsches Moralkonzept),
Zhanguo ce no. 12 (15.9.1940), pp. 31-36; “Nicai de wushenlun” (Der Atheismus Nietz-
sches), Zhanguo ce no. 15/16 (1.1.1941), pp. 33-42: “Jindai lishi jiaoyu dui rensheng de wu
hai” (Die fiinf Ubel der modernen Geschichtserziehung). Der bereits in friiheren Jahren
verfasste Aufsatz bildet den ersten Teil von “Nicai yu jindai lishi jiaoyu” (Nietzsche und die
moderne Geschichtserziehung”), Zhongshan wenhua jiaoyuguan jikan vol. 4, no. 3 (10.
1937).

“Fushide de jingshen” (Der Geist Fausts), in: Zhanguo ce no. 1 (1.4.1940), pp. 9-16. Spiter
als “Fushide jingshen” in Shidai zhi bo , pp. 359-67.

“Lun yingxiong chongbai” (Uber die Heldenverehrung), Zhanguo ce no. 4 (15.5.1940), pp.
1-10; “Zai lun yingxiong chongbai” (Emeut tber die Heldenverehrung), Da gongbao,
Zhanguo fukan no. 21, (Chongqing, 21.4.1942). Spéter in: Shidai zhi bo — Zhanguo ce pai
wenhua lunzhu jiyao, pp. 312-18.

“Kuangbiao shidai de Deguo wenxue” (Die deutsche Literatur in der Sturm-und-Drang-
Zeit), Zhanguo ce no. 13 (1.10.1940), pp. 14-22; “Kuangbiao shidai de Xilei” (Schiller in
der Sturm-und-Drang-Zeit), Zhanguo ce no. 14 (1.12.1940), pp. 36-48;“Wu Si yundong yu
kuangbiao yundong” (Die Vierte-Mai-Bewegung und die Sturm-und-Drang-Bewegung”),
Minzu wenxue, vol. 1, no. 3 (7.9.1943). Spiter in: Shidai zhi bo , pp. 341-48.

“Jimo de Yibusheng” (Der einsame Ibsen) verfasst unter Pseudonym Tang Mi, Zhanguo ce
no. 4 (15.5.1940), pp. 27-35. Ein weiterer Text zu Ibsen ist unter dem Titel “Di san jieduan
de Yibusheng” (Ibsen in seiner dritten Phase), Minzu wenxue vol. 1, no. 4 (12.1943)
erschienen. “Wenxue piping de xin dongxiang” (Neue Tendenzen in der Literaturkritik),
Zhanguo ce no. 17 (20.7.1941), pp. 33-44; “Shengshi wenxue yu moshi wenxue” (Bliite-
zeit- und Endzeitliteratur), in Shidai zhi bo, pp. 411-16.

“Shubenhua yu Hong lou meng” (Schopenhauer und der Traum der roten Kammer), Jinri
lunwen , vol. 4, no.2 (14.7.1940); “Nicai yu Hong lou meng” (Nietzsche und der Traum der
roten Kammer), in: Wenxue piping de xin dongxiang (Neue Tendenzen in der Literatur-
kritik) (Chongging: Zhengzhong shuju, 1943).

“Deguo minzu xingge he sixiang” (Charakter und Denken des deutschen Volkes), Zhanguo
ce no. 6 (25.6.1940), pp. 26-32.



164 URSULA STADLER

moglichen Erstarkung von Land und Volk zunehmend Bedeutung beimass.*
Deutschland und seine Literatur, Philosophie und Politik sind insofern fiir die
Theorien Chen Quans bedeutsam, als er diese vor allem auf die Literatur der
Sturm-und-Drang-Zeit, die Philosophie Nietzsches, Aspekte der deutschen Ro-
mantik und nicht zuletzt auf den Fiihrerkult im Dritten Reich abstiitzt.

Verglichen mit anderen Autoren, die fiir Zhanguo ce schrieben, sind Chen
Quans Stil und Sprache einfach und klar, auch wenn sich Zhai Guojin 22 [&] ¥£,
der 1941 bei der Urauffithrung von Chens viel diskutiertem Theaterstiick Wilde
Rosen mitwirkte, in seinen Erinnerungen dariiber beklagt, wie sehr die Schau-
spieler die Dialoge hdtten @ndern miissen, “denn Professor Chen kann kein
Hochchinesisch, er spricht den Dialekt von Sichuan”.#! Auffallend im Vergleich
zu anderen hochgradig assoziativen und unstrukturierten Beitrdgen in Zhanguo
ce*? ist der oft geradezu pedantisch didaktische Aufbau vieler Aufsidtze Chens.
Der Verfasser macht keinen Hehl daraus, dass Ziel eines Texts — entgegen der
oft irrefithrenden Titel — nicht etwa eine literaturtheoretische oder philosophie-
geschichtliche Abhandlung ist, sondern immer wieder die Frage, wie der chi-
nesische Volkscharakter in schwierigen Zeiten veriandert und gestirkt werden
koénne. Am Beispiel der Abhandlung “Der Geist Fausts”, welcher fiir Chen
Quan den idealen Volkscharakter darstellt, 1dsst sich die in vielen Texten zu
beobachtende Gliederung illustrieren:

Was ist unter dem Geist Fausts in Goethes Dichtung zu verstehen, und
worin besteht seine Bedeutung fiir das heutige China, fragt Chen im ersten der
vier Kapitel dieses Beitrags. Dieser Frage ldsst der Verfasser im zweiten Kapitel
iiberraschend einen literaturwissenschaftlichen Uberblick folgen, in dem im Stil
der Germanistik der Vorkriegszeit die unterschiedlichen Bearbeitungen des
Stoffs von frithen Dichtungen bis hin zu Goethe in einen geistesgeschichtlichen
Zusammenhang zu ihrer jeweiligen Epoche gebracht werden. Nach dieser fiir
Chen Quans Texte charakteristischen objektiv-wissenschaftlichen Passage, die
zweifellos nicht nur Information, sondern auch den Eindruck fachlicher Kom-

40  “Minzu wenxue yundong” (Die Bewegung fiir Nationalliteratur), Da Gongbao, Zhanguo
fukan no. 24 (13.5.1942), spiter zusammen mit “Minzu wenxue yundong de yiyi” als “Min-
zu wenxue yundong” in Shidai zhi bo , pp. 368-79; “Minzu wenxue yiyi” (Die Bedeutung
der Bewegung fiir Nationalliteratur), Da Gongbao, Zhanguo fukan no. 25 (20.5.1942),
“Wenxue yundong yu minzu wenxue” (Nationalbewegung und Bewegung fiir neue Lite-
ratur), Junshi yu zhengzhi , vol. 2, no. 2 (10.11.1941). Spiter als “Minzu yundong yu
wenxue yundong” in Shidai zhi bo , pp. 393-410.

41  Zhai Guojin: “Yi ci duo zai duo nan de huaju yanchu”, p. 483.

42 Z.B.: Daixi, “Zhongguo ren suoyi wei Zhongguo ren” (Was Chinesen zu Chinesen macht),
Zhanguo ce no. 1 (1.4.1940).



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 165

petenz eines im Westen geschulten Intellektuellen beabsichtigt, folgt nun im
dritten Kapitel eine durchaus zweckorientierte Charakterisierung von Goethes
Faust: Mit grosser Systematik werden Eigenschaften Fausts aufgezéhlt, so zum
Beispiel, dass es sich bei ihm um einen “unermiidlichen Kdmpfer” handle. Die
darauf folgende Interpretation dieses Charakterzugs hat nun mit Germanistik
nicht mehr viel gemein: Unserem Leben werde durch den Kampf fiir ein
begehrenswertes Ziel ein Sinn verliehen, schreibt Chen. Dieser Sinn liege nicht
im Erfolg, sondern im Prozess des Kampfes. Weit schlimmer als dem Kampf
“eine falsche Richtung”# zu verleihen, so die fragwiirdige Folgerung, seien
Passivitdt und Mutlosigkeit, denn beides fiihre unweigerlich zu einer pessi-
mistischen Grundhaltung. In diesem Zusammenhang erwdhnt Chen Thomas
Carlyle, einen seiner geistigen Viter, auf den er sich vor allem in den Texten
zur Heldenverehrung beruft: Auch Carlyle betone in seinen Schriften den Wert
des Handelns und sei darin von Goethe beeinflusst.

Chen Quan ist sich bewusst, sich mit solchen Ausfithrungen vom urspriing-
lichen germanistischen Terrain weit zu entfernen. Und doch féllt es ihm schwer,
den Anstrich wissenschaftlicher Legitimitit ohne weiteres preiszugeben — die
oft erzwungen klingenden Riickfithrungen zum scheinbar fachspezifischen Aus-
gangsthema (hier etwa die abschliessende und an dieser Stelle véllig unnétige
Referenz zu Goethe) finden sich in vielen Texten. Im letzten Kapitel wird die
Briicke zur aktuellen Lage in China geschlagen, und so wirft Chen die Frage
auf, weshalb eine solch kédmpferische, ewig unbefriedigte “Faust’sche Geistes-
haltung” gerade fiir das China der 30er und 40er Jahre fruchtbar gemacht
werden sollte:

Zusammenfassend konnen wir festhalten: Der Geist Fausts ist bewegt, derjenige der
Chinesen ruhig. Fausts Geist ist progressiv, der chinesische konservativ. Wenn sich die
Chinesen diese neue Lebensauffassung nicht zu eigen machen, ihre fritheren selbst-
zufriedenen, trigen, schwachen, scheinheiligen und ruhigen Gewohnheiten nicht &ndern,
und nur die Errungenschaften des aufblilhenden, westlichen Materialismus, politische
Strukturen und militdrische Ausbildung iibernehmen, dann fiirchte ich, wird der Fortschritt
begrenzt sein.*

Ein Aufruf an die Leser beschliesst den Text: “Der Goethe’sche Faust wird am
Schluss gerettet, seine Seele kommt zu den Engeln in den Himmel. K6nnen
auch wir zu Faust werden und so im Himmel Aufnahme finden”? Solche
abschliessenden Hinwendungen zur Leserschaft bilden ein weiteres beliebtes

43 “Fushide jingshen”, p. 364.
44  Ebd., p. 367.



166 URSULA STADLER

Stilmitte]l Chen Quans, von dem er zum Teil in iberraschender Schirfe
Gebrauch macht: “Wir haben das Ziel, den Charakter unseres Volkes zu stdhlen.
Bedienen wir uns hierzu angesichts der heutigen Zeit der Streitenden Reiche
weiterhin der traditionellen ‘Sklavenmoral’ oder ziehen wir unsere Lehren aus
der ‘Herrenmoral’, die Nietzsche propagiert?”’#’ lautet eine der Forderungen am
Ende eines weiteren Texts, und seinen Aufsatz zu “Nietzsche und Der Traum
der roten Kammer” beschliesst er mit den Worten: “Nietzsches Denken mag in
vielem radikal sein, doch sein positiver Geist ist fiir uns ein Heilmittel. Baoyu
verldsst sein Heim, Zarathustra steigt von seinem Berg. [...] Welchen Weg
wihlen wir? Haben wir uns das sorgfaltig iiberlegt?”4¢

Ding Xiaoping | HZ 4= und Wen Rumin }% & #, Herausgeber ausge-
wihlter Texte von Chen Quan, Lei Haizong und Lin Tongji, sehen in solch “ex-
tremen” Formulierungen weniger ein Zeichen “unertriglichen Elitedenkens”,*’
wie es Chen Quan immer wieder vorgeworfen wurde, als ein bewusst pro-
vokatives, von Nietzsche beeinflusstes Stilmittel, das zur Aufriittelung aus der
verheerenden Lethargie beitragen sollte.*?

Angesichts eines Vorgehens, wie es hier am Beispiel “Der Geist Fausts”
skizziert wurde ertibrigt sich die Frage danach, wo Chen Goethe (und vor allem
Nietzsche) missverstanden habe; eine Frage, die in Untersuchungen zu Chen
Quan immer wieder gestellt und ansatzweise auch beantwortet wird.#® Chen ist
es nicht um eine wissenschaftliche Analyse zu tun, und weder sind besonderer
Scharfsinn noch fundierte literarische oder philosophische Kenntnisse notig, um
Unstimmigkeiten sofort aufzudecken. Weiterfiithrender ist die Frage danach, auf
welche Weise sich Chen Quan westlicher Literatur und Philosophie, aber auch
westlicher politischer Vorbilder bedient, um sein Ziel — Aufriittelung und
Belehrung der chinesischen Intellektuellen und, wenn méglich, einer breiteren
Leserschaft — zu erreichen, und worin seine Vorschldge zur Starkung der Nation

45  *“Nicai de daode guannian”, p. 276.

46  Nicai yu Hong lou meng”, p. 290.

47  Godley, “Politics from History”, p. 111, spricht von Chen Quans “insufferable elitism”.

48  Ding Xiaoping und Wen Rumin, “’Zhanguo ce pai’ de wenhua fansi yu chongjian gou-
xiang”, p. 13.

49 Vgl die fehlerhafte Darstellung Chen Quans in Kap. 7: “The Appropriation of Nietzsche by
the Right”, in Shao Lixin, Nietzsche in China (New York: Peter Lang, 1999). Auch Yue
Daiyuns Beitrag “Nietzsche in China”, der sich als einer der ersten chinesischen Abhand-
lungen nach 1949 um eine unbefangene Annaherung an Nietzsche bemiiht, beschrinkt sich
weitgehend darauf, Chen Quan und Lin Tongji im Gegensatz zur Vierten-Mai-Bewegung
ein falsches Nietzsche-Verstandnis anzulasten.Yue Daiyun (transl. Cathy Poon), “Nietzsche
in China”, Journal of the Oriental Society of Australia, vols. 20-21 (1988-89), pp. 199-219.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 167

bestehen. Und doch erliegt, wer sich heute mit Chen Quan befasst, immer
wieder der Versuchung, den Text zu lesen, als “handle es sich um die Schrift
eines westlichen Philosophen” oder, im Falle Chen Quans, auch eines Literatur-
historikers “in dem falschen Glauben, dass auch der chinesische Autor iiber
Philosophie, wie man sie im westlichen Sinne versteht, geschrieben hat [...];°
und so erregt Anstoss, was bei einer philosophiegschichtlichen oder literatur-
wissenschaftlichen Abhandlung als methodologische Unzulénglichkeit gesehen
werden miisste. Dazu gehort etwa der Mangel an Kontextualisierung einzelner
Zitate sowie das selektive Zitieren — beides in chinesischen Texten jener Jahre
allerdings weitverbreitet und keineswegs einmalig fiir Chen Quans Abhand-
lungen. Chen schldgt seinen Lesern in “Nietzsches Denken” ein exaktes Ver-
fahren fir die Untersuchung von Nietzsche-Textstellen vor: Zuerst sollten die
wichtigsten Phasen im Denken des Philosophen festgelegt und kurz definiert
werden. Im folgenden sei wichtig, sich immer vor Augen zu fiihren, welcher
Phase eine Aussage zuzuordnen und in welchem Kontext sie anzusiedeln sei.”!
Sobald jedoch Aussagen Nietzsches und anderer Philosophen losgeldst von rein
biographisch deskriptiven Passagen zur Illustration der eigenen Ideologie
nutzbar gemacht werden konnen, wirft Chen Quan die empfohlene Sorgfalt im
Umgang mit Textstellen tiber Bord, sowie er auch auf die Wiedergabe von
Passagen verzichtet, in denen ein negatives China-Bild gezeichnet wird.>? Sich
auf Chens oft selektive Nietzsche Rezeption beziehend bemerkt Ouyang Fan-
hai B 5 JL 18 zu Recht: “Nietzsche ist der Ansicht, dass die Arier die vor-
nehme Rasse und schwarzhaarige Menschen niederes Volks seien. Ich bin mir
nicht sicher, ob dies die schwarzhaarigen Mitglieder der Zhanguo ce-Gruppe zur
Kenntnis genommen haben.”3?

Schwerwiegender als die vergleichsweise leicht nachzuweisenden Unge-
nauigkeiten im Umgang mit einzelnen Zitaten ist Chens Tendenz, sein eigenes,
eklektisch hergeleitetes Konglomerat ideologisch gefirbter Losungsvorschlige

50 Werner Meissner, Philosophie und Politik in China. Die Kontroverse iiber den dia-
lektischen Materialismus in den Dreissigerjahren (Miinchen: Wilhelm Fink, 1986), p. 14.

51  “Nicai de sixiang”, p. 13.

52 Vgl. Chen Quan, “Jindai lishi jiaoyu dui rensheng de wu hai”. Die Ausserung Nietzsches
tiber China aus “Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben” wird in Chens
Darstellung ausgelassen. Dies ist umso auffilliger, als Chen einen nicht geringen Teil dieser
Abhandlung wortwortlich aus diesem Text Nietzsches iibernimmt. Vgl.: Friedrich Nietz-
sche, “Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben”, Unzeitgemdsse Betrach-
tungen III | in: Nietzsches Werke, Kritische Gesamtausgabe, 3. Abteilung, vol. 1 (Berlin:
Walter de Gruyter, 1967), p. 305.

53 Ouyang Fanhai: “Shenme shi ‘Zhanguo’ pai de wenyi”, p. 711.



168 URSULA STADLER

einzelnen westlichen Philosophen zu unterstellen, wodurch den eigenen An-
sichten eine philosophiegeschichtliche Legitimation zuteil werden soll. So etwa
dann, wenn er die Idee eines Staates, der von Fiihrern — und seien diese noch so
“grosse Gesetzesbrecher” — geleitet werden solle, direkt und sehr vereinfachend
auf Nietzsche zuriickzufiihren sucht. In zahlreichen Texten bemiiht sich Chen zu
erkldren, warum einem Staat nur “grosse Verbrecher” vorstehen sollten, so auch
im Aufsatz “Nietzsches politisches Denken”: “Dort, wo der Staat authért, da
erst beginnt der Mensch, der nicht iiberfliissig ist” schreibt Nietzsche in Also
sprach Zarathustra (“Von neuen Gotzen”). Chen greift diese Aussage auf. Die
Einstellung des Philosophen zum Staat sei ablehendend, erklirt er, denn durch
den Erlass von Gesetzen schiitze dieser “die Entwicklung der Schwachen und
Dummen”.3* Doch “wissen grosse Verbrecher nicht, was Gesetze sind, denn
ihre Haltung geht tiber Gesetze hinaus, Gesetze kénnen sie nicht in Schranken
halten [...] Nur solch grosse Gesetzesbrecher verdienten es, Herren liber die
Menschheit zu sein.”sS Gegen einen Staat, in dem “Ubermenschen das Sagen
hitten, und der ein Symbol starken Willens wire, hitte Nietzsche wohl nichts
einzuwenden”>¢ lautet Chens spekulative Schlussfolgerung.

Gelesen als wissenschaftliche Analyse eines philosophischen Texts ist eine
solche Passage unhaltbar. Sinn macht sie jedoch, wenn sie im grésseren Zusam-
menhang mit der von Lin Tongji und Lei Haizong im Leitbild der Zeitschrift
erlduterten Orientierung an der “grossen Politik” der Zeit der Streitenden Reiche
gesehen wird: “Machtpolitik” und “Realpolitik” sowie die “Organisation von
Macht” sind Mittel, um Chinas Uberleben in der heutigen Zeit der Streitenden
Reiche zu sichern. Jegliche Art von Schwiche wird deshalb nicht nur von Chen,
sondern auch von Verfassern anderer Beitrdge heftig angeprangert. Lin Tongji
und Lei Haizong stellen die schwichliche Wesensart des chinesischen Volks als
direkte Folge des verderblichen Konfuzianismus sowie der korrupten Beamten-
schaft dar, die sich wihrend der zweitausendjdhrigen “grossen Einheit” heraus-
gebildet habe. Dagegen bemiiht sich Chen Quan, deutlich zu machen, dass der
Kampf gegen Schwiche auch im militérisch erfolgreichen Westen, allem voran
in Deutschland, auf eine lange Tradition zuriickblicke. Nietzsche ist hierzu
dienlich — auch dann, wenn die von Nietzsche als Schwiche verurteilten Tugen-
den in Chens Wiedergabe stark konfuzianischen Beiklang haben, zweifellos in
der Absicht, die eigene Theorie mit der antikonfuzianischen Stossrichtung Lin
Tongjis und Lei Haizongs in Einklang zu bringen: “Schwiche (ruoxiao 55 /)N),

54  “Nicai de zhengzhi sixiang”, p. 260.
55  Ebd, p. 262.
56 Ebd.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 169

Bescheidenheit (gianrang 3 3% ) und Sanftmut (roushun 32 [[8)”,%7 weiter auch
“Humanitit” (ren’ai {— %) und “Skrupelhaftigkeit” (gulii g J& ) nennt Chen in
diesem Zusammenhang.

Bei Bedarf greift Chen im Bestreben nach Legitimation seiner Ansichten
tiber Nietzsche hinaus auch auf andere Philosophen zuriick. So zum Beispiel auf
Aristoteles, Spinoza und Kant, wenn einmal mehr die Gefahren riicksichtsvollen
und schwichlichen Verhaltens sichtbar gemacht werden sollen. In dieser
Absicht wird deren Lehre verkiirzt auf den Nenner gebracht, dass auch sie alle
“in Mitleid nicht die héchste Tugend sahen”.58

Auf die Lokalisierung von Zitaten verzichtet Chen meistens; so auch, wenn
er in seiner Betrachtung iiber “Charakter und Denken des deutschen Volkes”
schwer iiberpriifbare und aus dem Kontext herausgeloste Aussagen Fichtes,
Moltkes, Bismarcks und Hitlers zu Krieg und Machtpolitik anfiihrt und deren
Essenz mit den Worten zusammenfasst: “Zwischen Liandern gibt es kein Recht
oder Unrecht, sondern nur das Recht des Stirkeren und den Egoismus des
Volkes. So sollte es sein”.’® In keinem anderen Text manifestiert sich deutlicher
Chens unverhohlene Bewunderung fiir den Nationalsozialismus, die deutschen
militdrischen Erfolge und fiir die Strategie, durch die sie zu Stande gekommen
sind.

Angesichts der in vielen Texten offensichtlichen Bemiihung, jahrhun-
dertelange europdische Geistesgeschichte komprimiert auf wenigen Seiten
wiederzugeben, ist auch nicht erstaunlich, dass die weitverbreitete Tendenz,
Personennamen in den Text einfliessen zu lassen, in Chens Aufsédtzen besonders
ausgeprigt ist: Ob Einstein, Tolstoj, Cao Xueqin, Bodmer und Breitinger, der
Cambridger Humanist J. Cheke oder der franzésische Literaturkritiker J. Du
Bellay — iiber fiinfzig bekannte und oft auch wenig bekannte Namen aus Ost
und West finden etwa in “Nationalbewegung und Bewegung flir neue Literatur”
Erwédhnung. Dabei muss den Aufsdtzen zur Nationalliteratur grundsétzlich zu-
gute gehalten werden, dass ihr Verfasser darin ein aussergewohnliches Fach-
wissen an den Tag legt. Sogar die stindige Bezugnahme auf die chinesische
Gegenwart tritt hinter die ausfiihrliche Darstellung literaturhistorischer Zu-
sammenhénge zuriick. Die Dissertation Die chinesische schone Literatur im
deutschen Schrifttum® ist ein weiteres Zeichen dafiir, dass es sich bei ihrem

57  Ebd.

58  Ebd., p. 269.

59 “Deguo minzu xingge he sixiang”, p. 26.

60  Chen Quan, Die chinesische schone Literatur im deutschen Schrifitum. Diss., Christian-
Albrecht-Universitit zu Kiel (Gliickstadt und Hamburg: J.J. Augustin, 1933).



170 URSULA STADLER

Verfasser um einen auffallend belesenen Germanisten handelt, der — etwa im
Vergleich zu seinem Kollegen Feng Zhi — literarisch sehr breite, wenn auch
weniger in die Tiefe gehende Interessen verfolgte. Dessen ungeachtet erliegt
Chen der Versuchung, auch dort als eigenstdndiger Denker aufzutreten, wo er es
nicht ist, und so diirfte zum Beispiel den meisten zeitgendssischen Lesern ent-
gangen sein, dass es sich beim ersten Teil des Sammelbandes Von Schopen-
hauer bis Nietzsche, der in seinem zweiten Teil auch Abhandlungen aus
Zhanguo ce vereinigt, im Wesentlichen um eine Ubersetzung der 1904 in Halle
erschienenen Dissertation von Walther Hauff handelt.®!

4.2 “Sturm-und-Drang-Bewegung”, “Heldenverehrung”
und “Nationalliteratur”

Im folgenden werden einerseits die in Chens Schriften immer wieder als
programmatische Konzepte erorterten Vorstellungen “Heldenverehrung” und
“Nationalliteratur” vorgestellt, andererseits Chen Quans Rezeption der “Sturm-
und-Drang-Bewegung”, da diese fiir Chens Vorschldge zur Starkung der chine-
sischen Nation von zentraler Bedeutung ist.

a) Die Sturm-und-Drang-Bewegung

Chen Quans Beschiftigung mit der Sturm-und-Drang-Bewegung verfolgt meh-
rere Ziele: Er strebt eine umfassende literaturhistorische Darstellung der Sturm-
und-Drang-Zeit an, gleichzeitig soll die Bewegung aber, vor allem im Vergleich
zur Vierten-Mai-Bewegung, Vorbildcharakter fiir die Gegenwart erhalten.
Chens Abhandlung “Die deutsche Literatur in der Sturm-und-Drang-Zeit” ge-
hort zu den umfassendsten, die bis dahin in China tiber diese Epoche erschienen
waren. Der Verfasser bemiiht sich, den historischen und geistesgeschichtlichen
Hintergrund der Sturm-und-Drang-Zeit zu erhellen und beschreibt die herr-
schenden feudalistischen Verhiltnisse, die Auflehnung gegen den Rationa-
lismus und den Einfluss der franzosischen Literatur. Nicht zuletzt kommt ithm
das grosse Verdienst zu, Autoren und Werke vorzustellen, deren Bedeutung fiir
die Entwicklung der Sturm-und-Drang-Literatur der Mehrzahl seiner Leser
unbekannt gewesen sein diirfte (Heinses Ardinghello, verschiedene Werke Klin-

61  Walther Hauff, Die Uberwindung des schopenhauerschen Pessimismus durch Friedrich
Nietzsche. Diss. Vereinigte Friedrichs-Universitat, Halle a.S. (Halle: C.A. Kammerer, 1904).
Bereits in Qinghua xuebao , vol. 11, no. 2 (Beiping, 4.1936), pp. 461-516, erscheinen Teile
des spateren Sammelbands als “Cong Shubenhua dao Nicai”.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 171

gers oder des Dichters Maler Miiller).®> Analog zum Vorgehen in Texten zum
Leben und Werk eines bestimmten Philosophen verféhrt Chen aber auch in der
Darstellung dieser Epoche selektiv, sobald er sich vom historisch-deskriptiven
Teil 16st und Parallelen vor allem zur Vierten-Mai-Bewegung, aber auch zum
China der 40er Jahre herstellt. Ziige der Sturm-und-Drang-Bewegung, wie deren
Subjektivismus oder die Auflehnung gegen stindisches Denken, die Chens
Vorstellungen iiber eine Ideologie nationaler Erstarkung entgegenlaufen, wer-
den nun ignoriert.

Die ‘Zhanguo ce pai’ nahm auch die Hilfe von Nietzsches Philosophie in Anspruch und
hoffte auf eine kulturelle Wiederbelebung der deutschen Sturm-und-Drang-Bewegung, was
damals [in China] gar nicht zeitgemiss schien und leicht zu Missverstindnissen fiihrte.53

Mit diesen Worten weisen Wen Rumin und Ding Xiaoping darauf hin, dass die
Beschiftigung mit Nietzsche wihrend der 40er Jahre im Gegensatz zu fritheren
Jahrzehnten schon von Zeitgenossen, vor allem aber von Kritikern nach 1949,
als suspekt und grundsitzlich pro-faschistisch erachtet wurde. Der Nietzsche-
Rezeption durch die Zhanguo ce pai sind in den vergangenen Jahren mehrere
Untersuchungen gewidmet worden.® Dass im Gegensatz dazu die Bedeutung
der Sturm-und-Drang-Bewegung in China wihrend der 40er Jahre kaum erdrtert
wurde, erkldrt sich méglicherweise dadurch, dass nur gerade Chen Quan ihr so
grosse Bedeutung beigemessen hat. Fiir ihn allerdings ist die Bewegung zentral,
denn er sieht in ihr sowohl das Konzept der Heldenverehrung als auch die
Gewichtung des Genies verwurzelt. Beides wird spiter — ebenso wie etwa der
zentrale Begriff ‘Kraft’ — bei der Beschiftigung mit Nietzsche wieder aufge-
griffen. Dies konnte der Grund dafiir sein, weshalb der Einfluss der Sturm-und-

62  Keines der Werke von Johann Jakob Wilhelm Heinse, Maler Miiller oder Friedrich Maxi-
milian Klinger war bereits zur Zeit des Erscheinens des Aufsatzes ins Chinesische iibersetzt
worden.

63  Ding Xiaoping und Wen Rumin, “’Zhanguo ce pai’ de wenhua fansi yu chongjian gou-
xiang®, p. 10.

64  Vgl: Yue Daiyun, “Nietzsche in China”; R.D. Findeisen, “A Sino-German Venture of the
1940s: Fascist Reception of Nietzschean Philosophy and the Zhanguo Group”; Shao Lixin,
Nietzsche in China oder die allgemeineren Darstellungen der Nietzsche-Rezeption von D.A.
Kelly, “Nietzsche in China: Influence and Affinity”, Papers on Far Eastern History, no. 22
(March 1983), pp. 143-72, sowie von R.D. Findeisen: “The Burden of Culture: Glimpses at
the Literary Reception of Nietzsche in China”, Asian and African Studies, no. 6 (1997), pp.
76-91.



172 URSULA STADLER

Drang-Bewegung auf diese Aspekte von Chens Losungsvorschligen oft unter-
schitzt wird.5

Chen sieht Gemeinsamkeiten zwischen der Vierten-Mai-Bewegung und
der Sturm-und-Drang-Bewegung in der Befreiung von Ubernommenen: Fiir
Europa habe das Befreiung von Rationalismus und franzosischem Klassizismus
bedeutet, fiir die chinesische Bewegung den Bruch mit jahrtausendealter intel-
lektueller Tradition.®® Andererseits stellt er drei wesentliche Unterschiede fest,
und der im China der 40er Jahre vorherrschende Materialismus scheint ihm
ebenso eine direkte Folge dieser Unterschiede zu sein wie der ungebrochene
Einfluss des Idealismus, den Chen im Deutschland der 30er und 40er Jahre zu
beobachten glaubt. Im Gegensatz zur Sturm-und-Drang-Bewegung sei die
Vierte-Mai-Bewegung antinationalistisch gewesen: Sie habe die Jahre um 1920,
bei denen es sich um eine Zeit der Streitenden Reiche gehandelt habe, mit der
Frithlings-und-Herbst-Periode verwechselt, in der noch diplomatische Bezie-
hungen bestimmend gewesen seien. In diesem Punkt weist Chens Argumen-
tation dieselben Schwachstellen auf, die Zhang Hanfu an Lei Haizongs Theorie
beanstandet hatte: Epochen werden nicht verglichen, sondern bedenkenlos
gleichgesetzt.

Weiter betont Chen Quan, bei der Vierten-Mai-Bewegung habe es sich um
eine individualistische Bewegung gehandelt, die ein in Wahrheit kollektivi-
stisches Zeitalter falsch eingeschitzt habe. Als dritter Fehler sei ihr schliesslich
anzulasten, dass sie das heutige Zeitalter des Irrationalismus fiir ein Zeitalter der
Vernunft gehalten habe und somit eine rationalistische Bewegung gewesen sei.
Diese Diagnose impliziert filschlicherweise, dass es sich bei der Sturm-und-
Drang-Bewegung um eine nationalistische, kollektivistische und irrationalisti-
sche Bewegung gehandelt habe. Chen Quan hat letztlich selbst erkannt, dass er
mit solch utilitaristischen Verallgemeinerungen wie der Bezeichnung “kollek-
tivistisch” der deutschen Bewegung nicht gerecht wird. Er weist darauf hin, sich
in seinem Roman Sturm und Drang zum Ziel gesetzt zu haben, aufzuzeigen, wie
aus einer individuellen Sturm-und-Drang-Bewegung eine nationale Bewegung
werden konne:

65  So fiihren Ding Xiaoping und Wen Rumin Chens Beschiftigung mit der Heldenverehrung
ausschliesslich auf Nietzsche zurtick: “Die ‘Zhanguo ce pai’ entlehnen von Nietzsches Wil-
lensphilosophie die folgenden wichtigen Punkte: 1) Der Wille zur Macht 2) Die Helden-
verehrung”. Ding Xiaoping und Wen Rumin, “‘Zhanguo ce pai’ de wenhua fansi yu
chongjian gouxiang”, p. 11.

66  “Wu Si yundong yu kuangbiao yundong”, p. 341.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 173

Wie kann man von einem individuellen ‘Sturm-und-Drang’ zu einem nationalen ‘Sturm-
und-Drang’ gelangen? Darin liegt die ganze Struktur des Romans und zugleich der wich-
tigste Schliissel dazu, wie der Individualismus der Vierten-Mai-Bewegung zum Nationa-
lismus der jetzigen Stufe werden kann.%’

Um den in diesem Zusammenhang gedusserten Vorwurf der anti-kollektivi-
stischen Gesinnung in seiner ganzen Tragweite erfassen zu koénnen, ist ein
Hinweis auf Chens Individualismusverstindnis notwendig. 1907 schreibt Lu
Xun: “Wenn jemand als Individualist betitelt wird, dann gilt er gleich als
Volksverrdter”. Der Begriff werde filschlicherweise als Synonym fiir “riick-
sichtslosen Eigennutz” verwendet.®® Uber dreissig Jahre spiter zielen Chen
Quans Ausserungen zum Individualismus in genau diese Richtung. Er sieht im
“extremen Individualismus” (jiduan de geren zhuyi ¥ i B9 @ A\ £ #F) die
Wurzel vieler von ihm angeprangerter Ubel. Nicht nur Materialismus oder
verheerende soziale Verdnderungen seien direkte Folgen des von der Vierten-
Mai-Bewegung iibermissig geforderten Individualismus. Weit schlimmer:
Individualismus zerstore die Einheit und sei deshalb antinationalistisch:

Der Sohn widersetzt sich dem Vater, die Frau dem Mann, der Schiiler gebardet sich als
Lehrer, der Untergebene schikaniert den Vorgesetzten, Ordnung wird zu Chaos [...], Hass
und Neid regieren [...], das Land wird verraten, die Einheit zerstort, ‘Alles fiir den
Individualismus’ ist zur Lieblingsphrase geworden. [...] Junge Studenten, mit Ausnahme
einiger weniger heissbliitiger, studieren alle Industrie und Wirtschaft, bereiten sich darauf
vor, in Firmen einzutreten und sich durch Handel am armen Land zu bereichern, um selbst
ein reiches Leben zu fiihren. Der Patriotismus ist schwach, der Wille zum Kampf ebenfalls,
all dies sind die extremen Auswiichse des Individualismus.5°

Sogar unter thm ideologisch nahestehenden Mitarbeitern von Zhanguo ce teilt
niemand diesen absoluten Standpunkt. Lin Tongji betont zwar die Notwen-

67  “Bianji mantan” (Freimiitige Aussprache des Redaktors), Minzu wenxue, no. 1 (7.7.1943).
Zitiert aus: Ding Xiaoping und Wen Rumin, “’Zhanguo ce pai’ de wenhua fansi yu chong-
jian gouxiang®, p. 23.

68  Lu Xun, “Uber falsche Tendenzen in der Kultur” (“Wenhua pian zhi lun”). In: Werke in
sechs Béiinden (Hrsg. Wolfgang Kubin), Vol. 1 (Ziirich: Unionsverlag, 1994), p. 70. Ahnlich
beschreibt D.A. Kelly in: “Nietzsche in China”, p. 169, die Auffassung des Philosophen und
Kenner Nietzsches, Li Shicen, eines Zeitgenossen von Chen Quan: “The Chinese, he says,
associate individualism with the evil of self-interest. They have no conception of a self-
affirmation which is at the same time an affirmation of the whole world, for which one has a
responsibility.”

69  “Wu Si yundong yu kuangbiao yundong”, p. 345.



174 URSULA STADLER

digkeit der Entwicklung eines kollektivistischen Bewusstseins, rdumt jedoch
ein:

Das bedeutet nicht, dass in der Vierten-Mai-Bewegung nicht bereits ein Kollektiv-
Bewusstsein angelegt war, und auch nicht, dass die gegenwirtige Bewegung nationaler
Existenz nicht auch den Samen individueller Freiheit in sich tragt (und tragen muss). Im
Gegenteil! [...]7°

Im Einklang mit der Zhanguo ce-Devise: “Volk und Land iiber alles” betont
Chen immer wieder die Notwendigkeit, das “kleine Selbst” (xiao wo /)» )
hinter das “grosse Selbst” (da wo & F¢) zuriickzustellen: “Wenn nétig, muss
das Individuum das kleine Selbst opfern, um auf das grosse Selbst zu achten
und es zu schiitzen.”’”! Ohne die Begriffe xiao wo und da wo genauer zu
errtern, stellt er davon ausgehend eine weitere Verbindung zur deutschen
Gegenwart her:

Dieses Denken ist im gewohnlichen Deutschen verwurzelt; deutsche Philosophen wie
Fichte, Hegel oder Nietzsche gewichten das Land sehr. Sie alle sind der Meinung, dass,
wenn notig, das Individuum geopfert werden miisse, um die Existenz des Landes zu sichern
und zu idealen Landesgrenzen vorzustossen. Der Geist des Landes und des Volkes wird den
Fihrern anvertraut. Thnen miissen die Massen gehorchen, sie verehren und sich ihnen
opfern, um so den Fiihrern dazu zu verhelfen, ihre absoluten, grossartigen Werke zu
vollbringen.”?

Uber das konfuzianische Kionzept der Pietit (xiao 2), das in Deutschland
gliicklicherweise unbekannt sei, wird im gleichen Atemzug der Stab gebrochen,
und so schildert Chen in seinen Romanen und Erzéhlungen wiederholt deutsche
Soldaten und nicht zuletzt deren Ehefrauen, die zum Wohl des Landes kurz-
sichtige, familienorientierte und somit letztlich egoistische Pietit iberwinden.”
Innerhalb der deutschen Philosophie stiitzt Chen seine Individualismus-Kritik
vor allem auf Hegel und Fichte ab, doch sieht er den Ursprung der antago-
nistischen Begriffe “Individualismus” und “Kollektivismus” in der griechischen
Antike begriindet: Die Bedeutung des Individuums rithre von Aristoteles’ Lehre

70  Lin Tongji, “Ershi nian lai sixiang zhuanbian yu zonghe” (Synthese und Wandel des Den-
kens seit den 20er Jahren). Zitiert aus: Ding Xiaoping und Wen Rumin, “‘Zhanguo ce pai’
de wenhua fansi yu chongjian gouxiang®, p. 19.

71 “Wu Si yundong yu kuangbiao yundong”, p. 345.

72 “Deguo minzu xingge he sixing”, p. 30.

73 Vgl.z.B. die Erzéhlung: “Menglan de jia” (Menglans Familie), in: Chen Quan, Lan hudie
(Blaue Schmetterlinge) (Chongqing: Shangwu yinshuguan, 1940).



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 175

her, wonach die Wahrheit im einzelnen Gegenstand angelegt sei. Dagegen sei
das Konzept der kollektiven Reprisentation in Platons Ideenlehre begriindet.”
Der “extreme Individualismus” trigt nicht zuletzt auch die Schuld an der
Unfihigkeit zur Heldenverehrung:

Der zweite Grund dafiir, dass man oft zur Ansicht gelangt, Chinesen seien zur echten
Heldenverehrung unféhig, liegt im Individualismus, wie er sich seit der Vierten-Mai-
Bewegung in abnormer Weise entwickelt hat. [...] Samtliche Traditionen sollten gestiirzt
und keinerlei Helden bewundert werden. Woran man glaubte und was man verehrte, war
nur das Selbst.”>

Das “kleine Selbst” miisse wieder Unterwerfung lernen, befindet Chen, denn
nur dem von ihm verehrten “Helden”, dem “Genie” und “Fiihrer” der Massen
kommt in der von Chen Quan propagierten Gesellschaft das Recht auf grenzen-
lose individuelle Entwicklung zu. Im Zusammenhang mit seiner Kritik an der
Vierten-Mai-Bewegung nennt Chen Quan zwei Namen: Li Dazhao und Chen
Duxiu seien von ihr zu Helden gemacht geworden, klagt er.”® Die Anschuldi-
gungen, die Chen an die Fiihrer der Bewegung richtet, treffen jedoch gerade im
Falle dieser Personlichkeiten nicht zu: Li Dazhaos anti-imperialistische Gesin-
nung hitte Chen bekannt sein miissen, fiihrte dieser doch bei den Ereignissen
vom 18. Miérz 1926, die er in seinem Roman Vorspiel zur Revolution’ schildert
und moglicherweise wihrend seines Studiums in Beijing selbst miterlebt hatte,
die Studenten an. Der Vorwurf, dass die Anfiihrer “den Westen oberflichlich,
und auch China nicht wirklich kannten”,”® ist schliesslich im Falle des gebil-
deten und auch mit franzgsischer Kultur vertrauten Chen Duxiu ebenso
unzutreffend wie tiberheblich. Chen erliegt der Versuchung, politisch Anders-
denkende mit ungerechtfertigten Vorwiirfen zu verunglimpfen nicht weniger als
seine eigenen Gegner.

Wichtig fiir Chen Quans Rezeption der Sturm-und-Drang-Bewegung ist
schliesslich die Tatsache, dass er hier das von ihm propagierte Heldenkonzept
historisch verankert sieht, denn dem Genie in der Sturm-und-Drang-Zeit komme
eine doppelte Funktion zu: Einerseits prige die Epoche den Geniebegriff, ande-
rerseits verkorpere sie ihn auch: “Obwohl es ganz am Anfang nur eine kleine

74 “Deguo minzu xingge he sixiang”, p. 29.

75 “Lun yingxiong chongbai”, Kap. 4.

76 “Wu Si yundong yu kuangbiao yundong”, p. 344.

77  Chen Quan, Geming de gian yi mu (Vorspiel zur Revolution) (Shanghai: Liangyou tushu
yinshu gongsi, 1934).

78  “Wu Si yundong yu kuangbiao yundong”, p. 348.



176 URSULA STADLER

Gruppe von Literaten war, die die Bewegung entfesselte, hat ihr Einfluss in
sdmtlichen kulturellen Bereichen der Nation Spuren hinterlassen, die die
Epoche priagen.”” Ausgehend vom Geniebegriff der Sturm-und-Drangzeit stellt
Chen Quan eine direkte Verbindung zur Philosophie Kants her: “Die Genie-
vorstellung der Sturm-und-Drang-Zeit wurde zur Grundlage der Kant’schen
Asthetik [...].”% Chen erklirt diesen Zusammenhang genauer: “In seiner Asthe-
tik gewichtet Kant das Genie ganz besonders. Er ist grundsitzlich nicht bereit,
irgendwelche prinzipiell giiltigen Gesetze im Bereich der Literatur anzuerken-
nen.”®! Durch die Rezeption in Kants Asthetik sei der Geniebegriff der Sturm-
und-Drang-Zeit fiir die Literaturkritik fruchtbar gemacht worden, meint Chen
und spannt den Bogen eines solchen Literaturkonzepts weiter bis zu Hegels
Idealismus: “Der Zeitraum von Kant bis zu Hegels Idealismus hat auf die
Literaturkritik der Neuzeit einen unvorstellbar wichtigen Einfluss ausgeiibt.”8?

Die hier skizzierten Verbindungen werden in den Texten Chen Quans, die
sich nicht an eine speziell philosophisch geschulte Leserschaft richten, nur
angedeutet. Klar wird aber, dass Chen eine Kontinuitdt des Geniekonzeptes
feststellt, an welches die Notwendigkeit der Heldenverehrung nahtlos an-
schliesst. Diese Kontinuitdt wird dort problematisch, wo diese Verbindung von
der Sturm-und-Drang-Zeit direkt {iber die Philosophie Nietzsches zur Politik
des Dritten Reichs fithrt. Damit verlisst Chen Quan den Rahmen einer intel-
lektuellen Beschiftigung mit Geniekonzeptionen verschiedener geistesge-
schichtlicher Epochen und gibt sich klar als Bewunderer der national-
sozialistischen Aggressionspolitik zu erkennen:

In Heinses Werk [Ardinghello] wird ein Gleichnis angefiihrt, welches das Thema des
Romans verdeutlicht: Ein Hausgott aus Wachs steht neben einem Feuer, das entfacht wurde,
um Tonwaren zu brennen. Wihrend die Topferwaren hart werden, schmilzt der Hausgott
und beschwert sich beim Feuer: ‘Schau wie grausam du dich mir gegeniiber verhiltst:
wihrend du diese Topferwaren haltbar machst, zerstorst Du mich.” Das Feuer erwidert: ‘Es
wire besser, wenn Du Deinem eigenen Wesen dafiir die Schuld geben wiirdest. Was mich
betrifft, so bin ich Feuer, in welcher Umgebung auch immer ich mich befinde.” Eine solche
Sicht der Dinge hat mit Nietzsches Denken Einiges gemein. Das gilt auch fiir die Idee,
wonach ‘Stdrke’ gut, und dass Siinde eine Voraussetzung fiir das menschliche Leben und
wirkliche Siinde Schwiche ist. [...] Die heutigen schwachen und kleinen Nationen rufen

79 “Kuangbiao shidai de Xilei”, p. 36.

80  Ebd, p. 45.

81  “Wenxue piping de xin dongxiang”, p. 385.
82  Ebd, p. 386.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 177

immer wieder nach Gerechtigkeit und Menschlichkeit, aber auch das kann ihr Schicksal
nicht andern und sie vom Untergang erretten!3?

b) Held, Genie, Ubermensch und Fiihrer

Chen Quans Pliddoyer fiir die Heldenverehrung vereinigt den Ruf nach Kollek-
tivismus mit der Uberzeugung, die Weltgeschichte sei von wenigen Individuen
gemacht worden, weshalb die Hoffnung Chinas auf einigen wenigen hervor-
ragenden Persénlichkeiten ruhe, die den Massen iiberlegen seien. Auch im Falle
Chen Quans liegt diesen Ansichten die weitverbreitete Frustration iiber die
erfolglosen Demokratisierungsversuche zu Grunde, wie sie wihrend der 30er
und bis in die 40er Jahre unter chinesischen Intellektuellen weit verbreitet ge-
wesen war. Jiang Tingfu vertrat nicht weniger iiberzeugt die Auffassung, dass
vorerst eine despotische Staatsform notwendig sei, um China zu einem moder-
nen Nationalstaat als Voraussetzung fiir eine erfolgreiche Demokratie werden
zu lassen, und Hu Shis Vergleich der demokratischen Staatsform mit einem
Kindergarten weist in eine dhnliche Richtung.®* Wihrend im zumindest no-
minell demokratischen China Korruption und militidrische Misserfolge an der
Tagesordnung waren, schienen in Italien und Deutschland, die von starken
“Fithrern” regiert wurden, genau solche Missstinde tiberwunden.

Fiir sein Heldenkonzept bezieht Chen einmal mehr die philosophischen
Grundlagen vorwiegend aus der westlichen Philosophie und Literaturgeschich-
te: Von Carlyle beeinflusst®’ betont er, dass Helden in allen Gebieten (Militér,
Kunst, Religion, Literatur etc.) zu finden seien, und er fasst seinen Helden-
begriff so weit, dass er darin das “Genie” der Asthetik Kants ebenso wie den
Geniebegriff der Sturm-und-Drang-Zeit, Nietzsches “Ubermenschen” oder poli-
tische “Fiihrer” — allen voran Adolf Hitler — miteinschliesst. Chen Quan stellt
zwar in den einzelnen Aufsdtzen Genie- und Heldenkonzepte verschiedener

83  *“Kuangbiao shidai de Deguo wenxue”, Kap. 4.

84  Eastmans Kommentar zu dieser “embarrassingly superficial analysis” Jiang Tingfus erhellt
den Hintergrund fiir die in intellektuellen Kreisen weit verbreitete Hoffnung auf eine
Fihrerfigur: “ [...] Tsiang, highly intelligent and Western-educated, had become so dis-
illusioned by China’s experiences with democracy, that he had resigned himself to any form
of government, however despotic, if only it would restore domestic tranquility, national
strength, and racial pride.” Lloyd E. Eastman, The Abortive Revolution: China under
Nationalist Rule, 1927-1937 (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1990), p. 21. Hu
Shi: “Zai lun jianguo yu zhuanzhi” (Emeut iiber das Errichten der Nation und den
Despotismus), Duli pinglun vol. 82, no. 5 (24.12.1933).

85  Chen Quan erwihnt Thomas Carlyle in seinem Aufsatz “Fushide jingshen”. Auch der Titel
“Lun yingxiong chongbai” (Uber die Heldenverehrung) orientiert sich an Carlyles On
Heroes, Hero-Worship and the Heroic in History.



178 URSULA STADLER

europdischer Epochen vor, doch betont er immer wieder, dass sie trotz unter-
schiedlicher Terminologie gleichgesetzt werden kénnten. Tatsdchlich aber sind
die Unterschiede uniibersehbar, die beispielsweise zwischen dem Geniebegriff
in der Asthetik Kants, den Chen Quan ausschliesslich im Zusammenhang mit
der Uberwindung fester literarischer Regeln erwihnt,’ und seiner Charakteri-
sierung des Ubermenschen bestehen.

Das Genie ist der Held. Unter Helden sind nicht nur Kriegshelden zu verstehen; auch
Politik, Religion, Literatur, Philosophie und Wissenschaft haben Fiihrerpersonlichkeiten
hervorgebracht, und auch diese sind Helden.?”

An die Gleichsetzung von Genie und Held schliesst diejenige von Genie,
Ubermensch und Fiihrer an:

Der Ubermensch ist ein ideales Wesen, ist ein Genie [...]. Der Ubermensch ist der Fiihrer
der Menschheit. 38

Schliesslich wird der Ubermensch auch als “Reformator” und “mutiger Krieger”
dargestellt, lezterer stellt die Beziehung zum Helden, besonders zum von Chen
immer wieder gepriesenen “Kriegshelden” her. Den Begriff “Genie” verwendet
Chen dagegen meist in Bezug auf Literatur und betont, dass sich das Genie
durch Fahigkeit, “etwas neues zu erschaffen”, und durch “Geist” auszeichne.®
Ganz besonders bemiiht sich Chen um den Begriff “Held”: Wiederum in Anleh-
nung an den deutschen Idealismus teilt er Helden in solche des “Schénen” und
des “Erhabenen” ein: Unter ersteren versteht er Kiinstler, die sich nicht durch
kriegerische Stirke auszeichnen miissen: “einige wenige Helden aus dem Be-
reich der Literatur kénnen [...] dem ‘Schoénen’ zugeordnet werden”.”® “Das
Erhabene”, dem auch der Held in der urspriinglichen Bedeutung von “mutiger
tapferer Krieger™! zugeordnet wird, versinnbildlicht er dagegen seinen Lesern
durch “einen einstiirzenden Berg”, “berstende Erde” oder “einen Blitz, dem der
Donner folgt”.%?

86  Vgl.: “Wenxue piping de xin dongxiang”.

87  “Lun yingxiong chongbai”, Kap. 3.

88  “Nicai de sixiang”, p. 22ff.

89  “Wenxue piping de xin dongxiang”, Kap. 3 ff.

90  “Lun yingxiong chongbai”, Kap. 3.

91 Brockhaus Wahrig. Deutsches Worterbuch, Vol. 3 (Wiesbaden: F.A. Brockhaus, 1981), p.
466.

92  “Lun yingxiong chongbai”, Kap. 3.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 179

“Ubermensch”, der dritte der von Chen synonym verwendeten Begriffe hat
semantisch eine spezifische Begrenzung erfahren und bezeichnet heute meist im
Sinne Nietzsches “den zur Vollkommenheit angelegten und sich (bewusst)
dorthin entwickelnden Menschen, Zukunftsideal des neuen Menschentypus”.”
Chen fiihrt den Begriff chaoren 2 A (Ubermensch) zwar durch Nietzsches
Also sprach Zarathustra ein, bezieht sich damit aber nicht ausschliesslich auf
den Ubermenschen im Sinne Nietzsches, sondern schliesst durch die Gleich-
setzung von “Ubermensch” mit “Genie” auch die urspriingliche Bedeutung von
“Heros, Halbgott, Genie” mit ein.** Semantik und Bedeutungsverlagerung der
chinesischen Begriffe yingxiong % [t (Held) und tiancai X & (Genie) miissten
gesondert untersucht werden. Im Anschluss an den Aufsatz “Uber die
Heldenverehrung” wird der Bedeutung von yingxiong nachgegangen und darauf
hingewiesen, dass der Held iiber wen % und wu K verfiigen miisse — iiber
kulturelle Bildung und kriegerische Stirke, denn ying deute auf Intelligenz,
xiong hingegen auf Stirke hin.®® Chen Quans weiter oben erwihnte Unterteilung
der Helden in solche des “Schoénen” und des “Erhabenen” widerspricht aller-
dings dieser Forderung nach Ganzheitlichkeit. Unter “Fiihrer” (lingxiu t8 )
versteht Chen schliesslich einen Anfiihrer der Massen. In spezifischem Kontext
— meist im Zusammenhang mit der deutschen Politik — wird der Begriff auch als
Synonym zur nationalsozialistischen Bezeichnung Hitlers verwendet.

Chen weist mehrfach darauf hin,”¢ dass seiner Vorstellung von Helden-
verehrung ein Geschichtskonzept zugrunde liege, das grundsitzlich antimate-
rialistisch sei: Die Entwicklung der Menschheitsgeschichte sei nicht auf
materielle Faktoren zuriickzufiihren, sondern auf den menschlichen Willen —
genauer gesagt, auf den Willen weniger Helden. Dadurch grenzt sich Chen
Quan in zweifacher Weise von der kommunistischen Geschichtsauffassung ab,
da in seinem Weltbild weder der Materie, noch den Volksmassen zentrale
Bedeutung zukommt. Dennoch ist Chens Held den Massen verbunden, denn er
reprasentiert ithren Willen und tridgt den Massen gegeniiber Verantwortung.
Diese Verantwortung wird durch verschiedene Vergleiche anschaulich gemacht,
zum Beispiel durch das Bild vom guten Hirten und seiner Schatherde oder
durch den Propheten, der durch seine Voraussicht schon frith zum Wohle Aller
handeln kann. Chen Quans Gleichsetzung von “Held” und “Ubermensch” ist

93 Brockhaus Wahrig. Deutsches Worterbuch, Vol. 6 (Wiesbaden: F.A. Brockhaus, 1981), p.
343.

94 Vgl. dazu: Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Vol. 11, 2. Abteilung
(Leipzig, 1936), p. 417 ff.

95  Ren Wuzhi: “Ying yu xiong” (Intelligenz und Stirke), Zhanguo ce no. 4 (15.4.1940), p. 10.

96  Soin: “Zai lun yingxiong chongbai”.



180 URSULA STADLER

deswegen besonders problematisch, denn bei der Beschreibung des Uber-
menschen weist er immer wieder mit Verachtung auf die minderwertigen
Massen und deren “Sklavenmoral” hin. Er scheint im Ubermenschen vor allem
das Element riicksichtsloser Stirke zu sehen und zu bewundern und wird damit
weder Nietzsches Zarathustra, noch seinem eigenen urspriinglichen Anspruch
auf soziale und moralische Verantwortung des Helden gerecht — ein Anspruch,
den er im Zusammenhang mit dem Genie der Sturm-und-Drang-Zeit, das sich
gegen soziale Missstinde zur Wehr setzt, immer wieder hervorhebt.

Nur ein solch grosser Verbrecher verdient es, Herr tiber die Menschheit zu sein. Er ist ohne
Moral, anerkennt keine Gesetze und hat keine Heimat. Er ist der Ansporn der Menschheit,
und um seinen eigenen Charakter frei entwickeln zu konnen, braucht er die Menschheit als
Werkzeug fiir seine Experimente. Er ist ein mutiger Krieger und hat ein steinhartes Herz.”

Dass der Held als “kluger Schathirte™®® tatsdchlich mit dem “grossen Verbre-
cher” identisch sein soll, ist schwer einzusehen. Andererseits ist der Held Chen
Quans im urspriinglichen Sinn des Wortes zweifellos ein “Uber-Mensch”; er
vefligt tiber tibermenschliche Fahigkeiten:

Das Genie ist seiner Zeit voraus: Wie sich noch keine Anderung abzeichnet, entdeckt es
bereits die Wende der Epoche. Die Epoche versteht seine Gedanken und Reden nicht, sie
unterdriickt sie sogar und widersetzt sich ihr.%°

Diese Féhigkeit zu prophetischer Weitsicht gehore zu denjenigen Eigenschaften,
in welchen Chen das unerklirliche Bediirfnis begriindet sieht, den Helden zu
bewundern:

Wir fiihlen einfach, dass solche Menschen grossartig, geheimnisvoll und unvorstellbar sind,
dass sie alle unsere Erwartungen iibertreffen. Ungeachtet der Zeit, des Ortes und der
Erscheinung entdecken wir alle, dass sie sich von gewohnlichen Menschen unterscheiden,
als ob sie im Besitz unvorstellbarer, geheimer Zauberkrifte wiren: sobald wir uns ihnen
ndhern, miissen wir ihnen einfach Glauben schenken, sie bewundern, ihnen gehorchen und
sie verehren, !0

Von solchen Gefiihlen ist es nur noch ein kleiner Schritt zur Erhebung des
Helden zu einer Gottheit: “In Volkssagen [...] werden oft historische Helden in

97  “Nicai de zhengzhi sixiang”, p. 261.

98  “Wu Si yundong yu kuangbiao yundong”, p. 341.
99  “Jimo de Yibusheng”, pp. 27, 28.

100 “Lun yingxiong chongbai”, Kap. 3.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 181

den Rang von Gottheiten erhoben.”!%! Als Basis fiir diese Art ekstatischer Hel-
denverehrung bezeichnet Chen vor allem die Bewunderung der Schonheit, den
Sinn fiir Asthetik. Dies erklirt die stellenweise Nihe des Aufsatzes “Uber die
Heldenverehrung” zu Schriften zur Asthetik der gleichen Zeit, etwa zu Texten
Zhu Guangqians, der in Zhanguo ce ebenfalls einen Beitrag verdffentlichte: 192

Gemiss dieser Theorie entspringt die Heldenverehrung auch dem menschlichen Instinkt fiir
Asthetik. Im Sinn fiir Schonheit wollen wir das eigene Ich vergessen. Wenn wir die Helden
verehren, ist das Vergessen des eigenen Selbst ebenfalls eine notwendige Bedingung.!%?

Obwohl Chen Quan dem Heldenverehrer nahelegt, im Bewundern das eigene
Ich zu vergessen — was stark an die von Chen iiberwunden geglaubte Philoso-
phie Schopenhauers erinnert'® — setzt er sich gegen jegliche Art von Weltflucht
zur Wehr: Dem Protagonisten des Romans Der Traum der roten Kammer, Jia
Baoyu, wirft Chen buddhistisch geprigte Lebensresignation vor, er verkorpert
in Chens Darstellung den absoluten Gegenpol zu Nietzsches Ubermenschen.!05
Weitere Charakteristika des Helden sind, dass er den Zeit- und Volksgeist
verkorpert. Damit wird die Beziehung zur Nationalliteratur hergestellt, die
genau dies auch tun sollte: “Das Genie ist die Verkérperung einer Epoche und
eines Volkes. Form und Inhalt seines Werks widerspiegeln oft den Zeit- und
Volksgeist.”106

Das Mosaik der wichtigsten Elemente, aus denen Chen seine Ideologie
- aufbaut (u.a. “Sturm und Drang”, “Heldenverehrung”, “Nationalliteratur” und
“Literatur der Blitezeit”), fiigt sich nun insofern zu einem Ganzen, als
Nationalliteratur mit Bliitezeitliteratur identisch ist, und sich die Bliitezeit eines
Volks wiederum dadurch auszeichnet, dass sie eine Zeit der Heldenverehrung
ist: “Eine Epoche, die nicht zur Heldenverehrung fahig ist, ist ohne Zweifel eine
Epoche degenerierter Kultur und eines verfallenden Volkes.”!%7 Die Stellung der
Massen in einer von Helden dominierten Welt ist klar definiert. Von ihnen wird
Unterwerfung bis zum Tod verlangt: “Der nobelste Ausdruck bedingungsloser

101 Ebd., Kap. 4.

102 Zhu Guanggqian ver6ffentlichte in Zhanguo ce no. 7 (10.7.1940), pp. 7-12, den Beitrag:
“Liuxing wenxue de san bi” (Drei Nachteil der populiren Literatur).

103 “Lun yingxiong chongbai”, Kap. 3.

104 Vgl.: “Shubenhua de gongxian”.

105 Vgl.: “Shubenhua yu Hong lou meng”.

106 “Wenxue piping de xin dongxiang”, p. 389.

107 *Zai lun yingxiong chongbai”, p. 316.



182 URSULA STADLER

Heldenverehrung ist der Tod”.!®® Kaum verwunderlich, dass Chen Quan in der
modemen Erziehung einen der grossen Feinde der Heldenverehrung zu
entdecken glaubt, denn diese fiihre zu einem falschen Selbstwertgefiihl: “Das
wahrlich schlimmste Argument gegen die Heldenverehrung ist [...] die falsch
verstandene Lehre von ‘angeborenen gleichen Rechten’”.'% Entsprechend sieht
Chen einen Hoffnungsschimmer in den sozialen Unterschichten, die noch nicht
von falscher Erziehung verdorben seien: “Die Chinesen sind zur Heldenver-
ehrung fahig, das wird noch offensichtlicher, wenn wir uns zu den chinesischen
Unterschichten, insbesondere in die liandlichen Gebiete begeben.”!!® Dieser
Wunsch nach Unmiindigkeit der Massen deckt sich wiederum mit Chens
grundsitzlicher Ablehnung einer demokratischen Staatsform.

Eine besondere Stellung in Chen Quans Heldenverehrungskonzept nimmt
schliesslich der “namenlose Held” (wuming yingxiong #& 44 5< [ift ) ein. Uner-
kannt, wird ihm nicht die gebithrende Verehrung zuteil, und gerade darin zeigt
sich eine der hochsten Tugenden: Der Held selbst strebt nicht nach Verehrung,
er ist bescheiden, frei von jeglichem Diinkel und gehort nicht zu jenen “Leuten,
die engstirnig sind und sich selbst iiberschitzen und niemals bereit sind, die
Grosse anderer Menschen anzuerkennen.”!!! Bereits in Vorspiel zur Revolution,
einem der frithesten Romane Chen Quans, spielt denn auch das Motiv des
namenlosen Helden eine zentrale Rolle.!?

Unter den zahlreichen Kritikern von Chen Quans Abhandlungen zur
Heldenverehrung sei hier abschliessend Shen Congwen erwihnt, {iber dessen
Standpunkt Chen Quan schreibt :

Herr Shens und Herr Hes [He Lin]!!? Verhalten ist aufrichtig. Ob sie mir nun zustimmen
oder nicht, ich nehme ihre Stellungnahmen gern entgegen, denn die beiden sehen dieses
Problem [das Problem der Heldenverehrung] wirklich als ernstzunehmendes Problem an,
was in der Entwicklung dieser neuen Epoche bereits sehr erfreulich ist.! 4

108 “Lun yingxiong chongbai”, Kap. 3.

109 “Zai lun yingxiong chongbai”, p. 317.

110 “Lun yingxiong chongbai”, Kap. 4.

111 Ebd., Kap. 3.

112 Geming de gian yi mu. Der Roman spielt wahrend der Jahre 1923-36 in Hangzhou und
Beijing. Der Protagonist Hengshan, Literaturprofessor in Beijing, trdgt Ziige des von Chen
in seinen Aufsitzen geschilderten Helden.

113 Gemeint ist He Lin, der sich ebenfalls zu Chen Quans “Lun yingxiong chongbai” gedussert
hatte. He Lin: “Yingxiong chongbai yu renge jiaoyu” (Heldenverehrung und Persénlich-
keitserziehung), Zhanguo ce no. 17 (20.7.1941).

114 “Zai lun yingxiong chongbai”, pp. 312, 313.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 183

Der Schriftsteller Shen Congwen, ein Befiirworter der Demokratie, betont in
seiner Antwort vor allem, dass auch ein Held Mensch sei und deshalb wohl
Vertrauen und Respekt, nicht aber blinde Verehrung verdiene: “Wir leben im
20. Jahrhundert, einem solchen Helden vertrauen wir [...] uns an und respek-
tieren ihn, aber wir verehren ihn nicht abergldublisch wie einen Gott.”!!* Heute
seien Eigenverantwortung, Kenntnisse und Wissen notwendig, blinde Ver-
ehrung fiihre zu keinen positiven Verdnderungen in der Gesellschaft und
ebensowenig zu militdrischen Erfolgen. Schliesslich macht sich Shen iiber Chen
Quans anachronistisches Heldenverehrungsideal lustig, welches Diktatoren zu
Helden erhebe:

Leider sind diese Zeiten [alten Heldentums] voriiber. Obwohl die zwei bedeutenden Manner
Mussolini und Hitler es immer noch lieben, sich wie alte Helden zu benehmen und sich wie
Kampthihne zu gebdrden, muss man einfach iiber sie lachen, wenn sie in Massenver-
sammlungen fiir Nachrichten und Filme aufgenommen werden.!1©

c¢) Nationalliteratur

Chen Quans Vorstellung einer Nationalliteratur!'” steht nicht in direktem
Zusammenhang mit der Bewegung fiir eine nationale Verteidigungsliteratur, die
in den Jahren 1935/36 als Folge der japanischen Besetzung iiber unterschied-
liche politische Fraktionen hinweg erdrtert worden war.!!® Zwar teilt er die anti-
imperialistische Ausrichtung der nationalen Verteidigungsliteratur, doch ist sein
Verstindnis einer Nationalliteratur nicht auf den Aspekt der Verteidigung und
Befreiung von Japan und imperialistischen Michten im allgemeinen beschrinkt,
sondern zielt auf eine dariiber hinausgehende Stirkung Chinas ab. Ob dies, wie

115 Shen Congwen: “Du ‘Lun yingxiong chongbai’” (Lektiire von “Uber die Heldenver-
ehrung”), Zhanguo ce no. 5 (1.6.1940), p. 17.

116 Ebd.

117 Chen verwendet denselben Begriff minzu wenxue auch fiir europdische Nationalliteraturen.
Seine eigene Vorstellung einer solchen Literatur unterscheidet sich allerdings von den
historischen Vorbildern, denn sie beinhaltet auch Elemente einer “vélkischen Literatur”:
Der Verfasser von Nationalliteratur sollte nicht nur Heldentum und die Verherrlichung des
Kriegerischen zum Inhalt seiner Werke machen, er sollte sich auch der Blutsbande und
Rasse bewusst sein, die ihn mit seinem Volk verbinden. Vgl.: “Minzu yundong yu wenxue
yundong”.

118 Eine der Charakterisierungen der nationalen Verteidigungsliteratur lautet: “Der Kampf, den
wir verkiinden, gilt dem Imperialismus und den Verritern. [...] Die nationale Verteidi-
gungsliteratur tritt nicht fiir eine Invasion ein, es geht darum, eine Nation zu befreien.” Vgl.:
Hu Le: “Guofang wenxue de jianli” (“Die Errichtung der nationalen Verteidigungsliteratur).
Zitiert aus: Amitendranath Tagore, Literary Debates in Modern China 1819-1937 (Tokyo:
Centre for East Asian Cultural Studies, 1967), p. 171.



184 URSULA STADLER

es von der nationalen Verteidigungsliteratur zumindest zeitweise gefordert
wurde, die Invasion eines anderen Staates grundsitzlich ausschliesst, ist zu
bezweifeln.

In der Férderung der Nationalliteratur sieht Chen eine der Méglichkeiten,
das kollektive Nationalbewusstsein zu entwickeln. Doch nicht nur zwischen
Entwicklung von Nationalbewusstsein und Nationalliteratur macht Chen eine
wechselseitige Beziehung aus, eine solche erkennt er grundsétzlich im Verhélt-
nis von Politik und Literatur:

Politik und Literatur sind miteinander verkniipft. Fehlt der Politik die Literatur, so kann
eine politische Bewegung nicht erstarken. Wenn aber Literatur nicht mit Politik in Ver-
bindung gebracht wird, dann sind bedeutende literarische Erfolge unmdglich. Politisch ge-
sehen ist jetzt der Nationalismus im Aufsteigen begriffen. Das ist eine grosse Chance fiir die
Bewegung der Nationalliteratur. Gleichzeitig ist die politische Bewegung auf die Hilfe der
Literatur angewiesen, damit sie sich entwickeln und geférdert werden kann.!1?

Chen hat klare Vorstellungen dariiber, welche Literatur der nationalistischen
Bewegung dienlich sein konnte. Eine solche Literatur sollte Volks- und Zeit-
geist ausdriicken, und dafiir sei Verbundenheit mit der eigenen Kultur Vor-
aussetzung. Hart ist die Kritik gegeniiber jenen, die einen Mangel an solcher
Verbundenheit und an Stolz auf das Vaterland erkennen lassen:

Im heutigen China gibt es viele Wahnsinnige, die nicht auf das eigene Land stolz sind,
sondern auf fremde Lénder. Solche Menschen sind sich nicht einmal iiber ihre eigenen
Vorfahren im klaren, wie steht es ihnen zu, tiber Literatur zu sprechen? Und doch sind der-
artige literarische Mottos fiir eine gewisse Zeit vor allem bei der Jugend in grosser Mode.
Viele gesellschaftlich geachtete Autoren versuchen mit allen Mitteln, solche Parolen ins
eigene Werk einzuflechten, um sich bei den Jungen beliebt zu machen — wirklich
erbiarmlich!!20

Natiirlich wiirde hier interessieren, auf welche Autoren Chen Quan Bezug
nimmt. Mit ganz wenigen Ausnahmen verzichtet er jedoch darauf, Namen von
Zeitgenossen zu nennen — darin kommt dieselbe Zuriickhaltung gegeniiber
Konkretem und Unmittelbarem zum Ausdruck, die ihn von klaren und realen
Vorschldgen im Bereich der chinesischen Politik Abstand nehmen ldsst. Doch
macht Stolz auf das Vaterland allein noch nicht den guten Schriftsteller. Der
Stolz hat innerhalb vorgegebener Formen zum Ausdruck zu kommen, der Autor

119 “Minzu wenxue yundong”, p. 376.
120 Ebd, p. 372.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 185

selbst muss sich als Teil eines Kollektivs verstehen und sich diesem auch
politisch unterordnen:

[...] jedes Volk ist eine straff organisierte politische Gruppe. Der Schriftsteller ist Teil
dieser Gruppe, seine Gedanken und sein Leben stehen mit ihr in einem engen
Zusammenhang. Wenn er den Bereich der Politik verlisst, bedeutet das, dass er einen
grossen Teil der eigenen Gedanken und des eigenen Lebens aufgibt. Welche Bedeutung
haben dann noch seine Werke?!2!

Das schopferische Genie sollte sich in einen “Bewusstseinsstrom” einordnen,
um sich tiberhaupt in die richtige Richtung entwickeln zu kénnen:

Ein solcher ‘Bewusstseinsstrom’ passt zum Denken, das dem Zeitgeist entspricht. Dieses
Denken ist die Grundlage fiir die Entwicklung des literarischen Genies. Viele grosse Genies
der Weltgeschichte haben sich dank der Fiihrung eines guten Literaturkritikers voller Kraft
auf den richtigen Weg begeben konnen [...]. Deswegen ist Nationalliteratur auf eine
Bewegung angewiesen, damit sich ein Bewusstseinsstrom formt. So entwickeln sich die
chinesischen Literaturgenies in die richtige, wirkungsvolle Richtung.!?2

Ein Genie, das bereit ist, im allgemeinen Bewusstseinsstrom mitzutreiben, sich
im Kollektiv einzugliedern, die von Chen fiir eine Nationalliteratur erdrterten
Themenvorschldge und Restriktionen zu beherzigen, ist geméss der eigenen
Definition Chen Quans allerdings kein Genie mehr, weist er doch in vielen
seiner iibrigen Texte unermiidlich darauf hin, dass es gerade dem Genie frei
stehe, sich iiber jegliche Gesetze und Konventionen hinwegzusetzen. Ohne
externe Kriterien heranziehen zu miissen, werden dadurch die Grenzen der von
Chen propagierten Nationalliteratur deutlich.

Nationalliteratur driickt Volks- und Zeitgeist aus, ist anti-individualistisch
und, ein weiteres Charakteristikum, kann mit dem gleichgesetzt werden, was
Chen mit “Bliitezeitliteratur” umschreibt. Eine solche Bliitezeitliteratur hat vor
allem lebensbejahend zu sein. Die Themen, die Chen dafiir vorschlagt (“Schone
Natur, heldenhafte Opfer, edle Tugend und reine Liebe”)!?* unterscheiden sich
von denjenigen, die die Literaten der Endzeit beschiftigen. In Chens detaillier-
ten Schilderungen solcher “Verfalls-Literatur” zeigt sich der Einfluss des euro-
paischen Dekadenzbegriffs der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts:!?4 Dichter

121 Ebd.

122 “Minzu wenxue yundong”, p. 378, 379.

123 “Shengshi wenxue yu moshi wenxue”, p. 413.

124 Zu den gemeinsamen Merkmalen gehéren Pessimismus, Weltschmerz, sinnliche Verfeine-
rung und Auskosten narkotischer Wirkungen sowie das formale Raffinement der Literatur.



186 URSULA STADLER

und Schriftsteller einer Endzeit haben die Fahigkeit zur Begeisterung fiir ein
kollektives Ziel (und, damit zusammenhéngend, fiir Heldenverehrung) einge-
biisst, ihre Gedanken drehen sich meist um sich selbst — was Chen veranlasst,
die beklagenswerten Folgen des “extremen Individualismus* einmal mehr deut-
lich zu machen:

Das ganze Volk hat seine Lebenskraft verloren, es beschiftigt sich nicht mit positiver
Arbeit, sondern nur mit negativem Denken. Die Leute fristen ein bedriicktes und
langweiliges Leben. Ihre einzigen Bemiithungen gelten der Frage, wie alles zu vestehen sei,
wie man geniessen und sich vergniigen kénne. Sie geben sich klug, versuchen die Zeit
herumzubringen und sind im Innern deprimiert. Die Welt bedriickt sie, die Biirde des
Lebens lastet auf ihnen. Sie pflanzen Blumen, trinken Wein und schreiben sentimentale
Gedichte [...].1%

Chens Bewunderung fiir den spiten Ibsen und dessen Darstellung oft
grausamer, jedoch lebensfahiger Heldenfiguren ist in diesen Zusammenhang zu
stellen,'”® und mit dem Protagonisten aus dem Roman Auf Wiedersehen,
Lengxing! fithrt er dem Leser die Gefahr einer Endzeit-Lebensform vor
Augen.!?” Diese simplifizierende Gegeniiberstellung von lebensfroher Bliitezeit-
literatur und Endzeitliteratur, deren Verfasser nur auf sich selbst zentriert seien,
verfolgt ein erzieherisches Ziel und ist nicht als Zeichen mangelnder Litera-
turkenntnisse Chen Quans zu verstehen. Die germanistischen Aufsitze und
akademischen Arbeiten zeigen ein sehr viel differenzierteres Urteilsvermogen,
als es hier den Eindruck haben mag. Wer nur von ungebrochener Lebensfreude
erfiillt ist und “keine Zeit hat, iiber das Leben nachzudenken, sondern es einfach
in vollen Ziigen geniesst, wihrend er es lebt”,'?® schafft kaum bedeutende
Literatur — das erkennt auch Chen Quan. Doch ist er von der zentralen Rolle der
Bliitezeit- und Nationalliteratur fiir die Beilegung der Krise in China so tiber-

Dass Chen Quan die Beziehung zwischen der von ihm charakterisierten “Endzeitliteratur”
und dem europiischen Dekadenzbegriff erkannt hat, zeigt zudem die Tatsache, dass er
Nietzsche zitiert, welcher in Deutschland als erster den Dekadenzbegriff verwendet und
Richard Wagner als typischen “décadent” bezeichnet hatte: Der von Nietzsche kritisierte
Richard Wagner sei geradezu hervorragend im Vergleich zu den chinesischen Autoren der
Endzeit, schreibt Chen in “Shengshi wenxue yu moshi wenxue”, p. 416.

125 Ebd.

126 Vgl.: “Jimo de Yibusheng”, p. 34 ff.

127  Chen Quan, Zaijian, Lengxing! (Auf Wiedersehen Lengxing!) (Chongqing: Dadong shuju,
1945). Der Roman spielt vorwiegend in Berlin und hat die Schilderung des entwurzelten
und antriebsschwachen chinesischen Studenten Huating sowie seiner Beziehung zur deut-
schen Lengxing im Winter 1932/33 zum Inhalt.

128 “Shengshi wenxue yu moshi wenxue”, p. 412.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 187

zeugt, dass er, um den Erfolg seiner Lehre zu sichern, auch literaturhistorische
Unstimmigkeiten in Kauf zu nehmen bereit ist.!?°

An die Form einer Dichtung stellt Chen Quan lediglich den Anspruch, dass
Literatur sich der zeitgemissen Sprache des Volkes, baihua [} &, bedienen
miisse; die Sprache sei “Werkzeug der Literatur”3® — trotz der zeitweiligen
Zusammenarbeit mit dem Literaturprofessor Wu Mi, grenzt sich Chen dadurch
von dessen baihua-Kritik klar ab. Im iibrigen ist Chen so sehr gegen jegliche
dsthetizistische “I’art pour I’art”-Konzeption von Literatur, dass er fiir eine
Literatur, die “die Lebenskraft stirkt”!3! formale Einbussen in Kauf zu nehmen
bereit ist: “Mag der Schreibstil auch etwas grob sein, so wirkt darin doch die
gehaltvolle und ungeziigelte Kiihnheit der Verfasser”.!32

Im Gegensatz zur wihrend der Kriegsjahre verbreiteten Tendenz des
“Antiromantizismus”, in welchem der “romantische” Einfluss des 19. Jahrhun-
derts verurteilt und mit “Sentimentalismus” und “Emotionalismus” gleichge-
setzt wird,!3* unterscheidet Chen scharf zwischen positiv gewerteter “Romantik”
und schwichlichem “Sentimentalismus® — je nachdem, ob sich die Empfin-
dungen auf das Allgemeine richten, oder aber auf das Individuelle beschrinkt
bleiben: “Romantik™ bedeutet fiir Chen Quan “Idealismus”, das “grenzenlose
Streben nach dem Guten, Wahren und Schonen”.!** Ding Xiaoping und Wen
Rumin erwéhnen, dass sich Chen Quans Vorwurf des Sentimentalismus konkret
an Lu Xuns Bruder Zhou Zuoren richte.!* Namentlich wird dieser zwar nicht
erwihnt, doch ist denkbar, dass Form und Inhalt der oft von wenyan 3 &
durchsetzten Aufsdtze Zhous die Missbilligung Chen Quans hervorgerufen

129  Unter anderem zeigt sich das in der Schilderung des jungen Schillers, wo sich Chen bemiiht,
den einzelgingerischen, in seiner Haltung zum Vaterland gespaltenen Dichter mit der
eigenen Vorstellung eines literarischen Genies in Einklang zu bringen: “In diesen Worten
[gemeint ist ein leidvoller Brief Schillers an Hoven, den Vater eines 1780 verstorbenen
Freundes] kommt zweifellos die zeitweilige Unzufriedenheit eines jungen Menschen mit
den Verhiltnissen zum Ausdruck, aber diese Zeit wihrte keineswegs lange: Schiller hat
seinen Glauben an das Leben und seine Begeisterung dafiir niemals wirklich verloren.”
(“Kuangbiao shidai de Xilei”, p. 40).

130 “Minzu yundong yu wenxue yundong”, p. 399.

131 “Shengshi wenxue yu moshi wenxue”, p. 414.

132 Ebd.

133 Vgl.: Edward M. Gunn, Unwelcome Muse. Chinese Literature in Shanghai and Peking
1937 —1945 (New York: Columbia University Press, 1980), p. 193 ff.

134 Vgl.: “Qinghua — lixiangzhuyi yu langmanzhuyi” (Die blaue Blume — Idealismus und
Romantik), zitiert in: Ding Xiaoping und Wen Rumin, “‘Zhanguo ce pai’ de wenhua fansi
yu chongjian gouxiang®, p. 22.

135 Ebd.



188 URSULA STADLER

haben, zumal sich Zhou Zuoren wihrend der Kriegsjahre in Beijing aufgehalten
hatte und der Kollaboration bezichtigt worden war. Durch den Begriff
“Romantik” wird das, was Chen unter “Nationalliteratur” und “Endzeitliteratur”
versteht, einmal mehr mit dem deutschen Volksgeist (“Goethes Faust ist ein ro-
mantischer Mensch”),!*¢ der gefiihlsbezogenen Sturm-und-Drang-Bewegung!?’
und vor allem dem Heldenhaften direkt in Verbindung gebracht. Denn ebenso
wie der Romantiker, so ist auch der Held “erfiillt von unbegrenzter Sehnsucht,
innerer Trauer, ewigem Streben, heissen Gefithlen und einem Mut, der vor
nichts halt macht.”13?

Die westlichen Vorbilder fiir Chens Vorstellungen einer Nationalliteratur
sind offensichtlich, sie reichen von Sprachtheoretikern und Schopfern euro-
pdischer Nationalsprachen iiber Nationaldichter (zum Beispiel Schiller oder
Boccaccio) bis zu ganzen Epochen (franzosischer Klassizismus oder deutsche
Sturm-und-Drang-Bewegung). Chen Quan betont zwar immer wieder die
Bedeutung chinesischer Eigenstandigkeit fiir die Entwicklung einer solchen
Literatur, weist jedoch fremden Einfluss niemals grundsitzlich zuriick und
unterscheidet sich damit von den in dieser Hinsicht sehr viel zuriickhaltenderen
Mit-Redakteuren Lin Tongji und Lei Haizong: “Eine wirklich grosse Literatur
lehnt fremden Einfluss auf keinen Fall ab, denn ein solcher, sofern er gut ist,
stellt eine Bereicherung dar.”!3?

In seinem eigenen literarischen Schaffen ist Chens Bemiithung unver-
kennbar, die von ithm vorgegebenen Richtlinien zu beherzigen. Gerade dort, wo
thm das am besten gelingt, wirken seine Erzdhlungen allerdings klischiert und
die von ihm geschilderten Figuren leblos und steril. Darstellungen von Situa-
tionen, die nichts von “reiner Liebe, heldenhafter Opfer oder edler Tugend” an
sich haben, sowie die Schilderung facettenreicherer, widerspriichlicher Charak-
tere sind dagegen zuweilen lebensnah und unterhaltsam.

136 “Fushide jingshen”, p. 366.

137 “Kuangbiao shidai de Xilei”, p. 45.

138 “Fushide jingshen”, p. 366.

139  “Minzu wenxue yundong”, p. 376, 377.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 189

5. Biographisches zu Chen Quan

a) Kindheit und Jugend in Sichuan

Chen Quan stammt aus der Stadt Fushun im Siidosten der Provinz Sichuan, wo
er am 5.8.1905'%° geboren wurde. Die wenigen Angaben lassen auf eine wohl-
habende Familie schliessen.!4! Den Beruf seines Vaters, Chen Zhifu, umschreibt
er 1928 bei seinem Eintritt ins Oberlin College, Ohio (USA) mit dem Stichwort
“Handel”'*? (business) — die Elternadresse, “Tung-Sheng-Ho Drug Store, Fu-
Shun”,'#3 14sst auf Handel mit Heilmitteln schliessen; 1930 lauten die Angaben:
“My family lives on farm and trade”'#4, und ein Jahr spiter, auf dem Immatri-
kulationsformular der Humboldt-Universitit zu Berlin, notiert er, sein Vater sei
“Beamter”. Weiter gibt Chen an, dass seine Eltern — 1928 beide noch am Leben
—kein “College” besucht hitten, die Frage nach der Tatigkeit seiner Mutter, Wu
Shi, beantwortet er mit “no other than homemaker”.!4> Am klarsten beschreibt
er seine Herkunft im Abschnitt “Lebenslauf” der Dissertation:

Ich, Chuan Chen, wurde am 5. August 1905 in Fu-Shiin geboren. Mein Vater ist Beamter,
hat sich aber pensionieren lassen. Meine Schulzeit absolvierte ich in Tscheng-Tu und
Peking. Im Jahre 1924 verliess ich die Schule und studierte im Tsing Hua College zu
Peking.

Von 1916-19 besuchte Chen in Fushun die Oberstufe der Grundschule und von
1919-21 die Mittelschule in Chengdu. Uber seine Erinnerungen an die Jahre der
Vierten-Mai-Bewegung schreibt er:

Ich war damals gerade in der Schule, wo wir einen Lehrer in Gesellschaftskunde hatten, der
zu uns ganze vier Wochen lang iiber den Weltfrieden sprach, wie dieser zu verwirklichen
sei, und was er unter internationalen Biindnissen und auslindischen Friedenskonferenzen
verstehe. Er war iiberzeugt, dass Freiheit und Unabhiangigkeit des chinesischen Volks eng

140 In Zhongguo xiandai zuojia da cidian (Das grosse Lexikon chinesischer Schriftsteller der
Moderne) (Beijing: Xin shijie chubanshe, 1992), p. 65 wird das Geburtsdatum falschlicher-
weise mit 25.11.1903 angegeben, Chen bezeichnet es auf dem Immatrikulationsformular der
Humboldt-Universitit zu Berlin als den 5. August 1906. Humboldt-Universitat Berlin:
Immatrikulationsformular. Archiv, Studentenkartei.

141 Vgl. Zhongguo xiandai zuojia da cidian, p. 65.

142 Oberlin College: “Application for Admission”, 17.9.1928.

143 Oberlin College: “Alumni record”, 1930. In The Classbook of 1928 hatte Chen ebenfalls
diese Apotheke in Fushun als Adresse angegeben.

144  Oberlin College: “Alumni record”, 1930.

145  Oberlin College: “Application for Admission”, 17.9.1928.



190 URSULA STADLER

mit der Friedensbewegung und deren Starkung verkniipft seien. Weiter griff unser Professor
erbittert die wissenschaftlichen Biicher in Chinas Mittel- und Primarschulen an, in denen
viel nationales Gedankengut und Kriegsbegeisterung enthalten seien. Wir Schiiler horten
uns diese Reden an, begaben uns dann in unseren Schlafsaal, wo jeder mit lauter Stimme die
‘Klageschrift um das alte Schlachtfeld” vortrug, die wir lange Zeit nicht mehr gelesen
hatten. 146

b) Die Jahre an der Qinghua-Universitit
Von 1921-24 besuchte Chen an der Qinghua-Universitdt die Vorbereitungs-
klasse fiir zukiinftige Ausland-Studenten.!#” Sein erster, in einem Buch publi-
zierter Beitrag erschien 1925, ein Jahr nach seinem Eintritt in die eigentliche
Universitdt: Zhuang Zexuan, Berater kiinftiger Ausland-Studierender an der
Qinghua-Universitit, liess Chen das Manuskript zu seinem Ratgeber Vier
wichtige Probleme der Jugend zukommen. Die begeisterte Stellungnahme des
Zwanzigjahrigen wird als Vorwort abgedruckt. Darin kommt Chens lebhaftes
Interesse an den vier behandelten Themenkreisen (“Heirat”, “Berufswahl”, “Hy-
giene” und “soziale Kontakte™), sowie seine Bewunderung fiir den Verfasser
zum Ausdruck, denn anders als “all diejenigen, die im Erziehungsbereich titig
sind, sich nur um das Einhalten des Lehrplans kiimmern und keinen Wert auf
Charakterbildung legen, verfligt dieser iiber grosses Wissen und reiche
Erfahrung.”148

Die Jahre an der Qinghua-Universitit waren fiir Chen Quans weiteren
Werdegang pragend und wurden, nicht zuletzt durch vielschichtige personliche
Beziehungen, zum Fundament fiir sein Wirken bis mindestens in die 40er Jahre.
Nach seiner Riickkehr aus Deutschland 1934 publizierte er mehrere Beitrige im
Universititsorgan Qinghua xuebao jF HE 2 #F,'* in welchem sich auch die
Namen von Lei Haizong, He Lin, Jiang Tingfu und Hong Siqi finden, die spéter
alle fiir Zhanguo ce, Zhanguo fukan und teilweise auch flir Minzu wenxue
schrieben.!’>® Andere Personlichkeiten der Qinghua-Univiersitdt stehen mit Chen

146 Chen Quan: “Wu Si yundong yu kuangbiao yundong”, p. 343.

147  Zhongguo xiandai zuojia da cidian , p. 65.

148 Zhuang Zexuan: Qingnian si da wenti (Vier wichtige Probleme der Jugend) (Shanghai:
Zhonghua shuju, Changshi congshu no. 2, 1926), p. 4.

149 T. Harnisch schreibt, dass Chen Quan bereits seine Artikel in Qinghua xuebao den Vorwurf
eingetragen hatten, faschistisch zu sein. Vgl: Thomas Harnisch, Chinesische Studenten in
Deutschland. Geschichte und Wirkung ihrer Studienaufenthalte in den Jahren von 1860-
1945 (Hamburg: Mitteilungen des Instituts fiir Asienkunde, 1999), p. 467.

150 Die Angaben zu Beitrdgen in Minzu wenxue stammen aus: Zhongguo xiandai wenxue qikan
mulu huibian (Zusammenstellung von Verzeichnissen chinesischer Literaturzeitschriften der
Moderne) (Tianjin: Renmin chubanshe, 1988), p. 2399 ff.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 191

Quans schriftstellerischer Tiétigkeit in einer weitldufigeren Beziehung, so die
Historiker Gu Jiegang und Qian Mu, in deren Zeitschrift Wenshi zazhi 3 2 5
7 1941 Chens Theaterstiick Wilde Rosen erschien.!s!

Chen verbrachte sieben Jahre (1921-28) an der Qinghua-Universitidt. Von
sportlichen Anldssen hielt er sich fern, doch war er zeitweise Herausgeber der
renommierten Studentenzeitschrift Qinghua Weekly's> und Mitglied des “Eng-
lish Debating Team”. Chens editorische Erfahrung kam dem Classbhook of
1928133 zugute, dem er als Chefredakteur vorstand. Dem unterhaltsam gestalte-
ten Klassenbuch ist zu entnehmen, dass alle 47 Studenten der Abschlussklasse
thre Ausbildung im Westen fortsetzen werden, Chen jedoch als einziger ein
Literaturstudium plant und sich am Oberlin College einschreiben wird. Im von
seinen Mitschiilern entworfenen chinesischen Kurzportrait wird Da Quans X §2
Stil und Verhalten als lebendig und frisch bezeichnet, und wir erfahren, dass er
bereits als Student gedichtet und iibersetzt hat.!’* Seinen 100'000-Zeichen-
Roman habe er jedoch seinen Freunden mit der Begriindung vorenthalten, er
glaube nicht, irgendwelche schopferischen Fahigkeiten zu besitzen.

Die Begeisterung fiir das Ubersetzen teilt Chen mit He Lin; beide gehérten
1926 zu den drei Studenten im Ubersetzungskurs des Literaturprofessors Wu Mi
(1894-1978), deren Leistungen als hervorragend bezeichnet werden.!>> Ange-
sichts eines solch ausgeprigten Interesses ist es erstaunlich, dass Chen nur
wenige Ubersetzungen publiziert hat. Es ist anzunehmen, dass er dem eigenen
Schaffen oder zumindest der Adaption ausldndischer Theaterstiicke grossere
Bedeutung als der reinen Ubersetzungstitigkeit beigemessen hat. Mit einer
Ausnahme sind alle literarischen Ubersetzungen nach 1949 erschienen, in einer
Zeit, in der Chens eigener schriftstellerischer Tatigkeit Grenzen gesetzt waren.

Chen hatte sich als Student mit Wang Guoweis Hong lou meng-Kritik
beschiftigt,!s¢ und so ist nicht auszuschliessen, dass er wihrend seiner Studien-
jahre in Beijing auch Vorlesungen in der Abteilung fiir chinesische Literatur

151 Zur Zeitschrift Wenshi zazhi vgl.: Schneider, Ku Chieh-kang and China’s New History,
p-295.

152 Information aus: Oberlin Collge: “Alumni record”, 1930.

153  The Class Book of 1928. Published by The Senior Class of Tsing Hua College.

154  Chen hatte bereits 1926 zwei Gedichte von Goethe in Xueheng verdffentlicht.

155 Zhongguo xiandai zhexue renwu pingzhuan (Lebensbeschreibungen chinesischer
Philosophen der Moderne) (Beijing: Zhong Gong zhongyang dangxiao chubanshe, 1991),
p. 473.

156 Zu Chens Beschiiftigung mit Wang Guowei vgl. Chen Quan: “Shubenhua yu Hong lou
meng”, p. 341.



192 URSULA STADLER

besuchte, wo nebst Wang Guowei unter anderem auch Liang Qichao (1873-
1929) lehrte.

¢) Studium am Oberlin College
Maoglicherweise ist Chens Studium am Oberlin College in Amerika (1928-30)
durch ein “Boxer-indemnity”-Stipendium finanziert worden. Er selbst spricht
von “1. Government funds, 2. Work™.!*7 Das private College, benannt nach dem
Missionar John Frederick Oberlin (1740-1826), trug von seiner Griindung 1833
bis 1850 den Namen “Oberlin Collegiate Institute”. Es stand bereits seit 1882 in
einer speziellen Beziehung zu China: “The founders of the Oberlin enterprise in
China [...] hoped to win Christian converts and to establish a center of learning;
they dreamed of founding an ‘Oberlin in China’.”'*® Nach urspriinglich missio-
narischen Einsdtzen wurde der Schwerpunkt des Oberlin “Shansi-Programms”
auf die Unterrichtstatigkeit verlegt. 1951 wurden die Einsdtze in China aufge-
hoben und durch Aktivititen in Japan, Indien und Taiwan ersetzt. Fiir Chens
Entscheidung, am Oberlin-College zu studieren, war wahrscheinlich die
Erfahrung anderer Qinghua-Studenten ausschlaggebend: Von 1914-18 hatte
Jiang Tingfu dort studiert und 1926 war He Lin zur Weiterfilhrung seines
Philosophiestudiums nach Oberlin aufgebrochen. Das College scheint in China
einen guten Ruf gehabt zu haben: Auch der Financier und hohe GMD-Politiker
H.H. Kung (1881-1867), Schwager von Chiang Kai-shek, hatte dort studiert.
Prof. Henry Danton, der von 1927-35 als Germanistikprofessor in Oberlin
wirkte, hatte auf Chen einen gewissen Einfluss ausgeiibt, denn er war es, der ihn
“in das Studium der Germanistik einfiihrte”.!3® Mé6glich, dass der Entschluss, in
Kiel weiterzustudieren, durch Danton angeregt worden war; die in Amerika
verfasste Magisterarbeit'®® (Mai 1930) iiber Jane Austen bildet jedenfalls nicht
mehr als eine Zwischenstufe auf dem Weg zur Germanistik, welcher sich Chen
ab Herbst 1930 fast ausschliesslich zuwandte.

157 Oberlin College: “Application for Admission”, 17.9.1928. He Lins zwei Jahre vor Chen in
Amerika an der gleichen Universitit begonnenen Studien sind durch die chinesische Regie-
rung aus Boxer-indemnity-Geldern bezahlt worden, was dafiir sprechen wiirde, dass dies
auch bei Chen der Fall war. Vgl.: Zhongguo xiandai zhexue renwu pingzhuan, p. 472.

158 Ellsworth C. Carlson, Oberlin in Asia: The First Hundred Years 1882-1982 (Oberlin, Ohio:
Oberlin Shansi Memorial Association, 1982), p. V.

159 Chen Quan, Die chinesische schine Literatur im deutschen Schrifttum, Abschnitt
“Lebenslauf™.

160 Chen Quan, The Comic Elements in Jane Austen’s works. Unverdffentlichte Magisterarbeit
(MA Thesis), Oberlin College, 1930.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 193

d) Kiel und Berlin
Zum Immatrikulationsgesuch fiir die Christian-Albrecht-Universitidt in Kiel
vom 22. Oktober 1930 schreibt er: “Ich bitte, als Studierender der Literaturge-
schichte immatrikuliert zu werden. Ich bin chinesischer Staatsangehdriger. Ich
habe den Grad eines artium magister im Jahre 1930 an der Universitét Oberlin,
USA erworben.”¢! Die Bescheinigung iiber Chens Deutschkenntnisse stammt
von Prof. Wolfgang Liepe (1888-1962), einem bekannten Kieler Germanisten,
der spiter Chens Dissertation anregen wird, sie jedoch nicht zu Ende betreuen
kann, da er zur Emigration gezwungen wird. Das Wintersemester 1931/32 ver-
brachte Chen in Berlin, wo er sich fiir “deutsche Philologie” einschrieb.!$? Zu-
sdtzlich zu seinen germanistischen und philosophischen Studien besuchte Chen
in Kiel Veranstaltungen in den Fichern Anglistik, Kunstgeschichte und allge-
meine Sprachwissenschaft; ausserdem war er Mitglied des Deutsch-Ausldndi-
schen Akademiker-Klubs.!¢3

Es wire falsch, den Roman Auf Wiedersehen, Lengxing! oder die in Kiel zu
Beginn der 30er Jahre angesiedelten Erzdhlungen aus dem Band Die blauen
Schmetterlinge als autobiographische Texte zu lesen. Sowohl der Roman, als
auch die Erzdhlungen haben fiktionalen Charakter, was jedoch nicht
ausschliesst, dass darin personliche Erlebnisse aus Chens Deutschlandzeit
verarbeitet werden. Zum Teil werden die Professoren mit ithrem tatsdchlichen
Namen bezeichnet, in anderen Fillen ldsst die Uberpriifung biographischer
Angaben Riickschliisse darauf zu, dass eine Figur zumindest Ziige eines
bestimmten Professors trigt. In der Erzdhlung “Amtsenthebung”!¢* beschreibt
Chen die Angriffe auf jidische und oppositionell gesinnte Professoren in den
letzten Wochen des Wintersemesters 1932/33, unter anderem auf denjenigen
Professor, den er mit Ziigen Liepes ausstattet. Dass Liepe auch fachlich auf
Chen einen gewissen Einfluss ausgetibt hat, zeigt sich darin, dass Chen Quan in
spiteren Publikationen zwei der Forschungsschwerpunkte des Professors behan-
delt (Friedrich Hebbel sowie Theaterwissenschaft, unter anderem Forschungen
zu ‘Faust auf der Biihne’).!6

161 Alle hier erwihnten Unterlagen zu Chens Studium an der Kieler Universitit stammen aus
dem Landesarchiv Schleswig-Holstein, weitere Unterlagen sind gemiss Informationen der
Universitit Kiel vom 1.7.1999 durch Kriegseinwirkungen zerstort worden.

162 Humboldt-Universitit Berlin: Immatrikulationsformular. Archiv, Studentenkartei.

163 Landesarchiv Schleswig-Holstein, Abt. 47, no. 1412.

164 “Mianzhi” (Amtsenthebung), in Lan hudie.

165 Chen Quan, “Hebaier Malia beiju xushi jie”(Erlduterungen zum Prolog von Hebbels
Trauerspiel Maria Magdalena), Qinghua xuebao vol. 12, no. 2 (1937), pp. 336-402; Chen



194 URSULA STADLER

Von den iibrigen Professoren, die Chen in seiner Dissertation dankend
erwihnt, sind mehrere entweder emigriert oder an kleinere deutsche Univer-
sitdten versetzt worden — es wire deshalb falsch, auf einen direkten ideologi-
schen Einfluss nationalsozialistisch gesinnter Professoren auf Chen Quan zu
schliessen. Wahrscheinlicher ist, dass Chens Uberzeugungen, die in den Zhan-
guo ce-Schriften zum Ausdruck kommen, nach seiner Riickkehr nach China und
nicht zuletzt uriter dem Eindruck der japanischen Besetzung endgiiltig geformt
worden sind. Dass dafiir aber die in Deutschland erarbeiteten intellektuellen
Grundlagen wegweisend waren, steht ausser Zweifel. Unklar ist allerdings,
wann sich Chen eingehend mit Nietzsche beschéftigt hat — mdoglicherweise
wiahrend seines Semesters in Berlin. Zu seinen Philosophie-Dozenten gehorte
auch der bekannte Neuhegelianer Richard Kroner (1884-1974), der spater eben-
falls in die USA emigrierte. Ferdinand Weinhandl ist der einzige von Chens
Kieler Dozenten, dessen nationalsozialistische Gesinnung in der Universitéts-
geschichte erwidhnt wird, beschrieben wird er als “einer jener Philosophen, die
sich bereit gefunden hatten, fir Torheit und Unrecht die ‘philosophischen
Grundlagen’ zu liefern.”'¢¢ Im Wintersemester 1933/34, kurz nach der Abreise
Chens, las er iiber “Die philosophischen Grundlagen nationalsozialistischer
Weltanschauung” und hielt zur Biicherverbrennung im Mai 1934 die Rede
“Undeutscher Geist — deutscher Geist”. Welche Lehrveranstaltungen Chen
Quan bei ihm besucht hat, ist nicht mehr zu ermitteln.

Die Zeit nach der nationalsozialistischen Machtergreifung (30.1.1933)
verlief in Kiel, sogar im Vergleich zu anderen deutschen Universititen, ausser-
ordentlich aggressiv. Es ist anzunehmen, dass Chen Zeuge der Ereignisse
wurde; der 30. Januar liefert den Stoff fiir die Erzéhlung “Machtwechsel”.1¢7
Chen wird direkter Zeuge des aufkommenden Nationalsozialismus, doch fillt
auch der Beginn der japanischen Besetzung Chinas in seine Auslandjahre. Einen
Eindruck dariiber, wie dieses Ereignis trotz der geographischen Distanz von
chinesischen Studenten in Deutschland aufgenommen wurde, vermittelt der
Roman Auf Wiedersehen, Lengxing!'®® Die Notwendigkeit, zwischen autobio-
graphischen und fiktionalen Texten zu unterscheiden, macht es unmdéglich, aus
den Erzdhlungen, die Chen in Deutschland ansiedelt, klare Riickschliisse auf
den eigenen politischen Standpunkt zu jener Zeit ziehen zu wollen. In vielen

Quan, “Gede Fushide shangbu de biaoyan wenti” (Schwierigkeiten bei der Auffiihrung des
“Faust”, 1.Teil), Qinghua xuebao vol. 11, no. 4 (1936), pp. 1115-71.

166 Karl Jordan (Hrsg.), Geschichte der Christian-Albrecht-Universitiit Kiel 1665-1965 (Neu-
miinster: Karl Wachtholtz Verlag, 1965-69), vol. 5, Teil 1, p. 94.

167 “Zhengbian” (Machtwechsel), in Lan hudie.

168 Zai jian, Lengxing! , p. 16 ff.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 195

Texten gewihrt der Autor seinen chinesischen Lesern Einblick in verschiedene
politische Lager: Stellt er die Sichtweise der nationalsozialistischen Anhénger-
schaft dar, so schildert er im ndchsten Satz die Argumente der Gegner. Fest
steht allerdings, dass in den Texten iiber Deutschland eine grundsitzliche und
vorbehaltslose Bewunderung fiir dieses Land zum Ausdruck kommt, eine
Bewunderung, die so tief wurzelt, dass sie auch von den Ereignissen, deren
Zeuge Chen wird, nicht wesentlich geddmpft werden kann.

Bemerkenswert ist, dass der Erzdhlband Die blauen Schmetterlinge 1940
im Verlag Shangwu yinshuguan (Commercial Press), dem grossten Verlag
Chinas erschienen sind. Das zeigt einerseits die Bedeutung Chens als Schrift-
steller wihrend der 40er Jahre, andererseits erstaunt das Jahr der Publikation
deshalb, weil die relative politische Zuriickhaltung, welche die hier erwihnten
Erzéhlungen kennzeichnet, nicht zu den gleichzeitig in Zhanguo ce publizierten
Aufsitzen passen will: Diese zeugen eindeutig von einer pro-faschistischen und
Hitler verehrenden Grundhaltung. Moglicherweise sind einige der im Erzihl-
band enthaltenen Texte ldngere Zeit vor der Publikation verfasst worden.

e) Die Zeit nach der Riickkehr

Zu Beginn des Jahres 1934 fihrt Chen nach China zuriick, wo seine schrift-
stellerische und publizistische Tatigkeit ihren Anfang nimmt und gewisse Riick-
schliisse auf seinen Werdegang erlaubt. Kaum zuriick gehért Chen zu den
“wichtigen Schriftstellern”, die an der Monatszeitschrift Xuewen mitwirkten.!6
Die Zeitschrift war das Organ der im Frithjahr 1934 gegriindeten Literatur-
gesellschaft Xuewen she £ 3 £1 , nebst weniger bekannten Autoren finden sich
darin auch die Namen von Hu Shi, Wen Yiduo, Liang Shiqiu, Shen Congwen
und Sun Yutang; Shen und Sun schrieben spiter beide fiir Zhanguo ce. Die
Zeitschrift wurde von Mao Dun wegen ihrer “rithrseligen und unsicheren”
Ausrichtung verurteilt,!”® wobei auffillt, dass sich Chen Quan knapp zehn Jahre
spater in seinen Aufsdtzen zur Nationalliteratur iiber genau ebensolche
literarischen Tendenzen abfillig dussern sollte. Bereits im Herbst 1934 ver-
offentlicht Chen einen Roman, ein weiterer ist offenbar als Forsetzungsroman in
der Literaturbeilage Wenxue fukan ¢ 2 | T1| zur Tageszeitung Da Gongbao A
Z\ ¥R in Tianjin erschienen.!”! Zugleich publiziert Chen Quan Buchbespre-

169 Vgl.: Zhongguo xiandai wenxue shetuan liupai cidian, p. 302

170 Ebd.

171 In einem Gesprich mit Prof. Ma Jie, Passau (22. Sept. 1999) erinnerte er sich, als junger
Mann in den Jahren 1934/35 einen Fortsetzungsroman von Chen Quan in Da Gongbao
gelesen zu haben.



196 URSULA STADLER

chungen und Artikel, bis 1936 vorwiegend zu literarischen, spiter zunehmend
zu philosophischen und philosophiegeschichtlichen Themen in weitestem Sinn
und ab 1940 fast ausschliesslich zu politischen und ideologischen Fragen. Nach
dem Krieg werden Chens Publikationen seltener, und wahrend der letzten 20
Jahre seines Lebens scheint er nicht mehr publiziert zu haben; eine Ausnahme
bilden einige Ubersetzungen, unter anderem des antifaschistischen deutschen
Schriftstellers Friedrich Wolf (1888-1953). Hauptberuflich wirkte Chen nach
seiner Riickkehr bis zu seinem Tod als Anglistik- oder Germanistikprofessor:!72
Von 1934-42173 zuerst an der Universitdit Wuhan (Kunst- und Literaturinsti-
tut),!” dann in Beijing an der Qinghua-Universitdt, in Changsha an der Provi-
sorischen Universitit!’> und schliesslich, von ca. 1938 bis 1942, in Kunming an
der Lianda,'”® der Institution, welche als eine Art Knotenpunkt flir die Heraus-
geber und prominenten Mitarbeiter der Zeitschrift Zhanguo ce und der damit in
Beziehung stehenden Publikationen von Bedeutung ist: Feng Zhi, Shen Cong-
wen und Lei Haizong unterrichteten alle dort, nachdem sie die von Japan
besetzten Gebiete verlassen hatten. Zusammen mit Lin Tongji und Lei Haizong
war Chen Quan in Kunming nebst seiner Lehrtitigkeit Herausgeber der zwei-
wochentlich erscheinenden Zeitschrift Zhanguo ce und Zhanguo fukan.

Warum er seine Lehrtétigkeit an der Lianda aufgab und Kunming verliess,
ist nicht bekannt. Moéglicherweise lagen diesem Entschluss Spannungen inner-
halb der Universitit, Angriffe aufgrund seiner publizistischen Tétigkeit oder das
Bediirfnis zugrunde, sich aktiver und unmittelbarer fiir die Rettung der Nation
einzusetzen. Im August 1942 liess sich Chen in Chongqing nieder, wo er zuerst
an der Zhongyang xunliantuan /7 It 3I| ## & (Zentrale Trainingsgruppe) ausge-
bildet wurde und anschliessend am Zhongyang zhengzhi xuexiao H1 K- |y v5 £2
¢ (Zentrales Politikinstitut) unterrichtete, beides Institutionen, die der GMD

172 Die Angaben iiber Chens Aufenthaltsorte nach seiner Riickkehr stammen, sofern nicht
anders vermerkt, aus Zhongguo xiandai wenxue shouce (Handbuch der zeitgenossischen
chinesischen Literatur) (Beijing: Zhongguo wenxian chuban, 1987), vol.1, pp. 157-58, bzw.
aus: Zhongguo xiandai zuojia da cidian, pp. 65-6.

173 Die genaue Zeit der Unterrichtstitigkeit an den einzelnen Universititen ist nicht ermittelbar.
Von Okt. 1934 bis April 1937 publizierte Chen in Qinghua xuebao und lebte wahrschein-
lich in Beijing. Der Aufenthalt in Wuhan war méglicherweise von kurzer Dauer.

174 Joseph Schyns, /1500 Modern Chinese Novels & Plays (Beiping: Catholic University Press,
1948), p. 13.

175 Der Unterricht an der Linshi Daxue (Provisorische Universitit) begann am 1. November
1937.

176  Ob Chen, ebenso wie sein Kollege Feng Zhi, zu den ca. 300 Studenten und wenigen Profes-
soren gehorte, welche den “langen Marsch” von Changsha nach Kunming zu Fuss zuriick-
legten, ist nicht bekannt.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 197

unterstanden. Offenbar war Chen, trotz seiner zeitweilig scharfen Kritik am
GMD-Beamtentum, ein aktives Parteimitglied,'”” das der Partei auch dann noch
treu blieb, als sich bereits viele Intellektuelle erniichtert von ihr abgewandt
hatten. In Chongqing arbeitete Chen auch als Dramatiker fiir Zhongguo qing-
nian jutuan 1 & & F B [# (chinesische Jugendtheatergruppe) — die Entste-
hung mehrerer, zum Teil bekannter Theaterstiicke, die den Widerstand gegen
Japan zum Inhalt haben, kann wahrscheinlich in diesen Zusammenhang gestellt
werden.!”® Er flihrte den Verlag Zhengzhong shuju und gab, gemeinsam mit Lin
Tongji, die Reihe “Zai chuang congshu”” heraus. Im Gegensatz zum Theater-
stiick Zuguo (Vaterland), das in allen politischen Kreisen nach der Auffithrung
im Winter 1938/39 gerithmt wurde, war Wilde Rosen (Urauffiilhrung 1941,
Regisseur war Sun Yutang) sehr umstritten: Chen wurde vorgeworfen, darin den
Faschismus zu verherrlichen.

Chen Quan schrieb wihrend seines Aufenthaltes in Kunming und Chong-
qing gleichzeitig fiir mehrere Zeitschriften!® wie Jinri pinglun,'®' Chuban zhou-
kan H kN & T1) und Guowen zhoubao [&] & &) %k .1%2 Ab 1938, noch in Kun-
ming, war Chen gemeinsam mit Lin Tongji Herausgeber der Zeitschrift Xin

177 Vgl.: E. Gunns Zusammenfassung von Ye Meigui, in A Selective Guide to Chinese Lite-
rature 1900-1949 (Leiden: Brill, 1988-90), vol. 4 (Hrsg. Bernd Eberstein), p. 96.

178 Chens wahrscheinlich bekanntestes Theaterstiick Ye meigui (Wilde Rosen), ist allerdings
bereits vor dem Umzug nach Chongqing erschienen (Wenshi zazhi, 16.6.-16.7.1941). Es
wurde dort, abgesehen von der bereits erwidhnten Urauffithrung 1941, mindestens zweimal,
1942 und 1944, aufgefiihrt (1942 von der Theatergruppe Zhongguo guangbodiantai jutuan
unter der Regie von Su Yi, 1944 von der Truppe Zhongguo wansui jutuan unter der Regie
von Wu Shuxun). Vgl.: Gunn, Zusammenfassung von Ye Meigui, p. 96.

179 Gemiss Zhongguo xiandai wenxue shetuan liupai cidian haben Lin Tongji und Chen Quan
die Reihe “Zai Chuang congshu” herausgegeben; moglicherweise gehort diese zum gleich-
namigen Verlag Zai chuang chuban; in welchem z.B. Cong Shubenhua dao Nicai erschie-
nen ist.

180 Der Name der Zeitschrift Zhanguo Chungiu 8§, 5] & Fk (Streitende Reiche und Friihlings-
und-Herbst-Periode, erschienen als Beilage zur Zeitung Chengdu wanbao vom 13.12.1943-
29.2.1944 und unter gleichem Titel als Beilage zu Huabei Xinwen in Xi’an, 1942-46) legt
es nahe, dass sie mit Zhanguo ce und Zhanguo fukan in Beziehung stand und dass Chen
moglicherweise auch dafiir schrieb.

181 Godley, “Politics from History”, p. 110.

182 Angabe in Chen Yutang (Hrsg.), Zhongguo jinxiandai renwu minghao da cidian (Das
grosse Lexikon der Namen und Pseudonyme chinesischer Personlichkeiten der Neuzeit)
(Hangzhou: Zhejiang guji chuban, 1993), p. 527, der Zeitpunkt von Chens Mitarbeit an
diesen zwei Zeitschriften ist nicht bekannt. Beitriage Chens sind zu Beginn der 40er Jahre
auch in Jinri lunwen , Junshi yu zhengzhi , Wenhua xianfeng , Zhongyang zhoukan, das eine
Beilage zu Guofeng bildete, erschienen, sowie in Guofeng selbst.



198 URSULA STADLER

dongxiang 1 &) ] .1#3 Die wohl wichtigste publizistische Ti#tigkeit wihrend der
spateren Kriegsjahre und wahrend seiner Zeit in Chongqing war fiir Chen Quan
jedoch seine Tatigkeit als Chefredakteur der Monatszeitung Minzu wenxue (Juli
1943-Januar 1944), in welcher er auch eigene literarische Beitrige (Lyrik und
Theaterstiicke) veroffentlichte. Fest steht, dass sich Chen durch die in Minzu
wenxue und in anderen Publikationen zum Ausdruck gebrachten ideologischen
Konzepte in der Kriegshauptstadt Chongqing, dem Sitz der GMD-Regierung,
eine grosse Gegnerschaft schuf. Godley berichtet, allerdings ohne Quellen-
angabe: “At the end of the war he was virtually run out of town for his fanatical
1deas, apparently settling in Shanghai.”!8¢ 1945 oder 1946'%5 liess sich Chen
dann auch in Shanghai nieder, wo er als Dozent an der Tongji-Universitit titig
war. Wie Chen, der wihrend der Kriegsjahre unentwegt die Politik des Dritten
Reiches propagiert hatte, auf den Zusammenbruch Deutschlands reagierte, ist
ebensowenig bekannt, wie genaueres liber sein Leben nach 1949. Auch Uber
seine familidre Verhiltnisse wissen wir nichts. Einige der Ich-Erzdhlungen, die
oft autobiographische Elemente enthalten, lassen darauf schliessen, dass er
verheiratet war. Offenbar hat Chen von 1952 bis zu seinem Tod am 31. Januar
1969 an einer schweren Krankheit gelitten. Er scheint vorwiegend in Nanjing
gelebt und der Fremdsprachenabteilung der Nanjing-Universitit vorgestanden
zu haben.!®¢ In den Kreisannalen seines Geburtsortes Fushun findet sich die
Information, dass Chen Quan 1957 in der “Anti-Rechts-Kampagne” angegriffen
und 1961 als “rechtes Element” verurteilt worden sei.'®” Sein Tod fillt in die
Hauptphase der Kulturrevolution.

“Nach der Befreiung ist wenig {iber ihn geforscht worden, seine Werke
sind ungeordnet und viel ist verlorengegangen”'® steht in einer der biographi-
schen Angaben — ein Euphemismus dafiir, dass nach 1949 die Biicher des nun
politisch verachteten Autors wihrend Jahrzehnten nicht neu aufgelegt worden
sind, in keinen Bibliotheken systematisch Aufnahme gefunden haben und eben-
sowenig in neueren Literaturgeschichten erwédhnt worden sind. In neuester Zeit
zeichnet sich hier, gerade in China, eine Wende ab: Verschiedene Beitrige zu

183  Angabe in: Godley, “Politics from History”, p. 110.

184 Ebd., p. 120.

185 Unterschiedliche Angaben in Zhongguo xiandai wenxue shouce und Zhongguo xiandai
zuojia da cidian und A Biographical Dictionary of Modern Chinese Writers (Beijing: New
World Press, 1994).

186 Vgl: Zhongguo xiandai zuojia da cidian, p. 65. In A Biographical Dictionary of Modern
Chinese Writers wird Chens Titigkeit in Nanjing mit Professor fiir Englisch angegeben.

187  Fushun xianzhi (Chengdu: Sichuan daxue chubanshe, 1993), p. 715.

188  Zhongguo xiandai zuojia da cidian, p. 66.



CHEN QUAN UND DIE ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE 199

Chen Quan, die sich um einen vorurteilsfreieren Zugang bemiihen, sind in den
letzten Jahren publiziert worden.'® Aber auch Chens Schriften werden wieder
aufgelegt: Nebst der bereits erwihnten Zusammenstellung von Texten aus der
Zhanguo ce-Zeit ist 1999 eine Neuauflage seines literarischen Werks er-
schienen.!%0

189 So. z.B. Zhang Huis Beitrag zu Chens Texten iiber ‘Hongloumeng und Nietzsche’, bzw.
‘Hongloumeng und Schopenhauer’. Zhang Hui, “Houtai xiuxi yu fenmo dengchang” (Hin-
ter den Kulissen Pause machen und stark geschminkt auftreten), Du shu, no. 11 (1998), pp.
63-9.

190  Chen Quan daibiao zuo (Représentative Werke Chen Quans) (Beijing: Huaxia chubanshe,
1999).






	Chen Quans Beiträge in der Zeitschrift Zhanguo ce

