
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 1

Artikel: Chen Quans Beiträge in der Zeitschrift Zhanguo ce

Autor: Stadler, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHEN QUANS BEITRÄGE
IN DER ZEITSCHRIFT ZHANGUO CE'

Ursula Stadler, Universität Zürich

Wer sich mit dem Germanisten, Publizisten und Schriftsteller Chen Quan ßÜ «H

(1905-69) befasst, stösst bis heute in Ost und West unweigerlich auf das

Beiwort "faschistisch" und auf Chens Zuordnung zur "Zhanguo ce-Clique" (Zhanguo

ce pai ^XMW. ;M)- Trotz der fast ausschliesslich negativen Bewertung der

Schriften Chens in chinesischen und westlichen Arbeiten sind bis in die jüngste
Zeit kaum inhaltliche Untersuchungen zu seinen Schriften erschienen. Die
vernichtenden Urteile scheinen oft kritiklos von Darstellung zu Darstellung
übernommen zu werden. Ziel des vorliegenden Aufsatzes ist, Chen Quans

Beiträge in der Zeitschrift Zhanguo ce Ifjç DU H (Annalen der Streitenden
Reiche) sowie in den Nachfolgepublikationen Zhanguo fukan ^% || Sil f !J (Die
Streitenden Reiche, Beilage) und Minzu wenxue g^xf (Nationalliteratur)
vorzustellen. Dabei wird weniger auf einzelne Texte, als auf die darin zum
Ausdruck kommenden Leitgedanken eingegangen.

Wie vielen seiner Zeitgenossen scheint Chen Quan die Krise, in der sich

China befindet, weitgehend geistiger Natur zu sein. Die Lösungsvorschläge, die

er in seinen Beiträgen propagiert, sind es ebenfalls. Sie sind - und darin
unterscheiden sie sich von denjenigen anderer Mitarbeiter der Zeitschrift - stark

von der deutschen Philosophie, vor allem Friedrich Nietzsche, von der Sturm-

und-Drang-Zeit, aber auch dem Nationalsozialismus beeinflusst. Die Zeitschrift
Zhanguo ce trägt ihren Namen auf Grund der Annahme der Herausgeber, dass

sich im zwanzigsten Jahrhundert die historische Zeit der Streitenden Reiche

(475-221 v.Chr.) zyklusartig wiederhole und deshalb die Tugenden, die sich in
der damaligen Zeit des Kampfes aller gegen aller bewährt hätten, gefördert
werden sollten. Auch Chen Quan ordnet seine Beiträge diesem Leitgedanken

unter, und so wird zu Beginn des Aufsatzes kurz auf die Zeitschrift und die ihr
zu Grunde liegende Idee eingegangen. Am Ende des Aufsatzes findet sich eine

biographische Darstellung Chen Quans.

Der Aufsatz ist Teil meiner nicht veröffentlichten Lizentiatsarbeit an der Universität Zürich

(1999), die von Dr. R.D. Findeisen und Prof. R. Gassmann betreut wurde.



154 Ursula Stadler

1. Die Zeitschrift Zhanguo ce

Die Zeitschrift Zhanguo ce erschien zweiwöchentlich in siebzehn Ausgaben

vom 1.4.1940 bis zum 20.7.1941 in Kunming. Während in den ersten beiden

Nummern eine "Zhanguo ce-Herausgebergesellschaft" zeichnet, ist ab der dritten

eine "Zhanguo ce-Gesellschaft" aufgeführt, ohne dass einzelne Herausgeber
namentlich erwähnt würden. Als Nachfolgeorgan wurde Zhanguo fukan vom
3.12.1941 bis zum 7./24.6.1942 jeden Mittwoch der Tageszeitung Da Gongbao

(L'Impartial) in Chongqing beigelegt. Chen Quan führte hierauf das Amt des

Redakteurs weiter und gab vom Juli 1943 bis zum Januar 1944, ebenfalls in

Chongqing, die Monatsschrift Minzu wenxue heraus.

Als Exil-Publikation während der japanischen Besetzung hatte Zhanguo ce

mit unterschiedlichsten Schwierigkeiten auch praktischer Natur zu kämpfen: So

bitten die Herausgebern in der Doppelnummer 15/16 dafür um Verzeihung, dass

die Zweiwochenfrist wegen japanischer Bombardierungen nicht eingehalten
werden könne, und auch die inflationär bedingt rasch ansteigenden Preise sowie

der häufige Wechsel der Druckereien werfen Licht auf die misslichen
Umstände. Anzeigen sind selten, und es ist unwahrscheinlich, dass die Druckkosten
durch Abonnemente und Verkauf gedeckt werden konnten. Eher ist anzunehmen,

dass die Zeitschrift finanzielle Unterstützung zahlungskräftiger
Persönlichkeiten erhielt. In Frage kommen einerseits der GMD-Diplomat und
zeitweilige Zhanguo ce-Mitarbeiter Jiang Tingfu (1895-1965),2 andererseits der

Warlord Long Yun (1888-1962) in Yunnan oder dessen Mitarbeiter, der Finanzchef

der Provinz Yunnan, Miao Yuntai.3 Letzteres ist deshalb wahrscheinlich,
weil Miao Yuntai auch für die Uraufführung von Chen Quans Theaterstück
Wilde Rosen 5'000 Yuan zur Verfügung gestellt hatte,4 und sein Sekretär, der

Politologe He Yongji, selbst aktiv an der Zeitschrift mitwirkte.

Vgl.: Raoul D. Findeisen, "A Sino-German Venture ofthe 1940s: The Fascist Reception of
Nietzschean Philosophy and the Zhanguo Group", in Marian Galik (Hrsg.), Chinese

Literature and European Context (Bratislava: Institute of Asian and African Studies, 1994),

p. 74.

Jeffrey C. Kinkley, The Odyssey of Shen Congwen (Stanford, Cal.: Stanford University
Press, 1987) p. 253, nennt Long Yun als Geldgeber, während in Zhongguo xiandai wenxue

shetuan liupai cidian (Lexikon chinesischer Literaturgesellschaften der Moderne) (Shanghai:

Shudian chuban, 1993), p. 399 Miao Yuntai erwähnt wird.
Zhai Guojin, "Yi yici duo zai duo nan de huaju yanchu" (Erinnerungen an eine sehr

unglückliche und schwierige Theateraufführung), in: Yunnan wenshi ziliao xuanji (Ausgewählte

Materialien zur Kultur und Geschichte Yunnans), no. 34 (Kunming: Yunnan renmin

chubanshe, 1988), p. 487.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 155

Zwar waren viele der einzelnen Mitarbeiter auch anderweitig publizistisch
tätig, die "Zhanguo ce-Gesellschaft" hat aber ausser der Zeitschrift keine weiteren

Schriften verlegt. Der Aufbau von Zhanguo ce ist einfach: In jeder Nummer
finden sich sechs bis acht Beiträge zu verschiedenen Themen, wobei Nr. 6 als

Sondernummer zum Krieg in Europa gestaltet ist. Zwei Nummern verfügen über
einen "Leserbriefkasten" (Nr. 11 und 13). Typographische Lücken am Ende

einzelner Beiträge werden mit kurzen Texten gefüllt, die von so unterschiedlichen

westlichen Autoren, politischen Figuren oder Philosophen wie Friedrich
Nietzsche, der amerikanischen Dichterin Gertrude Stein, Egon Friedeil und

Hitler stammen. Zhuangzi, Menzius, Han Feizi und der Legalist Shang Yang
(390-338 v.Chr.) gehören zu den chinesischen Philosophen und Werken, deren

Namen man in diesem Zusammenhang immer wieder begegnet. Um dem Leser
die Orientierung zu erleichtern, wird in der zweitletzten Ausgabe ein Index zu
den Beiträgen angeboten.

2. Themenschwerpunkt: Die Zeit der Streitenden Reiche

Die Mitarbeiter dieser Publikation vertreten im Hinblick auf die grosse Gefahr, in der sich

das Land befindet, die Auffassung, dass dieses nicht existieren und erstarken kann, ohne

dass die 'grosse Politik' der Zeit der Streitenden Reiche gefördert und diskutiert wird. Die

Wirkung der 'grossen Politik'5 (da zhengzhi j\ jgr. jp) beruht auf 'Realpolitik' (wei shi

zhengzhi H ff jE£ fâ) und auf 'Machtpolitik' (shangli zhengzhi jnj jj jEfc }?); sie ist

abhängig von der Auslegung von 'Realpolitik' (shiji zhengzhi jf ßj£ iij£ tp), von der Organisation

von Macht (li j] sowie von deren Kontrolle und Wirkung. Diese Zeitschrift enthält

so etwas wie eine 'Symphonie', in der 'Machtpolitik' das 'Leitmotiv' darstellt. Die
Zeitschrift steht weder rechts noch links, ihr zentrales Anliegen ist, Volk und Staat über alles zu

stellen, damit unser Land im Kampf der grossen Politik den Sieg erlangen kann.6 Alle
politischen Abhandlungen der Zeitschrift wie auch die darin erscheinenden künstlerischen

oder philosophischen Beiträge haben sich an diese Zielsetzung zu halten.7

"High Politics" kann auch mit "internationale Politik" übersetzt werden. Godley weist

daraufhin, dass He Yongji unter da zhengzhi "power politics on the global stage" verstehe.

Michael R. Godley, "Politics from History. Lei Haizong and the Zhanguo ce Clique",
Papers on Far Eastern History no. 40 (1989), p. 96.

Im Originaltext sind die folgenden Begriffe in Klammern auf Deutsch oder Englisch
angegeben: Realpolitik, Power Politics, Symphony, Leitmotiv. Für den Term "Realpolitik" wird
einmal wei shi zhengzhi und einmal shiji zhengzhi verwendet.

Zhanguo ceno. 2 (15.4.1940), p. 1.



15 6 Ursula Stadler

Trotz der vermeintlichen politischen Eindeutigkeit des Leitbilds sind die

Beiträge der einzelnen Mitarbeiter heterogen. Den gemeinsamen Nenner bildet
weniger ein politisch fest umrissener Standpunkt, als die Auffassung, dass die

'"grosse Politik' der Zeit der Streitenden Reiche" gefördert werden müsse, denn

diese sei zur Beilegung der nationale Krise der Gegenwart von essentieller

Bedeutung. Über die genaue Auslegung dieser '"grossen Politik' der Zeit der

Streitenden Reiche" besteht nun zwar nicht in allen Abhandlungen Einigkeit,8
der Glaube an ihre Bedeutung für die Gegenwart wird aber zu einer der Grundlagen

für fast alle Beiträge: Ob Chemie, Bauingenieurwesen, Geographie,
Politologie oder, im Falle Chen Quans, Germanistik - die meist akademisch tätigen
Verfasser bemühen sich in ihren Abhandlungen, aus der Perspektive ihres

jeweiligen Faches Aspekte der historischen Zeit der Streitenden Reiche zu
beleuchten und durch die Verbindung zur Gegenwart Lösungsansätze aus der

nationalen Krise aufzuzeigen.
Unter den Mitarbeitern von Zhanguo ce war es vor allem der Historiker

und Politologe Lei Haizongff $g ^ (1902-62),9 der die Grundlagen für die

Theorie der zyklischen Wiederholung der Zeit der Streitenden Reiche lieferte.
Beeinflusst von Oswald Spenglers Kulturtheorie und der Lehre Arnold Toyn-
bees vertrat Lei die Auffassung, dass eine Kultur ebenso wie ein lebendiger
Organismus verschiedene Epochen von der Entstehung über Reife zu Verfall
durchlaufe. Der Westen, dessen Zyklus mit dem chinesischen zeitlich nicht
übereinstimme, befinde sich seit der französischen Revolution in einer Zeit der

Streitenden Reiche, aus der - nicht anders als in der historischen Zeit der
Streitenden Reiche - nur ein Staat siegreich hervorgehen werde. Um sich in
diesem Kampf bewähren zu können, müsse China die schwächliche Kultur der

grossen Einheit (da yitong fc. — fât), welche seit der Qin-Dynastie für über

zweitausend Jahre prägend gewesen sei, durch eine andere Kultur ersetzen;

Vorbild dafür sollten die Werte und Tugenden der historischen Zhanguo-Zeit

Vgl. z.B.: He Yongji, "Lun da zhengzhi" (Über die grosse Politik), Zhanguo ce no. 2 (15.4.

1940), pp. 37-42. Auch der Geograph Hong Siqi setzt sich in seinem Beitrag "Shi da zhengzhi"

(Erläuterungen zur grossen Politik) damit auseinander: Zhanguo ce no. 10 (1.6.1940),

pp. 1-5.

Nach seiner Dissertation an der Universität Chicago unterrichtete Lei an verschiedenen

Universitäten, so ab 1932 an der Qinghua-Universität, wohin er von Jiang Tingfu berufen

worden war. Während dieser Jahre wandte er sich von der europäischen Geschichte ab und

befasste sich eingehender mit einer allgemeinen Theorie der chinesischen Geschichte, deren

Kernstück die Periodizitätslehre bildet. Obwohl unentwegter GMD-Anhänger blieb Lei
nach 1949 in China, wo er nach 1957 nach seiner harschen Kritik am Marxismus fast

vollständig von seiner Unterrichtstätigkeit dispensiert wurde.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 157

sein. Leis enger Mitarbeiter, der Politologe und Literaturwissenschafter Lin
Tongji^ Ir] $1 (1906-1980)10 teilt im wesentlichen diese Auffassung einer

Kulturzyklentheorie, die er als "historische Morphologie" (lishi xingtaixue ]g $.
T&WM) weiter ausführt.

Das Interesse an der Zeit der Streitenden Reiche und die Überzeugung,
dass diese Epoche in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts eine Art zyklischer
Wiederholung erfahre, ist allerdings weit mehr, als lediglich die private
"addiction" von Lei Haizong "to the 'mega-history' of Arnold Toynbee and, to
a greater extent, Oswald Spengler",11 befassten sich doch auch abgesehen von
der Zeitschrift Zhanguo ce chinesische Intellektuelle wieder vermehrt mit dieser

historischen Epoche und ihrer auffallenden Parallele zum zwanzigsten Jahrhundert,

vor allem zu den 30er und 40er Jahren: So setzte sich etwa der Historiker
Gu Jiegang (1893-1980) intensiv mit der Zhanguo-Zext auseinander und grenzte
sich mit seiner positiven Einschätzung von der traditionellen Geschichtsschreibung

ab, die in dieser Zeit eine der chaotischsten und schrecklichsten

gesehen hatte, der erst die Einigung Chinas zu Beginn der Han-Dynastie ein
Ende gesetzt habe.12 Der Philosoph Feng Youlan (1895-1993) sah dagegen vor
allem im Kampf zwischen gleichermassen entwickelten Zivilisationen ein
verbindendes Element zwischen der Zeit der Streitenden Reiche und der Gegenwart.

Für China im 20. Jahrhundert bedeute dieser Kampf die Auseinandersetzung

mit dem Westen:

What was novel in the situation was not that peoples other than the Chinese existed, but that

their civilisation was one of equal power and importance. In Chinese history one can find a

parallel for such a situation only in the Ch'un Ch'iu and Chan Kuo periods, when different
but equally civilized states existed that fought with one another. That is why the Chinese

now feel that there is a repetition in history.13

Einzigartig war die Lehre von Lei Haizong und Lin Tongji daher nicht.
Grundsätzlich heben die Texte, die sich mit der zyklischen Wiederholung der Zeit der

Streitenden Reiche befassen, immer wieder den Krieg aller gegen alle als

10 Nach achtjährigem Studienaufenthalt in Amerika und Dissertation an der Universität von
Kalifornien unterrichtete Lin an verschiedenen chinesischen Universitäten Politologie,
Wirtschaft und ab 1949 auch Literaturgeschichte.

11 Godley, "Politics from History", p. 96.

12 Zu Gu Jiegangs Einschätzung der Zeit der Streitenden Reiche vgl.: Laurence A. Schneider,

Ku Chieh-kang and China's New History. Nationalism and the Quest for Alternative
Traditions (Berkeley, Cal.: University of California Press, 1971) pp. 211 ff, 255ff.

13 Fung Yu-Lan, A Short History of Chinese Philosophy (New York: Macmillan, 1958), p.

190.



158 Ursula Stadler

prägendes Charakteristikum der historischen Epoche und ihrer Wiederholung

im 20. Jahrhundert hervor, ein Krieg, in dem schliesslich nur ein einziger Staat

als Sieger hervorgehen werde. Aber auch die zunehmende Entwicklung kultureller

und ethnischer Identität, die starke Identifikation mit dem eigenen Staat,

und nicht zuletzt die Zeit kultureller Hochblüte, gekennzeichnet durch "100

verschiedene Gedankenschulen" werden als gemeinsame Merkmale der beiden

Epochen gesehen. Damals wie heute sei der Kampf unter den einzelnen Reichen

komprosmisslos und grausam und schrecke vor keinen realpolitischen Mitteln
zurück, wird in Beiträgen in Zhanguo ce immer wieder betont, denn politische
Legitimität beruhe auf militärisch begründeter Vorherrschaft. Gerade Chen

Quans These, wonach im Kampf um das Überleben des eigenen Staates alle

Mittel gestattet seien und jegliche Verträge gebrochen werden dürften, ist im
Zusammenhang mit diesem Aspekt der Zeit der Streitenden Reiche zu sehen.

Anders als bei vielen Intellektuellen, die ebenfalls für die Zeitschrift schrieben,
führte die Orientierung an der Zeit der Streitenden Reiche bei Chen Quan
darüber hinaus aber zu einer verhängnisvollen Bewunderung für das Dritte
Reich.

Bereits bei zeitgenössischen Kritikern ist die in Zhanguo ce erörterte
Theorie der zyklischen Wiederkehr der Zeit der Streitenden Reiche auf heftigen
Widerstände gestossen. Zhang Hanfu, Mitglied der KPCh, weist 1942 darauf

hin, dass Epochen wohl verglichen, nicht aber gleichgesetzt werden dürften.
Überdies sei heute an die Stelle des Kampfes aller gegen alle der Kampf der

guten, antifaschistischen Mächte gegen das Übel des Faschismus getreten.14

3. Allgemeine Bemerkungen zu den Mitarbeitern der Zeitschrift

Mehrere Mitarbeiter von Zhanguo ce schrieben auch für die 1939 gegründete
Zeitschrift Jinri pinglun ^ S W Im, deren Ziel darin bestand, die GMD-Re-

gierung über internationale Angelegenheiten und Wirtschaftsfragen sowie über

Erziehung und Politik im allgemeinen zu beraten. Allerdings entwickelte sich

Jinri pinglun selbst immer mehr zu einem parteikritischen Organ15 und nicht

wenige der Zhanguo ce-Mitarbeiter distanzierten sich zusehends von der

14 Zhang Hanfu (Han Fu): "Dui faxisi 'Zhanguo ce' pai de douzheng. 'Zhanguo' pai de faxisi-

zhuyi shizhi" (Der Kampf gegen die faschistische 'Zhanguo ce'-Gruppe. Der faschistische

Kern der 'Zhanguo'-Gruppe), Qunzhong, vol.7, no. 1 (1.1.1942).
15 Vgl.: Godley, "Politics from History", p. 110.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 159

GMD.16 Die im "Geleitwort der Herausgeber" dargelegte politische Ausrichtung,

mit der sich Mitarbeiter identifizieren sollten, wirft Licht darauf, weshalb

diejenigen Professoren der Lianda17 ffji f\ und Yunnan-Universität, die als

Herausgeber der Zeitschrift erachtet werden, zum Teil aber auch die freien

Mitarbeiter, einem scheinbar klar definierbaren Kreis zugeordnet und als

"Zhanguo ce-Clique" oder "Zhanguo ce-Gruppe" (Zhanguo ce pai) bezeichnet

werden. Dabei handelt es sich um eine Zuordnung von aussen, denn die

Verfasser der verschiedenen Beiträge sahen sich selbst nicht als Mitglieder einer

Gruppe oder Organisation und bekannten sich nie, etwa in einem Manifest, zu
einer Mitgliedschaft. Der Begriff "Zhanguo ce pai" hat sich bereits in den

frühen 40er Jahren durchgesetzt18 und bis heute in Ost und West gehalten.
Bemerkenswert ist, dass gerade das Fehlen von klaren Definitionskriterien für
"Clique" oder "Gruppe" Raum für eine beliebige Zuweisung der Mitglieder
lässt: So betont zum Beispiel J.C. Kinkley, dass Shen Congwen - ungeachtet
seiner acht Beiträge - mit der "Zhanguo Clique" nichts zu schaffen gehabt
habe.19 Den Inhalt der Beiträge zum Kriterium für eine Zuordnung zur "Clique"
zu erheben, ist ebenso fragwürdig wie die Anzahl veröffentlichter Texte, denn

bei der Identifikation mit dem Leitbild bestehen wohl graduelle Unterschiede,
doch ist eine solche bei keinem "Mitglied" vollständig gegeben. Dies hängt
allein schon damit zusammen, dass die in den Beiträgen verwendete Terminologie

(z.B. die Begriffe da zhengzhi oder li) nicht eindeutig definiert wurde und

deswegen individueller Interpretation zugänglich blieb.
Fest steht, dass die "grosse Politik" auf "Machtpolitik" und "Realpolitik"

beruht. Führt man sich vor Augen, dass es sich bei "Realpolitik" grundsätzlich

um eine Politik handelt, "die moralische Grundsätze oder nationale Ressentiments

nicht berücksichtigt, sondern auf der nüchternen Erkenntnis der
Gegebenheiten und des wirklich Erreichbaren beruht",20 wird die antikommunistische

Ausrichtung der Zeitschrift ebenso verständlich wie die in manchen Beiträgen
zum Ausdruck kommende Bewunderung für diejenigen Regimes zu Beginn der

40er Jahre, welche sich über jegliche "moralischen Grundsätze" hinwegsetzten.

16 Zunehmend GMD-kritisch waren zum Beispiel He Yongji, Lin Tongji und He Lin.
17 Xinan Lianhe Daxue jg fëj fjs ê" JK. % (Kurzform: Lianda; vereinigte Südwest-Universität);

die Lianda existierte von 1938 bis 1946 in Kunming.
18 Vgl. die Beiträge von Zhang Hanfu (Han Fu) und Ouyang Fanhai in Qunzhong, 1942.

19 Kinkley, The Odyssey ofShen Congwen, p. 359.

20 Duden, vol. 5 (Mannheim: Dudenverlag, 1982), p. 652. Eine ausführlichere Defintion von

Realpolitik findet sich in Dieter Nohlen (Hrsg.), Lexikon der Politik, Vol. 7, "Politische

Begriffe" (München: CH. Beck,1998), p. 538: "Die pragmatische Gestaltung von Politik im

Gegensatz zu deren idealistischer Auffassung".



160 Ursula Stadler

Es erstaunt nicht, dass ein so klares Eintreten für "Macht- und Realpolitik"
während der Jahre 1940-42 der Zeitschrift den Vorwurf eintrug, faschistisches

Gedankengut zu verbreiten: "Wir wollen entschieden und lautstark verkünden:

Der innenpolitische Standpunkt der 'Zhanguo ce-Gruppe', welcher auf dem

'Kampf durch Macht' beruht, ist Faschismus und Hitlerismus in einem."21 In
einem Versuch, "grosse Politik" zu definieren, schreibt der Geograph Hong Siqi

$c S W> dass eine solche nicht unmoralisch (bu daode ^fi jjf tu), sondern

frei von moralischen Werten (fei daode # xi tu sei: "Jegliches naive Konzept
von Gut und Böse muss davor zerbrechen."22 Chen Quans Äusserungen zu

Gerechtigkeit und Macht sind vor dem Hintergrund dieser Prämisse zu sehen,

vor dem auch seine Affinität zum Nietzsche der "Übermensch-Phase"23

verständlich wird.
Weiter macht das kurze Geleitwort deutlich, dass es sich bei seinen

Verfassern um Intellektuelle handelt, die mit westlicher politischer Terminologie
vertraut waren; tatsächlich hat ein grosser Teil der Mitarbeiter im Ausland
studiert.24 Ein solcherart formuliertes Geleitwort stellt Anforderungen an die

Leserschaft und ist als Hinweis darauf zu verstehen, dass Zhanguo ce auf
vorwiegend akademisch gebildete Leser ausgerichtet, aber auch beschränkt war.
Der im Zhanguo ce-kritischen Organ Qunzhong |Jf %. erhobene Vorwurf an die

Verfasser, gelehrt daherzureden, wird verständlich.25

Ein wichtiger Grund für die Entstehung der ZAangwo-Publikationen und

auch für die weitere publizistische Aktivität Chen Quans war zweifellos das

Bedürfnis, auch als Intellektueller mehr und Konkreteres zur Rettung der Nation

beizutragen. Ein ehemaliger Lianda-Student mag die Arbeit seiner Lehrer an der

Universität als wichtigsten Dienst am Vaterland empfunden haben: "To keep
the flame of learning glowing in midst of a war was but the other side of

21 Zhang Hanfu: "Dui 'Zhanguo ce' pai de douzheng", p. 697. He Lin nimmt in seinem Arti¬

kel "Yingxiong chongbai yu renge jiaoyu" (Heldenverehrung und Charaktererziehung),

Zhanguo ce no. 17 (20.7.1941), p. 1, direkt zu Äusserungen Stellung, die Chen Quan

vorwerfen, den Faschismus zu propagieren.
22 Vgl. Hong Siqi: "Shi da zhengzhi" (Erklärungen zur grossen Politik), Zhanguo ce no. 10

(15.8.1940), p. 4. Godley erwähnt und kommentiert diese Textstelle in "Politics from

History", p. 110.

23 Vgl. Chen Quan: "Nicai de sixiang" (Das Denken Nietzsches), Zhanguo ce no. 7

(10.7.1940), pp. 13-24.

24 Im Westen studiert haben nebst Lin Tongji, Lei Haizong und Chen Quan auch He Lin, Fei

Xiaotong, Jiang Tingfu, Zeng Zhaolun und Tong Xi. Weitere Autoren studierten in Japan.

25 Han Fu, "Dui 'Zhanguo ce' pai de douzheng", p. 703.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 161

China's resolve to demonstrate her resistance to foreign invasion"26 - das

unmittelbare Wirkungsfeld der akademischen Lehrtätigkeit, die trotz der

Kriegsjahre in einem vergleichsweise geschützten und isolierten Rahmen

stattfand, erwies sich in vielen Fällen als zu begrenzt. Chen Quans immer
intensivere Produktion von Dramen als Literaturgattung, von der eine
unmittelbare erzieherische Wirkung zu erhoffen war, erklärt sich aus dem Gefühl
einer wachsenden Machtlosigkeit angesichts der innenpolitischen Entwicklung
in China,27 und auch die zunehmende Radikalisierung der politischen Schriften
Chens kann nicht losgelöst von diesem Hintergrund beurteilt werden.

Auf die Heterogenität der Gruppe ist hingewiesen worden: Bereits
Konzepte von Mitarbeitern, die sich ideologisch nahestehen, weisen Unterschiede

auf, so zum Beispiel Chen Quans "Heldenverehrung" und Lin Tongjis
"Verehrungskonzept"28. Als noch schwieriger erweist es sich, die Beiträge von
Verfassern unterschiedlicher politischer Überzeugungen (etwa Lei Haizongs,
der innerhalb seines zyklischen Geschichtsbilds ein oligarchisches oder
diktatorisches Regime befürwortet, und des demokratisch gesinnten Shen Congwen)
auf einen Nenner zu bringen. Schliesslich zeigen sich auch wesentliche
Unterschiede bei der Erörterung von westlicher Philosophie, zumal bei der Rezeption
Nietzsches durch Lin Tongji und Chen Quan.29 Da die Angaben darüber, wer
zur Redaktion zu zählen ist, widersprüchlich sind,30 ist auch die Unterteilung in

26 Chun-Fan Mao: "Comments", p. 168. Anhang zu: John Israel, "Southwest Associated Uni¬

versity: Preservation as an Ultimate Value", in: Paul K.T. Sih (Hrsg.), Nationallst China

During the Sino-Japanese War, 1937-1945 (Hicksville, NY.: Exposition Press, 1977), pp.
131-66.

27 Alle Dramen Chen Quans - ob selbst verfasst oder bearbeitet - sind zwischen 1940 und

1944 entstanden. Genaue Angaben über die Erstpublikation von Yi shu (Der Kleiderbaum)
und Zuguo (Vaterland) konnten nicht ermittelt werden.

28 Vgl. Ouyang Fanhai, "Shenme shi 'Zhanguo'pai de wenyi" (Was ist unter Literatur und

Kunst der 'Zhanguo' Gruppe zu verstehen?), Qunzhong, vol. 7, no. 7 (15.4.1942).
29 Vgl. dazu: Lin Tongji, "Wo kan Nicai" (Meine Nietzsche Lektüre), in: Ding Xiaoping, Wen

Rumin (Hrsg.), Shidai zhi bo - Zhanguo ce pai wenhua lunzhu jiyao (Wogen der Zeit -
Auszüge aus den Schriften der Zhanguo ce-Gruppe über Kultur) (Beijing: Zhongguo

guangbao dianshi chubanshe, 1995), pp. 233-47.
30 Ding Xiaoping und Wen Rumin nennen Chen Quan, Lin Tongji und Lei Heizong als Her¬

ausgeber: Ding Xiaoping und Wen Rumin, '"Zhanguo ce pai' de wenhua fansi yu chongjian

gouxiang", in Shidai zhi bo p. 2. Godley, "Politics from History", führt Lin Tongji und Lei

Haizong an. In Zhongguo xiandai wenxue shetuan llupai cidian p. 399 ff. werden Lin

Tongji, Chen Quan, Lei Haizong He Yongji etc. als Herausgeber erwähnt. Kinkley
schreibt zur Frage, ob Shen Congwen zu den Herausgebern gehörte: "He strongly denies

being an editor, and there is no evidence that he was." (The Odyssey ofShen Congwen, p.

253).



162 Ursula Stadler

"Redaktionsmitglieder" und "freie Mitarbeiter" willkürlich. Fest steht, dass Lei

Haizong, Lin Tongji und Chen Quan den Charakter der Zeitschrift Zhanguo ce

wesentlich mitprägten. Lin Tongji und Lei Haizong werden in allen Quellen als

Herausgeber aufgeführt, letzterer bezeichnet sich auch selbst so.31 Umso

erstaunlicher, dass sich die tatsächlichen Beiträge Lei Haizongs in Zhanguo ce

auf drei Artikel beschränken, und er in dieser Hinsicht weit hinter dem sehr viel
produktiveren Chen Quan (14 Beiträge, z.T. unter dem Pseudonym Tang Mi Iff
$tj veröffentlicht), He Yongji (13 Beiträge) und auch dem Schriftsteller Shen

Congwen (8 Beiträge) zurücksteht. Zu den zeitweiligen Mitarbeitern gehören
bekannte Persönlichkeiten der Republikzeit wie Shen Congwen, Zhu Guang-

qian, Feng Zhi oder He Lin.
Ein Blick auf die Nachfolgepublikationen der Zeitschrift Zhanguo ce gibt

Aufschluss darüber, ob von einer gewissen Kontinuität der Mitarbeiter gesprochen

werden kann: Während Lei Haizong und Lin Tongji auch regelmässig für

Zhanguo fukan schreiben (Lin Tongji zum Teil unter dem Pseudonym Du Ji $§

tal), sucht man diese beiden bis dahin prominenten Namen vergeblich in Chen

Quans Minzu wenxue. Ein Grund dafür mag in der lokalen Distanz liegen (während

der ganzen Publikationszeit von Zhanguo ce und Zhanguo fukan hatten

Chen Quan, Lei Haizong und Lin Tongji in Kunming gelebt, doch siedelte Chen

im Sommer 1942 nach Chongqing über, und auch Lin Tongji veliess Kunming
im gleichen Jahr), aber auch in einer gewissen Entfremdung, wohl weniger
ideologisch, als thematisch: Vor allem zwischen Lei Haizongs Lehre von der

"Wiederkehr der Streitenden Reiche" und Chens Glauben an die grundsätzliche

Bedeutung von Nationalliteratur, wie sie immer mehr den Kern seiner Abhandlungen

bildet, besteht keine klare Verbindung.

4. Die Schriften Chen Quans

4.1 Schwerpunkte, Aufbau und Methodik

Die Aufsätze, die Chen Quan während der frühen 40er Jahre vor allem für
Zhanguo ce, aber auch für Zhanguo fukan und Minzu wenxue verfasst hat, lassen

sich trotz übergreifender Thematik inhaltlich folgenden Bereichen zuordnen:32

31 Lei zeichnet z.B. am Ende des Artikels "Lishi jingjuexing de shixian" (Termine historischer

Wachsamkeit), Zhanguo ce no. 11 (1.9.1940), pp. 1-5 mit bianzhe (Herausgeber).
32 Die folgende Auflistung erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit. Eine umfassendere

Zusammenstellung der Schriften Chen Quans findet sich in der unveröffentlichten Lizen-



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 163

Nebst Abhandlungen zu F. Nietzsche und A. Schopenhauer33 sowie zu Faust34

veröffentlichte Chen Beiträge zur Heldenverehrung35 und zur Sturm-und-Drang-
Zeit.36 Zu seinen thematischen Schwerpunkten zu Beginn der 40er Jahre gehören

im weiteren auch allgemeine literarische Themen sowie Texte zu H. Ibsen,37

Aufsätze zu 'Der Traum der roten Kammer und die deutsche Philosophie',38

Betrachtungen zu Deutschland39 und, vor allem in den Nachfolgepublikationen,
Abhandlungen zur Nationalliteratur, der Chen im Zusammenhang mit einer

ziatsarbeit. Sofern es sich nicht um Beiträge aus Zhanguo ce handelt, sind die bibliographischen

Angaben Ding Xiaoping und Wen Rumin, Shidai zhi bo, entnommen.
33 "Shubenhua de gongxian" (Der Beitrag Schopenhauers), Zhanguo ce no. 3 (1.5.1940), pp.

8-16; "Nicai de sixiang" (Das Denken Nietzsches), Zhanguo ce no. 7 (10.7.1940), pp. 13-

24; "Nicai xin mu zhong de nüxing" (Nietzsches Frauenbild), Zhanguo ce no. 8 (25.7.

1940), pp. 20-27; "Nicai de zhengzhi sixiang" (Nietzsches politische Ideologie), Zhanguo

ce no. 9 (5.8.1940), pp. 21-31; "Nicai de daode guannian" (Nietzsches Moralkonzept),
Zhanguo ce no. 12 (15.9.1940), pp. 31-36; "Nicai de wushenlun" (Der Atheismus
Nietzsches), Zhanguo ce no. 15/16 (1.1.1941), pp. 33-42: "Jindai lishi jiaoyu dui rensheng de wu
hai" (Die fünf Übel der modernen Geschichtserziehung). Der bereits in früheren Jahren

verfasste Aufsatz bildet den ersten Teil von "Nicai yu jindai lishi jiaoyu" (Nietzsche und die

moderne Geschichtserziehung"), Zhongshan wenhua jiaoyuguan jikan vol. 4, no. 3 (10.

1937).

34 "Fushide de jingshen" (Der Geist Fausts), in: Zhanguo ce no. 1 (1.4.1940), pp. 9-16. Später

als "Fushide jingshen" in Shidai zhi bo pp. 359-67.

35 "Lun yingxiong chongbai" (Über die Heldenverehrung), Zhanguo ce no. 4 (15.5.1940), pp.
1-10; "Zai lun yingxiong chongbai" (Erneut über die Heldenverehrung), Da gongbao,

Zhanguo fukan no. 21, (Chongqing, 21.4.1942). Später in: Shidai zhi bo - Zhanguo ce pal
wenhua lunzhujlyao, pp. 312-18.

36 "Kuangbiao shidai de Deguo wenxue" (Die deutsche Literatur in der Sturm-und-Drang-

Zeit), Zhanguo ce no. 13 (1.10.1940), pp. 14-22; "Kuangbiao shidai de Xilei" (Schiller in
der Sturm-und-Drang-Zeit), Zhanguo ce no. 14 (1.12.1940), pp. 36-48;"Wu Si yundong yu
kuangbiao yundong" (Die Vierte-Mai-Bewegung und die Sturm-und-Drang-Bewegung"),
Minzu wenxue, vol. 1, no. 3 (7.9.1943). Später in: Shidai zhi bo pp. 341-48.

37 "Jimo de Yibusheng" (Der einsame Ibsen) verfasst unter Pseudonym Tang Mi, Zhanguo ce

no. 4 (15.5.1940), pp. 27-35. Ein weiterer Text zu Ibsen ist unter dem Titel "Di san jieduan
de Yibusheng" (Ibsen in seiner dritten Phase), Minzu wenxue vol. 1, no. 4 (12.1943)
erschienen. "Wenxue piping de xin dongxiang" (Neue Tendenzen in der Literaturkritik),
Zhanguo ce no. 17 (20.7.1941), pp. 33-44; "Shengshi wenxue yu moshi wenxue" (Blütezeit-

und Endzeitliteratur), in Shidai zhi bo, pp. 411-16.
38 "Shubenhua yu Hong lou meng" (Schopenhauer und der Traum der roten Kammer), Jinri

lunwen vol. 4, no.2 (14.7.1940); "Nicai yu Hong lou meng" (Nietzsche und der Traum der

roten Kammer), in: Wenxue piping de xin dongxiang (Neue Tendenzen in der Literaturkritik)

(Chongqing: Zhengzhong shuju, 1943).
39 "Deguo minzu xingge he sixiang" (Charakter und Denken des deutschen Volkes), Zhanguo

ce no. 6 (25.6.1940), pp. 26-32.



164 Ursula Stadler

möglichen Erstarkung von Land und Volk zunehmend Bedeutung beimass.40

Deutschland und seine Literatur, Philosophie und Politik sind insofern für die

Theorien Chen Quans bedeutsam, als er diese vor allem auf die Literatur der

Sturm-und-Drang-Zeit, die Philosophie Nietzsches, Aspekte der deutschen
Romantik und nicht zuletzt auf den Führerkult im Dritten Reich abstützt.

Verglichen mit anderen Autoren, die für Zhanguo ce schrieben, sind Chen

Quans Stil und Sprache einfach und klar, auch wenn sich Zhai Guojin IBSÏM,
der 1941 bei der Uraufführung von Chens viel diskutiertem Theaterstück Wilde

Rosen mitwirkte, in seinen Erinnerungen darüber beklagt, wie sehr die Schauspieler

die Dialoge hätten ändern müssen, "denn Professor Chen kann kein

Hochchinesisch, er spricht den Dialekt von Sichuan".41 Auffallend im Vergleich
zu anderen hochgradig assoziativen und unstrukturierten Beiträgen in Zhanguo
ce42 ist der oft geradezu pedantisch didaktische Aufbau vieler Aufsätze Chens.

Der Verfasser macht keinen Hehl daraus, dass Ziel eines Texts - entgegen der

oft irreführenden Titel - nicht etwa eine literaturtheoretische oder
philosophiegeschichtliche Abhandlung ist, sondern immer wieder die Frage, wie der
chinesische Volkscharakter in schwierigen Zeiten verändert und gestärkt werden
könne. Am Beispiel der Abhandlung "Der Geist Fausts", welcher für Chen

Quan den idealen Volkscharakter darstellt, lässt sich die in vielen Texten zu
beobachtende Gliederung illustrieren:

Was ist unter dem Geist Fausts in Goethes Dichtung zu verstehen, und

worin besteht seine Bedeutung für das heutige China, fragt Chen im ersten der

vier Kapitel dieses Beitrags. Dieser Frage lässt der Verfasser im zweiten Kapitel
überraschend einen literaturwissenschaftlichen Überblick folgen, in dem im Stil
der Germanistik der Vorkriegszeit die unterschiedlichen Bearbeitungen des

Stoffs von frühen Dichtungen bis hin zu Goethe in einen geistesgeschichtlichen

Zusammenhang zu ihrer jeweiligen Epoche gebracht werden. Nach dieser für
Chen Quans Texte charakteristischen objektiv-wissenschaftlichen Passage, die

zweifellos nicht nur Information, sondern auch den Eindruck fachlicher Kom-

40 "Minzu wenxue yundong" (Die Bewegung für Nationalliteratur), Da Gongbao, Zhanguo

fukan no. 24 (13.5.1942), später zusammen mit "Minzu wenxue yundong de yiyi" als "Minzu

wenxue yundong" in Shidai zhi bo pp. 368-79; "Minzu wenxue yiyi" (Die Bedeutung

der Bewegung für Nationalliteratur), Da Gongbao, Zhanguo fukan no. 25 (20.5.1942);

"Wenxue yundong yu minzu wenxue" (Nationalbewegung und Bewegung für neue

Literatur), Junshi yu zhengzhi vol. 2, no. 2 (10.11.1941). Später als "Minzu yundong yu

wenxue yundong" in Shidai zhi bo pp. 393-410.

41 Zhai Guojin: "Yi ci duo zai duo nan de huaju yanchu", p. 483.

42 Z.B.: Daixi, "Zhongguo ren suoyi wei Zhongguo ren" (Was Chinesen zu Chinesen macht),

Zhanguo ce no. 1 (1.4.1940).



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 165

petenz eines im Westen geschulten Intellektuellen beabsichtigt, folgt nun im
dritten Kapitel eine durchaus zweckorientierte Charakterisierung von Goethes

Faust: Mit grosser Systematik werden Eigenschaften Fausts aufgezählt, so zum

Beispiel, dass es sich bei ihm um einen "unermüdlichen Kämpfer" handle. Die
darauf folgende Interpretation dieses Charakterzugs hat nun mit Germanistik
nicht mehr viel gemein: Unserem Leben werde durch den Kampf für ein

begehrenswertes Ziel ein Sinn verliehen, schreibt Chen. Dieser Sinn liege nicht
im Erfolg, sondern im Prozess des Kampfes. Weit schlimmer als dem Kampf
"eine falsche Richtung"43 zu verleihen, so die fragwürdige Folgerung, seien

Passivität und Mutlosigkeit, denn beides führe unweigerlich zu einer
pessimistischen Grundhaltung. In diesem Zusammenhang erwähnt Chen Thomas

Carlyle, einen seiner geistigen Väter, auf den er sich vor allem in den Texten

zur Heldenverehrung beruft: Auch Carlyle betone in seinen Schriften den Wert
des Handelns und sei darin von Goethe beeinflusst.

Chen Quan ist sich bewusst, sich mit solchen Ausführungen vom ursprünglichen

germanistischen Terrain weit zu entfernen. Und doch fallt es ihm schwer,
den Anstrich wissenschaftlicher Legitimität ohne weiteres preiszugeben - die

oft erzwungen klingenden Rückführungen zum scheinbar fachspezifischen
Ausgangsthema (hier etwa die abschliessende und an dieser Stelle völlig unnötige
Referenz zu Goethe) finden sich in vielen Texten. Im letzten Kapitel wird die

Brücke zur aktuellen Lage in China geschlagen, und so wirft Chen die Frage

auf, weshalb eine solch kämpferische, ewig unbefriedigte "Faust'sche
Geisteshaltung" gerade für das China der 30er und 40er Jahre fruchtbar gemacht
werden sollte:

Zusammenfassend können wir festhalten: Der Geist Fausts ist bewegt, derjenige der

Chinesen ruhig. Fausts Geist ist progressiv, der chinesische konservativ. Wenn sich die

Chinesen diese neue Lebensauffassung nicht zu eigen machen, ihre früheren

selbstzufriedenen, trägen, schwachen, scheinheiligen und ruhigen Gewohnheiten nicht ändern,

und nur die Errungenschaften des aufblühenden, westlichen Materialismus, politische
Strukturen und militärische Ausbildung übernehmen, dann fürchte ich, wird der Fortschritt

begrenzt sein.44

Ein Aufruf an die Leser beschliesst den Text: "Der Goethe'sehe Faust wird am
Schluss gerettet, seine Seele kommt zu den Engeln in den Himmel. Können
auch wir zu Faust werden und so im Himmel Aufnahme finden"? Solche
abschliessenden Hinwendungen zur Leserschaft bilden ein weiteres beliebtes

43 "Fushide jingshen", p. 364.

44 Ebd., p. 367.



166 Ursula Stadler

Stilmittel Chen Quans, von dem er zum Teil in überraschender Schärfe

Gebrauch macht: "Wir haben das Ziel, den Charakter unseres Volkes zu stählen.

Bedienen wir uns hierzu angesichts der heutigen Zeit der Streitenden Reiche

weiterhin der traditionellen 'Sklavenmoral' oder ziehen wir unsere Lehren aus

der 'Herrenmoral', die Nietzsche propagiert?"45 lautet eine der Forderungen am
Ende eines weiteren Texts, und seinen Aufsatz zu "Nietzsche und Der Traum

der roten Kammer" beschliesst er mit den Worten: "Nietzsches Denken mag in
vielem radikal sein, doch sein positiver Geist ist für uns ein Heilmittel. Baoyu
verlässt sein Heim, Zarathustra steigt von seinem Berg. [...] Welchen Weg
wählen wir? Haben wir uns das sorgfältig überlegt?"46

Ding Xiaoping ~J" Hj| pp und Wen Rumin '/m fff §£, Herausgeber
ausgewählter Texte von Chen Quan, Lei Haizong und Lin Tongji, sehen in solch
"extremen" Formulierungen weniger ein Zeichen "unerträglichen Elitedenkens",47
wie es Chen Quan immer wieder vorgeworfen wurde, als ein bewusst pro-
vokatives, von Nietzsche beeinflusstes Stilmittel, das zur Aufrüttelung aus der

verheerenden Lethargie beitragen sollte.48

Angesichts eines Vorgehens, wie es hier am Beispiel "Der Geist Fausts"

skizziert wurde erübrigt sich die Frage danach, wo Chen Goethe (und vor allem

Nietzsche) missverstanden habe; eine Frage, die in Untersuchungen zu Chen

Quan immer wieder gestellt und ansatzweise auch beantwortet wird.49 Chen ist

es nicht um eine wissenschaftliche Analyse zu tun, und weder sind besonderer

Scharfsinn noch fundierte literarische oder philosophische Kenntnisse nötig, um

Unstimmigkeiten sofort aufzudecken. Weiterführender ist die Frage danach, auf
welche Weise sich Chen Quan westlicher Literatur und Philosophie, aber auch

westlicher politischer Vorbilder bedient, um sein Ziel - Aufrüttelung und

Belehrung der chinesischen Intellektuellen und, wenn möglich, einer breiteren
Leserschaft - zu erreichen, und worin seine Vorschläge zur Stärkung der Nation

45 "Nicai de daode guannian", p. 276.

46 Nicai yu Hong lou meng", p. 290.

47 Godley, "Politics from History", p. Ill, spricht von Chen Quans "insufferable elitism".
48 Ding Xiaoping und Wen Rumin, '"Zhanguo ce pai' de wenhua fansi yu chongjian gou-

xiang", p. 13.

49 Vgl. die fehlerhafte Darstellung Chen Quans in Kap. 7: "The Appropriation of Nietzsche by
the Right", in Shao Lixin, Nietzsche In China (New York: Peter Lang, 1999). Auch Yue

Daiyuns Beitrag "Nietzsche in China", der sich als einer der ersten chinesischen Abhandlungen

nach 1949 um eine unbefangene Annäherung an Nietzsche bemüht, beschränkt sich

weitgehend darauf, Chen Quan und Lin Tongji im Gegensatz zur Vierten-Mai-Bewegung
ein falsches Nietzsche-Verständnis anzulasten.Yue Daiyun (transi. Cathy Poon), "Nietzsche

in China", Journal ofthe Oriental Society ofAustralia, vols. 20-21 (1988-89), pp. 199-219.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 167

bestehen. Und doch erliegt, wer sich heute mit Chen Quan befasst, immer
wieder der Versuchung, den Text zu lesen, als "handle es sich um die Schrift
eines westlichen Philosophen" oder, im Falle Chen Quans, auch eines
Literaturhistorikers "in dem falschen Glauben, dass auch der chinesische Autor über

Philosophie, wie man sie im westlichen Sinne versteht, geschrieben hat [...];50
und so erregt Anstoss, was bei einer philosophiegschichtlichen oder
literaturwissenschaftlichen Abhandlung als methodologische Unzulänglichkeit gesehen

werden musste. Dazu gehört etwa der Mangel an Kontextualisierung einzelner

Zitate sowie das selektive Zitieren - beides in chinesischen Texten jener Jahre

allerdings weitverbreitet und keineswegs einmalig für Chen Quans Abhandlungen.

Chen schlägt seinen Lesern in "Nietzsches Denken" ein exaktes
Verfahren für die Untersuchung von Nietzsche-Textstellen vor: Zuerst sollten die

wichtigsten Phasen im Denken des Philosophen festgelegt und kurz definiert
werden. Im folgenden sei wichtig, sich immer vor Augen zu führen, welcher
Phase eine Aussage zuzuordnen und in welchem Kontext sie anzusiedeln sei.51

Sobald jedoch Aussagen Nietzsches und anderer Philosophen losgelöst von rein

biographisch deskriptiven Passagen zur Illustration der eigenen Ideologie
nutzbar gemacht werden können, wirft Chen Quan die empfohlene Sorgfalt im
Umgang mit Textstellen über Bord, sowie er auch auf die Wiedergabe von
Passagen verzichtet, in denen ein negatives China-Bild gezeichnet wird.52 Sich

auf Chens oft selektive Nietzsche Rezeption beziehend bemerkt Ouyang Fanhai

H£ H fl $p zu Recht: "Nietzsche ist der Ansicht, dass die Arier die
vornehme Rasse und schwarzhaarige Menschen niederes Volks seien. Ich bin mir
nicht sicher, ob dies die schwarzhaarigen Mitglieder der Zhanguo ce-Gruppe zur
Kenntnis genommen haben."53

Schwerwiegender als die vergleichsweise leicht nachzuweisenden Unge-

nauigkeiten im Umgang mit einzelnen Zitaten ist Chens Tendenz, sein eigenes,

eklektisch hergeleitetes Konglomerat ideologisch gefärbter Lösungsvorschläge

50 Werner Meissner, Philosophie und Politik in China. Die Kontroverse über den dia¬

lektischen Materialismus in den Dreisslgerjahren (München: Wilhelm Fink, 1986), p. 14.

51 "Nicai de sixiang", p. 13.

52 Vgl. Chen Quan, "Jindai lishi jiaoyu dui rensheng de wu hai". Die Äusserung Nietzsches

über China aus "Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben" wird in Chens

Darstellung ausgelassen. Dies ist umso auffälliger, als Chen einen nicht geringen Teil dieser

Abhandlung wortwörtlich aus diesem Text Nietzsches übernimmt. Vgl.: Friedrich Nietzsche,

"Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben", Unzeltgemässe Betrachtungen

III in: Nietzsches Werke, Kritische Gesamtausgabe, 3. Abteilung, vol. 1 (Berlin:
Walter de Gruyter, 1967), p. 305.

53 Ouyang Fanhai: "Shenme shi 'Zhanguo' pai de wenyi", p. 711.



168 Ursula Stadler

einzelnen westlichen Philosophen zu unterstellen, wodurch den eigenen
Ansichten eine philosophiegeschichtliche Legitimation zuteil werden soll. So etwa

dann, wenn er die Idee eines Staates, der von Führern - und seien diese noch so

"grosse Gesetzesbrecher" - geleitet werden solle, direkt und sehr vereinfachend

auf Nietzsche zurückzufuhren sucht. In zahlreichen Texten bemüht sich Chen zu

erklären, warum einem Staat nur "grosse Verbrecher" vorstehen sollten, so auch

im Aufsatz "Nietzsches politisches Denken": "Dort, wo der Staat aufhört, da

erst beginnt der Mensch, der nicht überflüssig ist" schreibt Nietzsche in Also

sprach Zarathustra ("Von neuen Götzen"). Chen greift diese Aussage auf. Die

Einstellung des Philosophen zum Staat sei ablehendend, erklärt er, denn durch
den Erlass von Gesetzen schütze dieser "die Entwicklung der Schwachen und

Dummen".54 Doch "wissen grosse Verbrecher nicht, was Gesetze sind, denn

ihre Haltung geht über Gesetze hinaus, Gesetze können sie nicht in Schranken

halten [...] Nur solch grosse Gesetzesbrecher verdienten es, Herren über die

Menschheit zu sein."55 Gegen einen Staat, in dem "Übermenschen das Sagen

hätten, und der ein Symbol starken Willens wäre, hätte Nietzsche wohl nichts
einzuwenden"56 lautet Chens spekulative Schlussfolgerung.

Gelesen als wissenschaftliche Analyse eines philosophischen Texts ist eine

solche Passage unhaltbar. Sinn macht sie jedoch, wenn sie im grösseren
Zusammenhang mit der von Lin Tongji und Lei Haizong im Leitbild der Zeitschrift
erläuterten Orientierung an der "grossen Politik" der Zeit der Streitenden Reiche

gesehen wird: "Machtpolitik" und "Realpolitik" sowie die "Organisation von
Macht" sind Mittel, um Chinas Überleben in der heutigen Zeit der Streitenden

Reiche zu sichern. Jegliche Art von Schwäche wird deshalb nicht nur von Chen,

sondern auch von Verfassern anderer Beiträge heftig angeprangert. Lin Tongji
und Lei Haizong stellen die schwächliche Wesensart des chinesischen Volks als

direkte Folge des verderblichen Konfuzianismus sowie der korrupten Beamtenschaft

dar, die sich während der zweitausendjährigen "grossen Einheit"
herausgebildet habe. Dagegen bemüht sich Chen Quan, deutlich zu machen, dass der

Kampf gegen Schwäche auch im militärisch erfolgreichen Westen, allem voran
in Deutschland, auf eine lange Tradition zurückblicke. Nietzsche ist hierzu
dienlich - auch dann, wenn die von Nietzsche als Schwäche verurteilten Tugenden

in Chens Wiedergabe stark konfuzianischen Beiklang haben, zweifellos in
der Absicht, die eigene Theorie mit der antikonfuzianischen Stossrichtung Lin
Tongjis und Lei Haizongs in Einklang zu bringen: "Schwäche (ruoxiao §§ /Jn),

54 "Nicai de zhengzhi sixiang", p. 260.

55 Ebd., p. 262.

56 Ebd.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 169

Bescheidenheit (qianrang fft =Ü und Sanftmut (roushun Ü5 llljf )",57 weiter auch

"Humanität" (ren 'ai \fi §£ und "Skrupelhaftigkeit" (gulü || j|f, nennt Chen in
diesem Zusammenhang.

Bei Bedarf greift Chen im Bestreben nach Legitimation seiner Ansichten
über Nietzsche hinaus auch auf andere Philosophen zurück. So zum Beispiel auf
Aristoteles, Spinoza und Kant, wenn einmal mehr die Gefahren rücksichtsvollen
und schwächlichen Verhaltens sichtbar gemacht werden sollen. In dieser

Absicht wird deren Lehre verkürzt auf den Nenner gebracht, dass auch sie alle

"in Mitleid nicht die höchste Tugend sahen".58

Auf die Lokalisierung von Zitaten verzichtet Chen meistens; so auch, wenn
er in seiner Betrachtung über "Charakter und Denken des deutschen Volkes"
schwer überprüfbare und aus dem Kontext herausgelöste Aussagen Fichtes,

Moltkes, Bismarcks und Hitlers zu Krieg und Machtpolitik anführt und deren

Essenz mit den Worten zusammenfasst: "Zwischen Ländern gibt es kein Recht

oder Unrecht, sondern nur das Recht des Stärkeren und den Egoismus des

Volkes. So sollte es sein".59 In keinem anderen Text manifestiert sich deutlicher
Chens unverhohlene Bewunderung für den Nationalsozialismus, die deutschen

militärischen Erfolge und für die Strategie, durch die sie zu Stande gekommen
sind.

Angesichts der in vielen Texten offensichtlichen Bemühung,
jahrhundertelange europäische Geistesgeschichte komprimiert auf wenigen Seiten

wiederzugeben, ist auch nicht erstaunlich, dass die weitverbreitete Tendenz,
Personennamen in den Text einfliessen zu lassen, in Chens Aufsätzen besonders

ausgeprägt ist: Ob Einstein, Tolstoj, Cao Xueqin, Bodmer und Breitinger, der

Cambridger Humanist J. Cheke oder der französische Literaturkritiker J. Du

Bellay - über fünfzig bekannte und oft auch wenig bekannte Namen aus Ost

und West finden etwa in "Nationalbewegung und Bewegung für neue Literatur"
Erwähnung. Dabei muss den Aufsätzen zur Nationalliteratur grundsätzlich
zugute gehalten werden, dass ihr Verfasser darin ein aussergewöhnliches
Fachwissen an den Tag legt. Sogar die ständige Bezugnahme auf die chinesische

Gegenwart tritt hinter die ausführliche Darstellung literaturhistorischer
Zusammenhänge zurück. Die Dissertation Die chinesische schöne Literatur im
deutschen Schrifttum60 ist ein weiteres Zeichen dafür, dass es sich bei ihrem

57 Ebd.

58 Ebd., p. 269.

59 "Deguo minzu xingge he sixiang", p. 26.

60 Chen Quan, Die chinesische schöne Literatur im deutschen Schrifttum. Diss., Christian-

Albrecht-Universität zu Kiel (Glückstadt und Hamburg: J.J. Augustin, 1933).



170 Ursula Stadler

Verfasser um einen auffallend belesenen Germanisten handelt, der - etwa im
Vergleich zu seinem Kollegen Feng Zhi - literarisch sehr breite, wenn auch

weniger in die Tiefe gehende Interessen verfolgte. Dessen ungeachtet erliegt
Chen der Versuchung, auch dort als eigenständiger Denker aufzutreten, wo er es

nicht ist, und so dürfte zum Beispiel den meisten zeitgenössischen Lesern

entgangen sein, dass es sich beim ersten Teil des Sammelbandes Von Schopenhauer

bis Nietzsche, der in seinem zweiten Teil auch Abhandlungen aus

Zhanguo ce vereinigt, im Wesentlichen um eine Übersetzung der 1904 in Halle
erschienenen Dissertation von Walther Hauff handelt.61

4.2 "Sturm-und-Drang-Bewegung", "Heldenverehrung"
und "Nationalliteratur "

Im folgenden werden einerseits die in Chens Schriften immer wieder als

programmatische Konzepte erörterten Vorstellungen "Heldenverehrung" und

"Nationalliteratur" vorgestellt, andererseits Chen Quans Rezeption der "Sturm-

und-Drang-Bewegung", da diese für Chens Vorschläge zur Stärkung der
chinesischen Nation von zentraler Bedeutung ist.

a) Die Sturm-und-Drang-Bewegung
Chen Quans Beschäftigung mit der Sturm-und-Drang-Bewegung verfolgt mehrere

Ziele: Er strebt eine umfassende literaturhistorische Darstellung der

Sturmund-Drang-Zeit an, gleichzeitig soll die Bewegung aber, vor allem im Vergleich
zur Vierten-Mai-Bewegung, Vorbildcharakter für die Gegenwart erhalten.
Chens Abhandlung "Die deutsche Literatur in der Sturm-und-Drang-Zeit"
gehört zu den umfassendsten, die bis dahin in China über diese Epoche erschienen

waren. Der Verfasser bemüht sich, den historischen und geistesgeschichtlichen
Hintergrund der Sturm-und-Drang-Zeit zu erhellen und beschreibt die
herrschenden feudalistischen Verhältnisse, die Auflehnung gegen den Rationalismus

und den Einfluss der französischen Literatur. Nicht zuletzt kommt ihm
das grosse Verdienst zu, Autoren und Werke vorzustellen, deren Bedeutung für
die Entwicklung der Sturm-und-Drang-Literatur der Mehrzahl seiner Leser
unbekannt gewesen sein dürfte (Heinses Ardinghello, verschiedene Werke Klin-

61 Walther Hauff, Die Überwindung des schopenhauerschen Pessimismus durch Friedrich
Nietzsche. Diss. Vereinigte Friedrichs-Universität, Halle a.S. (Halle: C.A. Kammerer, 1904).

Bereits in Qinghua xuebao vol. 11, no. 2 (Beiping, 4.1936), pp. 461-516, erscheinen Teile
des späteren Sammelbands als "Cong Shubenhua dao Nicai".



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 171

gers oder des Dichters Maler Müller).62 Analog zum Vorgehen in Texten zum
Leben und Werk eines bestimmten Philosophen verfährt Chen aber auch in der

Darstellung dieser Epoche selektiv, sobald er sich vom historisch-deskriptiven
Teil löst und Parallelen vor allem zur Vierten-Mai-Bewegung, aber auch zum
China der 40er Jahre herstellt. Züge der Sturm-und-Drang-Bewegung, wie deren

Subjektivismus oder die Auflehnung gegen ständisches Denken, die Chens

Vorstellungen über eine Ideologie nationaler Erstarkung entgegenlaufen, werden

nun ignoriert.

Die 'Zhanguo ce pai' nahm auch die Hilfe von Nietzsches Philosophie in Anspruch und

hoffte auf eine kulturelle Wiederbelebung der deutschen Sturm-und-Drang-Bewegung, was

damals [in China] gar nicht zeitgemäss schien und leicht zu Missverständnissen führte.63

Mit diesen Worten weisen Wen Rumin und Ding Xiaoping darauf hin, dass die

Beschäftigung mit Nietzsche während der 40er Jahre im Gegensatz zu früheren
Jahrzehnten schon von Zeitgenossen, vor allem aber von Kritikern nach 1949,

als suspekt und grundsätzlich pro-faschistisch erachtet wurde. Der Nietzsche-

Rezeption durch die Zhanguo ce pai sind in den vergangenen Jahren mehrere

Untersuchungen gewidmet worden.64 Dass im Gegensatz dazu die Bedeutung
der Sturm-und-Drang-Bewegung in China während der 40er Jahre kaum erörtert

wurde, erklärt sich möglicherweise dadurch, dass nur gerade Chen Quan ihr so

grosse Bedeutung beigemessen hat. Für ihn allerdings ist die Bewegung zentral,
denn er sieht in ihr sowohl das Konzept der Heldenverehrung als auch die

Gewichtung des Genies verwurzelt. Beides wird später - ebenso wie etwa der

zentrale Begriff 'Kraft' - bei der Beschäftigung mit Nietzsche wieder
aufgegriffen. Dies könnte der Grund dafür sein, weshalb der Einfluss der Sturm-und-

62 Keines der Werke von Johann Jakob Wilhelm Heinse, Maler Müller oder Friedrich Maxi¬

milian Klinger war bereits zur Zeit des Erscheinens des Aufsatzes ins Chinesische übersetzt

worden.

63 Ding Xiaoping und Wen Rumin, '"Zhanguo ce pai' de wenhua fansi yu chongjian gou-

xiang", p. 10.

64 Vgl: Yue Daiyun, "Nietzsche in China"; R.D. Findeisen, "A Sino-German Venture ofthe
1940s: Fascist Reception of Nietzschean Philosophy and the Zhanguo Group"; Shao Lixin,
Nietzsche in China oder die allgemeineren Darstellungen der Nietzsche-Rezeption von D.A.

Kelly, "Nietzsche in China: Influence and Affinity", Papers on Far Eastern History, no. 22

(March 1983), pp. 143-72, sowie von R.D. Findeisen: "The Burden of Culture: Glimpses at

the Literary Reception of Nietzsche in China", Asian and African Studies, no. 6 (1997), pp.
76-91.



172 Ursula Stadler

Drang-Bewegung auf diese Aspekte von Chens Lösungsvorschlägen oft
unterschätzt wird.65

Chen sieht Gemeinsamkeiten zwischen der Vierten-Mai-Bewegung und
der Sturm-und-Drang-Bewegung in der Befreiung von Übernommenen: Für

Europa habe das Befreiung von Rationalismus und französischem Klassizismus
bedeutet, für die chinesische Bewegung den Bruch mit jahrtausendealter
intellektueller Tradition.66 Andererseits stellt er drei wesentliche Unterschiede fest,
und der im China der 40er Jahre vorherrschende Materialismus scheint ihm
ebenso eine direkte Folge dieser Unterschiede zu sein wie der ungebrochene
Einfluss des Idealismus, den Chen im Deutschland der 30er und 40er Jahre zu
beobachten glaubt. Im Gegensatz zur Sturm-und-Drang-Bewegung sei die

Vierte-Mai-Bewegung antinationalistisch gewesen: Sie habe die Jahre um 1920,
bei denen es sich um eine Zeit der Streitenden Reiche gehandelt habe, mit der

Frühlings-und-Herbst-Periode verwechselt, in der noch diplomatische
Beziehungen bestimmend gewesen seien. In diesem Punkt weist Chens Argumentation

dieselben Schwachstellen auf, die Zhang Hanfu an Lei Haizongs Theorie
beanstandet hatte: Epochen werden nicht verglichen, sondern bedenkenlos

gleichgesetzt.
Weiter betont Chen Quan, bei der Vierten-Mai-Bewegung habe es sich um

eine individualistische Bewegung gehandelt, die ein in Wahrheit kollektivistisches

Zeitalter falsch eingeschätzt habe. Als dritter Fehler sei ihr schliesslich
anzulasten, dass sie das heutige Zeitalter des Irrationalismus für ein Zeitalter der

Vernunft gehalten habe und somit eine rationalistische Bewegung gewesen sei.

Diese Diagnose impliziert fälschlicherweise, dass es sich bei der Sturm-und-

Drang-Bewegung um eine nationalistische, kollektivistische und irrationalistische

Bewegung gehandelt habe. Chen Quan hat letztlich selbst erkannt, dass er
mit solch utilitaristischen Verallgemeinerungen wie der Bezeichnung
"kollektivistisch" der deutschen Bewegung nicht gerecht wird. Er weist daraufhin, sich
in seinem Roman Sturm und Drang zum Ziel gesetzt zu haben, aufzuzeigen, wie
aus einer individuellen Sturm-und-Drang-Bewegung eine nationale Bewegung
werden könne:

65 So führen Ding Xiaoping und Wen Rumin Chens Beschäftigung mit der Heldenverehrung
ausschliesslich auf Nietzsche zurück: "Die 'Zhanguo ce pai' entlehnen von Nietzsches

Willensphilosophie die folgenden wichtigen Punkte: 1) Der Wille zur Macht 2) Die
Heldenverehrung". Ding Xiaoping und Wen Rumin, '"Zhanguo ce pai' de wenhua fansi yu
chongjian gouxiang", p. 11.

66 "Wu Si yundong yu kuangbiao yundong", p. 341.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 173

Wie kann man von einem individuellen 'Sturm-und-Drang' zu einem nationalen

'Sturmund-Drang' gelangen? Darin liegt die ganze Struktur des Romans und zugleich der wichtigste

Schlüssel dazu, wie der Individualismus der Vierten-Mai-Bewegung zum Nationalismus

der jetzigen Stufe werden kann.67

Um den in diesem Zusammenhang geäusserten Vorwurf der anti-kollektivistischen

Gesinnung in seiner ganzen Tragweite erfassen zu können, ist ein

Hinweis auf Chens Individualismusverständnis notwendig. 1907 schreibt Lu
Xun: "Wenn jemand als Individualist betitelt wird, dann gilt er gleich als

Volksverräter". Der Begriff werde fälschlicherweise als Synonym für
"rücksichtslosen Eigennutz" verwendet.68 Über dreissig Jahre später zielen Chen

Quans Äusserungen zum Individualismus in genau diese Richtung. Er sieht im
"extremen Individualismus" (jiduan de geren zhuyi H Uffi Ötl fû À 3£ ft die

Wurzel vieler von ihm angeprangerter Übel. Nicht nur Materialismus oder
verheerende soziale Veränderungen seien direkte Folgen des von der Vierten-

Mai-Bewegung übermässig geförderten Individualismus. Weit schlimmer:
Individualismus zerstöre die Einheit und sei deshalb antinationalistisch:

Der Sohn widersetzt sich dem Vater, die Frau dem Mann, der Schüler gebärdet sich als

Lehrer, der Untergebene schikaniert den Vorgesetzten, Ordnung wird zu Chaos [...], Hass

und Neid regieren [...], das Land wird verraten, die Einheit zerstört, 'Alles für den

Individualismus' ist zur Lieblingsphrase geworden. [...] Junge Studenten, mit Ausnahme

einiger weniger heissblütiger, studieren alle Industrie und Wirtschaft, bereiten sich darauf

vor, in Firmen einzutreten und sich durch Handel am armen Land zu bereichern, um selbst

ein reiches Leben zu führen. Der Patriotismus ist schwach, der Wille zum Kampf ebenfalls,
all dies sind die extremen Auswüchse des Individualismus.69

Sogar unter ihm ideologisch nahestehenden Mitarbeitern von Zhanguo ce teilt
niemand diesen absoluten Standpunkt. Lin Tongji betont zwar die Notwen-

67 "Bianji mantan" (Freimütige Aussprache des Redaktors), Minzu wenxue, no. 1 (7.7.1943).
Zitiert aus: Ding Xiaoping und Wen Rumin, "'Zhanguo ce pai' de wenhua fansi yu chongjian

gouxiang", p. 23.

68 Lu Xun, "Über falsche Tendenzen in der Kultur" ("Wenhua pian zhi lun"). In: Werke In

sechs Bänden (Hrsg. Wolfgang Kubin), Vol. 1 (Zürich: Unionsverlag, 1994), p. 70. Ähnlich
beschreibt D.A. Kelly in: "Nietzsche in China", p. 169, die Auffassung des Philosophen und

Kenner Nietzsches, Li Shicen, eines Zeitgenossen von Chen Quan: "The Chinese, he says,
associate individualism with the evil of self-interest. They have no conception of a self-

affirmation which is at the same time an affirmation ofthe whole world, for which one has a

responsibility."
69 "Wu Si yundong yu kuangbiao yundong", p. 345.



174 Ursula Stadler

digkeit der Entwicklung eines kollektivistischen Bewusstseins, räumt jedoch
ein:

Das bedeutet nicht, dass in der Vierten-Mai-Bewegung nicht bereits ein Kollektiv-
Bewusstsein angelegt war, und auch nicht, dass die gegenwärtige Bewegung nationaler

Existenz nicht auch den Samen individueller Freiheit in sich trägt (und tragen muss). Im

Gegenteil! [...]70

Im Einklang mit der Zhanguo ce-Devise: "Volk und Land über alles" betont
Chen immer wieder die Notwendigkeit, das "kleine Selbst" (xiao wo /Jn $£)
hinter das "grosse Selbst" (da wo f\ $£) zurückzustellen: "Wenn nötig, muss
das Individuum das kleine Selbst opfern, um auf das grosse Selbst zu achten

und es zu schützen."71 Ohne die Begriffe xiao wo und da wo genauer zu

erörtern, stellt er davon ausgehend eine weitere Verbindung zur deutschen

Gegenwart her:

Dieses Denken ist im gewöhnlichen Deutschen verwurzelt; deutsche Philosophen wie

Fichte, Hegel oder Nietzsche gewichten das Land sehr. Sie alle sind der Meinung, dass,

wenn nötig, das Individuum geopfert werden müsse, um die Existenz des Landes zu sichern

und zu idealen Landesgrenzen vorzustossen. Der Geist des Landes und des Volkes wird den

Führern anvertraut. Ihnen müssen die Massen gehorchen, sie verehren und sich ihnen

opfern, um so den Führern dazu zu verhelfen, ihre absoluten, grossartigen Werke zu

vollbringen.72

Über das konfuzianische Kionzept der Pietät (xiao^.), das in Deutschland

glücklicherweise unbekannt sei, wird im gleichen Atemzug der Stab gebrochen,
und so schildert Chen in seinen Romanen und Erzählungen wiederholt deutsche

Soldaten und nicht zuletzt deren Ehefrauen, die zum Wohl des Landes

kurzsichtige, familienorientierte und somit letztlich egoistische Pietät überwinden.73

Innerhalb der deutschen Philosophie stützt Chen seine Individualismus-Kritik
vor allem auf Hegel und Fichte ab, doch sieht er den Ursprung der
antagonistischen Begriffe "Individualismus" und "Kollektivismus" in der griechischen
Antike begründet: Die Bedeutung des Individuums rühre von Aristoteles' Lehre

70 Lin Tongji, "Ershi nian lai sixiang zhuanbian yu zonghe" (Synthese und Wandel des Den¬

kens seit den 20er Jahren). Zitiert aus: Ding Xiaoping und Wen Rumin, '"Zhanguo ce pai'
de wenhua fansi yu chongjian gouxiang", p. 19.

71 "Wu Si yundong yu kuangbiao yundong", p. 345.

72 "Deguo minzu xingge he sixing", p. 30.

73 Vgl.z.B. die Erzählung: "Menglan de jia" (Menglans Familie), in: Chen Quan, Lan hudie

(Blaue Schmetterlinge) (Chongqing: Shangwu yinshuguan, 1940).



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 175

her, wonach die Wahrheit im einzelnen Gegenstand angelegt sei. Dagegen sei

das Konzept der kollektiven Repräsentation in Piatons Ideenlehre begründet.74

Der "extreme Individualismus" trägt nicht zuletzt auch die Schuld an der

Unfähigkeit zur Heldenverehrung:

Der zweite Grund dafür, dass man oft zur Ansicht gelangt, Chinesen seien zur echten

Heldenverehrung unfähig, liegt im Individualismus, wie er sich seit der Vierten-Mai-

Bewegung in abnormer Weise entwickelt hat. [...] Sämtliche Traditionen sollten gestürzt
und keinerlei Helden bewundert werden. Woran man glaubte und was man verehrte, war

nur das Selbst.75

Das "kleine Selbst" müsse wieder Unterwerfung lernen, befindet Chen, denn

nur dem von ihm verehrten "Helden", dem "Genie" und "Führer" der Massen

kommt in der von Chen Quan propagierten Gesellschaft das Recht auf grenzenlose

individuelle Entwicklung zu. Im Zusammenhang mit seiner Kritik an der

Vierten-Mai-Bewegung nennt Chen Quan zwei Namen: Li Dazhao und Chen

Duxiu seien von ihr zu Helden gemacht geworden, klagt er.76 Die Anschuldigungen,

die Chen an die Führer der Bewegung richtet, treffen jedoch gerade im
Falle dieser Persönlichkeiten nicht zu: Li Dazhaos anti-imperialistische Gesinnung

hätte Chen bekannt sein müssen, führte dieser doch bei den Ereignissen

vom 18. März 1926, die er in seinem Roman Vorspiel zur Revolution11 schildert
und möglicherweise während seines Studiums in Beijing selbst miterlebt hatte,
die Studenten an. Der Vorwurf, dass die Anführer "den Westen oberflächlich,
und auch China nicht wirklich kannten",78 ist schliesslich im Falle des gebildeten

und auch mit französischer Kultur vertrauten Chen Duxiu ebenso

unzutreffend wie überheblich. Chen erliegt der Versuchung, politisch
Andersdenkende mit ungerechtfertigten Vorwürfen zu verunglimpfen nicht weniger als

seine eigenen Gegner.

Wichtig für Chen Quans Rezeption der Sturm-und-Drang-Bewegung ist

schliesslich die Tatsache, dass er hier das von ihm propagierte Heldenkonzept
historisch verankert sieht, denn dem Genie in der Sturm-und-Drang-Zeit komme
eine doppelte Funktion zu: Einerseits präge die Epoche den Geniebegriff,
andererseits verkörpere sie ihn auch: "Obwohl es ganz am Anfang nur eine kleine

74 "Deguo minzu xingge he sixiang", p. 29.

75 "Lun yingxiong chongbai", Kap. 4.

76 "Wu Si yundong yu kuangbiao yundong", p. 344.

77 Chen Quan, Geming de qian yi mu (Vorspiel zur Revolution) (Shanghai: Liangyou tushu

yinshu gongsi, 1934).

78 "Wu Si yundong yu kuangbiao yundong", p. 348.



176 Ursula Stadler

Gruppe von Literaten war, die die Bewegung entfesselte, hat ihr Einfluss in
sämtlichen kulturellen Bereichen der Nation Spuren hinterlassen, die die

Epoche prägen."79 Ausgehend vom Geniebegriff der Sturm-und-Drangzeit stellt
Chen Quan eine direkte Verbindung zur Philosophie Kants her: "Die
Genievorstellung der Sturm-und-Drang-Zeit wurde zur Grundlage der Kant'sehen
Ästhetik [...]."80Chen erklärt diesen Zusammenhang genauer: "In seiner Ästhetik

gewichtet Kant das Genie ganz besonders. Er ist grundsätzlich nicht bereit,

irgendwelche prinzipiell gültigen Gesetze im Bereich der Literatur anzuerkennen."81

Durch die Rezeption in Kants Ästhetik sei der Geniebegriff der

Sturmund-Drang-Zeit für die Literaturkritik fruchtbar gemacht worden, meint Chen

und spannt den Bogen eines solchen Literaturkonzepts weiter bis zu Hegels
Idealismus: "Der Zeitraum von Kant bis zu Hegels Idealismus hat auf die

Literaturkritik der Neuzeit einen unvorstellbar wichtigen Einfluss ausgeübt."82

Die hier skizzierten Verbindungen werden in den Texten Chen Quans, die
sich nicht an eine speziell philosophisch geschulte Leserschaft richten, nur
angedeutet. Klar wird aber, dass Chen eine Kontinuität des Geniekonzeptes
feststellt, an welches die Notwendigkeit der Heldenverehrung nahtlos an-
schliesst. Diese Kontinuität wird dort problematisch, wo diese Verbindung von
der Sturm-und-Drang-Zeit direkt über die Philosophie Nietzsches zur Politik
des Dritten Reichs führt. Damit verlässt Chen Quan den Rahmen einer
intellektuellen Beschäftigung mit Geniekonzeptionen verschiedener
geistesgeschichtlicher Epochen und gibt sich klar als Bewunderer der
nationalsozialistischen Aggressionspolitik zu erkennen:

In Heinses Werk [Ardinghello] wird ein Gleichnis angeführt, welches das Thema des

Romans verdeutlicht: Ein Hausgott aus Wachs steht neben einem Feuer, das entfacht wurde,

um Tonwaren zu brennen. Während die Töpferwaren hart werden, schmilzt der Hausgott
und beschwert sich beim Feuer: 'Schau wie grausam du dich mir gegenüber verhältst:

während du diese Töpferwaren haltbar machst, zerstörst Du mich.' Das Feuer erwidert: 'Es

wäre besser, wenn Du Deinem eigenen Wesen dafür die Schuld geben würdest. Was mich

betrifft, so bin ich Feuer, in welcher Umgebung auch immer ich mich befinde.' Eine solche

Sicht der Dinge hat mit Nietzsches Denken Einiges gemein. Das gilt auch für die Idee,

wonach 'Stärke' gut, und dass Sünde eine Voraussetzung für das menschliche Leben und

wirkliche Sünde Schwäche ist. [...] Die heutigen schwachen und kleinen Nationen rufen

79 "Kuangbiao shidai de Xilei", p. 36.

80 Ebd., p. 45.

81 "Wenxue piping de xin dongxiang", p. 385.
82 Ebd., p. 386.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 111

immer wieder nach Gerechtigkeit und Menschlichkeit, aber auch das kann ihr Schicksal

nicht ändern und sie vom Untergang erretten!83

b) Held, Genie, Übermensch und Führer
Chen Quans Plädoyer für die Heldenverehrung vereinigt den Ruf nach
Kollektivismus mit der Überzeugung, die Weltgeschichte sei von wenigen Individuen
gemacht worden, weshalb die Hoffnung Chinas auf einigen wenigen
hervorragenden Persönlichkeiten ruhe, die den Massen überlegen seien. Auch im Falle
Chen Quans liegt diesen Ansichten die weitverbreitete Frustration über die

erfolglosen Demokratisierungsversuche zu Grunde, wie sie während der 30er

und bis in die 40er Jahre unter chinesischen Intellektuellen weit verbreitet
gewesen war. Jiang Tingfu vertrat nicht weniger überzeugt die Auffassung, dass

vorerst eine despotische Staatsform notwendig sei, um China zu einem modernen

Nationalstaat als Voraussetzung für eine erfolgreiche Demokratie werden

zu lassen, und Hu Shis Vergleich der demokratischen Staatsform mit einem

Kindergarten weist in eine ähnliche Richtung.84 Während im zumindest
nominell demokratischen China Korruption und militärische Misserfolge an der

Tagesordnung waren, schienen in Italien und Deutschland, die von starken

"Führern" regiert wurden, genau solche Missstände überwunden.

Für sein Heldenkonzept bezieht Chen einmal mehr die philosophischen
Grundlagen vorwiegend aus der westlichen Philosophie und Literaturgeschichte:

Von Carlyle beeinflusst85 betont er, dass Helden in allen Gebieten (Militär,
Kunst, Religion, Literatur etc.) zu finden seien, und er fasst seinen Heldenbegriff

so weit, dass er darin das "Genie" der Ästhetik Kants ebenso wie den

Geniebegriff der Sturm-und-Drang-Zeit, Nietzsches "Übermenschen" oder
politische "Führer" - allen voran Adolf Hitler - miteinschliesst. Chen Quan stellt

zwar in den einzelnen Aufsätzen Genie- und Heldenkonzepte verschiedener

83 "Kuangbiao shidai de Deguo wenxue", Kap. 4.

84 Eastmans Kommentar zu dieser "embarrassingly superficial analysis" Jiang Tingfus erhellt

den Hintergrund für die in intellektuellen Kreisen weit verbreitete Hoffnung auf eine

Führerfigur: " [...] Tsiang, highly intelligent and Western-educated, had become so

disillusioned by China's experiences with democracy, that he had resigned himself to any form

of government, however despotic, if only it would restore domestic tranquility, national

strength, and racial pride." Lloyd E. Eastman, The Abortive Revolution: China under

Nationalist Rule, 1927-1937 (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1990), p. 21. Hu

Shi: "Zai lun jianguo yu zhuanzhi" (Erneut über das Errichten der Nation und den

Despotismus), Dull pinglun vol. 82, no. 5 (24.12.1933).
85 Chen Quan erwähnt Thomas Carlyle in seinem Aufsatz "Fushide jingshen". Auch der Titel

"Lun yingxiong chongbai" (Über die Heldenverehrung) orientiert sich an Carlyles On

Heroes, Hero-Worship and the Heroic in History.



178 URSULA STADLER

europäischer Epochen vor, doch betont er immer wieder, dass sie trotz
unterschiedlicher Terminologie gleichgesetzt werden könnten. Tatsächlich aber sind

die Unterschiede unübersehbar, die beispielsweise zwischen dem Geniebegriff
in der Ästhetik Kants, den Chen Quan ausschliesslich im Zusammenhang mit
der Überwindung fester literarischer Regeln erwähnt,86 und seiner Charakterisierung

des Übermenschen bestehen.

Das Genie ist der Held. Unter Helden sind nicht nur Kriegshelden zu verstehen; auch

Politik, Religion, Literatur, Philosophie und Wissenschaft haben Führerpersönlichkeiten

hervorgebracht, und auch diese sind Helden.87

An die Gleichsetzung von Genie und Held schliesst diejenige von Genie,
Übermensch und Führer an:

Der Übermensch ist ein ideales Wesen, ist ein Genie [...]. Der Übermensch ist der Führer

der Menschheit.88

Schliesslich wird der Übermensch auch als "Reformator" und "mutiger Krieger"
dargestellt, lezterer stellt die Beziehung zum Helden, besonders zum von Chen

immer wieder gepriesenen "Kriegshelden" her. Den Begriff "Genie" verwendet

Chen dagegen meist in Bezug auf Literatur und betont, dass sich das Genie

durch Fähigkeit, "etwas neues zu erschaffen", und durch "Geist" auszeichne.89

Ganz besonders bemüht sich Chen um den Begriff "Held": Wiederum in Anlehnung

an den deutschen Idealismus teilt er Helden in solche des "Schönen" und

des "Erhabenen" ein: Unter ersteren versteht er Künstler, die sich nicht durch

kriegerische Stärke auszeichnen müssen: "einige wenige Helden aus dem
Bereich der Literatur können [...] dem 'Schönen' zugeordnet werden".90 "Das

Erhabene", dem auch der Held in der ursprünglichen Bedeutung von "mutiger
tapferer Krieger"91 zugeordnet wird, versinnbildlicht er dagegen seinen Lesern

durch "einen einstürzenden Berg", "berstende Erde" oder "einen Blitz, dem der

Donner folgt".92

86 Vgl.: "Wenxue piping de xin dongxiang".
87 "Lun yingxiong chongbai", Kap. 3.

88 "Nicai de sixiang", p. 22ff.
89 "Wenxue piping de xin dongxiang", Kap. 3 ff.
90 "Lun yingxiong chongbai", Kap. 3.

91 Brockhaus Wahrig. Deutsches Wörterbuch, Vol. 3 (Wiesbaden: F.A. Brockhaus, 1981), p.

466.

92 "Lun yingxiong chongbai", Kap. 3.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 179

"Übermensch", der dritte der von Chen synonym verwendeten Begriffe hat

semantisch eine spezifische Begrenzung erfahren und bezeichnet heute meist im
Sinne Nietzsches "den zur Vollkommenheit angelegten und sich (bewusst)
dorthin entwickelnden Menschen, Zukunftsideal des neuen Menschentypus".93
Chen führt den Begriff chaoren |g A (Übermensch) zwar durch Nietzsches

Also sprach Zarathustra ein, bezieht sich damit aber nicht ausschliesslich auf
den Übermenschen im Sinne Nietzsches, sondern schliesst durch die

Gleichsetzung von "Übermensch" mit "Genie" auch die ursprüngliche Bedeutung von

"Heros, Halbgott, Genie" mit ein.94 Semantik und Bedeutungsverlagerung der

chinesischen Begriffe yingxiong ^ £§ (Held) und fiancai ^ ~ff (Genie) müssten

gesondert untersucht werden. Im Anschluss an den Aufsatz "Über die

Heldenverehrung" wird der Bedeutung von yingxiong nachgegangen und darauf

hingewiesen, dass der Held über wen ~% und wu J^ verfügen müsse - über

kulturelle Bildung und kriegerische Stärke, denn ying deute auf Intelligenz,
xiong hingegen auf Stärke hin.95 Chen Quans weiter oben erwähnte Unterteilung
der Helden in solche des "Schönen" und des "Erhabenen" widerspricht
allerdings dieser Forderung nach Ganzheitlichkeit. Unter "Führer" (lingxiu fj| ^
versteht Chen schliesslich einen Anführer der Massen. In spezifischem Kontext

- meist im Zusammenhang mit der deutschen Politik - wird der Begriff auch als

Synonym zur nationalsozialistischen Bezeichnung Hitlers verwendet.
Chen weist mehrfach darauf hin,96 dass seiner Vorstellung von

Heldenverehrung ein Geschichtskonzept zugrunde liege, das grundsätzlich
antimaterialistisch sei: Die Entwicklung der Menschheitsgeschichte sei nicht auf
materielle Faktoren zurückzuführen, sondern auf den menschlichen Willen -
genauer gesagt, auf den Willen weniger Helden. Dadurch grenzt sich Chen

Quan in zweifacher Weise von der kommunistischen Geschichtsauffassung ab,

da in seinem Weltbild weder der Materie, noch den Volksmassen zentrale

Bedeutung zukommt. Dennoch ist Chens Held den Massen verbunden, denn er

repräsentiert ihren Willen und trägt den Massen gegenüber Verantwortung.
Diese Verantwortung wird durch verschiedene Vergleiche anschaulich gemacht,

zum Beispiel durch das Bild vom guten Hirten und seiner Schafherde oder

durch den Propheten, der durch seine Voraussicht schon früh zum Wohle Aller
handeln kann. Chen Quans Gleichsetzung von "Held" und "Übermensch" ist

93 Brockhaus Wahrig. Deutsches Wörterbuch, Vol. 6 (Wiesbaden: F.A. Brockhaus, 1981), p.
343.

94 Vgl. dazu: Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Vol. 11, 2. Abteilung

(Leipzig, 1936), p.417 ff.
95 Ren Wuzhi: "Ying yu xiong" (Intelligenz und Stärke), Zhanguo ce no. 4 (15.4.1940), p. 10.

96 So in: "Zai lun yingxiong chongbai".



180 Ursula Stadler

deswegen besonders problematisch, denn bei der Beschreibung des

Übermenschen weist er immer wieder mit Verachtung auf die minderwertigen
Massen und deren "Sklavenmoral" hin. Er scheint im Übermenschen vor allem
das Element rücksichtsloser Stärke zu sehen und zu bewundern und wird damit
weder Nietzsches Zarathustra, noch seinem eigenen ursprünglichen Anspruch
auf soziale und moralische Verantwortung des Helden gerecht - ein Anspruch,
den er im Zusammenhang mit dem Genie der Sturm-und-Drang-Zeit, das sich

gegen soziale Missstände zur Wehr setzt, immer wieder hervorhebt.

Nur ein solch grosser Verbrecher verdient es, Herr über die Menschheit zu sein. Er ist ohne

Moral, anerkennt keine Gesetze und hat keine Heimat. Er ist der Ansporn der Menschheit,
und um seinen eigenen Charakter frei entwickeln zu können, braucht er die Menschheit als

Werkzeug für seine Experimente. Er ist ein mutiger Krieger und hat ein steinhartes Herz.97

Dass der Held als "kluger Schafhirte"98 tatsächlich mit dem "grossen Verbrecher"

identisch sein soll, ist schwer einzusehen. Andererseits ist der Held Chen

Quans im ursprünglichen Sinn des Wortes zweifellos ein "Über-Mensch"; er

vefügt über übermenschliche Fähigkeiten:

Das Genie ist seiner Zeit voraus: Wie sich noch keine Änderung abzeichnet, entdeckt es

bereits die Wende der Epoche. Die Epoche versteht seine Gedanken und Reden nicht, sie

unterdrückt sie sogar und widersetzt sich ihr.99

Diese Fähigkeit zu prophetischer Weitsicht gehöre zu denjenigen Eigenschaften,
in welchen Chen das unerklärliche Bedürfnis begründet sieht, den Helden zu
bewundern:

Wir fühlen einfach, dass solche Menschen grossartig, geheimnisvoll und unvorstellbar sind,

dass sie alle unsere Erwartungen übertreffen. Ungeachtet der Zeit, des Ortes und der

Erscheinung entdecken wir alle, dass sie sich von gewöhnlichen Menschen unterscheiden,

als ob sie im Besitz unvorstellbarer, geheimer Zauberkräfte wären: sobald wir uns ihnen

nähern, müssen wir ihnen einfach Glauben schenken, sie bewundern, ihnen gehorchen und

sie verehren.100

Von solchen Gefühlen ist es nur noch ein kleiner Schritt zur Erhebung des

Helden zu einer Gottheit: "In Volkssagen [...] werden oft historische Helden in

97 "Nicai de zhengzhi sixiang", p. 261.

98 "Wu Si yundong yu kuangbiao yundong", p.
99 "Jimo de Yibusheng", pp. 27, 28.

100 "Lun yingxiong chongbai", Kap. 3.

341.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 181

den Rang von Gottheiten erhoben."101 Als Basis für diese Art ekstatischer

Heldenverehrung bezeichnet Chen vor allem die Bewunderung der Schönheit, den

Sinn für Ästhetik. Dies erklärt die stellenweise Nähe des Aufsatzes "Über die

Heldenverehrung" zu Schriften zur Ästhetik der gleichen Zeit, etwa zu Texten
Zhu Guangqians, der in Zhanguo ce ebenfalls einen Beitrag veröffentlichte:102

Gemäss dieser Theorie entspringt die Heldenverehrung auch dem menschlichen Instinkt für
Ästhetik. Im Sinn für Schönheit wollen wir das eigene Ich vergessen. Wenn wir die Helden

verehren, ist das Vergessen des eigenen Selbst ebenfalls eine notwendige Bedingung.103

Obwohl Chen Quan dem Heldenverehrer nahelegt, im Bewundern das eigene

Ich zu vergessen - was stark an die von Chen überwunden geglaubte Philosophie

Schopenhauers erinnert104 - setzt er sich gegen jegliche Art von Weltflucht
zur Wehr: Dem Protagonisten des Romans Der Traum der roten Kammer, Jia

Baoyu, wirft Chen buddhistisch geprägte Lebensresignation vor, er verkörpert
in Chens Darstellung den absoluten Gegenpol zu Nietzsches Übermenschen.105

Weitere Charakteristika des Helden sind, dass er den Zeit- und Volksgeist
verkörpert. Damit wird die Beziehung zur Nationalliteratur hergestellt, die

genau dies auch tun sollte: "Das Genie ist die Verkörperung einer Epoche und

eines Volkes. Form und Inhalt seines Werks widerspiegeln oft den Zeit- und

Volksgeist."106
Das Mosaik der wichtigsten Elemente, aus denen Chen seine Ideologie

aufbaut (u.a. "Sturm und Drang", "Heldenverehrung", "Nationalliteratur" und

"Literatur der Blütezeit"), fügt sich nun insofern zu einem Ganzen, als

Nationalliteratur mit Blütezeitliteratur identisch ist, und sich die Blütezeit eines

Volks wiederum dadurch auszeichnet, dass sie eine Zeit der Heldenverehrung
ist: "Eine Epoche, die nicht zur Heldenverehrung fähig ist, ist ohne Zweifel eine

Epoche degenerierter Kultur und eines verfallenden Volkes."107 Die Stellung der

Massen in einer von Helden dominierten Welt ist klar definiert. Von ihnen wird
Unterwerfung bis zum Tod verlangt: "Der nobelste Ausdruck bedingungsloser

101 Ebd., Kap. 4.

102 Zhu Guangqian veröffentlichte in Zhanguo ce no. 7 (10.7.1940), pp. 7-12, den Beitrag:

"Liuxing wenxue de san bi" (Drei Nachteil der populären Literatur).
103 "Lun yingxiong chongbai", Kap. 3.

104 Vgl.: "Shubenhua de gongxian".
105 Vgl.: "Shubenhua yu Hong lou meng".
106 "Wenxue piping de xin dongxiang", p. 389.

107 "Zai lun yingxiong chongbai", p. 316.



182 Ursula Stadler

Heldenverehrung ist der Tod".108 Kaum verwunderlich, dass Chen Quan in der

modernen Erziehung einen der grossen Feinde der Heldenverehrung zu
entdecken glaubt, denn diese führe zu einem falschen Selbstwertgefühl: "Das
wahrlich schlimmste Argument gegen die Heldenverehrung ist [...] die falsch
verstandene Lehre von 'angeborenen gleichen Rechten'".109 Entsprechend sieht
Chen einen Hoffnungsschimmer in den sozialen Unterschichten, die noch nicht
von falscher Erziehung verdorben seien: "Die Chinesen sind zur Heldenverehrung

fähig, das wird noch offensichtlicher, wenn wir uns zu den chinesischen

Unterschichten, insbesondere in die ländlichen Gebiete begeben."110 Dieser
Wunsch nach Unmündigkeit der Massen deckt sich wiederum mit Chens

grundsätzlicher Ablehnung einer demokratischen Staatsform.
Eine besondere Stellung in Chen Quans Heldenverehrungskonzept nimmt

schliesslich der "namenlose Held" (wuming yingxiong te ^ 5| $g ein.
Unerkannt, wird ihm nicht die gebührende Verehrung zuteil, und gerade darin zeigt
sich eine der höchsten Tugenden: Der Held selbst strebt nicht nach Verehrung,
er ist bescheiden, frei von jeglichem Dünkel und gehört nicht zu jenen "Leuten,
die engstirnig sind und sich selbst überschätzen und niemals bereit sind, die

Grösse anderer Menschen anzuerkennen."111 Bereits in Vorspiel zur Revolution,
einem der frühesten Romane Chen Quans, spielt denn auch das Motiv des

namenlosen Helden eine zentrale Rolle.112

Unter den zahlreichen Kritikern von Chen Quans Abhandlungen zur
Heldenverehrung sei hier abschliessend Shen Congwen erwähnt, über dessen

Standpunkt Chen Quan schreibt :

Herr Shens und Herr Hes [He Lin]113 Verhalten ist aufrichtig. Ob sie mir nun zustimmen
oder nicht, ich nehme ihre Stellungnahmen gern entgegen, denn die beiden sehen dieses

Problem [das Problem der Heldenverehrung] wirklich als ernstzunehmendes Problem an,

was in der Entwicklung dieser neuen Epoche bereits sehr erfreulich ist.114

108 "Lun yingxiong chongbai", Kap. 3.

109 "Zai lun yingxiong chongbai", p. 317.

110 "Lun yingxiong chongbai", Kap. 4.

111 Ebd., Kap. 3.

112 Geming de qian yi mu. Der Roman spielt während der Jahre 1923-36 in Hangzhou und

Beijing. Der Protagonist Hengshan, Literaturprofessor in Beijing, trägt Züge des von Chen

in seinen Aufsätzen geschilderten Helden.

113 Gemeint ist He Lin, der sich ebenfalls zu Chen Quans "Lun yingxiong chongbai" geäussert
hatte. He Lin: "Yingxiong chongbai yu renge jiaoyu" (Heldenverehrung und

Persönlichkeitserziehung), Zhanguo ce no. 17 (20.7.1941).
114 "Zai lun yingxiong chongbai", pp. 312, 313.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 183

Der Schriftsteller Shen Congwen, ein Befürworter der Demokratie, betont in
seiner Antwort vor allem, dass auch ein Held Mensch sei und deshalb wohl
Vertrauen und Respekt, nicht aber blinde Verehrung verdiene: "Wir leben im
20. Jahrhundert, einem solchen Helden vertrauen wir [...] uns an und respektieren

ihn, aber wir verehren ihn nicht abergläublisch wie einen Gott."115 Heute

seien Eigenverantwortung, Kenntnisse und Wissen notwendig, blinde
Verehrung führe zu keinen positiven Veränderungen in der Gesellschaft und

ebensowenig zu militärischen Erfolgen. Schliesslich macht sich Shen über Chen

Quans anachronistisches Heldenverehrungsideal lustig, welches Diktatoren zu

Helden erhebe:

Leider sind diese Zeiten [alten Heldentums] vorüber. Obwohl die zwei bedeutenden Männer

Mussolini und Hitler es immer noch lieben, sich wie alte Helden zu benehmen und sich wie

Kampfhähne zu gebärden, muss man einfach über sie lachen, wenn sie in
Massenversammlungen für Nachrichten und Filme aufgenommen werden.116

c) Nationalliteratur
Chen Quans Vorstellung einer Nationalliteratur117 steht nicht in direktem

Zusammenhang mit der Bewegung für eine nationale Verteidigungsliteratur, die

in den Jahren 1935/36 als Folge der japanischen Besetzung über unterschiedliche

politische Fraktionen hinweg erörtert worden war.118 Zwar teilt er die

antiimperialistische Ausrichtung der nationalen Verteidigungsliteratur, doch ist sein

Verständnis einer Nationalliteratur nicht auf den Aspekt der Verteidigung und

Befreiung von Japan und imperialistischen Mächten im allgemeinen beschränkt,
sondern zielt auf eine darüber hinausgehende Stärkung Chinas ab. Ob dies, wie

115 Shen Congwen: "Du 'Lun yingxiong chongbai'" (Lektüre von "Über die Heldenver¬

ehrung"), Zhanguo ce no. 5 (1.6.1940), p. 17.

116 Ebd.

117 Chen verwendet denselben Begriff minzu wenxue auch für europäische Nationalliteraturen.

Seine eigene Vorstellung einer solchen Literatur unterscheidet sich allerdings von den

historischen Vorbildern, denn sie beinhaltet auch Elemente einer "völkischen Literatur":

Der Verfasser von Nationalliteratur sollte nicht nur Heldentum und die Verherrlichung des

Kriegerischen zum Inhalt seiner Werke machen, er sollte sich auch der Blutsbande und

Rasse bewusst sein, die ihn mit seinem Volk verbinden. Vgl.: "Minzu yundong yu wenxue

yundong".
118 Eine der Charakterisierungen der nationalen Verteidigungsliteratur lautet: "Der Kampf, den

wir verkünden, gilt dem Imperialismus und den Verrätern. [...] Die nationale

Verteidigungsliteratur tritt nicht für eine Invasion ein, es geht darum, eine Nation zu befreien." Vgl.:
Hu Le: "Guofang wenxue de jianli" ("Die Errichtung der nationalen Verteidigungsliteratur).
Zitiert aus: Amitendranath Tagore, Literary Debates in Modern China 1819-1937 (Tokyo:
Centre for East Asian Cultural Studies, 1967), p. 171.



184 Ursula Stadler

es von der nationalen Verteidigungsliteratur zumindest zeitweise gefordert
wurde, die Invasion eines anderen Staates grundsätzlich ausschliesst, ist zu
bezweifeln.

In der Förderung der Nationalliteratur sieht Chen eine der Möglichkeiten,
das kollektive Nationalbewusstsein zu entwickeln. Doch nicht nur zwischen

Entwicklung von Nationalbewusstsein und Nationalliteratur macht Chen eine

wechselseitige Beziehung aus, eine solche erkennt er grundsätzlich im Verhältnis

von Politik und Literatur:

Politik und Literatur sind miteinander verknüpft. Fehlt der Politik die Literatur, so kann

eine politische Bewegung nicht erstarken. Wenn aber Literatur nicht mit Politik in

Verbindung gebracht wird, dann sind bedeutende literarische Erfolge unmöglich. Politisch
gesehen ist jetzt der Nationalismus im Aufsteigen begriffen. Das ist eine grosse Chance für die

Bewegung der Nationalliteratur. Gleichzeitig ist die politische Bewegung auf die Hilfe der

Literatur angewiesen, damit sie sich entwickeln und gefördert werden kann.119

Chen hat klare Vorstellungen darüber, welche Literatur der nationalistischen

Bewegung dienlich sein könnte. Eine solche Literatur sollte Volks- und Zeitgeist

ausdrücken, und dafür sei Verbundenheit mit der eigenen Kultur
Voraussetzung. Hart ist die Kritik gegenüber jenen, die einen Mangel an solcher

Verbundenheit und an Stolz auf das Vaterland erkennen lassen:

Im heutigen China gibt es viele Wahnsinnige, die nicht auf das eigene Land stolz sind,

sondern auf fremde Länder. Solche Menschen sind sich nicht einmal über ihre eigenen

Vorfahren im klaren, wie steht es ihnen zu, über Literatur zu sprechen? Und doch sind

derartige literarische Mottos für eine gewisse Zeit vor allem bei der Jugend in grosser Mode.

Viele gesellschaftlich geachtete Autoren versuchen mit allen Mitteln, solche Parolen ins

eigene Werk einzuflechten, um sich bei den Jungen beliebt zu machen - wirklich
erbärmlich!120

Natürlich würde hier interessieren, auf welche Autoren Chen Quan Bezug
nimmt. Mit ganz wenigen Ausnahmen verzichtet er jedoch darauf, Namen von
Zeitgenossen zu nennen - darin kommt dieselbe Zurückhaltung gegenüber
Konkretem und Unmittelbarem zum Ausdruck, die ihn von klaren und realen

Vorschlägen im Bereich der chinesischen Politik Abstand nehmen lässt. Doch

macht Stolz auf das Vaterland allein noch nicht den guten Schriftsteller. Der
Stolz hat innerhalb vorgegebener Formen zum Ausdruck zu kommen, der Autor

119 "Minzu wenxue yundong", p. 376.

120 Ebd,p. 372.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 185

selbst muss sich als Teil eines Kollektivs verstehen und sich diesem auch

politisch unterordnen:

[...] jedes Volk ist eine straff organisierte politische Gruppe. Der Schriftsteller ist Teil
dieser Gruppe, seine Gedanken und sein Leben stehen mit ihr in einem engen

Zusammenhang. Wenn er den Bereich der Politik verlässt, bedeutet das, dass er einen

grossen Teil der eigenen Gedanken und des eigenen Lebens aufgibt. Welche Bedeutung
haben dann noch seine Werke?121

Das schöpferische Genie sollte sich in einen "Bewusstseinsstrom" einordnen,

um sich überhaupt in die richtige Richtung entwickeln zu können:

Ein solcher 'Bewusstseinsstrom' passt zum Denken, das dem Zeitgeist entspricht. Dieses

Denken ist die Grundlage für die Entwicklung des literarischen Genies. Viele grosse Genies

der Weltgeschichte haben sich dank der Führung eines guten Literaturkritikers voller Kraft
auf den richtigen Weg begeben können [...]. Deswegen ist Nationalliteratur auf eine

Bewegung angewiesen, damit sich ein Bewusstseinsstrom formt. So entwickeln sich die

chinesischen Literaturgenies in die richtige, wirkungsvolle Richtung.122

Ein Genie, das bereit ist, im allgemeinen Bewusstseinsstrom mitzutreiben, sich

im Kollektiv einzugliedern, die von Chen für eine Nationalliteratur erörterten

Themenvorschläge und Restriktionen zu beherzigen, ist gemäss der eigenen
Definition Chen Quans allerdings kein Genie mehr, weist er doch in vielen
seiner übrigen Texte unermüdlich darauf hin, dass es gerade dem Genie frei
stehe, sich über jegliche Gesetze und Konventionen hinwegzusetzen. Ohne

externe Kriterien heranziehen zu müssen, werden dadurch die Grenzen der von
Chen propagierten Nationalliteratur deutlich.

Nationalliteratur drückt Volks- und Zeitgeist aus, ist anti-individualistisch
und, ein weiteres Charakteristikum, kann mit dem gleichgesetzt werden, was
Chen mit "Blütezeitliteratur" umschreibt. Eine solche Blütezeitliteratur hat vor
allem lebensbejahend zu sein. Die Themen, die Chen dafür vorschlägt ("Schöne
Natur, heldenhafte Opfer, edle Tugend und reine Liebe")123 unterscheiden sich

von denjenigen, die die Literaten der Endzeit beschäftigen. In Chens detaillierten

Schilderungen solcher "Verfalls-Literatur" zeigt sich der Einfluss des

europäischen Dekadenzbegriffs der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts:124 Dichter

121 Ebd.

122 "Minzu wenxue yundong", p. 378, 379.

123 "Shengshi wenxue yu moshi wenxue", p. 413.

124 Zu den gemeinsamen Merkmalen gehören Pessimismus, Weltschmerz, sinnliche Verfeine¬

rung und Auskosten narkotischer Wirkungen sowie das formale Raffinement der Literatur.



186 Ursula Stadler

und Schriftsteller einer Endzeit haben die Fähigkeit zur Begeisterung für ein

kollektives Ziel (und, damit zusammenhängend, für Heldenverehrung) einge-
büsst, ihre Gedanken drehen sich meist um sich selbst - was Chen veranlasst,
die beklagenswerten Folgen des "extremen Individualismus" einmal mehr deutlich

zu machen:

Das ganze Volk hat seine Lebenskraft verloren, es beschäftigt sich nicht mit positiver
Arbeit, sondern nur mit negativem Denken. Die Leute fristen ein bedrücktes und

langweiliges Leben. Ihre einzigen Bemühungen gelten der Frage, wie alles zu vestehen sei,

wie man geniessen und sich vergnügen könne. Sie geben sich klug, versuchen die Zeit

herumzubringen und sind im Innern deprimiert. Die Welt bedrückt sie, die Bürde des

Lebens lastet auf ihnen. Sie pflanzen Blumen, trinken Wein und schreiben sentimentale

Gedichtef...].125

Chens Bewunderung für den späten Ibsen und dessen Darstellung oft

grausamer, jedoch lebensfähiger Heldenfiguren ist in diesen Zusammenhang zu
stellen,126 und mit dem Protagonisten aus dem Roman Auf Wiedersehen,

Lengxing! führt er dem Leser die Gefahr einer Endzeit-Lebensform vor
Augen.127 Diese simplifizierende Gegenüberstellung von lebensfroher Blütezeitliteratur

und Endzeitliteratur, deren Verfasser nur auf sich selbst zentriert seien,

verfolgt ein erzieherisches Ziel und ist nicht als Zeichen mangelnder
Literaturkenntnisse Chen Quans zu verstehen. Die germanistischen Aufsätze und
akademischen Arbeiten zeigen ein sehr viel differenzierteres Urteilsvermögen,
als es hier den Eindruck haben mag. Wer nur von ungebrochener Lebensfreude

erfüllt ist und "keine Zeit hat, über das Leben nachzudenken, sondern es einfach
in vollen Zügen geniesst, während er es lebt",128 schafft kaum bedeutende

Literatur - das erkennt auch Chen Quan. Doch ist er von der zentralen Rolle der
Blütezeit- und Nationalliteratur für die Beilegung der Krise in China so über-

Dass Chen Quan die Beziehung zwischen der von ihm charakterisierten "Endzeitliteratur"
und dem europäischen Dekadenzbegriff erkannt hat, zeigt zudem die Tatsache, dass er
Nietzsche zitiert, welcher in Deutschland als erster den Dekadenzbegriff verwendet und

Richard Wagner als typischen "décadent" bezeichnet hatte: Der von Nietzsche kritisierte
Richard Wagner sei geradezu hervorragend im Vergleich zu den chinesischen Autoren der

Endzeit, schreibt Chen in "Shengshi wenxue yu moshi wenxue", p. 416.

125 Ebd.

126 Vgl.: "Jimo de Yibusheng", p. 34 ff.
127 Chen Quan, Zaijian, Lengxing! (Auf Wiedersehen Lengxing!) (Chongqing: Dadong shuju,

1945). Der Roman spielt vorwiegend in Berlin und hat die Schilderung des entwurzelten
und antriebsschwachen chinesischen Studenten Huating sowie seiner Beziehung zur
deutschen Lengxing im Winter 1932/33 zum Inhalt.

128 "Shengshi wenxue yu moshi wenxue", p. 412.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 187

zeugt, dass er, um den Erfolg seiner Lehre zu sichern, auch literaturhistorische

Unstimmigkeiten in Kauf zu nehmen bereit ist.129

An die Form einer Dichtung stellt Chen Quan lediglich den Anspruch, dass

Literatur sich der zeitgemässen Sprache des Volkes, baihua Q jfj§, bedienen

müsse; die Sprache sei "Werkzeug der Literatur"130 - trotz der zeitweiligen
Zusammenarbeit mit dem Literaturprofessor Wu Mi, grenzt sich Chen dadurch

von dessen baihua-Kritik klar ab. Im übrigen ist Chen so sehr gegen jegliche
ästhetizistische "l'art pour l'art"-Konzeption von Literatur, dass er für eine

Literatur, die "die Lebenskraft stärkt"131 formale Einbussen in Kauf zu nehmen

bereit ist: "Mag der Schreibstil auch etwas grob sein, so wirkt darin doch die

gehaltvolle und ungezügelte Kühnheit der Verfasser".132

Im Gegensatz zur während der Kriegsjahre verbreiteten Tendenz des

"Antiromantizismus", in welchem der "romantische" Einfluss des 19. Jahrhunderts

verurteilt und mit "Sentimentalismus" und "Emotionalismus" gleichgesetzt

wird,133 unterscheidet Chen scharf zwischen positiv gewerteter "Romantik"
und schwächlichem "Sentimentalismus" - je nachdem, ob sich die Empfindungen

auf das Allgemeine richten, oder aber auf das Individuelle beschränkt
bleiben: "Romantik" bedeutet für Chen Quan "Idealismus", das "grenzenlose
Streben nach dem Guten, Wahren und Schönen".134 Ding Xiaoping und Wen
Rumin erwähnen, dass sich Chen Quans Vorwurf des Sentimentalismus konkret
an Lu Xuns Bruder Zhou Zuoren richte.135 Namentlich wird dieser zwar nicht
erwähnt, doch ist denkbar, dass Form und Inhalt der oft von wenyan 3t H
durchsetzten Aufsätze Zhous die Missbilligung Chen Quans hervorgerufen

129 Unter anderem zeigt sich das in der Schilderung des jungen Schillers, wo sich Chen bemüht,
den einzelgängerischen, in seiner Haltung zum Vaterland gespaltenen Dichter mit der

eigenen Vorstellung eines literarischen Genies in Einklang zu bringen: "In diesen Worten

[gemeint ist ein leidvoller Brief Schillers an Hoven, den Vater eines 1780 verstorbenen

Freundes] kommt zweifellos die zeitweilige Unzufriedenheit eines jungen Menschen mit
den Verhältnissen zum Ausdruck, aber diese Zeit währte keineswegs lange: Schiller hat

seinen Glauben an das Leben und seine Begeisterung dafür niemals wirklich verloren."

("Kuangbiao shidai de Xilei", p. 40).
130 "Minzu yundong yu wenxue yundong", p. 399.

131 "Shengshi wenxue yu moshi wenxue", p. 414.

132 Ebd.

133 Vgl.: Edward M. Gunn, Unwelcome Muse. Chinese Literature in Shanghai and Peking
1937-1945 (New York: Columbia University Press, 1980), p. 193 ff.

134 Vgl.: "Qinghua - lixiangzhuyi yu langmanzhuyi" (Die blaue Blume - Idealismus und

Romantik), zitiert in: Ding Xiaoping und Wen Rumin, '"Zhanguo ce pai' de wenhua fansi

yu chongjian gouxiang", p. 22.

135 Ebd.



Ursula Stadler

haben, zumal sich Zhou Zuoren während der Kriegsjahre in Beijing aufgehalten
hatte und der Kollaboration bezichtigt worden war. Durch den Begriff
"Romantik" wird das, was Chen unter "Nationalliteratur" und "Endzeitliteratur"
versteht, einmal mehr mit dem deutschen Volksgeist ("Goethes Faust ist ein
romantischer Mensch"),136 der gefühlsbezogenen Sturm-und-Drang-Bewegung137
und vor allem dem Heldenhaften direkt in Verbindung gebracht. Denn ebenso

wie der Romantiker, so ist auch der Held "erfüllt von unbegrenzter Sehnsucht,

innerer Trauer, ewigem Streben, heissen Gefühlen und einem Mut, der vor
nichts halt macht."138

Die westlichen Vorbilder fur Chens Vorstellungen einer Nationalliteratur
sind offensichtlich, sie reichen von Sprachtheoretikern und Schöpfern
europäischer Nationalsprachen über Nationaldichter (zum Beispiel Schiller oder

Boccaccio) bis zu ganzen Epochen (französischer Klassizismus oder deutsche

Sturm-und-Drang-Bewegung). Chen Quan betont zwar immer wieder die

Bedeutung chinesischer Eigenständigkeit für die Entwicklung einer solchen

Literatur, weist jedoch fremden Einfluss niemals grundsätzlich zurück und

unterscheidet sich damit von den in dieser Hinsicht sehr viel zurückhaltenderen

Mit-Redakteuren Lin Tongji und Lei Haizong: "Eine wirklich grosse Literatur
lehnt fremden Einfluss auf keinen Fall ab, denn ein solcher, sofern er gut ist,
stellt eine Bereicherung dar."139

In seinem eigenen literarischen Schaffen ist Chens Bemühung
unverkennbar, die von ihm vorgegebenen Richtlinien zu beherzigen. Gerade dort, wo
ihm das am besten gelingt, wirken seine Erzählungen allerdings klischiert und

die von ihm geschilderten Figuren leblos und steril. Darstellungen von
Situationen, die nichts von "reiner Liebe, heldenhafter Opfer oder edler Tugend" an

sich haben, sowie die Schilderung facettenreicherer, widersprüchlicher Charaktere

sind dagegen zuweilen lebensnah und unterhaltsam.

136 "Fushide jingshen", p. 366.

137 "Kuangbiao shidai de Xilei", p. 45.

138 "Fushide jingshen", p. 366.

139 "Minzu wenxue yundong", p. 376, 377.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 189

5. Biographisches zu Chen Quan

a) Kindheit und Jugend in Sichuan
Chen Quan stammt aus der Stadt Fushun im Südosten der Provinz Sichuan, wo
er am 5.8.1905140 geboren wurde. Die wenigen Angaben lassen auf eine
wohlhabende Familie schliessen.141 Den Beruf seines Vaters, Chen Zhifu, umschreibt

er 1928 bei seinem Eintritt ins Oberlin College, Ohio (USA) mit dem Stichwort
"Handel"142 (business) - die Elternadresse, "Tung-Sheng-Ho Drug Store, Fu-
Shun",143 lässt auf Handel mit Heilmitteln schliessen; 1930 lauten die Angaben:

"My family lives on farm and trade"144, und ein Jahr später, auf dem
Immatrikulationsformular der Humboldt-Universität zu Berlin, notiert er, sein Vater sei

"Beamter". Weiter gibt Chen an, dass seine Eltern - 1928 beide noch am Leben

- kein "College" besucht hätten, die Frage nach der Tätigkeit seiner Mutter, Wu
Shi, beantwortet er mit "no other than homemaker".145 Am klarsten beschreibt

er seine Herkunft im Abschnitt "Lebenslauf der Dissertation:

Ich, Chuan Chen, wurde am 5. August 1905 in Fu-Shün geboren. Mein Vater ist Beamter,
hat sich aber pensionieren lassen. Meine Schulzeit absolvierte ich in Tscheng-Tu und

Peking. Im Jahre 1924 verliess ich die Schule und studierte im Tsing Hua College zu

Peking.

Von 1916-19 besuchte Chen in Fushun die Oberstufe der Grundschule und von
1919-21 die Mittelschule in Chengdu. Über seine Erinnerungen an die Jahre der

Vierten-Mai-Bewegung schreibt er:

Ich war damals gerade in der Schule, wo wir einen Lehrer in Gesellschaftskunde hatten, der

zu uns ganze vier Wochen lang über den Weltfrieden sprach, wie dieser zu verwirklichen
sei, und was er unter internationalen Bündnissen und ausländischen Friedenskonferenzen

verstehe. Er war überzeugt, dass Freiheit und Unabhängigkeit des chinesischen Volks eng

140 In Zhongguo xiandai zuojia da cidian (Das grosse Lexikon chinesischer Schriftsteller der

Moderne) (Beijing: Xin shijie chubanshe, 1992), p. 65 wird das Geburtsdatum fälschlicherweise

mit 25.11.1903 angegeben, Chen bezeichnet es auf dem Immatrikulationsformular der

Humboldt-Universität zu Berlin als den 5. August 1906. Humboldt-Universität Berlin:
Immatrikulationsformular. Archiv, Studentenkartei.

141 Vgl. Zhongguo xiandai zuojia da cidian, p. 65.

142 Oberlin College: "Application for Admission", 17.9.1928.

143 Oberlin College: "Alumni record", 1930. In The Classbook of 1928 hatte Chen ebenfalls

diese Apotheke in Fushun als Adresse angegeben.
144 Oberlin College: "Alumni record", 1930.

145 Oberlin College: "Application for Admission", 17.9.1928.



190 Ursula Stadler

mit der Friedensbewegung und deren Stärkung verknüpft seien. Weiter griff unser Professor

erbittert die wissenschaftlichen Bücher in Chinas Mittel- und Primarschulen an, in denen

viel nationales Gedankengut und Kriegsbegeisterung enthalten seien. Wir Schüler hörten

uns diese Reden an, begaben uns dann in unseren Schlafsaal, wo jeder mit lauter Stimme die

'Klageschrift um das alte Schlachtfeld' vortrug, die wir lange Zeit nicht mehr gelesen
hatten.146

b) Die Jahre an der Qinghua-Universität
Von 1921-24 besuchte Chen an der Qinghua-Universität die Vorbereitungsklasse

für zukünftige Ausland-Studenten.147 Sein erster, in einem Buch
publizierter Beitrag erschien 1925, ein Jahr nach seinem Eintritt in die eigentliche
Universität: Zhuang Zexuan, Berater künftiger Ausland-Studierender an der

Qinghua-Universität, liess Chen das Manuskript zu seinem Ratgeber Vier

wichtige Probleme der Jugend zukommen. Die begeisterte Stellungnahme des

Zwanzigjährigen wird als Vorwort abgedruckt. Darin kommt Chens lebhaftes

Interesse an den vier behandelten Themenkreisen ("Heirat", "Berufswahl",
"Hygiene" und "soziale Kontakte"), sowie seine Bewunderung für den Verfasser

zum Ausdruck, denn anders als "all diejenigen, die im Erziehungsbereich tätig
sind, sich nur um das Einhalten des Lehrplans kümmern und keinen Wert auf
Charakterbildung legen, verfügt dieser über grosses Wissen und reiche

Erfahrung."148

Die Jahre an der Qinghua-Universität waren für Chen Quans weiteren

Werdegang prägend und wurden, nicht zuletzt durch vielschichtige persönliche
Beziehungen, zum Fundament für sein Wirken bis mindestens in die 40er Jahre.

Nach seiner Rückkehr aus Deutschland 1934 publizierte er mehrere Beiträge im
Universitätsorgan Qinghua xuebao^ ijl $ Sz,149 in welchem sich auch die

Namen von Lei Haizong, He Lin, Jiang Tingfu und Hong Siqi finden, die später
alle für Zhanguo ce, Zhanguo fukan und teilweise auch für Minzu wenxue
schrieben.150 Andere Persönlichkeiten der Qinghua-Univiersität stehen mit Chen

146 Chen Quan: "Wu Si yundong yu kuangbiao yundong", p. 343.

147 Zhongguo xiandai zuojia da cidian p. 65.

148 Zhuang Zexuan: Qingnian sl da wenti (Vier wichtige Probleme der Jugend) (Shanghai:

Zhonghua shuju, Changshi congshu no. 2, 1926), p. 4.

149 T. Harnisch schreibt, dass Chen Quan bereits seine Artikel in Qinghua xuebao den Vorwurf
eingetragen hätten, faschistisch zu sein. Vgl: Thomas Harnisch, Chinesische Studenten in

Deutschland. Geschichte und Wirkung ihrer Studienaufenthalte in den Jahren von 1860-

1945 (Hamburg: Mitteilungen des Instituts für Asienkunde, 1999), p. 467.

150 Die Angaben zu Beiträgen in Minzu wenxue stammen aus: Zhongguo xiandai wenxue qikan
mulu huibian (Zusammenstellung von Verzeichnissen chinesischer Literaturzeitschriften der

Moderne) (Tianjin: Renmin chubanshe, 1988), p. 2399 ff.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 191

Quans schriftstellerischer Tätigkeit in einer weitläufigeren Beziehung, so die

Historiker Gu Jiegang und Qian Mu, in deren Zeitschrift Wenshi zazhi x $. ft
§ë 1941 Chens Theaterstück Wilde Rosen erschien.151

Chen verbrachte sieben Jahre (1921-28) an der Qinghua-Universität. Von

sportlichen Anlässen hielt er sich fern, doch war er zeitweise Herausgeber der

renommierten Studentenzeitschrift Qinghua Weekly152 und Mitglied des "English

Debating Team". Chens editorische Erfahrung kam dem Classbook of
1928153 zugute, dem er als Chefredakteur vorstand. Dem unterhaltsam gestalteten

Klassenbuch ist zu entnehmen, dass alle 47 Studenten der Abschlussklasse

ihre Ausbildung im Westen fortsetzen werden, Chen jedoch als einziger ein

Literaturstudium plant und sich am Oberlin College einschreiben wird. Im von
seinen Mitschülern entworfenen chinesischen Kurzportrait wird Da Quans fc_ jü;

Stil und Verhalten als lebendig und frisch bezeichnet, und wir erfahren, dass er
bereits als Student gedichtet und übersetzt hat.154 Seinen 100'000-Zeichen-

Roman habe er jedoch seinen Freunden mit der Begründung vorenthalten, er

glaube nicht, irgendwelche schöpferischen Fähigkeiten zu besitzen.

Die Begeisterung für das Übersetzen teilt Chen mit He Lin; beide gehörten
1926 zu den drei Studenten im Übersetzungskurs des Literaturprofessors Wu Mi
(1894-1978), deren Leistungen als hervorragend bezeichnet werden.155 Angesichts

eines solch ausgeprägten Interesses ist es erstaunlich, dass Chen nur
wenige Übersetzungen publiziert hat. Es ist anzunehmen, dass er dem eigenen
Schaffen oder zumindest der Adaption ausländischer Theaterstücke grössere

Bedeutung als der reinen Übersetzungstätigkeit beigemessen hat. Mit einer

Ausnahme sind alle literarischen Übersetzungen nach 1949 erschienen, in einer

Zeit, in der Chens eigener schriftstellerischer Tätigkeit Grenzen gesetzt waren.
Chen hatte sich als Student mit Wang Guoweis Hong lou /neng-Kritik

beschäftigt,156 und so ist nicht auszuschliessen, dass er während seiner Studienjahre

in Beijing auch Vorlesungen in der Abteilung für chinesische Literatur

151 Zur Zeitschrift Wenshi zazhi vgl.: Schneider, Ku Chieh-kang and China's New History,
p.295.

152 Information aus: Oberlin Collge: "Alumni record", 1930.

153 The Class Book of1928. Published by The Senior Class of Tsing Hua College.
154 Chen hatte bereits 1926 zwei Gedichte von Goethe in Xueheng veröffentlicht.
155 Zhongguo xiandai zhexue renwu pingzhuan (Lebensbeschreibungen chinesischer

Philosophen der Moderne) (Beijing: Zhong Gong zhongyang dangxiao chubanshe, 1991),

p. 473.

156 Zu Chens Beschäftigung mit Wang Guowei vgl. Chen Quan: "Shubenhua yu Hong lou

meng", p. 341.



192 Ursula Stadler

besuchte, wo nebst Wang Guowei unter anderem auch Liang Qichao (1873-
1929) lehrte.

c) Studium am Oberlin College
Möglicherweise ist Chens Studium am Oberlin College in Amerika (1928-30)
durch ein "Boxer-indemnity"-Stipendium finanziert worden. Er selbst spricht

von "1. Government funds, 2. Work".157 Das private College, benannt nach dem

Missionar John Frederick Oberlin (1740-1826), trug von seiner Gründung 1833

bis 1850 den Namen "Oberlin Collegiate Institute". Es stand bereits seit 1882 in
einer speziellen Beziehung zu China: "The founders of the Oberlin enterprise in
China [...] hoped to win Christian converts and to establish a center of learning;
they dreamed of founding an 'Oberlin in China'."158 Nach ursprünglich
missionarischen Einsätzen wurde der Schwerpunkt des Oberlin "Shansi-Programms"
auf die Unterrichtstätigkeit verlegt. 1951 wurden die Einsätze in China aufgehoben

und durch Aktivitäten in Japan, Indien und Taiwan ersetzt. Für Chens

Entscheidung, am Oberlin-College zu studieren, war wahrscheinlich die

Erfahrung anderer Qinghua-Studenten ausschlaggebend: Von 1914-18 hatte

Jiang Tingfu dort studiert und 1926 war He Lin zur Weiterführung seines

Philosophiestudiums nach Oberlin aufgebrochen. Das College scheint in China
einen guten Ruf gehabt zu haben: Auch der Financier und hohe GMD-Politiker
H.H. Kung (1881-1867), Schwager von Chiang Kai-shek, hatte dort studiert.

Prof. Henry Danton, der von 1927-35 als Germanistikprofessor in Oberlin

wirkte, hatte auf Chen einen gewissen Einfluss ausgeübt, denn er war es, der ihn
"in das Studium der Germanistik einführte".159 Möglich, dass der Entschluss, in
Kiel weiterzustudieren, durch Danton angeregt worden war; die in Amerika
verfasste Magisterarbeit160 (Mai 1930) über Jane Austen bildet jedenfalls nicht
mehr als eine Zwischenstufe auf dem Weg zur Germanistik, welcher sich Chen

ab Herbst 1930 fast ausschliesslich zuwandte.

157 Oberlin College: "Application for Admission", 17.9.1928. He Lins zwei Jahre vor Chen in

Amerika an der gleichen Universität begonnenen Studien sind durch die chinesische Regierung

aus Boxer-indemnity-Geldern bezahlt worden, was dafür sprechen würde, dass dies

auch bei Chen der Fall war. Vgl.: Zhongguo xiandai zhexue renwu pingzhuan, p. 472.

158 Ellsworth C. Carlson, Oberlin in Asia: The First Hundred Years 1882-1982 (Oberlin, Ohio:
Oberlin Shansi Memorial Association, 1982), p. V.

159 Chen Quan, Die chinesische schöne Literatur im deutschen Schrifttum, Abschnitt
"Lebenslauf.

160 Chen Quan, The Comic Elements in Jane Austen 's works. Unveröffentlichte Magisterarbeit

(MA Thesis), Oberlin College, 1930.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 193

d) Kiel und Berlin
Zum Immatrikulationsgesuch für die Christian-Albrecht-Universität in Kiel
vom 22. Oktober 1930 schreibt er: "Ich bitte, als Studierender der Literaturgeschichte

immatrikuliert zu werden. Ich bin chinesischer Staatsangehöriger. Ich
habe den Grad eines artium magister im Jahre 1930 an der Universität Oberlin,
USA erworben."161 Die Bescheinigung über Chens Deutschkenntnisse stammt

von Prof. Wolfgang Liepe (1888-1962), einem bekannten Kieler Germanisten,
der später Chens Dissertation anregen wird, sie jedoch nicht zu Ende betreuen

kann, da er zur Emigration gezwungen wird. Das Wintersemester 1931/32
verbrachte Chen in Berlin, wo er sich für "deutsche Philologie" einschrieb.162

Zusätzlich zu seinen germanistischen und philosophischen Studien besuchte Chen

in Kiel Veranstaltungen in den Fächern Anglistik, Kunstgeschichte und
allgemeine Sprachwissenschaft; ausserdem war er Mitglied des Deutsch-Ausländischen

Akademiker-Klubs.163
Es wäre falsch, den Roman Auf Wiedersehen, Lengxing! oder die in Kiel zu

Beginn der 30er Jahre angesiedelten Erzählungen aus dem Band Die blauen

Schmetterlinge als autobiographische Texte zu lesen. Sowohl der Roman, als

auch die Erzählungen haben fiktionalen Charakter, was jedoch nicht

ausschliesst, dass darin persönliche Erlebnisse aus Chens Deutschlandzeit

verarbeitet werden. Zum Teil werden die Professoren mit ihrem tatsächlichen

Namen bezeichnet, in anderen Fällen lässt die Überprüfung biographischer
Angaben Rückschlüsse darauf zu, dass eine Figur zumindest Züge eines

bestimmten Professors trägt. In der Erzählung "Amtsenthebung"164 beschreibt

Chen die Angriffe auf jüdische und oppositionell gesinnte Professoren in den

letzten Wochen des Wintersemesters 1932/33, unter anderem auf denjenigen
Professor, den er mit Zügen Liepes ausstattet. Dass Liepe auch fachlich auf
Chen einen gewissen Einfluss ausgeübt hat, zeigt sich darin, dass Chen Quan in

späteren Publikationen zwei der Forschungsschwerpunkte des Professors behandelt

(Friedrich Hebbel sowie Theaterwissenschaft, unter anderem Forschungen

zu 'Faust auf der Bühne').165

161 Alle hier erwähnten Unterlagen zu Chens Studium an der Kieler Universität stammen aus

dem Landesarchiv Schleswig-Holstein, weitere Unterlagen sind gemäss Informationen der

Universität Kiel vom 1.7.1999 durch Kriegseinwirkungen zerstört worden.

162 Humboldt-Universität Berlin: Immatrikulationsformular. Archiv, Studentenkartei.

163 Landesarchiv Schleswig-Holstein, Abt. 47, no. 1412.

164 "Mianzhi" (Amtsenthebung), in Lan hudie.

165 Chen Quan, "Hebaier Malia beiju xushi jie"(Erläuterungen zum Prolog von Hebbels

Trauerspiel Maria Magdalena), Qinghua xuebao vol. 12, no. 2 (1937), pp. 336-402; Chen



194 Ursula Stadler

Von den übrigen Professoren, die Chen in seiner Dissertation dankend

erwähnt, sind mehrere entweder emigriert oder an kleinere deutsche Universitäten

versetzt worden - es wäre deshalb falsch, auf einen direkten ideologischen

Einfluss nationalsozialistisch gesinnter Professoren auf Chen Quan zu
schliessen. Wahrscheinlicher ist, dass Chens Überzeugungen, die in den Zhanguo

ce-Schriften zum Ausdruck kommen, nach seiner Rückkehr nach China und
nicht zuletzt uriter dem Eindruck der japanischen Besetzung endgültig geformt
worden sind. Dass dafür aber die in Deutschland erarbeiteten intellektuellen
Grundlagen wegweisend waren, steht ausser Zweifel. Unklar ist allerdings,
wann sich Chen eingehend mit Nietzsche beschäftigt hat - möglicherweise
während seines Semesters in Berlin. Zu seinen Philosophie-Dozenten gehörte
auch der bekannte Neuhegelianer Richard Kroner (1884-1974), der später ebenfalls

in die USA emigrierte. Ferdinand Weinhandl ist der einzige von Chens

Kieler Dozenten, dessen nationalsozialistische Gesinnung in der Universitätsgeschichte

erwähnt wird, beschrieben wird er als "einer jener Philosophen, die
sich bereit gefunden hatten, für Torheit und Unrecht die 'philosophischen
Grundlagen' zu liefern."166 Im Wintersemester 1933/34, kurz nach der Abreise

Chens, las er über "Die philosophischen Grundlagen nationalsozialistischer

Weltanschauung" und hielt zur Bücherverbrennung im Mai 1934 die Rede

"Undeutscher Geist - deutscher Geist". Welche Lehrveranstaltungen Chen

Quan bei ihm besucht hat, ist nicht mehr zu ermitteln.
Die Zeit nach der nationalsozialistischen Machtergreifung (30.1.1933)

verlief in Kiel, sogar im Vergleich zu anderen deutschen Universitäten,
ausserordentlich aggressiv. Es ist anzunehmen, dass Chen Zeuge der Ereignisse
wurde; der 30. Januar liefert den Stoff für die Erzählung "Machtwechsel".167

Chen wird direkter Zeuge des aufkommenden Nationalsozialismus, doch fällt
auch der Beginn der japanischen Besetzung Chinas in seine Auslandjahre. Einen

Eindruck darüber, wie dieses Ereignis trotz der geographischen Distanz von
chinesischen Studenten in Deutschland aufgenommen wurde, vermittelt der

Roman Auf Wiedersehen, Lengxing!x6i Die Notwendigkeit, zwischen
autobiographischen und fiktionalen Texten zu unterscheiden, macht es unmöglich, aus

den Erzählungen, die Chen in Deutschland ansiedelt, klare Rückschlüsse auf
den eigenen politischen Standpunkt zu jener Zeit ziehen zu wollen. In vielen

Quan, "Gede Fushide shangbu de biaoyan wenti" (Schwierigkeiten bei der Aufführung des

"Faust", 1 Teil), Qinghua xuebao vol. 11, no. 4 (1936), pp. 1115-71.

166 Karl Jordan (Hrsg.), Geschichte der Christian-Albrecht-Universität Kiel 1665-1965 (Neu¬

münster: Karl Wachtholtz Verlag, 1965-69), vol. 5, Teil 1, p. 94.

167 "Zhengbian" (Machtwechsel), in Lan hudie.

168 Zai jian, Lengxing!, p. 16 ff.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 195

Texten gewährt der Autor seinen chinesischen Lesern Einblick in verschiedene

politische Lager: Stellt er die Sichtweise der nationalsozialistischen Anhängerschaft

dar, so schildert er im nächsten Satz die Argumente der Gegner. Fest
steht allerdings, dass in den Texten über Deutschland eine grundsätzliche und

vorbehaltslose Bewunderung für dieses Land zum Ausdruck kommt, eine

Bewunderung, die so tief wurzelt, dass sie auch von den Ereignissen, deren

Zeuge Chen wird, nicht wesentlich gedämpft werden kann.

Bemerkenswert ist, dass der Erzählband Die blauen Schmetterlinge 1940

im Verlag Shangwu yinshuguan (Commercial Press), dem grössten Verlag
Chinas erschienen sind. Das zeigt einerseits die Bedeutung Chens als Schriftsteller

während der 40er Jahre, andererseits erstaunt das Jahr der Publikation
deshalb, weil die relative politische Zurückhaltung, welche die hier erwähnten

Erzählungen kennzeichnet, nicht zu den gleichzeitig in Zhanguo ce publizierten
Aufsätzen passen will: Diese zeugen eindeutig von einer pro-faschistischen und

Hitler verehrenden Grundhaltung. Möglicherweise sind einige der im Erzählband

enthaltenen Texte längere Zeit vor der Publikation verfasst worden.

e) Die Zeit nach der Rückkehr
Zu Beginn des Jahres 1934 fährt Chen nach China zurück, wo seine
schriftstellerische und publizistische Tätigkeit ihren Anfang nimmt und gewisse
Rückschlüsse auf seinen Werdegang erlaubt. Kaum zurück gehört Chen zu den

"wichtigen Schriftstellern", die an der Monatszeitschrift Xuewen mitwirkten.169
Die Zeitschrift war das Organ der im Frühjahr 1934 gegründeten
Literaturgesellschaft Xuewen she Ip x ti >

nebst weniger bekannten Autoren finden sich
darin auch die Namen von Hu Shi, Wen Yiduo, Liang Shiqiu, Shen Congwen
und Sun Yutang; Shen und Sun schrieben später beide für Zhanguo ce. Die
Zeitschrift wurde von Mao Dun wegen ihrer "rührseligen und unsicheren"

Ausrichtung verurteilt,170 wobei auffällt, dass sich Chen Quan knapp zehn Jahre

später in seinen Aufsätzen zur Nationalliteratur über genau ebensolche

literarischen Tendenzen abfällig äussern sollte. Bereits im Herbst 1934
veröffentlicht Chen einen Roman, ein weiterer ist offenbar als Forsetzungsroman in
der Literaturbeilage Wenxue fukan x H SO f Li zur Tageszeitung Da Gongbao f\
ß- $$ in Tianjin erschienen.171 Zugleich publiziert Chen Quan Buchbespre-

169 Vgl.: Zhongguo xiandai wenxue shetuan liupai cidian, p. 302
170 Ebd.

171 In einem Gespräch mit Prof. Ma Jie, Passau (22. Sept. 1999) erinnerte er sich, als junger
Mann in den Jahren 1934/35 einen Fortsetzungsroman von Chen Quan in Da Gongbao
gelesen zu haben.



196 Ursula Stadler

chungen und Artikel, bis 1936 vorwiegend zu literarischen, später zunehmend

zu philosophischen und philosophiegeschichtlichen Themen in weitestem Sinn

und ab 1940 fast ausschliesslich zu politischen und ideologischen Fragen. Nach
dem Krieg werden Chens Publikationen seltener, und während der letzten 20

Jahre seines Lebens scheint er nicht mehr publiziert zu haben; eine Ausnahme

bilden einige Übersetzungen, unter anderem des antifaschistischen deutschen

Schriftstellers Friedrich Wolf (1888-1953). Hauptberuflich wirkte Chen nach

seiner Rückkehr bis zu seinem Tod als Anglistik- oder Germanistikprofessor:172
Von 1934-42173 zuerst an der Universität Wuhan (Kunst- und Literaturinstitut),174

dann in Beijing an der Qinghua-Universität, in Changsha an der
Provisorischen Universität175 und schliesslich, von ca. 1938 bis 1942, in Kunming an

der Lianda,176 der Institution, welche als eine Art Knotenpunkt für die Herausgeber

und prominenten Mitarbeiter der Zeitschrift Zhanguo ce und der damit in

Beziehung stehenden Publikationen von Bedeutung ist: Feng Zhi, Shen Congwen

und Lei Haizong unterrichteten alle dort, nachdem sie die von Japan

besetzten Gebiete verlassen hatten. Zusammen mit Lin Tongji und Lei Haizong
war Chen Quan in Kunming nebst seiner Lehrtätigkeit Herausgeber der
zweiwöchentlich erscheinenden Zeitschrift Zhanguo ce und Zhanguo fukan.

Warum er seine Lehrtätigkeit an der Lianda aufgab und Kunming verliess,
ist nicht bekannt. Möglicherweise lagen diesem Entschluss Spannungen innerhalb

der Universität, Angriffe aufgrund seiner publizistischen Tätigkeit oder das

Bedürfnis zugrunde, sich aktiver und unmittelbarer für die Rettung der Nation
einzusetzen. Im August 1942 liess sich Chen in Chongqing nieder, wo er zuerst

an der Zhongyang xunliantuan [Ja 5^ f|| jf$? H (Zentrale Trainingsgruppe) ausgebildet

wurde und anschliessend am Zhongyang zhengzhi xuexiao r$ ^ ®C '?n 'P
tx (Zentrales Politikinstitut) unterrichtete, beides Institutionen, die der GMD

172 Die Angaben über Chens Aufenthaltsorte nach seiner Rückkehr stammen, sofern nicht

anders vermerkt, aus Zhongguo xiandai wenxue shouce (Handbuch der zeitgenössischen

chinesischen Literatur) (Beijing: Zhongguo wenxian chuban, 1987), vol.1, pp. 157-58, bzw.

aus: Zhongguo xiandai zuojia da cidian, pp. 65-6.

173 Die genaue Zeit der Unterrichtstätigkeit an den einzelnen Universitäten ist nicht ermittelbar.

Von Okt. 1934 bis April 1937 publizierte Chen in Qinghua xuebao und lebte wahrscheinlich

in Beijing. Der Aufenthalt in Wuhan war möglicherweise von kurzer Dauer.

174 Joseph Schyns, 1500 Modern Chinese Novels & Plays (Beiping: Catholic University Press,

1948), p. 13.

175 Der Unterricht an der Linshi Daxue (Provisorische Universität) begann am 1. November

1937.

176 Ob Chen, ebenso wie sein Kollege Feng Zhi, zu den ca. 300 Studenten und wenigen Profes¬

soren gehörte, welche den "langen Marsch" von Changsha nach Kunming zu Fuss zurücklegten,

ist nicht bekannt.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 197

unterstanden. Offenbar war Chen, trotz seiner zeitweilig scharfen Kritik am

GMD-Beamtentum, ein aktives Parteimitglied,177 das der Partei auch dann noch

treu blieb, als sich bereits viele Intellektuelle ernüchtert von ihr abgewandt
hatten. In Chongqing arbeitete Chen auch als Dramatiker für Zhongguo qingnian

jutuan rft gj ffjf ^ ||lj jg (chinesische Jugendtheatergruppe) - die Entstehung

mehrerer, zum Teil bekannter Theaterstücke, die den Widerstand gegen
Japan zum Inhalt haben, kann wahrscheinlich in diesen Zusammenhang gestellt
werden.178 Er führte den Verlag Zhengzhong shuju und gab, gemeinsam mit Lin
Tongji, die Reihe "Zai chuang congshu"179 heraus. Im Gegensatz zum Theaterstück

Zuguo (Vaterland), das in allen politischen Kreisen nach der Aufführung
im Winter 1938/39 gerühmt wurde, war Wilde Rosen (Uraufführung 1941,

Regisseur war Sun Yutang) sehr umstritten: Chen wurde vorgeworfen, darin den

Faschismus zu verherrlichen.
Chen Quan schrieb während seines Aufenthaltes in Kunming und Chongqing

gleichzeitig für mehrere Zeitschriften180 wie Jinripinglun,nx Chuban zhou-

kan & Rg IU fJ und Guowen zhoubao g M JH Ü -182 Ab 1938, noch in
Kunming, war Chen gemeinsam mit Lin Tongji Herausgeber der Zeitschrift Xin

177 Vgl.: E. Gunns Zusammenfassung von Ye Meigui, in A Selective Guide to Chinese Lite¬

rature 1900-1949 (Leiden: Brill, 1988-90), vol. 4 (Hrsg. Bernd Eberstein), p. 96.

178 Chens wahrscheinlich bekanntestes Theaterstück Ye meigui (Wilde Rosen), ist allerdings
bereits vor dem Umzug nach Chongqing erschienen (Wenshi zazhi, 16.6.-16.7.1941). Es

wurde dort, abgesehen von der bereits erwähnten Uraufführung 1941, mindestens zweimal,
1942 und 1944, aufgeführt (1942 von der Theatergruppe Zhongguo guangbodiantai jutuan
unter der Regie von Su Yi, 1944 von der Truppe Zhongguo wansui jutuan unter der Regie

von Wu Shuxun). Vgl.: Gunn, Zusammenfassung von Ye Meigui, p. 96.

179 Gemäss Zhongguo xiandai wenxue shetuan liupai cidian haben Lin Tongji und Chen Quan

die Reihe "Zai Chuang congshu" herausgegeben; möglicherweise gehört diese zum
gleichnamigen Verlag Zai chuang chuban; in welchem z.B. Cong Shubenhua dao Nicai erschienen

ist.

180 Der Name der Zeitschrift Zhanguo Chunqiu "4% H # ff (Streitende Reiche und Frühlmgs-

und-Herbst-Periode, erschienen als Beilage zur Zeitung Chengdu wanbao vom 13.12.1943-

29.2.1944 und unter gleichem Titel als Beilage zu Huabei Xinwen in Xi'an, 1942-46) legt
es nahe, dass sie mit Zhanguo ce und Zhanguo fukan in Beziehung stand und dass Chen

möglicherweise auch dafür schrieb.

181 Godley, "Politics from History", p. 110.

182 Angabe in Chen Yutang (Hrsg.), Zhongguo jinxiandai renwu minghao da cidian (Das

grosse Lexikon der Namen und Pseudonyme chinesischer Persönlichkeiten der Neuzeit)
(Hangzhou: Zhejiang guji chuban, 1993), p. 527; der Zeitpunkt von Chens Mitarbeit an

diesen zwei Zeitschriften ist nicht bekannt. Beiträge Chens sind zu Beginn der 40er Jahre

auch in Jinri lunwen Junshi yu zhengzhi, Wenhua xianfeng Zhongyang zhoukan, das eine

Beilage zu Guofeng bildete, erschienen, sowie in Guofeng selbst.



198 Ursula Stadler

dongxiang Iff jftj Ir] -183 Die wohl wichtigste publizistische Tätigkeit während der

späteren Kriegsjahre und während seiner Zeit in Chongqing war für Chen Quan

jedoch seine Tätigkeit als Chefredakteur der Monatszeitung Minzu wenxue (Juli
1943-Januar 1944), in welcher er auch eigene literarische Beiträge (Lyrik und

Theaterstücke) veröffentlichte. Fest steht, dass sich Chen durch die in Minzu
wenxue und in anderen Publikationen zum Ausdruck gebrachten ideologischen
Konzepte in der Kriegshauptstadt Chongqing, dem Sitz der GMD-Regierung,
eine grosse Gegnerschaft schuf. Godley berichtet, allerdings ohne Quellenangabe:

"At the end ofthe war he was virtually run out of town for his fanatical
ideas, apparently settling in Shanghai."184 1945 oder 1946185 liess sich Chen
dann auch in Shanghai nieder, wo er als Dozent an der Tongji-Universität tätig
war. Wie Chen, der während der Kriegsjahre unentwegt die Politik des Dritten
Reiches propagiert hatte, auf den Zusammenbruch Deutschlands reagierte, ist
ebensowenig bekannt, wie genaueres über sein Leben nach 1949. Auch über
seine familiäre Verhältnisse wissen wir nichts. Einige der Ich-Erzählungen, die

oft autobiographische Elemente enthalten, lassen darauf schliessen, dass er
verheiratet war. Offenbar hat Chen von 1952 bis zu seinem Tod am 31. Januar

1969 an einer schweren Krankheit gelitten. Er scheint vorwiegend in Nanjing
gelebt und der Fremdsprachenabteilung der Nanjing-Universi tat vorgestanden
zu haben.186 In den Kreisannalen seines Geburtsortes Fushun findet sich die

Information, dass Chen Quan 1957 in der "Anti-Rechts-Kampagne" angegriffen
und 1961 als "rechtes Element" verurteilt worden sei.187 Sein Tod fällt in die

Hauptphase der Kulturrevolution.
"Nach der Befreiung ist wenig über ihn geforscht worden, seine Werke

sind ungeordnet und viel ist verlorengegangen"188 steht in einer der biographischen

Angaben - ein Euphemismus dafür, dass nach 1949 die Bücher des nun
politisch verachteten Autors während Jahrzehnten nicht neu aufgelegt worden

sind, in keinen Bibliotheken systematisch Aufnahme gefunden haben und
ebensowenig in neueren Literaturgeschichten erwähnt worden sind. In neuester Zeit
zeichnet sich hier, gerade in China, eine Wende ab: Verschiedene Beiträge zu

183 Angabe in: Godley, "Politics from History", p. 110.

184 Ebd., p. 120.

185 Unterschiedliche Angaben in Zhongguo xiandai wenxue shouce und Zhongguo xiandai

zuojia da cidian und A Biographical Dictionary ofModern Chinese Writers (Beijing: New
World Press, 1994).

186 Vgl: Zhongguo xiandai zuojia da cidian, p. 65. In A Biographical Dictionary of Modern
Chinese Writers wird Chens Tätigkeit in Nanjing mit Professor für Englisch angegeben.

187 Fushun xianzhi (Chengdu: Sichuan daxue chubanshe, 1993), p. 715.
188 Zhongguo xiandai zuojia da cidian, p. 66.



Chen Quan und die Zeitschrift Zhanguo Ce 199

Chen Quan, die sich um einen vorurteilsfreieren Zugang bemühen, sind in den

letzten Jahren publiziert worden.189 Aber auch Chens Schriften werden wieder

aufgelegt: Nebst der bereits erwähnten Zusammenstellung von Texten aus der

Zhanguo ce-Zeit ist 1999 eine Neuauflage seines literarischen Werks
erschienen.190

189 So. z.B. Zhang Huis Beitrag zu Chens Texten über 'Hongloumeng und Nietzsche', bzw.

'Hongloumeng und Schopenhauer'. Zhang Hui, "Houtai xiuxi yu fenmo dengchang" (Hinter

den Kulissen Pause machen und stark geschminkt auftreten), Du shu, no. 11 (1998), pp.
63-9.

190 Chen Quan daibiao zuo (Repräsentative Werke Chen Quans) (Beijing: Huaxia chubanshe,

1999).




	Chen Quans Beiträge in der Zeitschrift Zhanguo ce

