
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 1

Artikel: Zum Problem nichtreflektierter Begrifflichkeit in der Sinologie

Autor: Bumbacher, Stephan Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM PROBLEM NICHTREFLEKTIERTER
BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE

Stephan Peter Bumbacher, Universität Tübingen

1. Einleitung1

Um sich in der unendlichen Vielfalt der ihn umgebenden Welt zurechtzufinden,

pflegt der Mensch auf sämtlichen bekannten Kulturstufen, komplexe Gegebenheiten

in einfachere Sachverhalte zu zerlegen, diese zu klassifizieren und zu

ordnen, sie hinsichtlich gemeinsamer Strukturen zu befragen mit dem Ziel,
vereinfachende und einheitliche Deutungssysteme zu finden, die - wie etwa im
Falle der modernen Physik - so scheinbar ungleiche Phänomene wie das Fallen
eines Apfels und die Rotationsbewegung von Galaxien im Rahmen einer
einheitlichen Theorie, der Gravitationstheorie, zu erklären vermögen. Die Reduktion

von Komplexität findet bereits auf der physiologischen Ebene statt2 und

findet auf der Ebene der Wahrnehmung wie auf der Ebene des Denkens ihre

spezifische - bewusste oder unbewusste - Ausgestaltung.3 Insbesondere zielt
die empirische und theoretische Reduktion auf das nähere Verständnis von
einzelnen Sachverhalten, um sie aufgrund dieses reduktiv gewonnenen
Vorverständnisses unter einem relevanten Gesichtspunkt wieder zusammenzufügen.

Dies ist die überarbeitete Fassung eines Vortrages, der auf Einladung am 18. Dezember

2001 an der Universität Genf in französischer und am 31. Januar 2002 an der Universität

Tübingen in deutscher Sprache gehalten wurde. Beiden zugrunde liegt ein Kurzreferat, das

am 22. Juni 2001 im Rahmen der Jahrestagung der Schweizerischen Asiengesellschaft in

Zäziwil/Bern vorgetragen wurde.

Optische Reize zum Beispiel werden auf der Retina von verschiedenen Arten von
Sinneszellen registriert, je nachdem, ob es sich um Farben oder um Grautöne handelt.

Senkrechte, schräge oder horizontale Linien werden von verschiedenen Teilen der für das

Sehen zuständigen Gebiete des Gehirns vorverarbeitet, verglichen und abgespeichert.

Entsprechend werden auf niedrigem physiologischem Niveau bereits "Klassifizierungen"

vorgenommen. Cf. die Übersichtsartikel (mit Literatur) von Hubel und Wiesel 1979, Zeki
1992, Reppas 1996.

Die Wahrnehmung wird u.a. beeinflusst durch früher gemachte individuelle Erfahrungen,
durch die individuell und kulturell geprägte Erwartungshaltung und die momentane

persönliche Motivation.



16 Stephan Peter Bumbacher

Keiner dieser Gesichtspunkte steht jedoch in einer Eins-zu-eins-Beziehung zur
realen Welt. So sind z.B. die "mentalen Karten", die der Mensch von seiner

Umgebung entwirft und im Bedarfsfall im Gedächtnis abruft, in der Regel keine

massstäblichen Abbilder des betreffenden geographischen Gebiets.4 Noch sind

die erzählten Geschichten, an die er sich erinnert und die er bei geeigneter

Gelegenheit reproduziert, identisch mit den Erzählungen, denen er einmal

zugehört hat.5 Welche Gesichtspunkte überhaupt relevant werden, ist von den

speziellen Bedingungen abhängig, die durch die Kultur, die Sprache, die
Denkweise, die Erkenntnisintentionen u.a. vorgegeben sind.

Entsprechend haben es u.a. auch die Disziplinen Religionswissenschaft
und Ethnologie - resp. anthropology im angelsächsischen Sprachgebrauch -
unternommen, die Vielfalt von z.B. religiösen Phänomenen, die sich scheinbar

in den verschiedensten Kulturen und auf unterschiedlichen Stufen der

Entwicklung finden lässt, zu vergleichen und unter vereinheitlichenden Kategorien

zu subsumieren. Dabei wurden bewusst umfassende Kategorien eingeführt - in
der Regel indem man die Bezeichnung für eine religiöse Erscheinung aus ihrem
lokalen Kontext herauslöste und zur Bezeichnung oder Kategorie aller scheinbar

ähnlicher Phänomene machte. Analog erscheinende Handlungsweisen aus den

verschiedensten Kulturen konnten so aufgrund ihrer scheinbaren Struktur unter
dieselbe Kategorie subsumiert werden. Dabei wurde - ob bewusst oder
unbewusst bleibe dahingestellt - die Frage nach den hinter den Handlungen oder

Erscheinungen liegenden Vorstellungen, etwa kosmologischen Modellen, nicht

gestellt. Um den Preis des Verzichtes auf diese Tiefenschärfe wurde gewonnen,
dass man tatsächlich Vorstellungen der Indianer Feuerlands mit denen von

Mitgliedern von Bantustämmen oder Römern der europäischen Antike paral-
lelisieren und so vereinheitlichen konnte. Bereits de Brosses löste 1760 "die

Kultobjekte der Wilden aus ihrer Einbindung in die traditionellen
Repräsentationssysteme nur, um sie durch ihre Subsumierung unter den Oberbegriff des

Fetischismus zur Grundlage eines neuen, fortschrittsorientierten Ordnungs- und

Klassifikationsmodells zu machen."6

Es waren jedoch insbesondere die Naturwissenschaften mit ihren
eindrucksvollen Erfolgen in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, von denen

sich eine Reihe von Geisteswissenschaftlern inspirieren Hessen. Am
augenfälligsten ist der Einfluss der damaligen Physik und Biologie, die das kulturelle
Umfeld massgeblich mitbestimmten, das ihre Kategorien- und Theorienbildung

4 Cf. Downs und Stea 1977, sowie Hallpike 1979:280-339.
5 C/Bartlett 1932:186-196.

6 Cf. Kohl 1987: 94.



Nichtreflektierte Begrifflichkeit in der Sinologie 17

beeinflusste. So stand der neueingeführte Feld-Begriff der Physik, der es

erlaubte, so scheinbar unterschiedliche Phänomene wie die Elektrizität und den

Magnetismus zu vereinheitlichen, der Einfuhrung des Mana-Begriffs in der

Religionswissenschaft Pate, den Friedrich Max Müller vom Missionar Robert

Henry Codrington übernommen und zur Vorstellung einer als überall anwesend

gedachten unpersönlichen Kraft ausgeweitet hat, von der dann der Ethnologe
Richard Thurnwald später sagte: "Die im Mana zutage tretende Auffassung von
einem besonderen 'Fluidum' des Mana-Trägers, der Persönlichkeit, braucht

keineswegs als blosse philosophische Konstruktion gedeutet werden, sondern es

ist möglich, dass diesem Fluidum eine Wirklichkeit entspricht in Gestalt von
Strömungen animalischer Elektrizität. Vielleicht haben wir es mit Erfahrungen
zu tun, die eine andere Zeit mit anderen Gedankenbildern ausdrückt."7 Damit
ging, wie es Gladigow ausgedrückt hat, eine Metapher über in eine Realanalyse.
Mit Mana hat Codrington ursprünglich die übernatürliche Kraft oder den

Einfluss bezeichnet, welche sich durchaus als physikalische Kraft manifestiere,
die dem Menschen, aber auch Geistern, körperlosen Seelen oder anderen
übernatürlichen Wesen innewohne, sich aber auch durch Medien wie etwa Wasser

übertragen lasse. Die von physikalischen Modellen infizierten
Religionswissenschafter und Ethnologen des 19. Jh. hatten nämlich das Problem, sich

Fernwirkung erklären zu müssen: Was für eine Vorstellung musste der Ansicht
Primitiver zugrunde liegen, die annahmen, durch geeignete Rituale weit
entfernte Personen beeinflussen zu können? Das konnte bei Geisteswissenschaftern

wie Friedrich Max Müller und Richard Thurnwald nur gedacht werden
durch eine über ein physikalisches Kontinuum - hier bot sich der Äther der

Physiker an8 - vermittelte Nahewirkung.
Trotz des Erfolges des Manaismus blieb die Kritik an diesem Konzept

nicht aus. So bemerkte Evans-Pritchard:

Ich möchte Ihre Aufmerksamkeit nur nochmals kurz auf eine Begriffsverwirrung lenken, die

viele Jahre anhielt und noch immer nicht völlig behoben ist, nämlich die über den

polynesischen Begriff mana, die teilweise einigen ungesicherten Berichten aus Melanesien

und Polynesien zu danken ist, mehr aber noch den Spekulationen von Marett und

Durkheim, die mana als eine vage, unpersönliche Macht auffassten, als eine Art Äther oder

Elektrizität, die auf Personen und Dinge verteilt ist. Neuere Forschungen haben

offensichtlich ergeben, dass mana als die Wirkkraft (mit der Nebenbedeutung von Wahrheit)
einer geistigen Macht verstanden werden muss, die von Göttern oder Geistern stammt und

7 Cf. Thurnwald 1929:11 Of., zitiert nach Gladigow 1991:181.
8 Cf. hierzu das Kapitel "Äther und Licht in der neuzeitlichen Physik", in Böhme und Böhme

1996:158-163.



18 Stephan Peter Bumbacher

gewöhnlich durch Personen, besonders durch Häuptlinge übertragen wird - eine Gnade

oder Kraft, die gewisse Personen befähigt, den Erfolg menschlicher Unternehmungen zu

gewährleisten, und damit eine Vorstellung, die ähnlichen Ideen in vielen Teilen der Welt

entspricht.9

Während Evans-Pritchard den Begriff des mana zwar noch beibehielt, nahm er

jedoch eine erhebliche Bedeutungsmodifikation vor. Aber auch dieser Eingriff
konnte den Manaismus nicht mehr retten: Aufgrund "konzeptioneller und

kategorialer Probleme" ist er "im wissenschaftlichen Diskurs schon lange und

weithin obsolet" geworden.10

Die Biologie andererseits hatte mit Charles Darwins Evolutionstheorie
einen - ausserhalb kirchlicher Kreise - grossen Erfolg und einen in seiner

nachhaltigen Wirkung nicht überschätzbaren Einfluss zu verzeichnen.

Entsprechend gehörte der Begründer und erste Lehrstuhlinhaber der Anthropologie
in Grossbrittanien, Edward Burnett Tylor, einem Diskussionskreis von
"Evolutionisten" an wie John Lubbock11, Sir Henry Maine,12 John McLennan,13

Augustus Lane-Fox Pitt-Rivers14 oder Herbert Spencer15, die unter dem Einfluss
standen von Darwins 1859 erschienenem Werk On the Origin of Species by
Means of Natural Selection, or the Preservation of Favoured Races in the

9 Cf. Evans-Pritchard 1968:158. An anderer Stelle äussert er sich allerdings radikaler:

"(...) mana, ein melanesisches Wort, das die Anthropologen in ihre Nomenklatur

aufgenommen haben, m. E. mit verheerenden Folgen (...)", op. cit.:68.
10 Cf. Sefrin 1988.

11 John Lubbock, der mit seinem Bestseller Prehistoric Time (London 1865) den Begriff "prä¬

historisch" prägte, argumentierte in der anthropology-Abteilung der British Association for
the Advancement of Science (der auch Tylor angehörte) gegen die damals vorherrschende

Degenerationstheorie, die besagte, dass die damals lebenden "primitiven" Gesellschaften

und Völker degenerierte Überbleibsel (survivals) einstiger "Hochkulturen" seien. Zu diesem

Zwecke verglich er prähistorische Werkzeuge und Artefakte mit denen rezenter "primitiver"
Kulturen. Zur Degenerationstheorie, cf. Kippenberg 1997:81.

12 Maine untersuchte die verschiedenen Rechtssysteme und ihre historischen Entwicklungen.
13 McLennans Untersuchungsgegenstände waren die verschiedenen Heiratssysteme, welche

in andern Gesellschaften im Gebrauch waren, die Exogamie sowie der "Totemismus".
14 General Pitt-Rivers studierte nicht nur, aus naheliegenden Gründen, die Entwicklung der

Waffentechnologie, er revolutionierte auch die archäologische Ausgrabungstechnik. Cf.

Renfrew 1996:passim.
15 In seinem Versuch, verschiedene Disziplinen der Naturwissenschaften zusammenzuführen,

postulierte Spencer ein universelles Evolutionsgesetz, das nicht nur der Erdgeschichte (und
somit der anorganischen Natur) zugrunde liege sondern sich auch in der biologischen
Evolution und der Entwicklung der menschlichen Gesellschaft, Sprache, Literatur und

Wissenschaft aufweisen lasse.



NiCHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 19

Struggle for Life. So wie es Darwin darum gegangen war, ein allgemeines
Gesetz über die Entwicklung der Arten zu formulieren - ungeachtet der

artspezifischen oder gar individuellen Besonderheiten der Lebewesen -, so ging es

nun Tylor darum aufzuzeigen, dass die Menschheit auch eine kulturelle
Entwicklung durchlief, die von den wilden Stämmen am unteren Ende in
aufsteigender Folge über "Australier, Tahitier, Azteken, Chinesen, Italiener bis
hin zur gebildeten Welt Europas und Amerikas" führte.16

Damit wurde der Erfolg der Naturwissenschaften nun auch für die
Geisteswissenschaften reklamierbar. Auch sie konnten jetzt dank der Einführung
entsprechend gewählter Kategorien eine grosse Zahl unterschiedlichster kultureller

Phänomene unter mächtige, einheitsstiftende Konzepte subsumieren.

Einmal eingeführt können Kategorien und Begriffe zwar durch
Beibringung neuer Gesichtspunkte oder den Aufweis von Widersprüchen obsolet

werden, sie verfugen aber auch, ungeachtet der Kritik, oft über ein erstaunliches

Überlebensvermögen.17 So sind z.B. Manaismus, Animismus oder Totemismus

zwar aus der aktuellen Diskussion verschwunden, doch erfreuen sich etwa

Schamanismus, Magie oder Synkretismus immer noch grosser Beliebtheit, ja
die ersteren beiden sind aus der Umgangssprache praktisch nicht mehr
wegzudenken. Was auch immer der populäre Status einer Kategorie sein mag, es

gehört mit zum Geschäft der Wissenschaft zu überprüfen, ob und inwieweit sie

in der aktuellen Forschungsdiskussion noch Sinn macht.

2. "Magie"

Es ist Ziel des vorliegenden Aufsatzes, die Zweckmässigkeit der Verwendung
des Begriffs Magie in der Sinologie zu überprüfen. Auch wenn verschiedene

Autoren bereits vom Zerfall oder vom Verschwinden der Kategorie Magie in
der Ethnologie sprechen,18 erfreut sie sich z.Zt. beispielsweise in der Alt-

16 Tylor 1873, Bd. 1:29.

17 Bereits im Jahre 1904 kritisierte der Erforscher antiker Religionen Usener in seinem Aufsatz

"Mythologie" im Archivför Religionswissenschaft, dass "über Grundbegriffe religions-
geschichtlicher Forschung eine so beschämende Unklarheit unter den Mitforschern
herrscht". Usener 1904:24. Dass man sich auch in den Naturwissenschaften häufig trotz
kritischer Ergebnisse nicht davon abhalten lässt, erfolgreiche Theorien weiterhin beizubehalten,

bis sich schliesslich die durch ad hoc Hypothesen "wegerklärten" Phänomene nicht
weiter verdrängen lassen, hatte u.a. Feyerabend gezeigt, cf. Feyerabend 1975.

18 So spricht Kippenberg vom "Zerfall dieser Kategorie", cf. Kippenberg 1988:86, oder

Harbsmeier hält fest: "Über Magie scheint man mit anderen Worten von heutigen Anthro-



20 Stephan Peter Bumbacher

philologie - trotz beinahe mantrisch wiederholter Bedenken gegenüber den

gebräuchlichen Definitionen und hartnäckiger Weigerung neue vorzuschlagen -
wachsender Beliebtheit.19 Die Verwendung des Begriffs Magie in der Sinologie,
die sich gegenüber der Hinterfragung der von ihr verwendeten Begrifflichkeit
bemerkenswert resistent erweist, hat beinahe schon epidemische Ausmasse

erreicht. Der Begriff Magie findet sich in der westlichen sinologischen Literatur
von Johannes J. M. de Groot über Joseph Needham, Derk Bodde, Laurence

Thompson, Isabelle Robinet, Stephan Feuchtwang, Kenneth DeWoskin bis
Donald Harper - und die Reihe liesse sich beliebig fortsetzen.20 Ausser

Needham, der kurz auf Frazer referiert,21 reflektiert keine/r der genannten
Autorinnen oder Autoren, was für ein Magieverständnis ihren Aussagen denn

zugrunde gelegt ist. Dieser Punkt ist keinesfalls trivial, kursieren in der Literatur
doch verschiedene, sich z.T. sogar widersprechende Definitionen von Magie.22

"Magie" wurde von Edward Burnett Tylor 1865 in seinen Researches into
the Early History of Mankind and the Development of Civilisation eingeführt,
hauptsächlich aber in seinem Primitive Culture: Researches into the

Development of Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art and Custom

von 1871 diskutiert. Der Ausdruck "eingeführt" ist insofern berechtigt, als Tylor
überhaupt keinen Bezug zur europäischen Vorgeschichte des Begriffs Magie
herstellte, sondern ihn gleichsam ab ovo definierte. Ausgehend von einem
Evolutionsmodell - Darwins biologische Theorie wurde von ihm auf die

Kulturgeschichte des Menschen übertragen - siedelte er Magie als "a coherent,

perfect, harmonic and intelligible way of thinking and acting"23 auf der

untersten Entwicklungsstufe der Kultur an. Dort blieb sie jedoch nicht stehen,

pologen in erster Linie lernen zu können, dass es sie eigentlich nicht gibt", cf. Harbsmeier
1992:5. Tatsächlich hatte Clyde Kluckhohn zu Beginn der fünfziger Jahre vorgeschlagen,
den Begriff zwar privat weiterzuverwenden, doch fur die wissenschaftliche Diskussion sei

er einfach nicht präzise genug. Konsequenterweise forderte A. R. Radcliffe-Brown, den

wissenschaftlichen Gebrauch des Terminus einfach zu verwerfen. Zur Diskussion der 60er

und 70er Jahre, cf. Kippenberg und Luchesi 1978.

19 Um nur einige wenige, aber repräsentative Titel zu erwähnen, cf. de Romilly 1975, Lloyd
1979, Luck 1990, Faraone and Obbink 1991, Graf 1994, (deutsche Version 1996,

englische Übersetzung 1999), Schäfer and Kippenberg 1997. Für den mittleren Osten, cf.

Abusch and van der Toorn 1998, für Aspekte der religionswissenschaftlichen
"Diskussion", Neusner, Frerichs and Flesher 1989.

20 Cf. de Groot 1918, Needham 1956, Thompson 1973, Bodde 1975, Robinet 1979,

DeWoskin 1983, Feuchtwang 1992, Harper 1998.

21 Cf. Needham, op. cit. :280f.
22 Cf. infra, Fussnote 31.

23 Tylor 1873, vol. 1:112f.



Nichtreflektierte Begrifflichkeit in der Sinologie 21

sondern sie lasse sich als sogenanntes survival auch in "höheren" Kulturstufen
wiederfinden. Letztlich gehe es der Magie darum, Ereignisse herbeizufuhren

("to cause events"), wozu sie sich des Systems der Ideenassoziation bediene, die

mentale für reale Verbindungen zwischen Personen oder Objekten ansehe, und

so über eine Gedankenassoziation auf die Wirklichkeit einwirke.
Erweitert und systematisiert wurde dieses Magieverständnis durch James

George Frazer in der ersten Auflage seines 1890 erschienen Hauptwerkes The

Golden Bough. Als Evolutionist ging auch Frazer von einer Reihe von

Entwicklungsstufen, wo nicht der Kultur als ganzer, so doch des religiösen
Bereichs aus. Die unterste und damit primitivste Stufe stellte dabei die Magie
dar, die auf Erzwingung eines Ergebnisses abziele und die noch keine
Gottheiten oder übernatürliche Mächte kenne. Habe er aber einmal eingesehen, dass

diese tatsächlich nichts tauge, suche der Mensch Zuflucht in der Religion,
welche die zweite Stufe ausmache, und gehe die Götter durch Gebete und

Rituale um Beistand an. Die dritte und höchste Stufe der Entwicklung stelle

dann die (Natur-)wissenschaft dar, die nunmehr ohne Rückgriff auf ausser-
menschliche Instanzen auskomme. Ganz in der Linie Tylors sah Frazer das Ziel
der Magie also darin, ein gewünschtes Ereignis hervorzurufen.24 Dieser als

"positive" bezeichneten Magie setzte er in Erweiterung des Tylor'schen
Konzepts eine negative gegenüber, deren Zweck darin bestehe, Unerwünschtes zu
vermeiden. In jedem Falle stelle die Magie - ganz im Sinne Tylors - eine irrige
Auffassung von der Ideenassoziation dar. Dabei sei sie ein unechtes System von
Naturgesetzen und zugleich eine trügerische Verhaltensmassregel, sie sei eine

falsche Wissenschaft und zugleich eine unfruchtbare Kunst.25 Immerhin komme
dieses Denken dem wissenschaftlichen bereits sehr nahe, da es voraussetze, dass

in der Natur ein Ereignis notwendig auf das andere folgt ohne die Einmischung
irgendwelcher geistiger oder persönlicher Kräfte. So sei ihre Grundauffassung
identisch mit derjenigen der modernen Wissenschaft, da ihr ein zwar blinder,
aber doch echter und fester Glaube an die Ordnung und Gleichförmigkeit der

Natur zugrunde liege und ihr Anhänger keine höhere Macht anflehten und nicht
die Gunst irgendeines wankelmütigen und launischen Wesens zu gewinnen
suchten.26

Zwar blieb Frazers Konzept nicht unangefochten - kritisiert und modifiziert

wurde es u.a. von Robert Ranulph Marett, Bronislaw Malinowski, Claude

24 Cf. Frazer 1983:25.

25 Op. cit. :15: "In short, magic is a spurious system of natural law as well as a fallacious guide
of conduct; it is a false science as well as an abortive art."

26 Op. cit.:64.



22 Stephan Peter Bumbacher

Lévi-Strauss, Edward Evans-Pritchard27 - doch wurde diese Kritik ausserhalb

der Ethnologie und Religionswissenschaft weitgehend nicht zur Kenntnis

genommen.28 Für die Sinologie jedenfalls blieb die Frazer'sche Magiekonzeption

bestimmend.

3. "Wu Meng stoppt den Sturm"

Anhand eines Fallbeispiels aus der Sinologie soll im folgenden paradigmatisch
untersucht werden, was die Kategorie "Magie" zu erklären vermag und welche

Alternative sich anbietet. In einem Werk, das dem Beamten und Historiker Gan

Bao ^f- Jf zugeschrieben wird, dem um etwa 340 n. Chr. entstandenen Soushen

ji f§§ ffi |r2 oder Berichte über die Suche nach Geistern - es ist nicht im Original
auf uns gekommen sondern als ein rifacimento der Ming-Zeit, doch ist dies für
unser Argument unerheblich29 - findet sich folgende Episode:

Wu Meng, eine Person aus Puyang, diente [einst] Wu als Magistrat von Xi'an. Dann

siedelte er seine Familie über nach Fenning, wo er - er war von Natur aus äusserst pietätvoll

(3g ^) - dem Weisen (M À) Ding Yi begegnete und heilige Rezepte (ffifj) [von ihm]
erhielt. Er empfing auch wichtige Methoden ($# j£) und heilige "Talismane" (f$ fÇ).
Daoistische Techniken (fftf) konnte er [daraufhin] in hohem Masse praktizieren. [...]
Einmal, [als] er im Hause des Zhou, des Adjudanten von Xuanyang, seine Aufwartung machte,

27 Cf. Marett 1909, Malinowski 1948, Lévi-Strauss 1958, Evans-Pritchard 1965.

28 Einen grundsätzlich anderen Ansatz verfolgten William Robertson Smith in seinen Lectures

on the Religion ofthe Semites, London 1889, Marcel Mauss mit "Esquisse d'une théorie

générale de la magie" und, in derselben Linie, neuerdings Zinsers "Was ist Magie? Magie
ist die Religion der Anderen". Hier wurde bewusst nicht versucht, Magie inhaltlich zu

bestimmen (sowohl William Robertson Smith als auch Mauss und erst recht Zinser kannten

nachweislich Frazers Ansatz), vielmehr wurde als magisch bezeichnet, was die jeweiligen
Gesellschaften als heterodox ausklammerten. Damit wurde u.a. auch dem Umstand Rechnung

getragen, dass bestimmte Handlungsweisen in einer Gesellschaft zu einem Zeitpunkt
akzeptiert ("religiös") zu einem anderen aber abgelehnt ("magisch") werden können. Da

dieser Ansatz, soweit ich sehe, in der Sinologie keine Beachtung gefunden hat, erübrigt sich

seine weitere Diskussion in diesem Rahmen.

29 Zu Autor und Werk, cf. Campany 1996: 55-62, DeWoskin 1974, Bailey 1966. Benutzte

Ausgabe: Zhonghua shuju, Beijing 1985. Vollständige englische Übersetzung: DeWoskin
and Crump 1996, französische Teilübersetzung: Gan 1992.



NiCHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 23

erhob sich plötzlich ein heftiger Sturm. [Wu] Meng schrieb daraufhin einen "Talisman"

(fä) und warf ihn auf das Gebäude. Einen kurzen Moment später ebbte der Sturm ab.30

Wu Meng, die Hauptfigur dieser Perikope, war ursprünglich ein "Lokalheiliger"
aus dem Gebiet des Boyang-Sees und der Nanchang-Region. Später wurde er

einer der sog. "Vierundzwanzig, die sich durch Pietät auszeichneten" (^.-|-|Z9
sp: und damit einer der "Gründerheiligen" des tang-zeitlichen "Weges der Pietät"

(sj£ jiji) im Daoismus, welche zu einer der wichtigsten daoistischen
Traditionen während der Song- und Yuan-Dynastien wurde.31

Wie ist nun die Handlungsweise des Wu Meng in unserer Geschichte zu

interpretieren? Für die Deutung entscheidend sind drei Aussagen der Episode: 1.

dass Wu äusserst pietätvoll gewesen sei, 2. dass er von einem Weisen oder

Unsterblichen ausersehen war, in gewisse Techniken eingeweiht zu werden und
3. dass er "einen 'Talisman' (fu fö) schrieb und ihn auf das Gebäude warf,
worauf der Sturm abflaute. Wesentlich für das Verständnis der Episode ist das

Verständnis des fu, also dessen, was in der angelsächsischen Literatur gewöhnlich

mit charm übersetzt wird und hier vorerst und provisorisch mit "Talisman"
wiedergegeben wurde. Was hat die Sinologie als Erklärung der fu anzubieten?

Der holländische Sinologe de Groot sagte in seinem Werk Universismus. Die
Grundlage der Religion und Ethik, des Staatswesens und der Wissenschaften
Chinas:

Der alten Lehre entsprechend, dass der Besitz des Tao Zauberkraft verleiht, war die Magie
allezeit das Rückgrat der taoistischen Religion und bedingte immer die Berufstätigkeit ihres

Priestertums. Diese Magie wird hauptsächlich mittels Zauberzeichnungen oder f^ Fu

getrieben, deren Kraft angenommenermassen keine Grenzen hat; Mittels solcher

Zeichnungen werden die Götter gezwungen, den priesterlichen Wünschen nachzukommen.32

Nach de Groot wäre die Handlung Wu Mengs als Magie zu bezeichnen, denn

mit dem/w zwang er offenbar den Sturm dazu abzuflauen. Mit seiner Aussage,
dass mittels der magischen - wie er es nennt - "Zauberzeichen" fu die Götter

gezwungen würden, sich dem Willen der sie Benutzenden zu unterwerfen, gibt
sich de Groot als Parteigänger Tylors und seines Systematisierers Frazer und
deren Magiekonzeption zu erkennen, auch wenn er sich nicht explizit auf sie

beruft. Dadurch, dass man Wu Mengs Handlung als magisch bezeichnet, erklärt

30 Cf. Soushenji 1.13, DeWoskin and Crump 1996: 13, Gan 1992: 43 f. Zu Wu Meng, cf.
Schipper 1985.

31 Cf. Schipper, op. cit.
32 Cf. de Groot 1918:136 f. (Hervorhebung von mir).



24 Stephan Peter Bumbacher

man sie jedoch nicht; man legt sie bloss in der mit "Magie" angeschriebenen
Schublade ab. Allenfalls lässt sich aus Frazers Konzept noch ableiten, dass in
jedem Falle, wo in China fu zur Anwendung gelangten, der gewünschte Effekt
mit Notwendigkeit eintreten musste. Dass dies jedoch nicht der Fall war, werden

wir weiter unten noch sehen. Im Folgenden soll nun bewusst die de Groot/
Frazersche Interpretation verlassen und der Versuch unternommen werden, ein
tieferes Verständnis des geschilderten Vorganges zu erhalten, indem wir
Antwort auf die Frage suchen, welche traditionell chinesischen Vorstellungen denn

hinter den fu liegen.

4. Vom Talisman zum Erkennungszeichen

In Texten ist das Vorkommen des Zeichens fu ffi seit dem ausgehenden 4. Jh.

v.Chr. belegt, die ältesten archäologischen Funde sind für die Qin-Zeit (3. Jh.

v.Chr. nachgewiesen. Diese/« standen jedoch nicht isoliert in der Landschaft,
sondern gehörten zu einer ganzen Kategorie von Objekten mit vergleichbarer
Funktion. So lesen wir bereits beim konfuzianischen Philosophen Menzius je
¦^-, dessen Tätigkeitszeit ins ausgehende 4. Jh. v.Chr. reicht, den Satz:33

(#**£] ®J&ii¥*m ££ftIÎ5 „ 9tW'fèW ÄS—È „
Als [die alten Weisen Shun und der Zhou-König Wen] ihr Ziel erreicht hatten und im Reich

der Mitte handeln konnten, war das wie wenn man die [zwei Hälften] eines/« oder eines jie
zusammenfügen würde. Der frühere [Shun] und der spätere Weise [Zhou Wen wang] werden

zusammen als eine Einheit angesehen (d.h. sie ergänzen sich optimal).

Menzius spricht also nicht nur von fu sondern auch noch von jie |p - was
immer die beiden Begriffe bedeuten mögen - und deutet an, dass beide aus je
zwei Teilen bestehen, die zusammengefügt werden können, um eine Einheit zu
bilden. Doch erfahren wir aus dieser Passage weder etwas über den Unterschied
zwischen fu und jie noch etwas über deren Verwendungszweck. Das Bild wird

sogar noch komplizierter, wenn wir uns dem Werk des Philosophen Xun Zi |q
-f- zuwenden, der rund ein Jahrhundert nach Menzius wirkte. Hier sind es nun
nicht mehr nurfu und jie, die eine Rolle spielen. Die relevante Passage lautet:34

33 Cf. Mengzi 4B 1.

34 Cf. Xunzi \2.1.



Nichtreflektierte Begrifflichkeit in der Sinologie 25

Was nun diejenigen betrifft, die die fu fö und jie Ip zuammenfugen und die qi |? und die

quan ^ in [je zwei Hälften] teilen, so ist es aus diesem Grund, dass sie für vertrauenswürdig

gehalten werden.

Hier haben wir nun bereits vier verschiedene Objekte vor uns, die offenbar
etwas je Ähnliches zu bedeuten scheinen, denn, ob man sie nun zusammenfügt
oder halbiert, man begeht dadurch einen vertrauensbildende Handlung. Doch

warum sind nun vier notwendig und wodurch unterscheiden sie sich? Wir
kommen nicht darum herum, nun jeden Begriff einzeln zu untersuchen. Den

Anfang machen wir mit jie.

4.1 Jieffi

Worum handelt es sich bei den jie? Eine Antwort auf diese Fragen kann die

Archäologie im Verein mit der Paläographie geben. Im Jahre 1957 kamen

während Ausgrabungen in Qiujiahuayuan Jx ^ TB H in Shouxian Ü ü im
früheren Staate Chu ^ in Südchina fünf Bronzestücke zum Vorschein, die eine in
Gold eingelegte Inschrift aufweisen. Diese fünf Stücke haben die Form eines

Bambusstreifens mit dem für diese Pflanze typischen "Knoten" in der Mitte.
Von diesen fünf gehören vier Stücke zu einem ursprünglichen Ensemble von
fünf, die sich durch Aneinanderfügen zu einem vollständigen "Bambus"segment
komplettieren Hessen. Sie weisen eine Inschrift von 144 Zeichen auf. Das fünfte
Stück ist einziges Überbleibsel aus einem anderen Ensemble von ursprünglich
ebenfalls fünf Stück, die sich in gleicher Weise ergänzen Hessen (Bild 1).

Die Inschrift hier ist etwas länger und beträgt 162 Schriftzeichen. Beide Texte
enthalten ein Datum, welches als das Jahr 323 v.Chr. identifiziert werden kann,
sie sind somit in der Zeit des Menzius hergestellt worden. Zudem findet sich

darin der Ausdruck jin jie # fp (jie aus Metall), was die zweifelsfreie Identifikation

dis jie ermöglicht. Der Inhalt ist ausserordentlich aufschlussreich und soll
daher in seinen Wesenszügen übersetzt werden:35

35 C/Guol958.4:3f.



aiuXu<CQoiwHWeuz<XeutuHC/3

H3Ï1

l^^D

E3E

fc5

^>gr

s

<*£.

ss,^\

-ssw-ss:

-^

rs

lE^-Tfl

D

IfH

1C5

B2=

is^

-ObM-frS"

SE.1&

g=t&3

H

ISaf

10e

-A

S

B£

3
330^

s
^»

«
^
s

3^

S3^f

tat-fzJ&S

3BN

hP

-Sfo

i^sg

i^w

S

feg
ae

«»»¦.

«E

•5»cœc

JIlsIOSÌ;

Ô^^

^
IÇÊ^ÏË

:&

H~

<^

3t=C

-^9

iflg^

fj9T

4»
g&St?

&=

»K

aE

2£

Z3

g
«a

jg
fey

m
se
•*&

SE

^T

iVtf^

-ri

CD

-4&-

C^

^H"a^«^

m

-58s~^r

MTV*

~-

-

g
«g

afe

jjgjapaLJB

«FW

-ftMW

-jc^i—

>**">

—>r-

WCS

\JJ

_
«ifr—S

'fy-">

~**"*-

Äy

äfc

-afe-

ài-

ai-

-so>

-à
ftTSF

%h^

jftdrJis^

gS^

ĵcz-mrvz.

gOi

hH

4^"

«S

¦S+T

fe
•*-

»r
Efct

•<£)

ftfrcfe

^

CM

c

-i

c

o

3

J3C

-a

-n

Lt-,

<
fl
tu

Kfc

N

J=

-a

»6ri«

C>O

(L)0Û

c

<a

§*>

0-

NC

Q

-

&

(U

x:

s
o

S

i^

OJ

c

>
¦H

3o
-idC

ei

c/3a

J3CO

-J

oo
<*-

£*

C

60Cueu

a
3fl

—u(/5

tt
3>,fl-1

3

OJ-ac:flT

c
¦—)

fl
c
3

Oo
gä

Ö
en

Jeo
3fly:

¦S

c3
rTT

3

o

<
o(7

T3

C

=3

bum

Ü-Cu
e^
OSN

3

3OC

a

11

<u

N

^

s
X

CQo
ê

(NSO

X

o-G

E3

c
E

CuN

é

32
Uio
N:3E

O

M

OI
c

G

Xi

W

O

flc
i—O1-

'
mt

o
CJ

-Ü

a
c

t
c

g

c3ù?

Eancran
LOCTn

E

_£3E

LOCtuC

-x

U

3Uas

^:

1)

Tl

n
K

o

fl

=5

ôr>

-I-o



NiCHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 27

*wM3ßM# (rp) (Minrnrnziiä) im ...*(#) id?
ut ¦& u*u ^m^ft >..., mim^zm mm&rn. ^z&n-
@f £+#i, a cai li (tä) e o êw& m. fé c «n
(î±) c±3 (*) ni) HÄ,ne», a (*) im) ...jiä&w

flu« (ft) (iE) ,«£(#) (S) IÀ ^MÄErfiSIÜ (ft (ffi)
(*) (ia) «Ä4MEJiUÜl*llf IO (ft) (ffi) S**» « (ft) (Œ)

Im Jahre, als der Kriegsminister Shao Yang die Jin bei Xiangling besiegte (also 323 v.Chr.),

[...] erhielt Shui, der Grossadministrator für öffentliche Bauten, den Auftrag, den [Offizier]
Shao X aus Jiyin anzuweisen, die jie aus Metall für die Kaufleute des Schatzamtes des

[Feudalherren] E aus Qi zu giessen. Sie (die Kaufleute) [müssen für ihre Handelsfahrten]

jeweils drei Boote zu einem Konvoi verbinden. Fünfzig Konvois jährlich können [auf die

Reise gehen und] zurückkehren. Sie [müssen] in E aufbrechen, Hu durchqueren, flussauf-

wärts auf dem Han fahren, bei Yan haltmachen, bei Xunyang haltmachen, weiter den Han

hinauffahren. [...] Wenn sie diese jie aus Metall vorweisen, werden sie keine Abgaben
entrichten müssen, erhalten dafür auf der anderen Seite weder Kost noch Logis. Wenn sie diese

jie aus Metall nicht vorweisen, werden sie Abgaben entrichten müssen. Wenn sie Pferde,

Vieh oder Schafe durch die [Stadt]tore hinein- oder hinausbefördern, werden sie die

[erforderlichen] Abgaben beim Grossschatzamt [von Chu] und nicht bei den [Stadt]toren
entrichten müssen.

Während dieser Text den einzuschlagenden Wasserweg der Kaufleute
beschreibt, betrifft die Inschrift der anderen Stücke den Landweg. So sensationell
diese Texte, die von der Forschung bisher nicht beachtet worden sind,
hinsichtlich der Wirtschaftsgeschichte oder der Geographie Chinas auch sein

mögen, wir werden uns hier auf einen anderen Aspekt beschränken müssen. Für
uns ist hier wichtig, dass diese jie offensichtlich die Funktion von
Identifikationsausweisen hatten. Als solche dokumentierten sie, woher und auf welchen

Wegen die Kaufleute ihre Etappen erreichten. Darüberhinaus dienten die jie als

Dokumente eines Steuerprivilegs, da ihre Besitzer von lokalen Abgaben befreit
waren. Selbstverständlich kamen sie nicht darum herum, ihre Waren zu
verzollen, doch hatte dies nur einmal und zwar in der Hauptstadt zu geschehen.
Zu diesem Zwecke besass das Grossschatzamt in der Hauptstadt einen Teil des

jie, Qi, der Feudalherr von E, besass einen weiteren und seine Kaufleute die

restlichen. Am Ende einer Handelsexpedition müssten die Kaufleute in der

Hauptstadt von Chu mit ihrem Feudalherren und den Repräsentanten des

Schatzamtes zusammenkommen. Sie fügten jeder seinen Teil des jie zusammen
und, wenn sich die Stücke exakt zu einem vollständigen "Bambus"segment
ergänzen Hessen, waren als die rechtmässigen Partner der Transaktion
identifiziert. Nun hatten die Kaufleute ihre Abgaben zu entrichten, wobei - so

ist zu schliessen - der Feudalherr und das Schatzamt die ihnen zustehenden

Anteile danach in einem zweiten Teil der Transaktion unter sich aufteilten.



28 Stephan Peter Bumbacher

Diese bronzenen jie dienten somit zum einen der Identifikation der Kaufleute

auf ihrem Wege und enthob sie der lokalen Abgabepflicht, zum anderen

wiesen sie die legitimen Partner bei der Entrichtung des geschuldeten Zolles in
der Hauptstadt aus.

4.2 Quan ^
Worum handelte es sich nun bei den im Text des Xun Zi ebenfalls erwähnten

quan? Es hat sich glücklicherweise ein Text aus dem 3. Jh. v.Chr. erhalten, der

darüber Aufschluss gibt. Der Text ist allerdings nicht in originaler Form
überliefert sondern in der Redaktion des berühmten Liu Xiang %\\ [r] der das

Zhanguo ce Ipjç ü W. oder Die Intrigen der Streitenden Reiche gegen Ende des

1. Jh. v.Chr. aus Material von ca. 450-221 v.Chr. kompilierte. Im Zhanguo ce

ist eine Perikope enthalten, die es erlaubt, uns eine Vorstellung von der Funktion

der quan zu machen. Darin wird ein gewisser Feng Xuan von seinem

Herrn, der dringend Einkünfte brauchte, damit beauftragt, in dessen Lehensgebiet

bei der Bevölkerung die Zinsen für ausstehende Schulden einzutreiben.

Feng hält diese Ansinnen jedoch nicht für opportun und erlässt den Leuten ihre

Schulden, was sich längerfristig für den Lehensherren als vorteilhaft herausstellen

wird. Die besagte Passage lautet:36

[Feng Xuan] eilte nach Xue und sandte einen Beamten, der all diejenigen Leute
zusammenrufen sollte, die ihre Schulden [beim Herrscher] zurückbezahlen müssten, um ihre quan
(%?) [mit den seinen] zusammenzufügen. Als alle quan ergänzt waren (also exakt passten),

liess [Feng Xuan], indem er einen Befehl [des Feudalherren] fälschte, den Leuten die

Schuld erlassen und ihre quan verbrennen.

Bei diesen quan handelte es sich somit um wahrscheinlich aus Holz oder

Bambus hergestellte zivile Erkennungszeichen oder Legitimationsausweise für
Finanztransaktionen. Von beiden Partnern, sowohl dem, der Geld verlieh, als

auch dem Schuldner, erhielten beide zu Beginn des Geschäftes je eine Hälfte
eines quan. Sowohl wenn der Gläubiger seine Zinsen einfordern als auch wenn
einer der Partner das Geschäft beenden wollte, müssten sich beide mittels ihres

quan zuerst als die rechtmässigen Partner ausweisen. Wahrscheinlich war
zudem der Schuldbetrag auf dem quan verzeichnet.

36 Cf. Zhanguo ce 4.40b, Crump 1970:190.



NiCHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 29

4.3 Qim

Worum handelt es sich beim dritten von Xun Zi erwähnten terminus technicus,
dem qi? In einer Kompilation philosophischer Texte, die eine Reihe von Essays

aus dem vierten bis zweiten Jahrhundert v.Chr. umfasst, dem Guanzi H -jp, findet

sich ein mit "Da Kuang" -fc [M betitelter Text, dessen zweiter und für uns

relevanter Teil von W. Allyn Rickett ins 3. Jh. v.Chr. datiert wird. Hier findet
sich der folgende Passus:

H+MBügs w5)«£. nmmxm ^mf% ?-ashj^* s

Alle 30 Meilen liess [der Herzog Huan] Relais-/Poststationen mit Vorräten errichten, die er

mit einem Offizier zur Aufsicht versah. Wann immer nun einer der Feudalherren [mit dem

Staate Qi] in Verbindung treten wollte, begleitete ein Unteroffizier den Reisenden und

beauftragte jemanden, mit einem Wagen das Gepäck zu transportieren. Wenn sie [in einer

Poststation] übernachten müssten, beauftragte er jemanden damit, die Pferde zu füttern und

den [Gast] mit den Vorräten [der Station] zu versorgen. Dann teilten der Gast und der

Offizier [der Station] ein qi. Bei der Ankunft in der Hauptstadt müssten beide ihre Hälfte

des qi abgeben. Wenn der Betrag der Ausgaben und der für [diese Bewirtung vom Staat]

vorgesehene nicht übereinstimmten, wurde das als ein Vergehen betrachtet [und war zu

ahnden].37

Ein Netz von Relaisstationen entlang den Hauptverkehrswegen, offensichtlich
eine administrative Innovation des Herzogs Huan fs von Qi, diente zur
Verpflegung und als temporäre Unterkunft für Reisende, die gegen ein Entgeld in
unsicherer Zeit einen geschützten Rastplatz aufsuchten. Wie ersichtlich war der

Vorstand jeder dieser Relaisstation den Beamten der Hauptstadt gegenüber zur
Rechenschaft verpflichtet. Wenn es sich beim Gast jedoch nicht um einen

Beamten, Kaufmann oder einen gewöhnlichen Reisenden sondern um den Herrn
eines anderen Lehensgebietes handelte, entsprach es offenbar den diplomatischen

Gepflogenheiten des Lehensstaates Qi, diesen auf Staatskosten zu
verköstigen, wofür eine bestimmte Summe als Höchstbetrag festgelegt war. Der
tatsächliche Betrag der Konsumation des Gastes scheint - wie aus obigem

Beispiel geschlossen werden muss - auf den beiden Hälften des qi festgehalten
worden zu sein. Somit scheint eine seiner Funktionen die einer Quittung

gewesen zu sein. Eine andere Funktion bestand wiederum darin, die beiden

legitimen "Partner", nämlich den Gast und den Stationsvorstand, in der Hauptstadt

als solche auszuweisen. In gewisser Weise war ein qi analog zu einem

37 Cf. Guanzi VII, 18, Rickett 1985:308.



30 Stephan Peter Bumbacher

quan, während letzteres allerdings ganz allgemein für Schuldengeschäfte
benutzt worden war, war das qi in seiner Funktion spezialisierter.

4.4 Fufä

Es bleibt nun noch, den vierten und letzten Begriff aus Xunzis Aufzählung, das

fu, zu erklären. Hierzu findet sich ein erster Hinweis im philosophischen Werk
Lü shi chunqiu S-E-C^r-f^C, den Frühlings- und Herbst[annalen] des Herrn Lü
[Buwei], aus der zweiten Hälfte des dritten vorchristlichen Jahrhunderts.38 Die
relevante Stelle lautet:39

Als der Feudalherr von Yangcheng [dem Mohisten Meng Sheng] den Auftrag erteilte, sein

Lehen zu beschützen, zebrachen sie ein Jadestück in zwei Teile und betrachteten es als/<.
Dabei hielten sie fest: "Wenn die. fu [-Teile] sich [zu einem Ganzen] zusammenfügen lassen,

wird man [dem Überbringer] Beachtung schenken."

Das hier beschriebene Vorgehen ist das nun bereits hinlänglich bekannte: ein

Objekt wurde entzweigeteilt und beide beteiligten Parteien, im vorliegenden
Falle beide militärischen Partner, erhielten je eine Hälfte. Wenn nun einer der

Partner die Dienste des anderen beanspruchen wollte, musste erst die
Rechtmässigkeit der Partner, respektive der die Befehle übermittelnden Boten, durch

Zusammenfügen der/w-Hälften festgestellt werden.

Die vorliegende Textpassage legt den Schluss nahe, dass ein/« als

Identifikationszeichen in einem militärischen Kontext diente. Diese Interpretation
findet ihre Bestätigung wiederum in archäologischem Material. Im Jahre 1953

ging ein zweiteiliges bronzenes Erkennungszeichen in Tigerform mit
Goldinschrift aus einer Privatsammlung in den Besitz des Museums des Kreises

Zhouzhi über. Beschrieben wird das Objekt folgendermassen (Bild 2):

Die bronzene Tigerfigur besteht aus zwei identischen Hälften, [...]. Die Hälften sind im

Innern hohl. Die linke ist mit drei dreieckigen Bossen versehen, die genau in die

dreieckigen Vertiefungen der rechten Hälfte passen.40

38 Der Auftraggeber des Werkes, Lü Buwei g, 7^ $, starb im Jahre 235 v.Chr. Zu Autor und

Text cf. Knoblock and Riegel 2000 und Carson and Loewe 1993.

39 Cf. Lüshi chunqiu 19.3

40 Cf. Ledderose und Schlombs 1990:310.



Nichtreflektierte Begrifflichkeit in der Sinologie 31

J^MÌé-
€L N&^ t±Jf %

m T»£^T il ffln mï **

V» «t N« fk

tt

S/W 2: Bronzenes zweiteiliges Tiger-/« mit goldener Inschrift aus der Qin-Dynastie; Länge 9.5

cm, Höhe 4.3 cm; genauer Fundort unbekannt, wohl aus der Gegend von Xianyang. (Heute im
Museum des Kreises Zhouzhi). Aus des Rotours 1952: 19. (Farbfoto in Ledderose und

Schlombs 1990: 310).

Obwohl die genauen Fundumstände nicht bekannt sind, lässt sich das Objekt in
die Qin-Zeit, etwa in den Beginn der Kaiserzeit, datieren. Sein Fundort muss
sich nahe Xianyang, der Metropole der Qin-Dynastie befunden haben. Der Text
besteht aus zwei Phrasen, deren eine auf der einen Hälfte des Tigers eingraviert
ist, während sich die zweite auf dem Gegenstück befindet. Die Inschrift lautet:

Militärisches/«, die rechte Hälfte befindet sich beim Kaiser, die linke Hälfte befindet sich in

Yangling.41

41 C/des Rotours 1952:19.



32 Stephan Peter Bumbacher

Dies bedeutet, dass wann immer der Kaiser dem in Yangling stationierten
Kommandanten einen militärischen Befehl erteilen wollte, musste sein Kurier
dem Kommandanten die kaiserliche /«-Hälfte vorlegen und wenn beide Hälften

zusammenpassten, musste der Kommandant die mündlichen Ausführungen des

Kuriers als authentisch ansehen. Analoges galt natürlich auch, wenn der

Kommandant sich in Bedrängnis sah und vom Kaiser Hilfe anfordern wollte.
Dieser Typ von fu, nämlich bronzene fu in Tigerform mit goldener

Inschrift, ist durch Ausgrabungen für den Lehensstaat Qin bis in die Zeit der

Streitenden Reiche zurück nachgewiesen.42 Ausserdem ist er belegt bis in die

Hanzeit, wobei allerdings die hanzeitlichen Tiger-/« nicht mehr goldene sondern

silberne Inschriften aufweisen.43

Ein eindrucksvolles literarisches Beispiel für die Funktionsweise solch

militärischer fu findet sich im Shiji $. |5, den Aufzeichnungen des Grosshisto-

riographen, dem Werk Sima Qians WJ ,Ü M (?145-?86 v.Chr.). Die Kapitel 75-
78 handeln von vier Feudalherren, die sich Qin widersetzten, das dabei war,
durch kriegerische Aktivitäten sich die noch verbliebenen Feudalgebiete resp.
Königreiche einzuverleiben, um schliesslich im 3. Jh. v.Chr. das Kaiserreich zu
gründen. Kapitel 77 des Shiji erzählt die Geschichte des Wuji. Wuji war Prinz

von Wei, Sohn des Königs Zhao von Wei sowie jüngerer Halbbruder des

Königs Anli von Wei. Die für unsere Belange interessanten Abschnitte lauten
wie folgt:44

Im Jahre 20 des Königs Anli von Wei (257 v.Chr.) liess der König Zhao von Qin, nachdem

er das Heer [des Staates] Zhao bei Changping geschlagen hatte, seine Truppen weiter

vorgehen und schloss Handan ein. Die ältere Schwester des Prinzen [Wuji] war die Gattin
des Herrn von Pingyuan, des jüngeren Bruders des Königs Huiwen von Zhao. Sie schickte

wiederholt Briefe an den König von Wei und den Prinzen [Wuji von Wei], in denen sie

Hilfe von Wei erbat. Und der König von Wei befahl dem General Jin Bi, mit 100 000 Mann

[dem Königreich] Zhao zu Hilfe zu kommen. Da aber schickte der König von Qin einen

Gesandten und liess dem König von Wei sagen: "Ich habe Zhao angegriffen und es kann

jeden Tag fallen. Wenn da ein Fürst wagen sollte, ihm zu helfen, so werde ich nach

Vernichtung von Zhao das Heer umdirigieren und zuerst ihn angreifen." Da geriet der König
von Wei in Angst. Er sandte einen Boten und liess [General] Jin Bi Halt machen. Der hielt
das Heer zurück und verschanzte sich bei Ye, dem Scheine nach als Entsatz für Zhao. [...]
Der Weise Hou liess [...] die anderen zur Seite treten und sprach unter vier Augen mit [dem
Prinzen Wuji]: "Das fu für das Heer des [Generals] Jin Bi befindet sich, wie ich gehört habe,

ständig im königlichen Schlafgemach. Aber [Frau] Ru Ji ist die Hauptfavoritin und geht im

42 Cf. Hei 1979:93f.
43 C/Wang 1981:91.

44 Cf. Shiji Band 7: 77.2379-2381, Haenisch 1962:29-32.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 3 3

königlichen Schlafgemach ein und aus. Sie könnte es gewaltsam entwenden. [...] Ru Jis

Wunsch ist, für Sie [Prinz] zu sterben, und es gibt nichts, was sie Ihnen ablehnen würde.

[...] Wenn Sie wirklich nur ein Wort sprächen und Ru Ji bäten, würde sie Ihnen sicher

zusagen Dann bekämen Sie das Tiger-/« (sie!) und könnten damit Jin Bi sein Heer

wegnehmen, um nordwärts zu Hilfe zu ziehen [...]."
Der Prinz befolgte den Rat, trug seine Bitte der Ru Ji vor, und diese raubte das fu für das

Heer des Jin Bi und gab es dem Prinzen. [...]
Der Prinz machte sich danach auf den Weg. Als er in Ye eintraf, gab er einen Befehl des

Königs von Wei vor, [den General] Jin Bi abzulösen. Jin Bi passte die fu-Hälften
aneinander. Doch er fühlte Argwohn. Indem er [abwehrend] die Hand hob, blickte er den Prinzen

an und sprach: "Ich lagere mit einem gewaltigen Gefolge von 10 Divisionen hier an der

Grenze und habe damit das wichtigste Kommando im ganzen Staat. Und da kommen Sie

mit einem einzelnen Wagen, es abzulösen! Was soll das?" Und er dachte nicht daran, sich

zu fugen. Zhu Hai (der Begleiter des Prinzen) hatte in seinem Ärmel einen Eisenhammer

von 40 Pfund [Gewicht], Mit dem erschlug er Jin Bi. Der Prinz nahm danach das Heer von
Jin Bi unter sein straffes Kommando. [...]

Aus dem bisher Gesagten sollte klar geworden sein, dass die fu (und die quan)

nur einen ersten Teil einer Interaktion darstellten, nämlich die Identifizierung

resp. Legitimierung der Partner. Im Falle der militärischen Verwendung (fu)
folgte darauf z.B. die Bitte um Waffen, der Befehl nach Truppenverstärkung
oder ein Marschbefehl. Im Falle der zivilen Verwendung (quan) konnte darauf
z.B. die Schuldeintreibung, die Befreiung von lokalen Abgaben oder die

Quittierung von Ausgaben usw. erfolgen. Dem Akt des Zusammenfügens der

Erkennungszeichen folgte also jeweils eine mündliche Mitteilung, in der das

eigentliche Anliegen vorgetragen wurde.

5. Erkennungszeichen (fu) in religiösem Kontext

Interessanterweise blieb dieser Akt der Identifikation respektive Legitimation
mittels eines zweiteiligen Erkennungszeichens als erstem Teil einer kommunikativen

Handlung nicht auf den (militärisch und zivilen) administrativen
Bereich beschränkt, sondern wurde auch in die religiöse Sphäre übertragen:
Sowohl der Herrscher, der auf seiner Inspektionstour durch sein Herrschaftsgebiet

an einem Berg Halt machte, vereinigte - laut Shi ji45 - mit den Göttern

die/w-Hälften, als auch die Medien wu (Ml), die mit den Geistern kommunizieren

wollten, kombinierten laut Fengsu tongyi ihre qi(^) mit denen der Geister.

45 Cf. Shiji, Bandi: l.fr.imWffi Ûft&Ûi.



34 STEPHAN PETER BUMBACHER

Beide, Herrscher wie Priester, legitimierten sich hiermit als die rechtmässigen
Partner der jenseitigen Wesen.

Das Fengsu tongyi JU, fâ ig Ü, die Durchgehend erläuterten Gebräuche,

ist eine Kompilation von Textzeugnissen über die damaligen Vorstellungen und

Gebräuche, welche Ying Shao fl| gjl (ca. 140-vor 204 n. Chr.) gegen Ende der

Han-Dynastie zusammengestellt hat, von der aber leider nur noch ein Drittel
vorhanden ist.46 In Kapitel 9, das von Wundern und Geistern handelt, findet sich

ein Abschnitt, der beschreibt, wie Medien (oder Priester) einer Gegend den

Bergen Menschenopfer darbrachten. In diesem Zusammenhang zitiert Ying
Shao die Throneingabe eines gewissen Song Jun, eines Verwaltungsbeamten
des betreffenden Gebietes, in welcher sich der folgende Passus findet:47

[Song] Jun sagte: "Alle Medien [der Gegend] fügen [ihre] qi (Erkennungszeichen) mit

[denen der] Geister zusammen. Sie kennen deren Vorschriften und Wünsche, [aber] letztlich
suchen sie [nur] kleine Leute [für die Opfer] aus, die den Geistern nicht ebenbürtig sind."

Dieses Zitat belegt spätestens für die Han-Zeit die Übernahme des

administrativen Aktes der Legitimation mittels fu oder qi in die Sphäre des Religiösen.
Leider enthüllt der zitierte Text keine weiteren Details. Hingegen kamen in den

vergangenen vierzig Jahren bei Ausgrabungen von Gräbern aus der Zeitspanne

von der Han- bis zur Nanbeichao-Zeit mehrere Dutzend beschriftete
Holztäfelchen zum Vorschein, die neben graphischen Elementen Texte aufweisen,
deren Inhalt sie zweifelsfrei als/w bestimmen lassen.

Ein Beispiel stellt das Täfelchen dar, welches im Jahre 1960 in einem
Hanzeitlichen Grab in Shaojiagou pß %. ?&J im Bezirk Gaoyou jfÇ % in Jiangsu
gefunden wurde (Bild 3).

46 Zu Autor und Text cf. Nylan 1993:105-112.
47 Cf. Fengsu tongyi 9.4.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 35

Bild 3: Hanzeitliches Holz-/« aus Grab T 29 H 2, Shaojiagou, Bezirk Gaoyou, Provinz Jiangsu.

Länge 28 cm, Breite 3.8 cm. Oberer Teil: "eigentliches" fu, unterer Teil: Gebet. Aus Zhu 1960.10:

21.



36 Stephan Peter Bumbacher

Auf der linken Seite des 28 cm langen und 3.8 cm breiten Täfelchens findet sich

ein komplexes grafisches Element, auf der rechten eine Inschrift. Die Grafik
weist oben eine Variante des Schriftzeichens fu auf, das Zeichen ist allerdings
nicht mit dem Radikal "Bambus", sondern mit zweimal dem Radikal "Mund"
geschrieben. Dieses Schriftzeichen liefert die Evidenz dafür, dass es sich bei

diesem Dokument tatsächlich um ein fu handelt. Es folgt das Zeichen jun fq für
"Herr", wie es z.B. in Götternamen vorkommt, an welches sich sieben durch

Linien miteinander verbundene Punkte anschliessen. Bei dieser Figur handelt es

sich um nichts anderes als die Darstellung des Sternbildes Beidou 4 b 4* >
des

Grossen Bären, den wichtigsten Abschnitt des chinesischen Himmels, der

Residenz des Himmelskaisers, der Gottheit, die über Leben und Tod gebot.
Dieses fu war offensichtlich an diese Gottheit gerichtet.48 Die Inschrift ist durch
die Schlussformel eindeutig als ein Gebet identifiziert. Bei der Formel ji ru lü

ling M- iU W ^v oder jiji ru lü ling %, %. #P f|l ^r handelt es sich um das

typische, von der Han-Zeit bis heute verwendete "Amen" der Daoisten. Text
und Übersetzung der ganzen Inschrift lauten:49

Z,EB(5Ï) [JE?] (*f) (#) (ft) (Ä)«I^o^fWB
[Dein] geistlicher Name, der [Du] am Tage yisi gestorben bist, lautet Tianguang

(Himmlischer Glanz). Der Himmelskaiser und der Meister der Geister kennen bereits

Deinen Namen. Schnell, mache Dich über 3 000 Meilen weit auf und davon. Wenn Du nicht

sofort verschwindest, wird der Berg des Südens dem (lacuna) den Auftrag erteilen, Dich zu

verschlingen. Schnell wie das Gesetz es befiehlt.

Dieses Gebet ist gleichzeitig an zwei verschiedene Adressaten gerichtet. Zum
einen informiert es den Verstorbenen im Grabe nicht nur darüber, dass er nun
nicht mehr dem Reiche der Lebenden angehört und daher bereits einen

geistlichen Namen erhalten hat, sondern er wird zudem aufgefordert, sich so

rasch als möglich aus dem Bereich der Lebenden zu entfernen (denn die

Lebenden fürchteten, die Verstorbenen könnten als Gespenster zurückkehren

und ihnen schaden). Andererseits werden der Gott des Himmels, der Himmelskaiser,

und seine ausführenden Organe gebeten, den Verstorbenen masszu-

regeln, falls er sich nicht nach dem Wunsch der Lebenden richtet und sich

entfernt. Aber genau diesen himmlischen Autoritäten gegenüber musste man

48 Dies wird durch die Inschrift selber bestätigt, in der es heisst: "(...) Der Himmelskaiser und

der Meister der Geister (...)", cf. infra.
49 Cf. Zhu 1960.



NiCHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 37

sich legitimieren, wenn man sich etwa mit einer Bitte an sie wenden wollte. Sie

sind also die Hauptadressaten dieses/«.
Nun besteht, wie oben gezeigt, ein fu jeweils aus zwei komplementären

Teilen, und so erhebt sich die Frage nach dem Verbleib der zweiten Hälfte
solcher religiöser/». In der Welt der säkularen Administration bleibt die eine

Hälfte immer im Besitze des mächtigeren "Partners" (z.B. Gläubiger, Feudalherr,

Kaiser) oder Institution (z.B. Schatzamt). Diese sind es ja, welche die
bronzenen jie oder Tiger-/« giessen oder die quan und die qi aus Bambus oder

Holz schneiden lassen, um sie mit denen zu teilen, die in einem Untergebenenverhältnis

zu ihnen stehen. Mit den religiösen/» verhält es sich genau so. Die

mächtigsten Wesen sind die himmlischen Götter. Sie sind es, welche die fu
ursprünglich besitzen. Entsprechend heisst es im Laozi zhongjing i% -f- rfi $§,
der Mittleren Schrift des Laozi, einem der ältesten erhaltenen Texte des

religiösen Daoismus - er entstand wahrscheinlich gegen Ende der Han-Zeit oder

kurz danach50 -: "ein fu ist ein Pfand des Vertrauens (xin fff) zwischen Himmel
und Erde."51 Und das Baopuzi neipian JS ^h "?" F*3 üt> die Inneren Kapitel des

Meisters, der die Einfachheit umfasst, welches von Ge Hong Ü $t (283-343)
um das Jahr 317 n. Chr. abgefasst wurde, sagt deutlich:52

»mm^tan^m, gliela, o %mmmfô#w n^nmm^ „
Herr Zheng (Zheng Yin)53 hat gesagt, dass die von Herrn Lao54 vorgelegten fu alles

Schriften des Himmels (tian wen ^>t) sind. Herr Lao konnte mit den Göttern kommunizieren

und was diese fu angeht, so hat er sie von den Göttern erhalten.

Das heisst, dass in all jenen Fällen, in welchen die Götter oder Geister einen

Menschen für würdig hielten, als ihr irdischer "Vertragspartner" zu gelten, sie

ihm entweder die eine Hälfte eines fu zukommen oder ihn die Rituale und

Technik lehren Hessen, mit deren Hilfe er seine eigene /w-Hälfte selber

herstellen konnte. Die andere, die himmlische Hälfte verblieb, für den
Menschen verborgen, in den himmlischen Archiven. In jedem Falle erhielt dieser

Mensch das/w oder seine HerStellungstechnik jedoch nicht direkt aus der Hand

der Götter sondern durch die Vermittlung eines Unsterblichen, z.B. durch Herrn

Laozi, oder in unserem eingangs erwähnten Beispiel des Wu Meng durch den

"vollendeten Menschen" Ding Yi. Wann immer nun dieser Mensch, z.B. ein

50 Cf. Schipper 1979, Schipper 1995, Bumbacher 2000/01.
51 ftF# ^ iE £ fa •& o Cf Laozi zhongjing 53 ap. Yunji qiqian 19.18a.

52 Cf. Baopuzi neipian 19.335, Ware 1966: 313.
53 Zheng Yin fßPS war GeHongs Lehrer.
54 Herr Lao ig U ist der vergöttlichte Laozi, cf. Seidel 1969.



3 8 Stephan Peter Bumbacher

Daoist, mit den Göttern Kontakt aufnehmen wollte - etwa um von ihnen
Beistand zu erbitten -, musste er seine /w-Hälfte präsentieren und sich so als

rechtmässigen Bittsteller ausweisen, bevor er sein Anliegen etwa in der Form
eines Gebetes vorbringen konnte.

Hatten die fu erst einmal Eingang in die religiöse Sphäre gefunden,
erfuhren sie dort rasch grosse Verbreitung. Im 4. Jh. n.Chr. gab es bereits eine

ganze Reihe von Schriften, welche die Existenz von solchen fu bezeugen. Zur
Illustration möge folgendes Beispiel dienen. Es entstammt Ge Hongs nur
fragmentarisch überliefertem Text Shenxian zhuan J$ f|ij \%, den Biographien
heiliger Unsterblicher:55

ng* &-##-» m&'bm* mmm sm, nt^m^mmm, ±m

nm o ...jgsPÄißLÄ, ft&të#, mwbm, umt% ssm. ...wmt
ïïtemma, mzmm^rn »-w-+iiw^ „ mk ^-^ìimi, ^n
Kurz vor dem Weggehen nahm [der Unsterbliche Wang Yuan] ein fu, schrieb eine

Erläuterung ("pf) dazu und steckte beides in ein Kästchen. Dieses gab er dem Kommandeur Chen

und sprach: "Damit kannst Du wohl nicht die Unsterblichkeit erlangen, aber es kann Dir die

ursprünglich vorgesehene lange Lebenserwartung erhalten |g i? W\' ^S 3p sodass Du über

hundert Jahre alt werden kannst. Richtest Du Dich [damit] nach oben [zu den Göttern] fn)

_h), kannst Du damit Unheil abwenden. Sind die vom Himmel vorgegebenen Lebensjahre

(pp ^c IS- sie!) eines Kranken noch nicht abgelaufen und hat sich dieser keiner Vergehen

schuldig gemacht, dann nimm das/« und begib Dich zu dessen Familie. [...] Hält sich

irgendwo ein Dämon auf, der nach Blut lechzt und Unheil herbeiführen will, dann trage

dieses/« [sichtbar am Gürtel ~ffî, SPB] bei Dir! Damit kannst Du den Erdgott herbeirufen,
der wird dann den Dämon vertreiben. ..."
Kommandeur Chen wendete dieses fu an, um Kranke zu heilen, und hatte immer Erfolg
damit. Mehrere hundert Familien wurden so seine Anhänger. Er erreichte ein Alter von
hundertzehn Jahren, dann starb er. Nach seinem Tode übernahmen seine Söhne und Brüder sein

fu. Doch sie kamen nicht in den Genuss seiner Wirkung.56

Dieses Beispiel zeigt, wie ein Unsterblicher, nämlich Wang Yuan, einem
Sterblichen, Herrn Chen, ein/w, das heisst die irdische Hälfte zu einem himmlischen

Gegenstück, sowie notwendige Erläuterungen (vermutlich zu seinem richtigen
Gebrauch) übergab. Im hier nicht zitierten, vorausgehenden Textabschnitt hatte

Wang Yuan Herrn Chen einer Prüfung unterzogen und dabei festgestellt, dass

55 Cf. hierzu Bumbacher 2000.

56 Cf. Shenxian zhuan ap. Taiping guangji jfc *p Jff |B, Peking 31986, Band 1:7.47f. und Yunji

qiqian lS«tl, TT 1032/HY 677-702:109.1 la-16a, Güntsch 1988:79f. (Hervorhebungen

von mir).



NiCHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 3 9

Herr Chen zwar nicht das Zeug dazu hat, selber ein Unsterblicher zu werden,
dass er aber durchaus zu Unterweisung fähig sei, die es ihm ermöglichen sollte,
in der menschlichen Gesellschaft eine verantwortungsvolle Position einzunehmen.

Herr Chen verfügte in der Tat über besondere Qualitäten, aufgrund deren

Wang Yuan entschied, ihm das fu zu übergeben, damit er den Menschen helfen
könne. Weiter zeigt dieses Beispiel, dass als gegenseitige "Vertragspartner" die

Götter fungieren (hier ist der Erdgott explizit genannt). Diese können um Hilfe
gebeten werden,57 die Ursache des Leidens (nämlich einen krankmachenden

Dämon) zu beseitigen. Wesentlich ist dabei, dass die höhere Instanz (z.B. der

Erdgott) gebeten wird, die niedrigere Instanz (z.B. einen Dämon) in die Schranken

zu weisen. Der um Beistand gebetene Gott kann, muss aber nicht dem

Ansinnen des Bittstellers entsprechen. Er wird das auch nur dann tun, wenn
letzterer sich bisher durch besondere Eigenschaften und einen einwandfreien
Lebenswandel hervorgetan hat. Wichtig sind zudem die angegebenen
Rahmenbedingungen: Nur wenn die vom Himmel (genauer: vom für die individuelle
Lebensspanne verantwortlichen Gott Siming a] ap) festgesetzte maximale
Lebensdauer des betreffenden Menschen noch nicht abgelaufen ist und der

Kranke sich keines Vergehens schuldig gemacht hat, das als Strafe eine

Verkürzung seiner Lebenszeit durch den Siming nach sich zieht, hat ein Gott

überhaupt die Macht helfend einzugreifen. Nun konnte es zwar, wie der Text

zeigt, durchaus vorkommen, dass ein fu in die Hände von Leuten geriet, welche
nicht über die moralisch-ethischen Voraussetzungen verfügten, um in den

Augen der Götter als legitime Bittsteller aufzutreten. Dann erhörten die Götter
die Bitten jedoch nicht - ähnlich unserem militärischen Beispiel aus dem Shiji,
wo General Jin Bi trotz vorgewiesenem echten Tiger-/« dem Befehl des Prinzen

Wuji nicht gehorchen wollte. Der Besitz eines fu war somit zwar conditio sine

qua non dafür, dass die Götter einem Bittsteller Beachtung schenkten, wenn sie

aber befanden, dieser sei unwürdig, konnten sie ihre Unterstützung verweigern.
Genau das war der Grund dafür, dass den Söhnen und Brüdern des Herrn Chen

kein Erfolg beschieden war, wenn sie versuchten, mit Hilfe des fu selber Kranke

zu heilen. Nur wer sich durch entsprechendes Verhalten (z.B. äusserst pietätsvolles

Betragen) ausgezeichnet hatte und von einem Weisen, einem Unsterblichen

oder einem Meister nach entsprechender Prüfung initiiert worden war,
war für die Götter legitimer "Vertragspartner".

57 Die Gebete, die unumgänglicher Bestandteil des/«-Rituals waren, sind nur in ganz wenigen
Fällen überliefert. Sie wurden in der Regel wohl schweigend "aufgesagt". Lediglich auf

Grab-/«, wie in unserem obigen Beispiel von Shaojiagou, wurden Gebete schriftlich
festgehalten.



40 Stephan Peter Bumbacher

Es muss hier mit Nachdruck betont werden, dass in diesem Vorgang
nirgendwo ein Zwang oder ein durch Zwang ertrotztes Resultat vorkommt. Die
Götter haben, in gewissen Grenzen (siehe die Macht des Siming), immer die

freie Wahl so zu handeln, wie ihnen beliebt. Dieser Aspekt ist sehr wichtig,
denn er stellt ein starkes Argument gegen die Anwendbarkeit von Frazers

Magiekonzept dar - welches ja (implizit) den Interpretationen eines de Groot
oder einer Isabelle Robinet u.a. zugrunde liegt -, das besagt, dass durch magische

Handlungen die Natur gezwungen werde, mit Notwendigkeit das zu tun,

was in unserem Falle der Besitzer eines fu von ihr verlangt. Ebenso ist
festzuhalten, dass hier tatsächlich Götter involviert sind, an die man sich mittels fu
wendet, während Frazers Konzept der Magie als der untersten Stufe religiöser
Vorstellungen explizit noch keine Gottheiten oder übernatürliche Mächte

kennt.58

Nun erst sind wir an dem Punkt angelangt, von dem aus wir unser anfängliches

Beispiel interpretieren können: Aufgrund seines tadellosen Charakters und

Lebenswandels wurde Wu Meng von einem Weisen als geeignet erachtet, in das

Wissen um spezielle religiöse Riten und ihre Funktion initiiert zu werden. Als
er einmal bei einem hohen Beamten zu Gast war und die Familie seines

Gastgebers offenbar in Not geriet, da ein heftiger Sturm vermutlich drohte, ihr
Haus zu zerstören, nahm Wu Meng seinen Teil des/«, des Erkennungs- oder

Legitimationszeichens, warf ihn in die Höhe, wo die Überirdischen ihn mit
ihrem Teil zusammenfügten und, da beide Hälften sich komplementär ergänzten,

sahen, dass Wu Meng als legitimer Bittsteller auftrat. Dann brachte - in

unserem Text nicht explizit erwähnt - Wu Meng seine Bitte um Rettung
höchstwahrscheinlich in Form eines Gebetes vor. Die Götter hatten ein Einsehen,
erhörten in diesem Falle seine Bitte und Hessen den Sturm abklingen. Sie hätten

dies nicht zu tun brauchen, doch hatte sie offenbar die Integrität des Wu Meng
von der Berechtigung seines Anliegens überzeugt.

58 Aber auch Mauss' Magie Konzept vermag hier nicht zu tragen, welches ja davon ausgeht,
dass magische Handlungen sich dadurch auszeichnen, dass sie ausserhalb der gesellschaftlich

akzeptierten, orthodoxen Sphäre praktiziert werden, handelt es sich bei unseren
Beispielen doch um solche Handlungen, die nicht nur von der Gesellschaft toleriert sondern

sogar in ihren eigenen Handlungskatalog integriert waren.



NiCHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 41

6. Schluss

Was ist nun gewonnen? De Groot bliebe bei der Analyse unseres Beispiels an
dem Punkte stehen, wo er sagen musste, die Herstellung des fu durch Wu Meng
und sein Wurf in die Höhe seien ein magischer Akt, der den Sturm zwinge
nachzulassen. Das Konzept Magie vermag somit vergleichsweise wenig zum
Verständnis des Vorganges beizutragen. Dadurch, dass wir die Magie als

Erklärung beiseite Hessen und uns stattdessen nach der eigentlichen Funktion der

fu in der frühmittelalterlichen chinesischen Gesellschaft fragten, zeigte sich,
dass es sich bei der Verwendung von fu um einen der Administration entliehenen

Akt der Identifikation und Legitimation für das Vorbringen eines Anliegens
bei vorgesetzter Stelle (und umgekehrt!) handelte - ein alltäglicher Vorgang im
Umgang mit Amtspersonen und Herrschern wurde somit übertragen auf den

Umgang mit den Göttern. Das hier gewählte Vorgehen hat zum einen zu einem
tieferen Verständnis von Wu Mengs Handlungsweise beigetragen, zudem kann

aus dem Ergebnis die Hypothese abgeleitet werden, dass - wenn die himmlische
Ordnung tatsächlich in Analogie zur chinesischen zivilen wie militärischen
Administration vorgestellt wurde - sich weitere Beispiele hierfür finden lassen

müssen.59

Ob aufgrund dieses nur einen chinesischen Fallbeispiels oder generell

wegen der unvereinbaren Widersprüche der verschiedenen Magiekonzeptionen60

die Kategorie Magie in der wissenschaftlichen Diskussion insgesamt
aufgegeben werden sollte, kann hier nicht entschieden werden. Jedoch sollte dieses

Beispiel zumindest gezeigt haben, dass der Versuch, religiöse Phänomene des

frühmittelalterlichen China vor dem Hintergrund der chinesischen Tradition
verstehen zu wollen, zu einem tieferen Verständnis derselben führen kann als

ihre blosse Etikettierung mit der Bezeichnung "magisch".

59 In der Tat sind wir im Falle der Petitionen von daoistischen Priestern an Gottheiten fundig
geworden: war in der tianshi dao ^jrü (Himmelsmeister-)Denomination ein Gemeindemitglied

ernsthaft erkrankt, konnte der Meister eine Bittschrift (in mehrfacher Ausführung)
an die Götter schreiben. Diese hatte, wie Tao Hongjing PU % W: (456-536) betonte, bis in

die Wahl der verschiedenen Tuschefarben dieselbe Form wie eine Bittschrift an die zivile
Behörde. Zu diesem Komplex, cf. Cedzich 1987 und Nickerson 1997.

60 Aus Gründen des beschränkten Platzes wurde nur das Frazer'sche, und in Anmerkungen
kurz das Mauss'sche, Konzept diskutiert. Eine umfassendere Würdigung erfahren die diversen

Magietheorien und ihre inhärenten Probleme und Widersprüche in meinem Buch The

End ofChinese Magic (in Vorbereitung).



42 Stephan Peter Bumbacher

Bibliographie

ABUSCH, Tzvi and VAN DER TOORN, Karel, (eds.)
1998 Mesopotamian Magic: Textual, Historical, and Interpretative Per¬

spectives, Groningen.

Bailey, Roger Blackwell
1966 A study ofthe 'Sou shen chi ', unpubl. Dissertation, Indiana University,

UMI Microfilms.
Baopuzi neipian |ß % {¦ -^- fö H
1985 benutzte Ausgabe: Wang Ming iE ^M, Baopuzi neipian jiaoshi J§J^^

ftmfäW, Peking. S. 335.

BARTLETT, Frederic C.

1932 Remembering. A Study in Experimental and Social Psychology.

Cambridge (repr. 1977).

BODDE, Derk
1975 Festivals in Classical China: New Year and Other Annual Obser¬

vances during the Han dynasty, 206 BC-AD 220. Princeton.

BÖHME, Gemot und BÖHME, Hartmut
1996 Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der Elemente.

München.

BOKENKAMP, Stephen R.

1997 Early Daoist Scriptures. Berkeley.
BUMBACHER, Stephan Peter

2000/01 Zu den Körpergottheiten im chinesischen Taoismus. In: Michaels,
Pezzoli-Olgiati und Stolz: S. 151-172.

2000 On the Shenxian zhuan. In: Asiatische Studien/Etudes asiatiques 54: S.

729-814.

Campany, Robert Ford
1996 Strange Writing. Anomaly Accounts in Early Medieval China. Albany,

N.Y.
Cancik, Hubert, GLADIGOW, Burkhard und KOHL, Karl-Heinz (Hrsg.)
1988ff Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe. Stuttgart.
CARSON, Michael and LOEWE, Michael
1993 Lü shih ch'un ch'iu, in LOEWE: S. 324-330.

CEDZICH, Ursula-Angelika
1987 Das Ritual der Himmelsmeister im Spiegel früher Quellen. Über¬

setzung des liturgischen Materials im dritten Kapitel des Teng-chen

yin-chüeh. Würzburg (Dissertation).



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 43

CRUMP, James L, Jr.

1970 Chan-kuo ts 'e, Oxford.

DeWoskin, Kenneth Joel

1983 Doctors, Diviners, and Magicians of Ancient China: Biographies of
"fang-shih ". New York.

1974 The Sou-shen-chi and the chih-kuai Tradition: A Bibliographic and

Generic Study, unpubl. Dissertation, Columbia University NY, UMI
Microfilms.

DOWNS, Roger M., und Stea, David
1977 Maps in Minds: Reflections on Cognitive Mapping. New York, (dt.

Übersetzung von Daniela und Erika Geipel: Kognitive Karten: die

Welt in unseren Köpfen, New York 1982).

Evans-Pritchard, Edward E.

1965 Theories of Primitive Religion. Oxford (dt.: Theorien über primitive
Religionen, Frankfurt a.M. 1968).

FARAONE, Christopher A., and OBBINK, Dirk (Hrsg.)
1991 Magica Mera. Ancient Greek Magic and Religion. Oxford.

Fengsu tongyi JE fë S ft
1995 benutzte Ausgabe: LAU, D.C. and CHEN Fong Ching (Hrsg.), A Con¬

cordance to the Fengsu tongyi, Hong Kong.
Feuchtwang, Stephan
1992 The Imperial Metaphor. Popular Religion in China. London.

FEYERABEND, Paul K.
1975 Against Method. Outline ofan Anarchistic Theory ofKnowledge. New

York (dt. Wider den Methodenzwang, Frankfurt a.M. 21983).

FRAZER, James George
1983 The Golden Bough. A Study in Magic and Religion. Ausgabe in einem

Band, repr. London.
GAN Bao ^fjf
1985 Soushenji Üfäfö, Beijing.
1992 A la recherche des esprits (récits tirés du Sou Shen Ji), traduit du

chinois, présenté et annoté sous la direction de Rémi Mathieu. Paris.

Ganz, Peter (Hrsg.)
1992 Das Buch als magisches und als Repräsentationsobjekt. Wiesbaden.

Gladigow, Burkhard
1991 Naturwissenschaftliche Modellvorstellungen in der Religionswissen¬

schaft zwischen den Weltkriegen, in KIPPENBERG und LuCHESI: S.

177-192.



44 Stephan Peter Bumbacher

Graf, Fritz
1994 La magie dans l'antiquité gréco-romaine. Idéologie et pratique. Paris

(dt. Version: Gottesnähe und Schadenzauber. Die Magie in der

griechisch-römischen Antike, München 1996; engl. Übersetzung von
Franklin Philip: Magic in the Ancient World, Cambridge, Mass. 1999).

DE Groot, Johannes J.M.
1918 Universismus. Die Grundlage der Religion und Ethik, des Staats¬

wesens und der Wissenschaften Chinas. Berlin.
Guanzi ^-f-
1974 benutzte Ausgabe: ff $Ü fg -? ft fi£, Taipei, Band 5.

GÜNTSCH, Gertrud
1988 Das Shen-hsien chuan und das Erscheinungsbild eines Hsien: Voll¬

ständige annotierte Uebersetzung des Berichtes über die göttlichen
Unsterblichen und Beschreibung des Hsien in einigen typischen
Bildern. Frankfurt a.M.

GUO Moruo
1958 Guanyu E jun Qi jie de yanjiu M M M fé B Ö^J W % in Wenwu

Nr.4:3f.
Haenisch, Erich
1962 Gestalten aus der Zeit der chinesischen Hegemoniekämpfe. Über¬

setzungen aus Sze-ma Ts'ien's Historischen Denkwürdigkeiten.
Wiesbaden.

Hallpike, Christopher R.

1979 The Foundations of Primitive Thought. Oxford (dt. Übersetzung von
Luc Bernard: Die Grundlagen primitiven Denkens, Stuttgart 1986).

Harbsmeier, Michael
1992 Buch, Magie und koloniale Situation, in GANZ: S. 3-24.

Harper, Donald J.

1998 Early Chinese Medical Literature. The Mawangdui Medical Manu¬

scripts. London.
Hei Guang M^
1979 Xi'an shi jiao faxian Qin guo du hu fu g $ rfï ft M 0 [g ff fò fë. In

Wenwu Nr. 9:93f
HUANG Chun-chieh and ZÜRCHER, Erik
1995 Time and Space in Chinese Culture. Leiden.

HUBEL, David H., und WIESEL, Torsten N.
1979 Brain mechanisms of vision. In: Scientific American 241:130-145.
In Search ofthe Supernatural, the Written Record
1996 Translated by Kenneth J. DEWOSKIN and J.L. CRUMP, Jr., Stanford.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 45

KIPPENBERG, Hans G.
1997 Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissenschaft und

Moderne. München.
1988 Magie. In: CANCIK et al: S. 85-98.

Kippenberg, Hans G. und Luchesi, Brigitte (Hrsg.)
1991 Religionswissenschaft und Kulturkritik. Marburg.
1978 Magie. Die sozialwissenschaftliche Kontroverse über das Verstehen

fremden Denkens. Frankfurt a.M.

Knoblock, John and Riegel, Jeffrey
2000 The Annais ofLü Buwei. A Complete Translation and Study. Stanford.

KOHL, Karl-Heinz
1987 Abwehr und Verlangen. Zur Geschichte der Ethnologie. Frankfurt

a.M.

Laozi zhong jing JèJ-^M.
In Yunji qiqian MI^-tMTT 1032/HY 677-702.

LAU, D.C. and CHEN Fong Ching (Hrsg.)
1995 A Concordance to the Fengsu tongyi. Hong Kong.
LEDDEROSE, Lothar und SCHLOMBS, Adele
1990 Jenseits der Grossen Mauer. Der Erste Kaiser von China und seine

Terrakotta-Armee. Gütersloh.

Lévi-Strauss, Claude
1958 Anthropologie structurale. Paris.

LLOYD, G.E.R.
1979 Magic, Reason and Experience. Studies in the Origin and Develop¬

ment ofGreek Science. Cambridge.
LOEWE, Michael (Hrsg.)
1993 Early Chinese Texts: A Bibliographical Guide. Berkeley.
Lubbock, John
1865 Prehistoric Time. London.

Luck, Georg
1990 Magie und andere Geheimlehren in der Antike. Stuttgart.
Lüshi chunqiu S J3ç^ fX
2000 Kritische Edition und vollständige englische Uebersetzung: KNOB¬

LOCK and Riegel.
Malinowski, Bronislaw
1948 Magic, Science, and Religion; and Other Essays. New York.
MARETT, Robert Ranulph
1909 The Threshold ofReligion. London.



46 Stephan Peter Bumbacher

Mauss, Marcel
1902-03 Esquisse d'une théorie générale de la magie. In L'Année sociologique

1.

Mengzi ff^^f-
1974 Benutzte Ausgabe: ff jjg ff =f-% fà, Taipei, Band 1.

Michaels, Axel, Pezzoli-Olgiati, Daria, Stolz, Fritz (Hrsg.)
2000/01 Noch eine Chance für die Religionsphänomenologie? Studia Religiosa

Helvetica Jahrbuch Vol. 6/7, Bern, Frankfurt a.M., New York, Oxford.

Needham, Joseph
1956 Science and Civilisation in China, volume II: History of Scientific

Thought. Cambridge.
NEUSNER, Jacob, Frerichs, Ernest S., FLESHER, Paul V. McCracken, (Hrsg.)
1989 Religion, Science, and Magic. In Concert and in Conflict. Oxford.
NlCKERSON, Peter

1997 The Great Petition for Sepulchral Plaints. In: BOKENKAMP: S. 230-

274.

NYLAN, Michael
1993 Feng su t'ung i. In: LOEWE: S. 105-112.

Renfrew, Colin
21996 Archaeology. Theories, Methods and Practice. London.
REPPAS, John B., et al.
1996 La vision, une perception subjective. In: La Recherche 289:52-57.

Rickett, W. Allyn
1985 Guanzi. Political, Economic, and Philosophical Essays from Early

China. A Study and Translation, vol. 1, Princeton.

Robinet, Isabelle
1979 Méditation taoiste. Paris.

De ROMILLY, Jacqueline
1975 Magic and Rhetoric in Ancient Greece. Cambridge, Mass.

des Rotours, Robert
1952 Les insignes en deux parties (fou fif) sous la dynastie des T'ang (618-

907). In: T'oung Pao 41:1-148.

Schäfer, Peter, and Kippenberg, Hans G. (Hrsg.)
1997 Envisioning Magic. A Princeton Seminar and Symposium. Leiden.

Schipper, Kristofer
1995 The inner world of the Lao-tzu chung-ching. In: HUANG and ZÜR¬

CHER^. 114-131.

1985 Taoist ritual and local cults ofthe T'ang dynasty. In: STRICKMANN: S.

812-834.



NiCHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 47

1979 Le Calendrier de Jade - note sur le Laozi zhongjing. In: Nachrichten
der Gesellschaftfür Natur- und Völkerkunde Ostasiens 125:75-80.

SEFRIN, Dieter
1988 Mana. In: Cancik et al.

Seidel, Anna
1969 La divination de Lao tseu dans le taoisme des Han. Paris.

Shiji 5ÈIB
21982 Benutzte Ausgabe: Peking.
SMITH, William Robertson
1889 Lectures on the Religion ofthe Semites. London.

Strickmann, Michel (Hrsg.)
1985 Tantric and Taoist Studies in Honour of R.A. Stein 3. In: Mélanges

Chinois et Bouddhiques 22:812-834.

Taiping guangji fsi ¥M IS
31986 Peking.

Thompson, Laurence G.

1973 The Chinese Way in Religion. Belmont, CA.

Thurnwald, Richard
1929 Neue Forschungen zum Mana-Bericht. In: Archiv für Religionswissen¬

schaft 27.

TYLOR, Edward Burnett
1873 Die Anfänge der Cultur, Leipzig, 2 Bde.

USENER, Hermann
1904 Mythologie. In: Archivfür Religionswissenschaft 1.

WANG Minzhi ï§£,£
1981 Duyang hu fu yu cuo jin tong bao 3fetB&0gfó#|$&&fPÌlÌ*J,in Wenwu

Nr. 9:91.

Ware, James R.

1966 Alchemy, Medicine, and Religion in the China of A.D. 320, the Nei
P'ien ofKo Hung. Cambridge, Mass.

Xunzi Irj"?"
1974 Benutzte Ausgabe: ff |§ If^ ft fi£, Taipei, Band 2.

Yunji qiqian M^.-tM
7T1032/HY 677-702.

Zeki, Semir
1992 The visual image in mind and brain. In: Scientific American 267:42-

51.

Zhanguo ceHHfl
Benutzte Ausgabe: Sibu congkan.



48 Stephan Peter Bumbacher

ZHU Jiang fàï
1960 Jiangsu Gaoyou Shaojiagou handai yizhi de qingli ?X M M M nß s^ M

miXmmimm. In: /foog« Nr. 10:18-23, 44.

ZINSER, Hartmut
1997 Der Markt der Religionen. München.
1997 Was ist Magie? Magie ist die Religion der Anderen. In: ZlNSER: S. 93-

110.


	Zum Problem nichtreflektierter Begrifflichkeit in der Sinologie

