Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 1

Artikel: Zum Problem nichtreflektierter Begrifflichkeit in der Sinologie
Autor: Bumbacher, Stephan Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147565

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUM PROBLEM NICHTREFLEKTIERTER
BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE

Stephan Peter Bumbacher, Universitit Tiibingen

1. Einleitung!

Um sich in der unendlichen Vielfalt der ihn umgebenden Welt zurechtzufinden,
pflegt der Mensch auf samtlichen bekannten Kulturstufen, komplexe Gegeben-
heiten in einfachere Sachverhalte zu zerlegen, diese zu klassifizieren und zu
ordnen, sie hinsichtlich gemeinsamer Strukturen zu befragen mit dem Ziel,
vereinfachende und einheitliche Deutungssysteme zu finden, die — wie etwa im
Falle der modernen Physik — so scheinbar ungleiche Phinomene wie das Fallen
eines Apfels und die Rotationsbewegung von Galaxien im Rahmen einer ein-
heitlichen Theorie, der Gravitationstheorie, zu erkldren vermogen. Die Reduk-
tion von Komplexitdt findet bereits auf der physiologischen Ebene statt> und
findet auf der Ebene der Wahmehmung wie auf der Ebene des Denkens ihre
spezifische — bewusste oder unbewusste — Ausgestaltung.? Insbesondere zielt
die empirische und theoretische Reduktion auf das nidhere Verstindnis von
einzelnen Sachverhalten, um sie aufgrund dieses reduktiv gewonnenen Vor-
verstindnisses unter einem relevanten Gesichtspunkt wieder zusammenzufiigen.

1 Dies ist die iiberarbeitete Fassung eines Vortrages, der auf Einladung am 18. Dezember
2001 an der Universitit Genf in franzésischer und am 31. Januar 2002 an der Universitit
Tiibingen in deutscher Sprache gehalten wurde. Beiden zugrunde liegt ein Kurzreferat, das
am 22. Juni 2001 im Rahmen der Jahrestagung der Schweizerischen Asiengesellschaft in
Ziaziwil/Bern vorgetragen wurde.

2 Optische Reize zum Beispiel werden auf der Retina von verschiedenen Arten von
Sinneszellen registriert, je nachdem, ob es sich um Farben oder um Grautdne handelt.
Senkrechte, schrige oder horizontale Linien werden von verschiedenen Teilen der fiir das
Sehen zustindigen Gebiete des Gehirns vorverarbeitet, verglichen und abgespeichert.
Entsprechend werden auf niedrigem physiologischem Niveau bereits “Klassifizierungen”
vorgenommen. Cf. die Ubersichtsartikel (mit Literatur) von HUBEL und WIESEL 1979, ZEKI
1992, REPPAS 1996.

3 Die Wahrnehmung wird u.a. beeinflusst durch friiher gemachte individuelle Erfahrungen,
durch die individuell und kulturell geprigte Erwartungshaltung und die momentane
personliche Motivation.



16 STEPHAN PETER BUMBACHER

Keiner dieser Gesichtspunkte steht jedoch in einer Eins-zu-eins-Beziehung zur
realen Welt. So sind z.B. die “mentalen Karten”, die der Mensch von seiner
Umgebung entwirft und im Bedarfsfall im Ged4chtnis abruft, in der Regel keine
massstidblichen Abbilder des betreffenden geographischen Gebiets.# Noch sind
die erzidhlten Geschichten, an die er sich erinnert und die er bei geeigneter
Gelegenheit reproduziert, identisch mit den Erzdhlungen, denen er einmal
zugehort hat> Welche Gesichtspunkte iiberhaupt relevant werden, ist von den
speziellen Bedingungen abhingig, die durch die Kultur, die Sprache, die Denk-
weise, die Erkenntnisintentionen u.a. vorgegeben sind.

Entsprechend haben es u.a. auch die Disziplinen Religionswissenschaft
und Ethnologie — resp. anthropology im angelsichsischen Sprachgebrauch —
unternommen, die Vielfalt von z.B. religiésen Phinomenen, die sich scheinbar
in den verschiedensten Kulturen und auf unterschiedlichen Stufen der Ent-
wicklung finden ldsst, zu vergleichen und unter vereinheitlichenden Kategorien
zu subsumieren. Dabei wurden bewusst umfassende Kategorien eingefiihrt — in
der Regel indem man die Bezeichnung fiir eine religiose Erscheinung aus threm
lokalen Kontext herausldste und zur Bezeichnung oder Kategorie aller scheinbar
dhnlicher Phinomene machte. Analog erscheinende Handlungsweisen aus den
verschiedensten Kulturen konnten so aufgrund ihrer scheinbaren Struktur unter
dieselbe Kategorie subsumiert werden. Dabei wurde — ob bewusst oder unbe-
wusst bleibe dahingestellt — die Frage nach den hinter den Handlungen oder
Erscheinungen liegenden Vorstellungen, etwa kosmologischen Modellen, nicht
gestellt. Um den Preis des Verzichtes auf diese Tiefenschirfe wurde gewonnen,
dass man tatsdchlich Vorstellungen der Indianer Feuerlands mit denen von
Mitgliedern von Bantustimmen oder Romern der europdischen Antike paral-
lelisieren und so vereinheitlichen konnte. Bereits de Brosses loste 1760 “die
Kultobjekte der Wilden aus ihrer Einbindung in die traditionellen Reprdsen-
tationssysteme nur, um sie durch ihre Subsumierung unter den Oberbegriff des
Fetischismus zur Grundlage eines neuen, fortschrittsorientierten Ordnungs- und
Klassifikationsmodells zu machen.”®

Es waren jedoch insbesondere die Naturwissenschaften mit thren ein-
drucksvollen Erfolgen in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts, von denen
sich eine Reihe von Geisteswissenschaftlern inspirieren liessen. Am augen-
falligsten ist der Einfluss der damaligen Physik und Biologie, die das kulturelle
Umfeld massgeblich mitbestimmten, das ihre Kategorien- und Theorienbildung

4 Cf. Downs und STeA 1977, sowie HALLPIKE 1979:280-339.
5 Cf. BARTLETT 1932:186-196.
6 Cf. KoHL 1987: 94.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 17

beeinflusste. So stand der neueingefiihrte Feld-Begriff der Physik, der es
erlaubte, so scheinbar unterschiedliche Phinomene wie die Elektrizitit und den
Magnetismus zu vereinheitlichen, der Einfithrung des Mana-Begriffs in der
Religionswissenschaft Pate, den Friedrich Max Miiller vom Missionar Robert
Henry Codrington libernommen und zur Vorstellung einer als iiberall anwesend
gedachten unpersonlichen Kraft ausgeweitet hat, von der dann der Ethnologe
Richard Thurnwald spéter sagte: “Die im Mana zutage tretende Auffassung von
einem besonderen ‘Fluidum’ des Mana-Trégers, der Personlichkeit, braucht
keineswegs als blosse philosophische Konstruktion gedeutet werden, sondern es
ist moglich, dass diesem Fluidum eine Wirklichkeit entspricht in Gestalt von
Stromungen animalischer Elektrizitit. Vielleicht haben wir es mit Erfahrungen
zu tun, die eine andere Zeit mit anderen Gedankenbildern ausdriickt.”” Damit
ging, wie es Gladigow ausgedriickt hat, eine Metapher iiber in eine Realanalyse.
Mit Mana hat Codrington urspriinglich die iibernatiirliche Kraft oder den
Einfluss bezeichnet, welche sich durchaus als physikalische Kraft manifestiere,
die dem Menschen, aber auch Geistern, kérperlosen Seelen oder anderen iiber-
natiirlichen Wesen innewohne, sich aber auch durch Medien wie etwa Wasser
libertragen lasse. Die von physikalischen Modellen infizierten Religions-
wissenschafter und Ethnologen des 19. Jh. hatten nimlich das Problem, sich
Fernwirkung erklidren zu miissen: Was fiir eine Vorstellung musste der Ansicht
Primitiver zugrunde liegen, die annahmen, durch geeignete Rituale weit
entfernte Personen beeinflussen zu koénnen? Das konnte bei Geisteswissen-
schaftern wie Friedrich Max Miiller und Richard Thurnwald nur gedacht werden
durch eine tiber ein physikalisches Kontinuum — hier bot sich der Ather der
Physiker an® — vermittelte Nahewirkung.

Trotz des Erfolges des Manaismus blieb die Kritik an diesem Konzept
nicht aus. So bemerkte Evans-Pritchard:

Ich mochte Ihre Aufmerksamkeit nur nochmals kurz auf eine Begriffsverwirrung lenken, die
viele Jahre anhielt und noch immer nicht vollig behoben ist, nimlich die tber den
polynesischen Begriff mana, die teilweise einigen ungesicherten Berichten aus Melanesien
und Polynesien zu danken ist, mehr aber noch den Spekulationen von Marett und
Durkheim, die mana als eine vage, unpersonliche Macht auffassten, als eine Art Ather oder
Elektrizitit, die auf Personen und Dinge verteilt ist. Neuere Forschungen haben offen-
sichtlich ergeben, dass mana als die Wirkkraft (mit der Nebenbedeutung von Wahrheit)
einer geistigen Macht verstanden werden muss, die von Géttern oder Geistern stammt und

7 Cf. THURNWALD 1929:110f., zitiert nach GLADIGOW 1991:181.
8 Cf. hierzu das Kapitel “Ather und Licht in der neuzeitlichen Physik”, in BOHME und BOHME
1996:158-163.



18 STEPHAN PETER BUMBACHER

gewohnlich durch Personen, besonders durch Hauptlinge iibertragen wird — eine Gnade
oder Kraft, die gewisse Personen befihigt, den Erfolg menschlicher Unternehmungen zu
gewihrleisten, und damit eine Vorstellung, die dhnlichen Ideen in vielen Teilen der Welt
entspricht.”

Wihrend Evans-Pritchard den Begriff des mana zwar noch beibehielt, nahm er
jedoch eine erhebliche Bedeutungsmodifikation vor. Aber auch dieser Eingriff
konnte den Manaismus nicht mehr retten: Aufgrund “konzeptioneller und
kategorialer Probleme” ist er “im wissenschaftlichen Diskurs schon lange und
weithin obsolet” geworden.!?

Die Biologie andererseits hatte mit Charles Darwins Evolutionstheorie
einen — ausserhalb kirchlicher Kreise — grossen Erfolg und einen in seiner
nachhaltigen Wirkung nicht {iberschitzbaren Einfluss zu verzeichnen. Ent-
sprechend gehorte der Begriinder und erste Lehrstuhlinhaber der Anthropologie
in Grossbrittanien, Edward Burnett Tylor, einem Diskussionskreis von
“Evolutionisten” an wie John Lubbock!!, Sir Henry Maine,!? John McLennan,'3
Augustus Lane-Fox Pitt-Rivers!* oder Herbert Spencer!s, die unter dem Einfluss
standen von Darwins 1859 erschienenem Werk On the Origin of Species by
Means of Natural Selection, or the Preservation of Favoured Races in the

9 Cf. EVANS-PRITCHARD 1968:158. An anderer Stelle dussert er sich allerdings radikaler:
“(...) mana, ein melanesisches Wort, das die Anthropologen in ihre Nomenklatur aufge-
nommen haben, m. E. mit verheerenden Folgen (...)”, op. cit.:68.

10 Cf. SEFRIN 1988.

1T John Lubbock, der mit seinem Bestseller Prehistoric Time (London 1865) den Begriff “pra-
historisch” prégte, argumentierte in der anthropology-Abteilung der British Association for
the Advancement of Science (der auch Tylor angehorte) gegen die damals vorherrschende
Degenerationstheorie, die besagte, dass die damals lebenden “primitiven” Gesellschaften
und Vélker degenerierte Uberbleibsel (survivals) einstiger “Hochkulturen” seien. Zu diesem
Zwecke verglich er prahistorische Werkzeuge und Artefakte mit denen rezenter “primitiver”
Kulturen. Zur Degenerationstheorie, ¢f. KIPPENBERG 1997:81.

12 MAINE untersuchte die verschiedenen Rechtssysteme und ihre historischen Entwicklungen.
13 McLEeNNAaNs Untersuchungsgegenstinde waren die verschiedenen Heiratssysteme, welche
in andern Gesellschaften im Gebrauch waren, die Exogamie sowie der “Totemismus”.

14 General Pitt-Rivers studierte nicht nur, aus naheliegenden Griinden, die Entwicklung der
Waffentechnologie, er revolutionierte auch die archdologische Ausgrabungstechnik. Cf.
RENFREW 1996:passim.

15  In seinem Versuch, verschiedene Disziplinen der Naturwissenschaften zusammenzufiihren,
postulierte Spencer ein universelles Evolutionsgesetz, das nicht nur der Erdgeschichte (und
somit der anorganischen Natur) zugrunde liege sondern sich auch in der biologischen
Evolution und der Entwicklung der menschlichen Gesellschaft, Sprache, Literatur und
Wissenschaft aufweisen lasse.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 19

Struggle for Life. So wie es Darwin darum gegangen war, ein allgemeines
Gesetz tiber die Entwicklung der Arten zu formulieren — ungeachtet der art-
spezifischen oder gar individuellen Besonderheiten der Lebewesen —, so ging es
nun Tylor darum aufzuzeigen, dass die Menschheit auch eine kulturelle
Entwicklung durchlief, die von den wilden Stimmen am unteren Ende in
aufsteigender Folge iiber “Australier, Tahitier, Azteken, Chinesen, Italiener bis
hin zur gebildeten Welt Europas und Amerikas” fiihrte.!®

Damit wurde der Erfolg der Naturwissenschaften nun auch fiir die Geistes-
wissenschaften reklamierbar. Auch sie konnten jetzt dank der Einfiihrung
entsprechend gewihlter Kategorien eine grosse Zahl unterschiedlichster kultu-
reller Phdnomene unter méichtige, einheitsstiftende Konzepte subsumieren.

Einmal eingefithrt konnen Kategorien und Begriffe zwar durch Bei-
bringung neuer Gesichtspunkte oder den Aufweis von Widerspriichen obsolet
werden, sie verfiigen aber auch, ungeachtet der Kritik, oft iiber ein erstaunliches
Uberlebensvermégen.!? So sind z.B. Manaismus, Animismus oder Totemismus
zwar aus der aktuellen Diskussion verschwunden, doch erfreuen sich etwa
Schamanismus, Magie oder Synkretismus immer noch grosser Beliebtheit, ja
die ersteren beiden sind aus der Umgangssprache praktisch nicht mehr wegzu-
denken. Was auch immer der populdre Status einer Kategorie sein mag, es
gehort mit zum Geschift der Wissenschaft zu iiberpriifen, ob und inwieweit sie
in der aktuellen Forschungsdiskussion noch Sinn macht.

2. “Magie”

Es 1st Ziel des vorliegenden Aufsatzes, die Zweckmaissigkeit der Verwendung
des Begriffs Magie in der Sinologie zu iiberpriifen. Auch wenn verschiedene
Autoren bereits vom Zerfall oder vom Verschwinden der Kategorie Magie in
der Ethnologie sprechen,!® erfreut sie sich z.Zt. beispielsweise in der Alt-

16  TyLor 1873, Bd. 1:29.

17 Bereits im Jahre 1904 kritisierte der Erforscher antiker Religionen Usener in seinem Aufsatz
“Mythologie” im Archiv fiir Religionswissenschaft, dass “iiber Grundbegriffe (...) religions-
geschichtlicher Forschung eine so beschimende Unklarheit unter den Mitforschern
herrscht”. USENER 1904:24. Dass man sich auch in den Naturwissenschaften hiufig trotz
kritischer Ergebnisse nicht davon abhalten lisst, erfolgreiche Theorien weiterhin beizube-
halten, bis sich schliesslich die durch ad hoc Hypothesen “wegerklirten” Phinomene nicht
weiter verdréngen lassen, hatte u.a. Feyerabend gezeigt, ¢f. FEYERABEND 1975.

18  So spricht Kippenberg vom “Zerfall dieser Kategorie”, c¢f. KIPPENBERG 1988:86, oder
Harbsmeier hilt fest: “Uber Magie scheint man mit anderen Worten von heutigen Anthro-



20 STEPHAN PETER BUMBACHER

philologie — trotz beinahe mantrisch wiederholter Bedenken gegeniiber den
gebrauchlichen Definitionen und hartndckiger Weigerung neue vorzuschlagen —
wachsender Beliebtheit.!” Die Verwendung des Begriffs Magie in der Sinologie,
die sich gegeniiber der Hinterfragung der von ihr verwendeten Begriftlichkeit
bemerkenswert resistent erweist, hat beinahe schon epidemische Ausmasse
erreicht. Der Begriff Magie findet sich in der westlichen sinologischen Literatur
von Johannes J. M. de Groot iiber Joseph Needham, Derk Bodde, Laurence
Thompson, Isabelle Robinet, Stephan Feuchtwang, Kenneth DeWoskin bis
Donald Harper — und die Reihe liesse sich beliebig fortsetzen.?® Ausser
Needham, der kurz auf Frazer referiert,?! reflektiert keine/r der genannten
Autorinnen oder Autoren, was fiir ein Magieverstindnis ihren Aussagen denn
zugrunde gelegt ist. Dieser Punkt ist keinesfalls trivial, kursieren in der Literatur
doch verschiedene, sich z.T. sogar widersprechende Definitionen von Magie.?
“Magie” wurde von Edward Burnett Tylor 1865 in seinen Researches into
the Early History of Mankind and the Development of Civilisation eingefiihrt,
hauptsachlich aber in seinem Primitive Culture: Researches into the
Development of Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art and Custom
von 1871 diskutiert. Der Ausdruck “eingefiihrt” ist insofern berechtigt, als Tylor
tiberhaupt keinen Bezug zur europidischen Vorgeschichte des Begriffs Magie
herstellte, sondern ihn gleichsam ab ovo definierte. Ausgehend von einem
Evolutionsmodell — Darwins biologische Theorie wurde von ihm auf die
Kulturgeschichte des Menschen {ibertragen — siedelte er Magie als “a coherent,
perfect, harmonic and intelligible way of thinking and acting”? auf der
untersten Entwicklungsstufe der Kultur an. Dort blieb sie jedoch nicht stehen,

pologen in erster Linie lernen zu konnen, dass es sie eigentlich nicht gibt”, ¢/ HARBSMEIER
1992:5. Tatsdchlich hatte Clyde Kluckhohn zu Beginn der fiinfziger Jahre vorgeschlagen,
den Begriff zwar privat weiterzuverwenden, doch fiir die wissenschaftliche Diskussion sei
er einfach nicht prizise genug. Konsequenterweise forderte A. R. Radcliffe-Brown, den
wissenschaftlichen Gebrauch des Terminus einfach zu verwerfen. Zur Diskussion der 60er
und 70er Jahre, ¢f. KIPPENBERG und LUCHESI 1978.

19 Um nur einige wenige, aber reprasentative Titel zu erwdhnen, ¢f. DE ROMILLY 1975, LLOYD
1979, Luck 1990, FARAONE and OBBINK 1991, GRAF 1994, (deutsche Version 1996,
englische Ubersetzung 1999), SCHAFER and KIPPENBERG 1997. Fiir den mittleren Osten, cf.
ABUSCH and VAN DER TOORN 1998, fir Aspekte der religionswissenschaftlichen
“Diskussion”, NEUSNER, FRERICHS and FLESHER 1989.

20  Cf peE GROOT 1918, NEEDHAM 1956, THOMPSON 1973, BODDE 1975, ROBINET 1979,
DEWOsKIN 1983, FEUCHTWANG 1992, HARPER 1998.

21 Cf. NEEDHAM, op. cit.:280f.

22 Cf infra, Fussnote 31.

23 TyLOR 1873, vol. 1:112f.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 21

sondern sie lasse sich als sogenanntes survival auch in “héheren” Kulturstufen
wiederfinden. Letztlich gehe es der Magie darum, Ereignisse herbeizufiihren
(“to cause events”), wozu sie sich des Systems der Ideenassoziation bediene, die
mentale fiir reale Verbindungen zwischen Personen oder Objekten ansehe, und
so iliber eine Gedankenassoziation auf die Wirklichkeit einwirke.

Erweitert und systematisiert wurde dieses Magieverstindnis durch James
George Frazer in der ersten Auflage seines 1890 erschienen Hauptwerkes The
Golden Bough. Als Evolutionist ging auch Frazer von einer Reihe von
Entwicklungsstufen, wo nicht der Kultur als ganzer, so doch des religidsen
Bereichs aus. Die unterste und damit primitivste Stufe stellte dabei die Magie
dar, die auf Erzwingung eines Ergebnisses abziele und die noch keine Gott-
heiten oder iibernatiirliche Michte kenne. Habe er aber einmal eingesehen, dass
diese tatsdchlich nichts tauge, suche der Mensch Zuflucht in der Religion,
welche die zweite Stufe ausmache, und gehe die Goétter durch Gebete und
Rituale um Beistand an. Die dritte und héchste Stufe der Entwicklung stelle
dann die (Natur-)wissenschaft dar, die nunmehr ohne Riickgriff auf ausser-
menschliche Instanzen auskomme. Ganz in der Linie Tylors sah Frazer das Ziel
der Magie also darin, ein gewiinschtes Ereignis hervorzurufen.?* Dieser als
“positive” bezeichneten Magie setzte er in Erweiterung des Tylor’schen Kon-
zepts eine negative gegeniiber, deren Zweck darin bestehe, Unerwiinschtes zu
vermeiden. In jedem Falle stelle die Magie — ganz im Sinne Tylors — eine irrige
Auffassung von der Ideenassoziation dar. Dabei sei sie ein unechtes System von
Naturgesetzen und zugleich eine triigerische Verhaltensmassregel, sie sei eine
falsche Wissenschaft und zugleich eine unfruchtbare Kunst.2’ Immerhin komme
dieses Denken dem wissenschaftlichen bereits sehr nahe, da es voraussetze, dass
in der Natur ein Ereignis notwendig auf das andere folgt ohne die Einmischung
irgendwelcher geistiger oder personlicher Krifte. So sei ihre Grundauffassung
identisch mit derjenigen der modernen Wissenschaft, da ihr ein zwar blinder,
aber doch echter und fester Glaube an die Ordnung und Gleichférmigkeit der
Natur zugrunde liege und ihr Anhédnger keine héhere Macht anflehten und nicht
die Gunst irgendeines wankelmiitigen und launischen Wesens zu gewinnen
suchten.2¢

Zwar blieb Frazers Konzept nicht unangefochten — kritisiert und modifi-
ziert wurde es u.a. von Robert Ranulph Marett, Bronislaw Malinowski, Claude

24 Cf FRAZER 1983:25.
25  Op. cit.:15: “In short, magic is a spurious system of natural law as well as a fallacious guide

of conduct; it is a false science as well as an abortive art.”
26 Op.cit.:64.



22

STEPHAN PETER BUMBACHER

Lévi-Strauss, Edward Evans-Pritchard?’” — doch wurde diese Kritik ausserhalb
der Ethnologie und Religionswissenschaft weitgehend nicht zur Kenntnis
genommen.?® Fiir die Sinologie jedenfalls blieb die Frazer’sche Magiekonzep-
tion bestimmend.

3.

“Wu Meng stoppt den Sturm”

Anhand eines Fallbeispiels aus der Sinologie soll im folgenden paradigmatisch
untersucht werden, was die Kategorie “Magie” zu erklaren vermag und welche
Alternative sich anbietet. In einem Werk, das dem Beamten und Historiker Gan
Bao - ¥ zugeschrieben wird, dem um etwa 340 n. Chr. entstandenen Soushen
Jji ¥ 18 2¢ oder Berichte iiber die Suche nach Geistern — es ist nicht im Original
auf uns gekommen sondern als ein rifacimento der Ming-Zeit, doch ist dies fiir
unser Argument unerheblich?® — findet sich folgende Episode:

27
28

29

RiG , #BEA . TR, BALS , BIEX2E . HEZ . EEATE , KL
5o NBMIETT B KIT . . ETFER, 2ERKEIERZE , HHE
FH®E E , HREE

Wu Meng, eine Person aus Puyang, diente [einst] Wu als Magistrat von Xi’an. Dann
siedelte er seine Familie iiber nach Fenning, wo er — er war von Natur aus dusserst pietitvoll
(F ) — dem Weisen (£ A ) Ding Yi begegnete und heilige Rezepte (fi# 7#5) [von ihm]
erhielt. Er empfing auch wichtige Methoden (% %) und heilige “Talismane” (f# 7).
Daoistische Techniken (fiir) konnte er [daraufhin] in hohem Masse praktizieren. [...] Ein-
mal, [als] er im Hause des Zhou, des Adjudanten von Xuanyang, seine Aufwartung machte,

Cf. MARETT 1909, MALINOWSKI 1948, LEVI-STRAUSS 1958, EVANS-PRITCHARD 1965.

Einen grundsitzlich anderen Ansatz verfolgten William Robertson Smith in seinen Lectures
on the Religion of the Semites, London 1889, Marcel Mauss mit “Esquisse d’une théorie
générale de la magie” und, in derselben Linie, neuerdings Zinsers “Was ist Magie? Magie
ist die Religion der Anderen”. Hier wurde bewusst nicht versucht, Magie inhaltlich zu
bestimmen (sowohl William Robertson Smith als auch Mauss und erst recht Zinser kannten
nachweislich Frazers Ansatz), vielmehr wurde als magisch bezeichnet, was die jeweiligen
Gesellschaften als heterodox ausklammerten. Damit wurde u.a. auch dem Umstand Rech-
nung getragen, dass bestimmte Handlungsweisen in einer Gesellschaft zu einem Zeitpunkt
akzeptiert (“religios™) zu einem anderen aber abgelehnt (“magisch”) werden kénnen. Da
dieser Ansatz, soweit ich sehe, in der Sinologie keine Beachtung gefunden hat, eriibrigt sich
seine weitere Diskussion in diesem Rahmen.

Zu Autor und Werk, c¢f. CAMPANY 1996: 55-62, DEWOSKIN 1974, BAILEY 1966. Benutzte
Ausgabe: Zhonghua shuju, Beijing 1985. Vollstindige englische Ubersetzung: DEWOSKIN
and CRUMP 1996, franzosische Teillibersetzung: GAN 1992.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 23

erhob sich plétzlich ein heftiger Sturm. [Wu] Meng schrieb daraufhin einen “Talisman”
(%) und warf ihn auf das Gebiude. Einen kurzen Moment spiiter ebbte der Sturm ab.3°

Wu Meng, die Hauptfigur dieser Perikope, war urspriinglich ein “Lokalheiliger”
aus dem Gebiet des Boyang-Sees und der Nanchang-Region. Spiter wurde er
einer der sog. “Vierundzwanzig, die sich durch Pietit auszeichneten” ( — + ['U
Z%) und damit einer der “Griinderheiligen” des tang-zeitlichen “Weges der Pie-
tdt” (2% 38 ) im Daoismus, welche zu einer der wichtigsten daoistischen Tradi-
tionen wihrend der Song- und Yuan-Dynastien wurde.’!

Wie ist nun die Handlungsweise des Wu Meng in unserer Geschichte zu
interpretieren? Fiir die Deutung entscheidend sind drei Aussagen der Episode: 1.
dass Wu &dusserst pietdtvoll gewesen sei, 2. dass er von einem Weisen oder
Unsterblichen ausersehen war, in gewisse Techniken eingeweiht zu werden und
3. dass er “einen ‘Talisman’ (fi F) schrieb und ihn auf das Gebdude warf”,
worauf der Sturm abflaute. Wesentlich fiir das Verstindnis der Episode ist das
Versténdnis des fu, also dessen, was in der angelséchsischen Literatur gewo6hn-
lich mit charm {ibersetzt wird und hier vorerst und provisorisch mit “Talisman”
wiedergegeben wurde. Was hat die Sinologie als Erkldrung der fu anzubieten?
Der hollédndische Sinologe de Groot sagte in seinem Werk Universismus. Die
Grundlage der Religion und Ethik, des Staatswesens und der Wissenschaften
Chinas:

Der alten Lehre entsprechend, dass der Besitz des Tao Zauberkraft verleiht, war die Magie
allezeit das Riickgrat der taoistischen Religion und bedingte immer die Berufstitigkeit ihres
Priestertums. ... Diese Magie wird hauptsichlich mittels Zauberzeichnungen oder 17 Fu ...
getrieben, deren Kraft angenommenermassen keine Grenzen hat; ... Mittels solcher Zeich-
nungen ... werden die Gétter gezwungen, den priesterlichen Wiinschen nachzukommen.3?

Nach de Groot wire die Handlung Wu Mengs als Magie zu bezeichnen, denn
mit dem fu zwang er offenbar den Sturm dazu abzuflauen. Mit seiner Aussage,
dass mittels der magischen — wie er es nennt — “Zauberzeichen” fu die Gétter
gezwungen wiirden, sich dem Willen der sie Benutzenden zu unterwerfen, gibt
sich de Groot als Parteigdnger Tylors und seines Systematisierers Frazer und
deren Magiekonzeption zu erkennen, auch wenn er sich nicht explizit auf sie
beruft. Dadurch, dass man Wu Mengs Handlung als magisch bezeichnet, erklért

30  Cf Soushen ji 1.13, DEWosKIN and CRUMP 1996: 13, GAN 1992: 43f. Zu Wu Meng, cf.
SCHIPPER 1985.

31 Cf SCHIPPER, op. cit.

32 Cf pEGROOT 1918:136 f. (Hervorhebung von mir).



24 STEPHAN PETER BUMBACHER

man sie jedoch nicht; man legt sie bloss in der mit “Magie” angeschriebenen
Schublade ab. Allenfalls ldsst sich aus Frazers Konzept noch ableiten, dass in
jedem Falle, wo in China fu zur Anwendung gelangten, der gewiinschte Effekt
mit Notwendigkeit eintreten musste. Dass dies jedoch nicht der Fall war, wer-
den wir weiter unten noch sehen. Im Folgenden soll nun bewusst die de Groot/
Frazersche Interpretation verlassen und der Versuch unternommen werden, ein
tieferes Verstdndnis des geschilderten Vorganges zu erhalten, indem wir Ant-
wort auf die Frage suchen, welche traditionell chinesischen Vorstellungen denn
hinter den fu liegen.

4.  Vom Talisman zum Erkennungszeichen

In Texten ist das Vorkommen des Zeichens fu i seit dem ausgehenden 4. Jh.
v.Chr. belegt, die iltesten archdologischen Funde sind fiir die Qin-Zeit (3. Jh.
v.Chr. nachgewiesen. Diese fu standen jedoch nicht isoliert in der Landschaft,
sondern gehodrten zu einer ganzen Kategorie von Objekten mit vergleichbarer
Funktion. So lesen wir bereits beim konfuzianischen Philosophen Menzius
-, dessen Tatigkeitszeit ins ausgehende 4. Jh. v.Chr. reicht, den Satz:33

(% XE) GETFHR , EEFEH , LBRE , HE—H ,

Als [die alten Weisen Shun und der Zhou-Konig Wen] ihr Ziel erreicht hatten und im Reich
der Mitte handeln konnten, war das wie wenn man die [zwei Hilften] eines fu oder eines jie
zusammenfiigen wiirde. Der frithere [Shun] und der spitere Weise [Zhou Wen wang] wer-
den zusammen als eine Einheit angesehen (d.h. sie ergdnzen sich optimal).

Menzius spricht also nicht nur von fu sondern auch noch von jie Fj — was
immer die beiden Begriffe bedeuten mégen — und deutet an, dass beide aus je
zwei Teilen bestehen, die zusammengefiigt werden kénnen, um eine Einheit zu
bilden. Doch erfahren wir aus dieser Passage weder etwas iiber den Unterschied
zwischen fu und jie noch etwas iiber deren Verwendungszweck. Das Bild wird
sogar noch komplizierter, wenn wir uns dem Werk des Philosophen Xun Zi %]
—+ zuwenden, der rund ein Jahrhundert nach Menzius wirkte. Hier sind es nun
nicht mehr nur fu und jie, die eine Rolle spielen. Die relevante Passage lautet:?*

33 Cf Mengzi 4B 1.
34 Cf Xunzi 12.7.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 25

EFEI R 5E , FIBEL

Was nun diejenigen betrifft, die die fu £F und jie £ zuammenfiigen und die gi #2 und die
quan 73 in [je zwei Hilften] teilen, so ist es aus diesem Grund, dass sie fiir vertrauens-
wiirdig gehalten werden.

Hier haben wir nun bereits vier verschiedene Objekte vor uns, die offenbar
etwas je Ahnliches zu bedeuten scheinen, denn, ob man sie nun zusammenfiigt
oder halbiert, man begeht dadurch einen vertrauensbildende Handlung. Doch
warum sind nun vier notwendig und wodurch unterscheiden sie sich? Wir
kommen nicht darum herum, nun jeden Begriff einzeln zu untersuchen. Den
Anfang machen wir mit jie.

4.1 Jie g

Worum handelt es sich bei den jie? Eine Antwort auf diese Fragen kann die
Archidologie im Verein mit der Paldographie geben. Im Jahre 1957 kamen
wihrend Ausgrabungen in Qiujiahuayuan [ 5% f£ [& in Shouxian = 8% im frii-
heren Staate Chu %% in Siidchina fiinf Bronzestiicke zum Vorschein, die eine in
Gold eingelegte Inschrift aufweisen. Diese fiinf Stiicke haben die Form eines
Bambusstreifens mit dem fiir diese Pflanze typischen “Knoten” in der Mitte.
Von diesen fiinf gehéren vier Stiicke zu einem urspriinglichen Ensemble von
fiinf, die sich durch Aneinanderfiigen zu einem vollstindigen “Bambus”segment
komplettieren liessen. Sie weisen eine Inschrift von 144 Zeichen auf. Das fiinfte
Stiick ist einziges Uberbleibsel aus einem anderen Ensemble von urspriinglich
ebenfalls fiinf Stiick, die sich in gleicher Weise ergidnzen liessen (Bild 1).

Die Inschrift hier ist etwas ldnger und betrdgt 162 Schriftzeichen. Beide Texte
enthalten ein Datum, welches als das Jahr 323 v.Chr. identifiziert werden kann,
sie sind somit in der Zeit des Menzius hergestellt worden. Zudem findet sich
darin der Ausdruck jin jie 4 £fi (jie aus Metall), was die zweifelsfreie Identifi-
kation als jie ermoglicht. Der Inhalt ist ausserordentlich aufschlussreich und soll
daher in seinen Wesensziigen iibersetzt werden:*

35  Cf Guo 1958.4:3f.



26 STEPHAN PETER BUMBACHER

Bild 1: Ejun Qi’s bronzenes Jie (“Jie aus Metall”) mit Goldinschrift, aus YIN Difei % #% 3F und
Luo Changming # £ #%, “Shouxian chutu de ‘Ejun Qi jin jie’” Z§5 H + ) « S B L Ei» , in
Wenwu 1958.4: 9. Héhe 31 cm, Breite 7.3 cm. Aus Qiujiahuayuan, Shouxian, Provinz Anhui.
(Heute im Nationalen Museum fiir chinesische Geschichte in Peking.) Links: einziges erhaltenes
Stiick mit ldngerer Inschrift (162 Zeichen) fiir die Kaufleute zu Boot. Rechts: eines der drei
erhaltenen Stiicke mit kiirzerem Text (144 Zeichen) fiir die Handler auf Wagen.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 27

REVERAZKE () () REEZ (&) (&) , ... K (XK) [IJ%‘
E (5) (LL) manBFEUE - ., BRBERZE , ﬁﬁfié’éﬁoﬁézﬁ}
%, L+#, (A) (&) (&) (#) K, Eliii,@(%é)[ﬁﬁ],
(E)[L}(iﬁ)[?;ﬁe],i%f%,}%%%,@ (%) (&) , . REEH
HlgE (BC) (fE) , 8% (f2) (#) A FRESEHR (B) (L) .
(t%) [ﬁﬂ]ﬁ%¢$LA&WE,,'J ) (ﬁ]ﬁ"jﬂﬁ # () ({E)
N

Im Jahre, als der Kriegsminister Shao Yang die Jin bei Xiangling besiegte (also 323 v.Chr.),
[...] erhielt Shui, der Grossadministrator fiir 6ffentliche Bauten, den Auftrag, den [Offizier]
Shao X aus Jiyin anzuweisen, die jie aus Metall fiir die Kaufleute des Schatzamtes des
[Feudalherren] E aus Qi zu giessen. Sie (die Kaufleute) [miissen fiir ihre Handelsfahrten]
Jeweils drei Boote zu einem Konvoi verbinden. Fiinfzig Konvois jahrlich konnen [auf die
Reise gehen und] zuriickkehren. Sie [miissen] in E aufbrechen, Hu durchqueren, flussauf-
wiirts auf dem Han fahren, bei Yan haltmachen, bei Xunyang haltmachen, weiter den Han
hinauffahren. [...] Wenn sie diese jie aus Metall vorweisen, werden sie keine Abgaben ent-
richten miissen, erhalten dafiir auf der anderen Seite weder Kost noch Logis. Wenn sie diese
Jjie aus Metall nicht vorweisen, werden sie Abgaben entrichten miissen. Wenn sie Pferde,
Vieh oder Schafe durch die [Stadt]tore hinein- oder hinausbeférdern, werden sie die
[erforderlichen] Abgaben beim Grossschatzamt [von Chu] und nicht bei den [Stadt]toren
entrichten miissen.

Wihrend dieser Text den einzuschlagenden Wasserweg der Kaufleute be-
schreibt, betrifft die Inschrift der anderen Stiicke den Landweg. So sensationell
diese Texte, die von der Forschung bisher nicht beachtet worden sind,
hinsichtlich der Wirtschaftsgeschichte oder der Geographie Chinas auch sein
mogen, wir werden uns hier auf einen anderen Aspekt beschranken miissen. Fiir
uns ist hier wichtig, dass diese jie offensichtlich die Funktion von Identifika-
tionsausweisen hatten. Als solche dokumentierten sie, woher und auf welchen
Wegen die Kaufleute ihre Etappen erreichten. Dariiberhinaus dienten die jie als
Dokumente eines Steuerprivilegs, da ihre Besitzer von lokalen Abgaben befreit
waren. Selbstverstindlich kamen sie nicht darum herum, ithre Waren zu
verzollen, doch hatte dies nur einmal und zwar in der Hauptstadt zu geschehen.
Zu diesem Zwecke besass das Grossschatzamt in der Hauptstadt einen Teil des
jie, Qi, der Feudalherr von E, besass einen weiteren und seine Kaufleute die
restlichen. Am Ende einer Handelsexpedition mussten die Kaufleute in der
Hauptstadt von Chu mit ihrem Feudalherren und den Reprdsentanten des
Schatzamtes zusammenkommen. Sie fiigten jeder seinen Teil des jie zusammen
und, wenn sich die Stiicke exakt zu einem vollstindigen “Bambus”segment
ergdnzen liessen, waren als die rechtmissigen Partner der Transaktion
identifiziert. Nun hatten die Kaufleute ihre Abgaben zu entrichten, wobei — so
1st zu schliessen — der Feudalherr und das Schatzamt die ihnen zustehenden
Anteile danach in einem zweiten Teil der Transaktion unter sich aufteilten.



28 STEPHAN PETER BUMBACHER

Diese bronzenen jie dienten somit zum einen der Identifikation der Kauf-
leute auf threm Wege und enthob sie der lokalen Abgabepflicht, zum anderen
wiesen sie die legitimen Partner bei der Entrichtung des geschuldeten Zolles in
der Hauptstadt aus.

4.2 Quan 75

Worum handelte es sich nun bei den im Text des Xun Zi ebenfalls erwidhnten
quan? Es hat sich gliicklicherweise ein Text aus dem 3. Jh. v.Chr. erhalten, der
dariiber Aufschluss gibt. Der Text ist allerdings nicht in originaler Form
iiberliefert sondern in der Redaktion des beriihmten Liu Xiang %] [a], der das
Zhanguo ce &Y [&] 7 oder Die Intrigen der Streitenden Reiche gegen Ende des
1. Jh. v.Chr. aus Material von ca. 450-221 v.Chr. kompilierte. Im Zhanguo ce
ist eine Perikope enthalten, die es erlaubt, uns eine Vorstellung von der Funk-
tion der quan zu machen. Darin wird ein gewisser Feng Xuan von seinem
Herrn, der dringend Einkiinfte brauchte, damit beauftragt, in dessen Lehens-
gebiet bei der Bevolkerung die Zinsen fiir ausstehende Schulden einzutreiben.
Feng hilt diese Ansinnen jedoch nicht fiir opportun und erldsst den Leuten ihre
Schulden, was sich ldngerfristig fliir den Lehensherren als vorteilhaft heraus-
stellen wird. Die besagte Passage lautet:3¢

EiMZeE, FEAHEREEBRRES . # RS, EBm IRBRER , AR

[Feng Xuan] eilte nach Xue und sandte einen Beamten, der all diejenigen Leute zusam-
menrufen sollte, die ihre Schulden [beim Herrscher] zuriickbezahlen mussten, um ihre quan
(%5%) [mit den seinen] zusammenzufiigen. Als alle quan erginzt waren (also exakt passten),
liess [Feng Xuan], indem er einen Befehl [des Feudalherren] fdlschte, den Leuten die
Schuld erlassen und ihre quan verbrennen.

Bei diesen quan handelte es sich somit um wahrscheinlich aus Holz oder
Bambus hergestellte zivile Erkennungszeichen oder Legitimationsausweise fiir
Finanztransaktionen. Von beiden Partnern, sowohl dem, der Geld verlieh, als
auch dem Schuldner, erhielten beide zu Beginn des Geschiftes je eine Hilfte
eines quan. Sowohl wenn der Gldubiger seine Zinsen einfordern als auch wenn
einer der Partner das Geschift beenden wollte, mussten sich beide mittels ihres
quan zuerst als die rechtmissigen Partner ausweisen. Wahrscheinlich war
zudem der Schuldbetrag auf dem quan verzeichnet.

36 Cf Zhanguo ce 4.40b, CRUMP 1970:190.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 29

43 Qi %

Worum handelt es sich beim dritten von Xun Zi erwihnten terminus technicus,
dem ¢i? In einer Kompilation philosophischer Texte, die eine Reihe von Essays
aus dem vierten bis zweiten Jahrhundert v.Chr. umfasst, dem Guanzi & +, fin-
det sich ein mit “Da Kuang” A [£ betitelter Text, dessen zweiter und flir uns
relevanter Teil von W. Allyn Rickett ins 3. Jh. v.Chr. datiert wird. Hier findet
sich der folgende Passus:

EHEBERER, BRI HERSGE, ER1TE, 5 —ARBAMUE , &
B, PABHERE, REZ FAFAMNE , ERAR BEBOLESR
% .

Alle 30 Meilen liess [der Herzog Huan] Relais-/Poststationen mit Vorriten errichten, die er
mit einem Offizier zur Aufsicht versah. Wann immer nun einer der Feudalherren [mit dem
Staate Qi] in Verbindung treten wollte, begleitete ein Unteroffizier den Reisenden und
beauftragte jemanden, mit einem Wagen das Gepick zu transportieren. Wenn sie [in einer
Poststation] iibernachten mussten, beauftragte er jemanden damit, die Pferde zu fiittern und
den [Gast] mit den Vorriten [der Station] zu versorgen. Dann teilten der Gast und der
Offizier [der Station] ein gi. Bei der Ankunft in der Hauptstadt mussten beide ihre Hilfte
des gi abgeben. Wenn der Betrag der Ausgaben und der fiir [diese Bewirtung vom Staat]

vorgesehene nicht iibereinstimmten, wurde das als ein Vergehen betrachtet [und war zu
ahnden].?’

Ein Netz von Relaisstationen entlang den Hauptverkehrswegen, offensichtlich
eine administrative Innovation des Herzogs Huan fE von Qi, diente zur Ver-
pflegung und als temporire Unterkunft fiir Reisende, die gegen ein Entgeld in
unsicherer Zeit einen geschiitzten Rastplatz aufsuchten. Wie ersichtlich war der
Vorstand jeder dieser Relaisstation den Beamten der Hauptstadt gegeniiber zur
Rechenschaft verpflichtet. Wenn es sich beim Gast jedoch nicht um einen
Beamten, Kaufmann oder einen gew6hnlichen Reisenden sondern um den Herrn
eines anderen Lehensgebietes handelte, entsprach es offenbar den diplomati-
schen Gepflogenheiten des Lehensstaates Qi, diesen auf Staatskosten zu ver-
kostigen, wofiir eine bestimmte Summe als Hochstbetrag festgelegt war. Der
tatsichliche Betrag der Konsumation des Gastes scheint — wie aus obigem
Beispiel geschlossen werden muss — auf den beiden Hilften des gi festgehalten
worden zu sein. Somit scheint eine seiner Funktionen die einer Quittung
gewesen zu sein. Eine andere Funktion bestand wiederum darin, die beiden
legitimen “Partner”, namlich den Gast und den Stationsvorstand, in der Haupt-
stadt als solche auszuweisen. In gewisser Weise war ein gi analog zu einem

37  Cf Guanzi VII, 18, RICKETT 1985:308.



30 STEPHAN PETER BUMBACHER

quan, wihrend letzteres allerdings ganz allgemein fiir Schuldengeschifte
benutzt worden war, war das gi in seiner Funktion spezialisierter.

4.4 Fufs

Es bleibt nun noch, den vierten und letzten Begriff aus Xunzis Aufzidhlung, das
fu, zu erkldren. Hierzu findet sich ein erster Hinweis im philosophischen Werk
Lii shi chunqiu =2 7&%k, den Friihlings- und Herbst[annalen] des Herrn Lii
[Buwei], aus der zweiten Hilfte des dritten vorchristlichen Jahrhunderts.?® Die
relevante Stelle lautet:3°

[BIESFRE , BB, H1IE . r FEEZ

Als der Feudalherr von Yangcheng [dem Mohisten Meng Sheng] den Auftrag erteilte, sein
Lehen zu beschiitzen, zebrachen sie ein Jadestiick in zwei Teile und betrachteten es als fu.
Dabei hielten sie fest: “Wenn die fu [-Teile] sich [zu einem Ganzen] zusammenfiigen lassen,
wird man [dem Uberbringer] Beachtung schenken.”

Das hier beschriebene Vorgehen ist das nun bereits hinldnglich bekannte: ein
Objekt wurde entzweigeteilt und beide beteiligten Parteien, im vorliegenden
Falle beide militdrischen Partner, erhielten je eine Hilfte. Wenn nun einer der
Partner die Dienste des anderen beanspruchen wollte, musste erst die Recht-
massigkeit der Partner, respektive der die Befehle iibermittelnden Boten, durch
Zusammenfligen der fu-Hilften festgestellt werden.

Die vorliegende Textpassage legt den Schluss nahe, dass ein fu als Iden-
tifikationszeichen in einem militdrischen Kontext diente. Diese Interpretation
findet ihre Bestdtigung wiederum in archdologischem Material. Im Jahre 1953
ging ein zweiteiliges bronzenes Erkennungszeichen in Tigerform mit Gold-
inschrift aus einer Privatsammlung in den Besitz des Museums des Kreises
Zhouzhi tiber. Beschrieben wird das Objekt folgendermassen (Bild 2):

Die bronzene Tigerfigur besteht aus zwei identischen Hilften, [...]. Die Hilften sind im
Innern hohl. Die linke ist mit drei dreieckigen Bossen versehen, die genau in die drei-
eckigen Vertiefungen der rechten Hilfte passen.

38  Der Auftraggeber des Werkes, Lii Buwei (& 4~ &, starb im Jahre 235 v.Chr. Zu Autor und
Text ¢f. KNoOBLOCK and RIEGEL 2000 und CARSON and LOEWE 1993.

39  Cf. Liishi chunqiu 19.3

40  Cf. LEDDEROSE und SCHLOMBS 1990:310.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 31

—+ 0 gkt Eh 3

Bild 2: Bronzenes zweiteiliges Tiger-fu mit goldener Inschrift aus der Qin-Dynastie; Linge 9.5
cm, Hohe 4.3 c¢cm; genauer Fundort unbekannt, wohl aus der Gegend von Xianyang. (Heute im

Museum des Kreises Zhouzhi). Aus DES ROTOURS 1952: 19. (Farbfoto in LEDDEROSE und
ScHLOMBS 1990: 310).

Obwohl die genauen Fundumstinde nicht bekannt sind, ldsst sich das Objekt in
die Qin-Zeit, etwa in den Beginn der Kaiserzeit, datieren. Sein Fundort muss
sich nahe Xianyang, der Metropole der Qin-Dynastie befunden haben. Der Text
besteht aus zwei Phrasen, deren eine auf der einen Hilfte des Tigers eingraviert
1st, wihrend sich die zweite auf dem Gegenstiick befindet. Die Inschrift lautet:

HERZT, GHEET , LEBRE .

Militérisches fu. die rechte Hilfte befindet sich beim Kaiser, die linke Hélfte befindet sich in
Yangling.*!

41  Cf pes ROTOURS 1952:19.



32 STEPHAN PETER BUMBACHER

Dies bedeutet, dass wann immer der Kaiser dem in Yangling stationierten
Kommandanten einen militdrischen Befehl erteilen wollte, musste sein Kurier
dem Kommandanten die kaiserliche fu-Hélfte vorlegen und wenn beide Hilften
zusammenpassten, musste der Kommandant die miindlichen Ausfiihrungen des
Kuriers als authentisch ansehen. Analoges galt natiirlich auch, wenn der
Kommandant sich in Bedridngnis sah und vom Kaiser Hilfe anfordern wollte.

Dieser Typ von fu, ndmlich bronzene fu in Tigerform mit goldener In-
schrift, ist durch Ausgrabungen fiir den Lehensstaat Qin bis in die Zeit der
Streitenden Reiche zuriick nachgewiesen.*> Ausserdem ist er belegt bis in die
Hanzeit, wobei allerdings die hanzeitlichen Tiger-fu nicht mehr goldene sondern
silberne Inschriften aufweisen.*?

Ein eindrucksvolles literarisches Beispiel fiir die Funktionsweise solch
militdrischer fu findet sich im Shi ji 2 Z¢, den Aufzeichnungen des Grosshisto-
riographen, dem Werk Sima Qians 7] & & (?145-786 v.Chr.). Die Kapitel 75-
78 handeln von vier Feudalherren, die sich Qin widersetzten, das dabei war,
durch kriegerische Aktivititen sich die noch verbliebenen Feudalgebiete resp.
Konigreiche einzuverleiben, um schliesslich im 3. Jh. v.Chr. das Kaiserreich zu
griinden. Kapitel 77 des Shi ji erzahlt die Geschichte des Wuji. Wuji war Prinz
von Wei, Sohn des Koénigs Zhao von Wei sowie jiingerer Halbbruder des
Konigs Anli von Wei. Die fiir unsere Belange interessanten Abschnitte lauten
wie folgt:44

Im Jahre 20 des Koénigs Anli von Wei (257 v.Chr.) liess der Kénig Zhao von Qin, nachdem
er das Heer [des Staates] Zhao bei Changping geschlagen hatte, seine Truppen weiter
vorgehen und schloss Handan ein. Die éltere Schwester des Prinzen [Wuji] war die Gattin
des Herrn von Pingyuan, des jiingeren Bruders des Konigs Huiwen von Zhao. Sie schickte
wiederholt Briefe an den Konig von Wei und den Prinzen [Wuji von Wei], in denen sie
Hilfe von Wei erbat. Und der Konig von Wei befahl dem General Jin Bi, mit 100 000 Mann
[dem Konigreich] Zhao zu Hilfe zu kommen. Da aber schickte der Kénig von Qin einen
Gesandten und liess dem Konig von Wei sagen: “Ich habe Zhao angegriffen und es kann
Jeden Tag fallen. Wenn da ein Fiirst wagen sollte, ihm zu helfen, so werde ich nach Ver-
nichtung von Zhao das Heer umdirigieren und zuerst ihn angreifen.” Da geriet der Konig
von Wei in Angst. Er sandte einen Boten und liess [General] Jin Bi Halt machen. Der hielt
das Heer zuriick und verschanzte sich bei Ye, dem Scheine nach als Entsatz fiir Zhao. [...]

Der Weise Hou liess [...] die anderen zur Seite treten und sprach unter vier Augen mit [dem
Prinzen Wuji]: “Das fu fiir das Heer des [Generals] Jin Bi befindet sich, wie ich gehort habe,
standig im koniglichen Schlafgemach. Aber [Frau] Ru Ji ist die Hauptfavoritin und geht im

42 Cf Her 1979:93f.
43 CfWANG 1981:91.
44 Cf Shiji Band 7: 77.2379-2381, HAENISCH 1962:29-32.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 33

koniglichen Schlafgemach ein und aus. Sie kénnte es gewaltsam entwenden. [...] Ru Jis
Waunsch ist, fiir Sie [Prinz] zu sterben, und es gibt nichts, was sie Ihnen ablehnen wiirde.
[...] Wenn Sie wirklich nur ein Wort sprachen und Ru Ji baten, wiirde sie Thnen sicher zu-
sagen Dann bekdmen Sie das Tiger-fu (sic/) und konnten damit Jin Bi sein Heer weg-
nehmen, um nordwirts zu Hilfe zu ziehen [...].”

Der Prinz befolgte den Rat, trug seine Bitte der Ru Ji vor, und diese raubte das fu fiir das
Heer des Jin Bi und gab es dem Prinzen. [...]

Der Prinz machte sich danach auf den Weg. Als er in Ye eintraf, gab er einen Befehl des
Kénigs von Wei vor, [den General] Jin Bi abzulésen. Jin Bi passte die fu-Hilften anein-
ander. Doch er fiihlte Argwohn. Indem er [abwehrend] die Hand hob, blickte er den Prinzen
an und sprach: “Ich lagere mit einem gewaltigen Gefolge von 10 Divisionen hier an der
Grenze und habe damit das wichtigste Kommando im ganzen Staat. Und da kommen Sie
mit einem einzelnen Wagen, es abzulésen! Was soll das?” Und er dachte nicht daran, sich
zu fiigen. Zhu Hai (der Begleiter des Prinzen) hatte in seinem Armel einen Eisenhammer
von 40 Pfund [Gewicht]. Mit dem erschlug er Jin Bi. Der Prinz nahm danach das Heer von
Jin Bi unter sein straffes Kommando. [...]

Aus dem bisher Gesagten sollte klar geworden sein, dass die fu (und die quan)
nur einen ersten Teil einer Interaktion darstellten, nimlich die Identifizierung
resp. Legitimierung der Partner. Im Falle der militirischen Verwendung (fu)
folgte darauf z.B. die Bitte um Waffen, der Befehl nach Truppenverstirkung
oder ein Marschbefehl. Im Falle der zivilen Verwendung (quan) konnte darauf
z.B. die Schuldeintreibung, die Befreiung von lokalen Abgaben oder die
Quittierung von Ausgaben usw. erfolgen. Dem Akt des Zusammenfiigens der
Erkennungszeichen folgte also jeweils eine miindliche Mitteilung, in der das
eigentliche Anliegen vorgetragen wurde.

5. Erkennungszeichen (fu) in religiosem Kontext

Interessanterweise blieb dieser Akt der Identifikation respektive Legitimation
mittels eines zweiteiligen Erkennungszeichens als erstem Teil einer kommuni-
kativen Handlung nicht auf den (militdrisch und zivilen) administrativen
Bereich beschrinkt, sondern wurde auch in die religiése Sphire tbertragen:
Sowohl der Herrscher, der auf seiner Inspektionstour durch sein Herrschafts-
gebiet an einem Berg Halt machte, vereinigte — laut Shi ji* — mit den Gottern
die fu-Hélften, als auch die Medien wu (Al ), die mit den Geistern kommunizie-
ren wollten, kombinierten laut Fengsu tongyi ihre gi (£2) mit denen der Geister.

45 Cf Shiji,Band 1: 1.6: L3 X EW¥ , 215%11).



34 STEPHAN PETER BUMBACHER

Beide, Herrscher wie Priester, legitimierten sich hiermit als die rechtméssigen
Partner der jenseitigen Wesen.

Das Fengsu tongyi &\ {5 18 F=, die Durchgehend erliuterten Gebrduche,
ist eine Kompilation von Textzeugnissen tiber die damaligen Vorstellungen und
Gebriuche, welche Ying Shao FE 7Zfj (ca. 140-vor 204 n. Chr.) gegen Ende der
Han-Dynastie zusammengestellt hat, von der aber leider nur noch ein Drittel
vorhanden ist.#¢ In Kapitel 9, das von Wundern und Geistern handelt, findet sich
ein Abschnitt, der beschreibt, wie Medien (oder Priester) einer Gegend den
Bergen Menschenopfer darbrachten. In diesem Zusammenhang zitiert Ying
Shao die Throneingabe eines gewissen Song Jun, eines Verwaltungsbeamten
des betreffenden Gebietes, in welcher sich der folgende Passus findet:*’

BME T RBEMEE, MHEER, ZRUNR , AHEE ,

[Song] Jun sagte: “Alle Medien [der Gegend] fiigen [ihre] gi (Erkennungszeichen) mit
[denen der] Geister zusammen. Sie kennen deren Vorschriften und Wiinsche, [aber] letztlich
suchen sie [nur] kleine Leute [fiir die Opfer] aus, die den Geistern nicht ebenbiirtig sind.”

Dieses Zitat belegt spitestens fiir die Han-Zeit die Ubernahme des admini-
strativen Aktes der Legitimation mittels fu oder gi in die Sphéire des Religidsen.
Leider enthiillt der zitierte Text keine weiteren Details. Hingegen kamen in den
vergangenen vierzig Jahren bei Ausgrabungen von Griabern aus der Zeitspanne
von der Han- bis zur Nanbeichao-Zeit mehrere Dutzend beschriftete Holz-
tifelchen zum Vorschein, die neben graphischen Elementen Texte aufweisen,
deren Inhalt sie zweifelsfrei als fu bestimmen lassen.

Ein Beispiel stellt das Téfelchen dar, welches im Jahre 1960 in einem Han-
zeitlichen Grab in Shaojiagou Af 3% 4 im Bezirk Gaoyou & H[} in Jiangsu ge-
funden wurde (Bild 3).

46 Zu Autor und Text ¢/ NYLAN 1993:105-112.
47  Cf. Fengsu tongyi 9.4.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 35

Bild 3: Hanzeitliches Holz-fu aus Grab T 29 H 2, Shaojiagou, Bezirk Gaoyou, Provinz Jiangsu.
Lange 28 cm, Breite 3.8 cm. Oberer Teil: “eigentliches” fu, unterer Teil: Gebet. Aus ZHU 1960.10:
21



36 STEPHAN PETER BUMBACHER

Auf der linken Seite des 28 cm langen und 3.8 cm breiten Téfelchens findet sich
ein komplexes grafisches Element, auf der rechten eine Inschrift. Die Grafik
weist oben eine Variante des Schriftzeichens fu auf, das Zeichen ist allerdings
nicht mit dem Radikal “Bambus”, sondern mit zweimal dem Radikal “Mund”
geschrieben. Dieses Schriftzeichen liefert die Evidenz dafiir, dass es sich bei
diesem Dokument tatsachlich um ein fu handelt. Es folgt das Zeichen jun Z fiir
“Herr”, wie es z.B. in Gotternamen vorkommt, an welches sich sieben durch
Linien miteinander verbundene Punkte anschliessen. Bei dieser Figur handelt es
sich um nichts anderes als die Darstellung des Sternbildes Beidou =}, des
Grossen Biren, den wichtigsten Abschnitt des chinesischen Himmels, der
Residenz des Himmelskaisers, der Gottheit, die tiber Leben und Tod gebot.
Dieses fu war offensichtlich an diese Gottheit gerichtet.*® Die Inschrift ist durch
die Schlussformel eindeutig als ein Gebet identifiziert. Bei der Formel ji ru lii
ling 22 40 13 4 oder jiji ru li ling 2 2 40 13 4 handelt es sich um das
typische, von der Han-Zeit bis heute verwendete “Amen” der Daoisten. Text
und Ubersetzung der ganzen Inschrift lauten:#

ZBH (Ju) (%2) (&) (#F) , (H) (R) ABXRA . REHHE
Mt BHE=T8 . @AY, &l (5572 ) OFKER . [LUWES
[Dein] geistlicher Name, der [Du] am Tage yisi gestorben bist, lautet Tianguang
(Himmlischer Glanz). Der Himmelskaiser und der Meister der Geister kennen bereits
Deinen Namen. Schnell, mache Dich iiber 3 000 Meilen weit auf und davon. Wenn Du nicht
sofort verschwindest, wird der Berg des Siidens dem (lacuna) den Auftrag erteilen, Dich zu
verschlingen. Schnell wie das Gesetz es befiehlt.

Dieses Gebet ist gleichzeitig an zwei verschiedene Adressaten gerichtet. Zum
einen informiert es den Verstorbenen im Grabe nicht nur dariiber, dass er nun
nicht mehr dem Reiche der Lebenden angehért und daher bereits einen
geistlichen Namen erhalten hat, sondern er wird zudem aufgefordert, sich so
rasch als moglich aus dem Bereich der Lebenden zu entfernen (denn die
Lebenden fiirchteten, die Verstorbenen konnten als Gespenster zuriickkehren
und ihnen schaden). Andererseits werden der Gott des Himmels, der Himmels-
kaiser, und seine ausfilhrenden Organe gebeten, den Verstorbenen masszu-
regeln, falls er sich nicht nach dem Wunsch der Lebenden richtet und sich
entfernt. Aber genau diesen himmlischen Autorititen gegeniiber musste man

48  Dies wird durch die Inschrift selber bestitigt, in der es heisst: “(...) Der Himmelskaiser und
der Meister der Geister (...)", ¢f. infra.
49  Cf. Znu 1960.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 37

sich legitimieren, wenn man sich etwa mit einer Bitte an sie wenden wollte. Sie
sind also die Hauptadressaten dieses fu.

Nun besteht, wie oben gezeigt, ein fu jeweils aus zwei komplementiren
Teilen, und so erhebt sich die Frage nach dem Verbleib der zweiten Hilfte
solcher religidser fu. In der Welt der sikularen Administration bleibt die eine
Hilfte immer im Besitze des méchtigeren “Partners” (z.B. Gldubiger, Feudal-
herr, Kaiser) oder Institution (z.B. Schatzamt). Diese sind es ja, welche die
bronzenen jie oder Tiger-fu giessen oder die quan und die ¢i aus Bambus oder
Holz schneiden lassen, um sie mit denen zu teilen, die in einem Untergebenen-
verhéltnis zu ithnen stehen. Mit den religiésen fu verhdlt es sich genau so. Die
michtigsten Wesen sind die himmlischen Gétter. Sie sind es, welche die fu
urspriinglich besitzen. Entsprechend heisst es im Laozi zhongjing % + H &,
der Mittleren Schrift des Laozi, einem der éltesten erhaltenen Texte des
religidsen Daoismus — er entstand wahrscheinlich gegen Ende der Han-Zeit oder
kurz danach®® —: “ein fu ist ein Pfand des Vertrauens (xin {5 ) zwischen Himmel
und Erde.”s! Und das Baopuzi neipian 1 £} N &, die Inneren Kapitel des
Meisters, der die Einfachheit umfasst, welches von Ge Hong & /At (283-343)
um das Jahr 317 n. Chr. abgefasst wurde, sagt deutlich:*2

HASHHNRER , ERXW . EEERENHEE , FTFEMBEME .

Herr Zheng (Zheng Yin)*? hat gesagt, dass die von Herrn Lao>* vorgelegten fi alles
Schriften des Himmels (tian wen X 3Z) sind. Herr Lao konnte mit den Géttern kommuni-
zieren und was diese fu angeht, so hat er sie von den Géttern erhalten.

Das heisst, dass in all jenen Fillen, in welchen die Gotter oder Geister einen
Menschen fiir wiirdig hielten, als ihr irdischer “Vertragspartner” zu gelten, sie
ihm entweder die eine Hilfte eines fu zukommen oder ihn die Rituale und
Technik lehren liessen, mit deren Hilfe er seine eigene fu-Hélfte selber
herstellen konnte. Die andere, die himmlische Hilfte verblieb, fiir den Men-
schen verborgen, in den himmlischen Archiven. In jedem Falle erhielt dieser
Mensch das fu oder seine Herstellungstechnik jedoch nicht direkt aus der Hand
der Gétter sondern durch die Vermittlung eines Unsterblichen, z.B. durch Hermn
Laozi, oder in unserem eingangs erwihnten Beispiel des Wu Meng durch den
“vollendeten Menschen” Ding Yi. Wann immer nun dieser Mensch, z.B. ein

50  Cf. ScHIpPER 1979, SCHIPPER 1995, BUMBACHER 2000/01.

51 %, Rz (EH . Cf Laozi zhong jing 53 ap. Yunji gigian 19.18a.
52 Cf Baopuzi neipian 19.335, WARE 1966: 313.

53 Zheng Yin €& war Ge Hongs Lehrer.

54 Herr Lao 3% # ist der vergéttlichte Laozi, cf. SEIDEL 1969.



38 STEPHAN PETER BUMBACHER

Daoist, mit den Goéttern Kontakt aufnehmen wollte — etwa um von ihnen
Beistand zu erbitten —, musste er seine fu-Hélfte prasentieren und sich so als
rechtmissigen Bittsteller ausweisen, bevor er sein Anliegen etwa in der Form
eines Gebetes vorbringen konnte.

Hatten die fu erst einmal Eingang in die religiose Sphire gefunden,
erfuhren sie dort rasch grosse Verbreitung. Im 4. Jh. n.Chr. gab es bereits eine
ganze Reihe von Schriften, welche die Existenz von solchen fu bezeugen. Zur
Illustration moge folgendes Beispiel dienen. Es entstammt Ge Hongs nur
fragmentarisch {iberliefertem Text Shenxian zhuan %4 {|l| {8, den Biographien
heiliger Unsterblicher:>

B, U= —@F, ZLUhAESD , Gl . 55, TS AR, 6
FEAZ , BHER . M ETLIBKE mEmAA , LEEE , BLUFH
HR ., . . GMREME , FRHBF , EWHT, DHE , BHAE B
TTERER , FZERER , E—8—TRIMNE, 5Lk, FHRITHEF, AE
Kurz vor dem Weggehen nahm [der Unsterbliche Wang Yuan] ein fu, schrieb eine Erldu-
terung ({2 ) dazu und steckte beides in ein Kistchen. Dieses gab er dem Kommandeur Chen
und sprach: “Damit kannst Du wohl nicht die Unsterblichkeit erlangen, aber es kann Dir die
urspriinglich vorgesehene lange Lebenserwartung erhalten (52 77 & /A 2 ), sodass Du iiber
hundert Jahre alt werden kannst. Richtest Du Dich [damit] nach oben [zu den Géttern] (/7]
1), kannst Du damit Unheil abwenden. Sind die vom Himmel vorgegebenen Lebensjahre
(77 & #2 sic!) eines Kranken noch nicht abgelaufen und hat sich dieser keiner Vergehen
schuldig gemacht, dann nimm das fu und begib Dich zu dessen Familie. [...] Halt sich
irgendwo ein Ddmon auf, der nach Blut lechzt und Unheil herbeifiihren will, dann trage
dieses fu [sichtbar am Giirtel 77, SPB] bei Dir! Damit kannst Du den Erdgott herbeirufen,
der wird dann den Dimon vertreiben. ...”

Kommandeur Chen wendete dieses fu an, um Kranke zu heilen, und hatte immer Erfolg
damit. Mehrere hundert Familien wurden so seine Anhiénger. Er erreichte ein Alter von hun-
dertzehn Jahren, dann starb er. Nach seinem Tode iibernahmen seine S6hne und Briider sein
fu. Doch sie kamen nicht in den Genuss seiner Wirkung.>®

Dieses Beispiel zeigt, wie ein Unsterblicher, ndimlich Wang Yuan, einem Sterb-
lichen, Herrn Chen, ein fu, das heisst die irdische Hilfte zu einem himmlischen
Gegenstiick, sowie notwendige Erlduterungen (vermutlich zu seinem richtigen
Gebrauch) libergab. Im hier nicht zitierten, vorausgehenden Textabschnitt hatte
Wang Yuan Herrn Chen einer Priifung unterzogen und dabei festgestellt, dass

55  Cf. hierzu BUMBACHER 2000.

56  Cf Shenxian zhuan ap. Taiping guangji X V- 3¢, Peking 31986, Band 1:7.47f. und Yunji
gigian = & £ %, TT 1032/HY 677-702:109.11a-16a, GUNTSCH 1988:79f. (Hervorhe-
bungen von mir).



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 39

Herr Chen zwar nicht das Zeug dazu hat, selber ein Unsterblicher zu werden,
dass er aber durchaus zu Unterweisung fihig sei, die es ihm ermdéglichen sollte,
in der menschlichen Gesellschaft eine verantwortungsvolle Position einzuneh-
men. Herr Chen verfiigte in der Tat iiber besondere Qualitdten, aufgrund deren
Wang Yuan entschied, ithm das fu zu iibergeben, damit er den Menschen helfen
konne. Weiter zeigt dieses Beispiel, dass als gegenseitige “Vertragspartner” die
Gotter fungieren (hier ist der Erdgott explizit genannt). Diese konnen um Hilfe
gebeten werden,’’ die Ursache des Leidens (nidmlich einen krankmachenden
Dimon) zu beseitigen. Wesentlich ist dabei, dass die hdhere Instanz (z.B. der
Erdgott) gebeten wird, die niedrigere Instanz (z.B. einen Didmon) in die Schran-
ken zu weisen. Der um Beistand gebetene Gott kann, muss aber nicht dem
Ansinnen des Bittstellers entsprechen. Er wird das auch nur dann tun, wenn
letzterer sich bisher durch besondere Eigenschaften und einen einwandfreien
Lebenswandel hervorgetan hat. Wichtig sind zudem die angegebenen Rahmen-
bedingungen: Nur wenn die vom Himmel (genauer: vom fiir die individuelle
Lebensspanne verantwortlichen Gott Siming &] #7) festgesetzte maximale
Lebensdauer des betreffenden Menschen noch nicht abgelaufen ist und der
Kranke sich keines Vergehens schuldig gemacht hat, das als Strafe eine Ver-
kiirzung seiner Lebenszeit durch den Siming nach sich zieht, hat ein Gott
iberhaupt die Macht helfend einzugreifen. Nun konnte es zwar, wie der Text
zeigt, durchaus vorkommen, dass ein fu in die Héinde von Leuten geriet, welche
nicht {iber die moralisch-ethischen Voraussetzungen verfiigten, um in den
Augen der Gétter als legitime Bittsteller aufzutreten. Dann erhorten die Gotter
die Bitten jedoch nicht — dhnlich unserem militdrischen Beispiel aus dem Shi ji,
wo General Jin Bi trotz vorgewiesenem echten Tiger-fu dem Befehl des Prinzen
Wuji nicht gehorchen wollte. Der Besitz eines fu war somit zwar conditio sine
qua non dafiir, dass die Gotter einem Bittsteller Beachtung schenkten, wenn sie
aber befanden, dieser sei unwiirdig, konnten sie ihre Unterstiitzung verweigern.
Genau das war der Grund dafiir, dass den Séhnen und Briidern des Herrn Chen
kein Erfolg beschieden war, wenn sie versuchten, mit Hilfe des fu selber Kranke
zu heilen. Nur wer sich durch entsprechendes Verhalten (z.B. dusserst pietits-
volles Betragen) ausgezeichnet hatte und von einem Weisen, einem Unsterb-
lichen oder einem Meister nach entsprechender Priifung initiiert worden war,
war fiir die Gotter legitimer “Vertragspartner”.

57  Die Gebete, die unumgénglicher Bestandteil des fu-Rituals waren, sind nur in ganz wenigen
Fillen iiberliefert. Sie wurden in der Regel wohl schweigend “aufgesagt”. Lediglich auf
Grab-fu, wie in unserem obigen Beispiel von Shaojiagou, wurden Gebete schriftlich fest-
gehalten.



40 STEPHAN PETER BUMBACHER

Es muss hier mit Nachdruck betont werden, dass in diesem Vorgang
nirgendwo ein Zwang oder ein durch Zwang ertrotztes Resultat vorkommt. Die
Gotter haben, in gewissen Grenzen (siehe die Macht des Siming), immer die
freie Wahl so zu handeln, wie ihnen beliebt. Dieser Aspekt ist sehr wichtig,
denn er stellt ein starkes Argument gegen die Anwendbarkeit von Frazers
Magiekonzept dar — welches ja (implizit) den Interpretationen eines de Groot
oder einer Isabelle Robinet u.a. zugrunde liegt —, das besagt, dass durch magi-
sche Handlungen die Natur gezwungen werde, mit Notwendigkeit das zu tun,
was in unserem Falle der Besitzer eines fu von ihr verlangt. Ebenso ist festzu-
halten, dass hier tatsichlich Gétter involviert sind, an die man sich mittels fu
wendet, wihrend Frazers Konzept der Magie als der untersten Stufe religiGser
Vorstellungen explizit noch keine Gottheiten oder iibernatiirliche Michte
kennt.>?

Nun erst sind wir an dem Punkt angelangt, von dem aus wir unser anféngliches
Beispiel interpretieren konnen: Aufgrund seines tadellosen Charakters und
Lebenswandels wurde Wu Meng von einem Weisen als geeignet erachtet, in das
Wissen um spezielle religiése Riten und ihre Funktion initiiert zu werden. Als
er einmal bei einem hohen Beamten zu Gast war und die Familie seines
Gastgebers offenbar in Not geriet, da ein heftiger Sturm vermutlich drohte, ithr
Haus zu zerstéren, nahm Wu Meng seinen Teil des fu, des Erkennungs- oder
Legitimationszeichens, warf ihn in die Héhe, wo die Uberirdischen ihn mit
threm Teil zusammenfiigten und, da beide Hilften sich komplementér ergénz-
ten, sahen, dass Wu Meng als legitimer Bittsteller auftrat. Dann brachte — in
unserem Text nicht explizit erwdhnt — Wu Meng seine Bitte um Rettung hochst-
wahrscheinlich in Form eines Gebetes vor. Die Gotter hatten ein Einsehen,
erhorten in diesem Falle seine Bitte und liessen den Sturm abklingen. Sie hitten
dies nicht zu tun brauchen, doch hatte sie offenbar die Integritit des Wu Meng
von der Berechtigung seines Anliegens iiberzeugt.

58  Aber auch Mauss’ Magie Konzept vermag hier nicht zu tragen, welches ja davon ausgeht,
dass magische Handlungen sich dadurch auszeichnen, dass sie ausserhalb der gesellschaft-
lich akzeptierten, orthodoxen Sphire praktiziert werden, handelt es sich bei unseren Bei-
spielen doch um solche Handlungen, die nicht nur von der Gesellschaft toleriert sondern
sogar in ihren eigenen Handlungskatalog integriert waren.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 41

6. Schluss

Was ist nun gewonnen? De Groot bliebe bei der Analyse unseres Beispiels an
dem Punkte stehen, wo er sagen miisste, die Herstellung des fu durch Wu Meng
und sein Wurf in die Hohe seien ein magischer Akt, der den Sturm zwinge
nachzulassen. Das Konzept Magie vermag somit vergleichsweise wenig zum
Verstiindnis des Vorganges beizutragen. Dadurch, dass wir die Magie als Er-
kldrung beiseite liessen und uns stattdessen nach der eigentlichen Funktion der
fu in der frithmittelalterlichen chinesischen Gesellschaft fragten, zeigte sich,
dass es sich bei der Verwendung von fu um einen der Administration entliehe-
nen Akt der Identifikation und Legitimation fiir das Vorbringen eines Anliegens
bei vorgesetzter Stelle (und umgekehrt!) handelte — ein alltiglicher Vorgang im
Umgang mit Amtspersonen und Herrschern wurde somit iibertragen auf den
Umgang mit den Gottern. Das hier gewihlte Vorgehen hat zum einen zu einem
tieferen Verstdndnis von Wu Mengs Handlungsweise beigetragen, zudem kann
aus dem Ergebnis die Hypothese abgeleitet werden, dass — wenn die himmlische
Ordnung tatséchlich in Analogie zur chinesischen zivilen wie militdrischen
Administration vorgestellt wurde — sich weitere Beispiele hierfiir finden lassen
miissen.>?

Ob aufgrund dieses nur einen chinesischen Fallbeispiels oder generell
wegen der unvereinbaren Widerspriiche der verschiedenen Magiekonzeptio-
nen®® die Kategorie Magie in der wissenschaftlichen Diskussion insgesamt auf-
gegeben werden sollte, kann hier nicht entschieden werden. Jedoch sollte dieses
Beispiel zumindest gezeigt haben, dass der Versuch, religiose Phinomene des
friihmittelalterlichen China vor dem Hintergrund der chinesischen Tradition
verstehen zu wollen, zu einem tieferen Verstindnis derselben fithren kann als
ithre blosse Etikettierung mit der Bezeichnung “magisch”.

59  Inder Tat sind wir im Falle der Petitionen von daoistischen Priestern an Gottheiten fiindig
geworden: war in der tianshi dao K + 38 (Himmelsmeister-)Denomination ein Gemeinde-
mitglied ernsthaft erkrankt, konnte der Meister eine Bittschrift (in mehrfacher Ausfiihrung)
an die Gotter schreiben. Diese hatte, wie Tao Hongjing [ 5/ & (456-536) betonte, bis in
die Wahl der verschiedenen Tuschefarben dieselbe Form wie eine Bittschrift an die zivile
Behorde. Zu diesem Komplex, ¢f. CEDZICH 1987 und NICKERSON 1997.

60  Aus Griinden des beschrinkten Platzes wurde nur das Frazer’sche, und in Anmerkungen
kurz das Mauss’sche, Konzept diskutiert. Eine umfassendere Wiirdigung erfahren die diver-
sen Magietheorien und ihre inhérenten Probleme und Widerspriiche in meinem Buch The
End of Chinese Magic (in Vorbereitung).



42 STEPHAN PETER BUMBACHER

Bibliographie

ABUSCH, Tzvi and VAN DER TOORN, Karel, (eds.)

1998  Mesopotamian Magic: Textual, Historical, and Interpretative Per-
spectives, Groningen.

BAILEY, Roger Blackwell

1966 A study of the ‘Sou shen chi’, unpubl. Dissertation, Indiana University,
UMI Microfilms.

Baopuzi neipian i fp N &
1985 benutzte Ausgabe: Wang Ming F BF, Baopuzi neipian jiaoshi 1 £+

A & % F#, Peking. S. 335.

BARTLETT, Frederic C.

1932 Remembering. A Study in Experimental and Social Psychology.
Cambridge (repr. 1977).

BODDE, Derk

1975 Festivals in Classical China: New Year and Other Annual Obser-
vances during the Han dynasty, 206 BC-AD 220. Princeton.

BOHME, Gernot und BOHME, Hartmut

1996 Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der Elemente.
Miinchen.

BOKENKAMP, Stephen R.

1997  Early Daoist Scriptures. Berkeley.

BUMBACHER, Stephan Peter

2000/01 Zu den Korpergottheiten im chinesischen Taoismus. In: MICHAELS,
PEZZOLI-OLGIATI und STOLZ: S. 151-172.

2000 On the Shenxian zhuan. In: Asiatische Studien/Etudes asiatiques 54: S.
729-814.

CAMPANY, Robert Ford

1996 Strange Writing. Anomaly Accounts in Early Medieval China. Albany,
NY.

CANCIK, Hubert, GLADIGOW, Burkhard und KOHL, Karl-Heinz (Hrsg.)

1988ff  Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe. Stuttgart.

CARSON, Michael and LOEWE, Michael

1993 Li shih ch’un ch’iu, in LOEWE: S. 324-330.

CEDZICH, Ursula-Angelika

1987 Das Ritual der Himmelsmeister im Spiegel friiher Quellen. Uber-
setzung des liturgischen Materials im dritten Kapitel des Teng-chen
vin-chiieh. Wiirzburg (Dissertation).



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 43

CRUMP, James I., Jr.

1970 Chan-kuo ts’e, Oxford.

DEWOSKIN, Kenneth Joel

1983 Doctors, Diviners, and Magicians of Ancient China: Biographies of
“fang-shih”’. New York.

1974 The Sou-shen-chi and the chih-kuai Tradition: A Bibliographic and
Generic Study. unpubl. Dissertation, Columbia University NY, UMI
Microfilms.

DOWNS, Roger M., und STEA, David

1977 Maps in Minds: Reflections on Cognitive Mapping. New York, (dt.
Ubersetzung von Daniela und Erika GEIPEL: Kognitive Karten: die
Welt in unseren Kopfen, New York 1982).

EVANS-PRITCHARD, Edward E.

1965 Theories of Primitive Religion. Oxford (dt.: Theorien iiber primitive
Religionen, Frankfurt a.M. 1968).

FARAONE, Christopher A., and OBBINK, Dirk (Hrsg.)

1991 Magica hiera. Ancient Greek Magic and Religion. Oxford.

Fengsu tongyi & {73 18 7%

1995 benutzte Ausgabe: LAU, D.C. and CHEN Fong Ching (Hrsg.), 4 Con-
cordance to the Fengsu tongyi, Hong Kong.

FEUCHTWANG, Stephan

1992 The Imperial Metaphor. Popular Religion in China. London.

FEYERABEND, Paul K.

1973 Against Method. Outline of an Anarchistic Theory of Knowledge. New
York (dt. Wider den Methodenzwang, Frankfurt a.M. 21983).

FRAZER, James George

1983 The Golden Bough. A Study in Magic and Religion. Ausgabe in einem
Band, repr. London.

GAN Bao +%

1985 Soushen ji ¥31#3C, Beijing.

1992 A4 la recherche des esprits (récits tirés du Sou Shen Ji), traduit du
chinois, présenté et annoté sous la direction de Rémi Mathieu. Paris.

GANZ, Peter (Hrsg.)

1992 Das Buch als magisches und als Reprdsentationsobjekt. Wiesbaden.

GLADIGOW, Burkhard

1991 Naturwissenschaftliche Modellvorstellungen in der Religionswissen-
schaft zwischen den Weltkriegen, in KIPPENBERG und LUCHESI: S.
177-192.



44 STEPHAN PETER BUMBACHER

GRAF, Fritz

1994 La magie dans l'antiquité gréco-romaine. Idéologie et pratique. Paris
(dt. Version: Gottesnihe und Schadenzauber. Die Magie in der
griechisch-romischen Antike, Miinchen 1996; engl. Ubersetzung von
Franklin Philip: Magic in the Ancient World, Cambridge, Mass. 1999).

DE GROOT, Johannes J.M.

1918 Universismus. Die Grundlage der Religion und Ethik, des Staats-
wesens und der Wissenschaften Chinas. Berlin.

Guanzi "&F

1974 benutzte Ausgabe: ( #7#s ) & F 2k, Taipei, Band 5.

GUNTSCH, Gertrud

1988 Das Shen-hsien chuan und das Erscheinungsbild eines Hsien: Voll-
stdndige annotierte Uebersetzung des Berichtes iiber die géttlichen
Unsterblichen und Beschreibung des Hsien in einigen typischen
Bildern. Frankfurt a.M.

GUO Moruo
1958 Guanyu E jun Qi jie de yanjiu B T 5f & X 87 89 ¥ 2¢ in Wenwu
Nr.4:3f.

HAENISCH, Erich

1962 Gestalten aus der Zeit der chinesischen Hegemoniekdmpfe. Uber-
setzungen aus Sze-ma T5s’ien’s Historischen Denkwiirdigkeiten. Wies-
baden.

HALLPIKE, Christopher R.

1979 The Foundations of Primitive Thought. Oxford (dt. Ubersetzung von
Luc Bernard: Die Grundlagen primitiven Denkens, Stuttgart 1986).

HARBSMEIER, Michael

1992 Buch, Magie und koloniale Situation, in GANZ: S. 3-24.

HARPER, Donald J.

1998 Early Chinese Medical Literature. The Mawangdui Medical Manu-
scripts. London.

HEI Guang 227

1979 Xi’an shi jiao faxian Qin guodu hu fu FHZ & IR ZH F E 5. In
Wenwu Nr. 9:93f.

HUANG Chun-chieh and ZURCHER, Erik

1995 Time and Space in Chinese Culture. Leiden.

HUBEL, David H., und WIESEL, Torsten N.

1979 Brain mechanisms of vision. In: Scientific American 241:130-145.

In Search of the Supernatural, the Written Record

1996 Translated by Kenneth J. DEWOSKIN and J.L.. CRUMP, Jr., Stanford.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 45

KIPPENBERG, Hans G.

1997  Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissenschaft und
Moderne. Miinchen.

1988 Magie. In: CANCIK et al.: S. 85-98.

KIPPENBERG, Hans G. und LUCHESI, Brigitte (Hrsg.)

1991 Religionswissenschaft und Kulturkritik. Marburg.

1978  Magie. Die sozialwissenschaftliche Kontroverse iiber das Verstehen
fremden Denkens. Frankfurt a.M.

KNOBLOCK, John and RIEGEL, Jeffrey

2000 The Annals of Lii Buwei. A Complete Translation and Study. Stanford.

KOHL, Karl-Heinz

1987  Abwehr und Verlangen. Zur Geschichte der Ethnologie. Frankfurt
a.M.

Laozi zhong jing % + H #&
In Yunji qigian 2 % - % TT 1032/HY 677-702.

LAU, D.C. and CHEN Fong Ching (Hrsg.)

1995 A Concordance to the Fengsu tongyi. Hong Kong.

LEDDEROSE, Lothar und SCHLOMBS, Adele

1990 Jenseits der Grossen Mauer. Der Erste Kaiser von China und seine
Terrakotta-Armee. Giitersloh.

LEVI-STRAUSS, Claude

1958 Anthropologie structurale. Paris.

LLoYD, G.E.R.

1979 Magic, Reason and Experience. Studies in the Origin and Develop-
ment of Greek Science. Cambridge.

LOEWE, Michael (Hrsg.)

1993 Early Chinese Texts: A Bibliographical Guide. Berkeley.

LUBBOCK, John

1865 Prehistoric Time. London.

Luck, Georg

1990  Magie und andere Geheimlehren in der Antike. Stuttgart.

Liishi chunqgiu = 535 Fk

2000 Kritische Edition und vollstindige englische Uebersetzung: KNOB-
LOCK and RIEGEL.

MALINOWSKI, Bronislaw

1948  Magic, Science, and Religion; and Other Essays. New York.

MARETT, Robert Ranulph

1909 The Threshold of Religion. London.



46 STEPHAN PETER BUMBACHER

MAUSS, Marcel

1902-03 Esquisse d'une théorie générale de la magie. In L'Année sociologique
7.

Mengzi F +

1974 Benutzte Ausgabe: ( #rfm ) 28 F 5 A%, Taipei, Band 1.

MICHAELS, Axel, PEZZOLI-OLGIATI, Daria, STOLZ, Fritz (Hrsg.)

2000/01 Noch eine Chance fiir die Religionsphdnomenologie? Studia Religiosa
Helvetica Jahrbuch Vol. 6/7, Bern, Frankfurt a.M., New York, Oxford.

NEEDHAM, Joseph

1956 Science and Civilisation in China, volume II: History of Scientific
Thought. Cambridge.

NEUSNER, Jacob, FRERICHS, Ernest S., FLESHER, Paul V. McCracken, (Hrsg.)

1989 Religion, Science, and Magic. In Concert and in Conflict. Oxford.

NICKERSON, Peter

1997 The Great Petition for Sepulchral Plaints. In: BOKENKAMP: S. 230-
274.

NYLAN, Michael

1993 Feng su t’ung 1. In: LOEWE: S. 105-112.

RENFREW, Colin

21996  Archaeology. Theories, Methods and Practice. London.

REPPAS, John B., ef al.

1996 La vision, une perception subjective. In: La Recherche 289:52-57.

RICKETT, W. Allyn

1985 Guanzi. Political, Economic, and Philosophical Essays from Early
China. A Study and Translation. vol. 1, Princeton.

ROBINET, Isabelle

1979  Méditation taoiste. Paris.

DE ROMILLY, Jacqueline

1975 Magic and Rhetoric in Ancient Greece. Cambridge, Mass.

DES ROTOURS, Robert

1952 Les insignes en deux parties (fou {57 ) sous la dynastie des T’ang (618-
907). In: T"oung Pao 41:1-148.

SCHAFER, Peter, and KIPPENBERG, Hans G. (Hrsg.)

1997 Envisioning Magic. A Princeton Seminar and Symposium. Leiden.

SCHIPPER, Kristofer

1995 The inner world of the Lao-tzu chung-ching. In: HUANG and ZUR-
CHER: S. 114-131.

1985 Taoist ritual and local cults of the T ang dynasty. In: STRICKMANN: S.
812-834.



NICHTREFLEKTIERTE BEGRIFFLICHKEIT IN DER SINOLOGIE 47

1979 Le Calendrier de Jade - note sur le Laozi zhongjing. In: Nachrichten
der Gesellschaft fiir Natur- und Vélkerkunde Ostasiens 125:75-80.

SEFRIN, Dieter

1988 Mana. In: CANCIK et al.

SEIDEL, Anna

1969 La divination de Lao tseu dans le taoisme des Han. Paris.

Shi ji 52 3C

21982  Benutzte Ausgabe: Peking.

SMITH, William Robertson

1889  Lectures on the Religion of the Semites. London.

STRICKMANN, Michel (Hrsg.)

1985 Tantric and Taoist Studies in Honour of R.A. Stein 3. In: Mélanges
Chinois et Bouddhiques 22:812-834.

Taiping guangji X - & 3C

31986  Peking.

THOMPSON, Laurence G.

1973 The Chinese Way in Religion. Belmont, CA.

THURNWALD, Richard

1929 Neue Forschungen zum Mana-Bericht. In: Archiv fiir Religionswissen-
schaft 217.

TYLOR, Edward Burnett

1873 Die Anfinge der Cultur, Leipzig, 2 Bde.

USENER, Hermann

1904 Mythologie. In: Archiv fiir Religionswissenschaft 7.

WANG Minzhi £

1981 Duyang hu fu yu cuo jin tong bao £t [5 2 £ £ #2 4 #d 5%, in Wenwu
Nr. 9:91.

WARE, James R.

1966  Alchemy, Medicine, and Religion in the China of A.D. 320, the Nei
P’ien of Ko Hung. Cambridge, Mass.

Xunzi &)+

1974  Benutzte Ausgabe: ( Fr#z ) & £ 5%, Taipei, Band 2.

Yunji qigian Z %+ %
TT 1032/HY 677-702.

ZEKI, Semir

1992 The visual image in mind and brain. In: Scientific American 267:42-
51.

Zhanguo ce 8} ] 55
Benutzte Ausgabe: Sibu congkan.



48 STEPHAN PETER BUMBACHER

ZHU Jiang % T

1960  Jiangsu Gaoyou Shaojiagou handai yizhi de qingli ;T &f = B A0 K i#
VB BFH TS T . In: Kaogu Nr. 10:18-23, 44.

ZINSER, Hartmut

1997 Der Markt der Religionen. Miinchen.

1997 Was ist Magie? Magie ist die Religion der Anderen. In: ZINSER: S. 93-
110.



	Zum Problem nichtreflektierter Begrifflichkeit in der Sinologie

