
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 55 (2001)

Heft: 4

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS
REVIEWS

Arp, Susmita: Kalapäni: Zum Streit über die Zulässigkeit von Seereisen im

kolonialzeitlichen Indien. Stuttgart: Franz Steiner Verlag. 2000. (Alt- und

Neu-Indische Studien, 52.) 258 S. ISBN: 3-51507813-4.

The difficulties Mohandas Karamchand Gandhi—later known as Mahatma
Gandhi—had to face from the side of the leaders of his caste before his

departure as a youth to England in 1888 are widely known. The details ofthe
discussions that took place all over India around that time about the question
whether sea voyages for members of higher castes were allowed are less

generally known. Few Sanskrit scholars will know, for example, that the

Sanskrit-Sanskrit dictionary called Väcaspatyam contains, under the entry kali,
a reprint of a small treatise composed by the author of the dictionary, Târanâtha

Vâcaspati, which embodied an important and influential contribution to the

debate about this issue toward the end of the nineteenth century. They may not
know either that the famous P.V. Kane still took an active interest in this issue.

The book under review initially considers the pre-history of this debate,

i.e., the passages in the Dharmasâstra literature which deal with, or were
believed to deal with, a prohibition of sea voyages. They are few in number, and

later discussants often focused on lists of practices to be avoided in the

Kaliyuga (kalivarjya). The bulk of the book deals with the late nineteenth and

early twentieth century discussion, with special emphasis on Bengal. It is

remarkable that this debate did not really start until after the 1860s, which may
not be unconnected with the fact that the newly opened Suez canal enormously
facilitated travel to and from England.

Susmita Arp presents some important publications dealing with the

permissibility of sea travel in detail, and discusses numerous others. She focuses

her attention on sources in Sanskrit, Bengali and English, and analyses the

arguments used. These are not all exclusively based on the interpretation of
ancient texts, but involve—as is shown—numerous other considerations.



1100 Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews

The title of the book is taken from a drama called Käläpäni, written by
Amritalal Basu and first performed in 1892, which makes fun especially of
those who plead for the freedom to make sea voyages. The last chapter deals

with it in detail.

Johannes Bronkhorst

BARONI, Helen J.: Öbaku Zen - The Emergence of the Third Sect of Zen in

Tokugawa Japan. Honolulu: University of Hawaii' Press, 2000.

Ôbaku Zen in Japan ist das Resultat der letzten grossen Welle chinesischer
buddhistischer Emigranten, die in der Mitte des 17. Jahrhunderts nach Japan

gelangten. Obwohl die Bedeutung dieser dritten Zen Sekte in Studien zum Zen

und dem japanischen Buddhismus allgemein immer und immer wieder
hervorgehoben wird, gibt es, bis zum heutigen Tag, äusserst wenige Untersuchungen
zu Öbaku.

Das vorliegende Buch ist die erste, ausführlichere Untersuchung zum
Thema in englischer Sprache. Die Grundlage dazu bildet die von der Autorin
1993 der Columbia University vorgelegte Dissertation Buddhism in Early
Tokugawa Japan: The Case ofÖbaku Zen and the Monk Tetsugen Dökö.

In ihrer Einleitung stellt Baroni den Ansatz vor, der sie in ihrer
Untersuchung leiten wird. Die Untertitel in dieser Einleitung mögen als die zwei

grossen Fäden dienen, die das Buch durchziehen: (1) Öbaku in Zen Scholarship,
und (2) The Emergence of Öbaku as an Independent Sect. Vor allem das zweite
Thema ist sehr komplex und kann von den verschiedensten Seiten her
beleuchtet werden. Hier erwähnt Baroni einen Ansatz, der für Öbaku-Studien

neu ist: sie verwendet Konzepte, die zum Verständnis der sogenannten neuen

religiösen Bewegungen (new religious movements, NRMs) entwickelt wurden.
Um aus ihrem Buch zu zitieren:

There are compelling similarities between the sort of questions I wish to answer about

Öbaku and the questions raised in the studies of NRMs: how NRMs recruit and retain

members; how they establish a financial basis; how their beliefs and practices compare with
those of established groups; how they fare with the secular authorities; how they move
themselves from the tenuous status of the new movement into accepted traditions within a

given culture (S. 4).

Mein Interesse galt vor allem diesem, für mich neuen Ansatz.
Die ersten Kapitel des Buches behandeln die frühe Geschichte des Öbaku

in Japan. Eine der ersten Fragen, mit der sich jeder konfrontiert sieht, der sich



Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews 1101

mit Öbaku beschäftigt, ist die Frage nach dem Anfang. Dieses Problem wird im
zweiten Kapitel, in dem sich Baroni mit der Frage nach "Schule, Sekte oder

Traditionslinie" beschäftigt, aufgenommen. Nimmt man Öbaku nur als

Traditionslinie, kann man Öbaku mit dem Moment beginnen lassen, als Ingen seinen
Fuss auf japanischen Boden setzte. Betrachten wir jedoch das legale Konzept
einer "Sekte", dann kann man den Anfang auf die offizielle Anerkennung des

Manpuku-ji als dem Haupttempel der Öbaku-"Sekte" festlegen, denn diese

Anerkennung bedeutet gleichzeitig institutionelle Unabhängigkeit. Mit Sicherheit

kann man jedoch sagen, dass Öbaku nie als unabhängige Bewegung in
China existierte. Inmitten der allgemeinen Revitalisierung des Buddhismus in
China finden wir auch den Wan-fu-ssu Tempel auf dem Huang-po Berg, der

von Mi-yun Yüan-wu und seinen Nachfolgern Fei-yin und Yin-yüan (Ingen)
restauriert wurde. Vor allem Fei-yin war in der Auseinandersetzung aktiv, welche

Traditionslinie denn nun die korrekte Überlieferung innerhalb des (Lin-chi)
Ch'an darstelle; er unterlag schliesslich im Jahre 1654 in einer berühmten

Debatte dem Tsao-tung (Sötö)-Meister Yung-chüeh Yüan-hsien (1578-1657).
Das nächste Problem ist das der Motivation Ingens, nach Japan zu kommen.

Baroni selbst bietet keine eigene Theorie, sondern listet die Faktoren, die

in den verschiedenen Erklärungsversuchen anderer Autoren bisher angeboten
wurden. Diese Theorien besagen unter anderem, dass Ingen das Dharma in

Japan verbreiten wollte, dass er vor den anstürmenden Ming-Truppen flüchtete,
oder dass er China nach der Niederlage seines Lehrers Fei-yin verliess. Ich

glaube die Autorin hat recht, wenn sie sagt, dass ein einzelnes Motiv wohl nicht
ausreicht zu erklären, warum ein alter Mann die gefährliche Überfahrt nach

Japan wagte, sondern dass all die oben erwähnten Faktoren dazu beitrugen

(S.41).
Der Stärkeste Einfluss, Ingen in Japan zu halten, ging vom Shogun aus.

Dieser überliess ihm Land, auf dem Ingen dann sein Kloster, das Manpuku-ji,
baute. Die gute und enge Beziehung Ingens zum Kaiserhaus ist eine Fabrikation

aus der Meiji-Zeit (S. 40).
Der Rest des Buches behandelt die Gründe für Öbakus grossen Erfolg in

den Anfangsjahren und bezieht den Einfluss, den Öbaku auf den japanischen
Buddhismus hatte, mit ein. Angesprochen werden auch die Gründe für die

manchmal doch recht harten Angriffe, die Öbaku in der ersten Zeit zu

gewärtigen hatte.
Öbakus grosser Anfangserfolg und die Erregung, die er in den japanischen

buddhistischen Kreisen hervorrief, hat wohl seine wichtigste Ursache darin,
dass Öbaku in den ersten hundert Jahren seiner Geschichte in Japan chinesisch



1102 Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews

blieb. Dieses "Chinesisch-sein" wurde dadurch unterstützt und am Leben gehalten,

dass nur Chinesen als Äbte des Klosters Manpuku-ji eingesetzt wurden.
So war es dann japanischen Mönchen, die chinesischen Buddhismus

studieren wollten, oder solchen, die ihre eigene Schule reformieren wollten,
möglich, chinesischen Buddhismus aus erster Hand zu studieren, ohne die

beschwerliche und gefährliche Reise nach China auf sich nehmen zu müssen

(etwas, das frühere Generationen tun müssten).
Das führte dazu, dass Mönche verschiedenster Schulrichtungen sich für

kürzere oder längere Zeit unter die Obhut von Öbaku-Mönchen begaben. So

stellte das Problem, junge Mönche an die neue Schule Öbaku zu verlieren, eine

grosse Gefahr für die alteingesessenen Schulen dar, vor allem für Rinzai. Die
Sötö-Schule war davon weniger betroffen, neigten doch ihre Mönche dazu, nach

der Studienzeit bei Öbaku wieder in die eigenen Reihen zurückzukehren.
Deshalb finden wir die heftigsten Angriffe auf Öbaku aus dem Rinzai-Lager; als

Beispiele mögen das Öbaku geki von Mujaku Döchü, das Baroni hier zum
erstenmal in einer Übersetzung in eine westliche Sprache vorlegt, oder das

Zenrin shühei shü dienen. Der Untergang der Öbaku-Schule setzte ein, als die

Angriffe ihres wohl berühmtesten Kritikers, Hakuin, zusammenfielen mit dem

Ausbleiben von Nachschub an chinesischen Mönchen vom Festland im frühen
18. Jahrhundert. Nach dem 22. Abt des Manpuku-ji waren es immer Japaner, die

diese Position innehatten, der 33. Abt kam sogar aus der Linie des Hakuin.

Baroni stellt mehr Fragen, als dass sie Antworten gibt. Aber ihr Buch zeigt auch

klar, wie faszinierend das Studium des Öbaku-Zen sein kann, nicht nur für einen

Religionshistoriker, sondern für Historiker und Soziologen im allgemeinen.
Einer dieser faszinierenden Aspekte wird von ihre selbst angesprochen, mit
ihrem Ansatz, Öbaku als NRM zu sehen. Das Studium des Öbaku Zen erlaubt es

uns, einige der Kriterien für ein NRM (entsprechend den Ausführungen S. 19ff)
einer Art "backtest" zu unterwerfen.

Imagine a river that splits into two distinct streams. The two streams travel along their

respective courses for many miles, traversing different regions. Eventually, in a rare twist of
the natural terrain, they reunite, once again becoming a single river. The reunification of
two religious groups nurtured over time in different cultural environments, whose practice

originally emerged from a single root tradition, would be an equally rare occurrence

(S. 199).

Mit dieser schönen Metapher hebt Baroni einen weiteren Aspekt hervor, ein

Aspekt, der 200 Jahre später noch einmal wichtig werden sollte, als die christ-



Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews 1103

lichen Missionare in der Meiji-Zeit auf die kakure kirishitan stiessen, und doch

ziemlich überrascht waren über das, was sie da vorfanden.

Und, als ein letzter interessanter Punkt darf angesprochen werden, wie sich
die japanische Kultur verhielt, als sie erneut auf die chinesische Kultur stiess,

der gegenüber sie sich während mehr als l'OOO Jahren abgesetzt und damit
definiert hatte. Da dieses zweite Zusammentreffen nur etwa 350 Jahre

zurückliegt, und nicht 800 oder mehr Jahre wie im Falle der Kamakura-, Heian-
oder Nara-Zeit, ist das Studium von Öbaku für den Historiker oder Soziologen
einfacher zu bewerkstelligen, da eine grössere Fülle von Material erhalten ist
und vorliegt.

Dieter Schwaller

Koreanische Literatur der Gegenwart

OH Jung-Hee: Die Seele des Windes. Erzählungen. Übersetzt von Miy-He Kim
und Sylvia Bräsel. Göttingen: Edition Peperkorn, 1998. 199 S. ISBN 3-929181-
16-9.

KlM Byong-Ik: Grenzerfahrungen, Essays. Übersetzt von Choi Moongyoo und

Yoon Taewon in Zusammenarbeit mit Sylvia Kaufmann. Bielefeld: Pendragon

Verlag, 1999. 141 S. ISBN 3-929096-85-4.

Yi Munyol: Der entstellte Held. Roman. Übersetzt von Kim Hiyoul und Heidi

Lang. Bielefeld: Pendragon Verlag, 1999. 126 S. ISBN 3-2929096-73-0.

PICHT, H. / H. KANG (Hrsg.): Am Ende der Zeit. Moderne koreanische
Erzählungen, Bd.I. Bielefeld: Pendragon Verlag, 1999. 191 S. ISBN 3-929096-84-6.

Yi Chungjun: Das geheime Feuerfest. Erzählungen. Übersetzt von Sophia T.
Seo. Bielefeld: Pendragon Verlag, 2000. 174 S. ISBN 3-929096-80-3.
KlM Kwang-Kyu: Die Tiefe der Muschel. Gedichte. Übersetzt von Chong He-

yong in Zusammenarbeit mit Matthias Göritz. Bielefeld: Pendragon Verlag,
2000. 116 S. ISBN 3-929096-80-3.
OH Sae-Young: Liebesgedichte eines Unwissenden. Übersetzt von Wha Seon

Roske-Cho in Zusammenarbeit mit sieben deutschen Koreanischkundigen.
Thunum: Edition Peperkorn, 2000. 103 S. ISBN 3-929181-32-0.
KlM Ch'unsu: Blätter des Indong. Gedichte. Übersetzt von Wha Seon Roske-
Cho. Thunum: Edition Peperkorn, 2000. 158 S. ISBN 3-929181-27-4.
Deug-SU: Die "Erinnerungen" der Prinzessin Hyae-Gyong (1735-1815). Übersetzt

aus dem Italienischen von Brigitte Szabò-Bechstein. Thunum: Edition
Peperkorn, (Ed. Collana), 2000. 48 S. ISBN 3-929181-37-4.



1104 Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews

Aus der Übersicht über die in den drei Jahren 1998-2000 publizierten Prosa-

und Lyrikbände des Pendragon Verlages, der Edition Peperkorn, des iudicium
Verlages und des Residenz Verlages ergibt sich die Frage: Warum erscheint

koreanische Literatur erst in jüngster Zeit in deutscher Sprache? Zur
Beantwortung sind politische und historische Gründe anzuführen. Die nächstliegende
Antwort lautet allerdings: Die koreanische Regierung erklärte das Jahr 1999

zum Jahr der Literatur, u.a. in der Absicht, nebst der Wirtschaft, den

Industrieprodukten ebenfalls die Kultur weltweit bekannt zu machen. Die vorliegenden
Bücher sind denn auch fast ausnahmslos durch die Korean Culture and Arts
Foundation in Seoul oder von der Stiftung für Übersetzungen koreanischer

Literatur gefördert worden. Dank der staatlichen Unterstützung zeichnen als

Übersetzer vorwiegend Koreaner, allein oder in Zusammenarbeit mit
koreanischkundigen Deutschen. Für die Auswahl der Autoren stützen sich die

Herausgeber, wie ich von der Verlagsleitung der Edition Peperkorn erfahren

habe, mehrheitlich auf Vorschläge der koreanischen Übersetzer. Bei den

Übertragungen aus dem Chinesischen oder Japanischen verhält es sich völlig anders,

hier nahm der Kulturkontakt Ost-West seit je einen andern Verlauf.

Hangul

Zeitgenössische, in koreanischer Sprache verfasste Literatur gibt es erst seit der

zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Die Schriftsprache war bis zum Beginn der

japanischen Okkupation 1911 chinesisch und danach japanisch. In der Mitte des

15.Jahrhunderts wurde allerdings ein Schriftsystem geschaffen, das das Koreanische

lautgerecht wiedergab: das Hangul. Im Laufe der Jahrhunderte bedienten

sich vorwiegend Frauen des Hangul; Chinesisch war die Sprache gebildeter
Männer und weniger Frauen der Oberschicht.

Die Übertragung von Hangul ins Deutsche ist ein Novum. Kim Byong-Ik
erläutert im Essay-Band Grenzerfahrungen unter dem Titel "Die
kulturgeschichtliche Bedeutung des 19. April 1960 für die koreanische Kunst und

Literatur" den politischen Kontext. Der 19.April ist der Tag des Aufruhrs von
Studenten und Bürgern zur Erreichung grösserer Beteiligung in der Regierung
und der Mitbestimmung in kulturellen Belangen. Die April-Demonstranten, die

sogenannte "April-Generation", sind mit der "Hangul-Generation" identisch.

Sie war die erste Generation, die nach Kriegsende 1945, das heisst, nach der

Befreiung Koreas von der japanischen Fremdherrschaft, in der Grundschule die

Muttersprache lernte. Dieses neue Sprachbewusstsein stärkte das Selbstwertgefühl

und bewirkte gleichzeitig eine neue Beschäftigung mit der eigenen
Tradition.



Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews 1105

Prosa

Die geistesgeschichtliche Basis der koreanischen Kultur sind nebst Buddhismus
und Schamanismus vor allem der Konfuzianismus und der Ahnenkult, auch

wenn dies in der Literatur nicht immer explizit zum Ausdruck kommt. Die

Konsequenzen streng befolgter konfuzianischer Grundsätze sind in den

Erinnerungen der Prinzessin Hyae-Gyong (1735-1815) evident. Dieser Text ist
als Band 5 der Edition Collana "Koreanische Literatur und Kultur / Texte und

Untersuchungen" in der Edition Peperkorn publiziert worden. Professor Deug-
Su, der Direktor des Center of Comparative Studies of Korean Poetry der

Universität Siena, ordnet den Lebensbericht der Prinzessin aus dem Hause der

letzten Herrscherdynastie ins zeitgeschichtliche Umfeld ein.

Hyae-Gyong schildert die Tragödie ihrer Ehe mit dem Thronfolger, dem

geisteskranken Gatten, der siebenundzwanzigjährig auf Befehl seines Vaters

zum Tode verurteilt und lebendig in eine Reistruhe eingeschlossen wurde.

Gleichzeitig wurde der Sohn der Prinzessin zur Adoption weggenommen, auf
dass die Thronfolge ohne Makel sei. Prinzipiell hat im Konfuzianismus der

Staat Priorität gegenüber der Familie. Das Dilemma zwischen Staatsraison und

Menschlichkeit ist das zentrale Thema der zwischen 1795-1805 verfassten

Erinnerungen. Die Autorin, die erst als sechzigjährige, leiderfahrene Frau mit
der Niederschrift begann, ist überzeugte Konfuzianerin. Respekt und Loyalität
gegenüber dem König einerseits und die Klage über ihr persönliches Schicksal
andrerseits versucht sie mit klarem Verstand und der Tiefe ihres Gefühls in
künstlerisch literarische Form zu bringen. Das in mehrfacher Beziehung einzigartige

Dokument kann für die Lektüre moderner koreanischer Literatur immer
wieder als Bezugspunkt dienen und das mitunter Fremde klären.

Ebensoviele Bezugspunkte bietet der Erzählband Die Seele des Windes der

1947 in Seoul geborenen Jung-Hee Oh. Der Themenkreis umfasst, oft nur
andeutungsweise, die zentralen Motive, auf die sich zeitgenössische Schriftsteller

und Dichter in einem einzelnen Werk konzentrieren. Wie der Konfuzianismus

sich im Alltagsleben der heutigen Koreaner auswirkt, veranschaulicht

beispielsweise die Vorbereitung einer Hochzeit: "Die Tradition schrieb vor,
dass der Vater im Hochzeitshaus feierlich die Tochter dem Schwiegersohn
zuführte. Darin lebte symbolisch das alte konfuzianische Gesetz weiter, dass

eine Frau zuerst dem Vater, dann dem Mann und schliesslich dem ältesten Sohn

zu folgen habe." In Jung-Hee Ohs Erzählung sträubt sich die Frau im Innersten

gegen dieses Familienspiel; der Mann hingegen will nicht auf den feierlichen
Akt verzichten. Und im Zusammenhang mit der traditionellen Zeremonie wird
die alte koreanische Lebensweisheit zitiert, nämlich: "Die verheiratete Tochter



1106 Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews

geht in die andere Sippe und ist dem Vater nur noch eine Unbekannte." Da wird
konfuzianische Rigorosität evident.

Das Trauma des Krieges

Ein weiteres kapitales, mannigfach variiertes Thema ist der Koreakrieg (1950-
1953). Das bis ins Greisenalter unüberwindliche Trauma formuliert Jung-Hee
Oh: "Mit fünfundzwanzig Jahren war ihm im Krieg der Traum vom Leben

genommen worden. Seither hatte er nie mehr über den Sinn des Daseins

nachgedacht. Seine Seele schien mit dem Krieg gestorben zu sein." In der

metaphernreichsten Erzählung "Die Seele des Windes" gelingt der Autorin
folgende Umsetzung des Kriegsgeschehens: "Ensu (der Protagonistin) fiel es

schwer, die Tatsache zu akzeptieren, dass sie eine Kriegswaise war. [...] Aber
schliesslich betraf es viele Kriegswaisen. Anderseits gab es eine unsichtbare

Hand, die sie mit dem Wind in die Fremde trieb und ihr die Leere ihrer Existenz
schmerzlich bewusst machte." Der Wind beatmet gleichsam diese Prosa und
hebt die Erzählungen ins Zeitlose.

Im Roman Der entstellte Held vermittelt Yi Munyol holzschnittartig ein

Zeitbild der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Die Lektüre bietet sehr viel
mehr Gewinn, wenn man sich anhand des aufschlussreichen Nachworts von
Helga Picht die historischen Tatsachen vergegenwärtigt. Einen besonderen

Akzent gewinnt der Text durch die Polarisierung von Stadt und Land, das heisst,

von Seoul und der Provinz.

Vergangenheit und Aktualität verbindet Yi Chungjun in der Erzählung
"Das geheime Feuerfest". Sein Augenmerk gilt vornehmlich den

koreanischjapanischen Beziehungen. Aus einem langen, spannenden Dialog zwischen dem

Ich-Erzähler und einem Ethnologen geht hervor, dass die Veranstaltung keine

Volkstradition ist, sondern "entweder in der Zeit der Annektierung unseres
Landes durch die Japaner oder in der Zeit des Unabhängigkeitsaufstandes oder

vielleicht noch früher, in der Zeit des Donghak-Aufstandes ihren Ursprung
hatte." (Die 1860 begründete Donghak-Lehre bedeutet "Die Lehre des Ostens".
Es ist eine Mischung aus Katholizismus, Buddhismus und Konfuzianismus,
verbreitet besonders unter Bauern und einfachen Leuten, da sie deren Rechte

bekräftigte. Sie wollten durch einen Aufstand 1894 die Rechte realisieren. Die

Regierung ersuchte China um Hilfe. Der Einmarsch chinesischer Truppen war
für die Japaner das erste Signal zur späteren - 1911 - Eroberung Koreas.)

Das Feuerfest ist eine Massenbergwanderung einer Gemeinde unweit der

Stadt Kwangju auf den Königsberg. Was die Teilnehmer in der

Sylvesterbeziehungsweise Neujahrsnacht verbindet, ist ein seelische Kraft stiftendes



Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews 1107

Zusammengehörigkeitsgefühl. Und dies ist der Grund, warum unter den
Wandernden auch ehemalige Japanfreunde sind, solche, die unter der Fremdherrschaft

in den verschiedensten Sparten höhere oder niedere Posten innehatten.

Gegen Mitternacht der Jahreswende zünden alle ihre Fackeln an. Das Feuer hat

reinigende und versöhnende Funktion. Im Weiteren hält der Ich-Erzähler fest:

"Diese Veranstaltung ist geheim und muss es bleiben. Alle Teilnehmer erwähnen

niemals ein Wort über diese Veranstaltung, wenn sie wieder den Berg
hinuntergehen. Wir alle halten uns daran."

Lyrik

Im Zusammenhang mit dem Symbolgehalt dieser Erzählung sei der Lyrikband
Die Tiefe der Muschel von Kim Kwang-Kyu erwähnt, darin das Gedicht

"Seelenberg". Es beginnt mit den Versen: "In meinem Kindheitsdorf gab es

einen seltsamen Berg. / Es war der Seelenberg, und niemand hat ihn je
bestiegen." Und dann die Schlusszeilen: "Eines Tages wurde ich von einer

plötzlichen Sehnsucht ergriffen / den Seelenberg zu sehen - er hatte mein Herz
nie verlassen - ich / nahm den Expressbus in mein Heimatdorf. Aber wie
schwer fällt es / mir zu sagen, der Seelenberg war völlig verschwunden, und als

ich / die Dorfleute fragte, schworen sie alle, das es hier nie solch einen / Berg
gegeben hat."

Dem Motiv Berg begegnet der Leser oft in prosaischer wie in lyrischer
Formulierung. Bei Jung-Hee Oh heisst es: "Ich sehe den Berg da drüben lieber
aus der Ferne. Das gibt mir ein Gefühl von entrücktem Frieden und ewiger
Hoffnung." Und Kim Kwang-Kyu gesteht: "Am Tage wo mein Herz bekümmert
ist / weil ich nicht noch einmal wiedergeboren werde / verlasse ich mein Haus /
und gehe fort in die Berge." Das Symbol Berg kommt sowohl in politischen
Texten als auch in solchen, die von persönlichen menschlichen Gefühlen und

Beziehungen handeln zum Ausdruck. Wobei zu bemerken ist, dass die politische

Literatur bis in die späten Achtzigerjahre dominant ist. In den Neunziger-
jahren dagegen rücken, vornehmlich in der Frauenliteratur, das Individuum und
sein Innenleben mehr ins Zentrum.

Fremd und doch auf seltsame Weise nah berühren uns die Gedichte aus

dem Geist des Zen unter dem Titel "Das ferne Du" von Oh Sae-young. Kein
Rätsel sind uns etwa folgende Schlussverse: "Alle Wesen in der Welt / leben,
indem sie sich sehnen./ Nach einem Stern / in unendlicher Ferne./ Nach einer
weissen Wolke / in unerreichbarer Weite." - Geheimnisse, schwer zu lüften,
birgt das Gedicht "Juli". Diese Träumerei über das Meer fängt an mit dem

Verspaar: "Das Meer ist eine Schamanin - / der weit wirbelnde Rock ." In den



1108 Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews

folgenden Zeilen erscheint das Meer als Wahnsinnige, als Kurtisane. Das

Gedicht schliesst ab mit den Versen: "Das Meer ist ein Tier - / der blaue

Schatten, gespiegelt in den Augen." Dieses Juli-Gedicht ist Charles Baudelaire

gewidmet.
Die Widmung an Baudelaire ist der Anlass, sich allgemein zu fragen, in

wie weit koreanische Schriftsteller und Dichter westliche Kunst und Literatur

zur Kenntnis nehmen. Die Spuren sind in den hier vorliegenden Büchern spärlich.

In Jung-Hee Ohs Erzählung "Jenseits des Berges" fallt der Name von

Virginia Woolf, der Verfechterin eines unabhängigen kreativen Lebens. Sogar
eine Schallplatte wird erwähnt mit Dvoraks Cellokonzert, gespielt von Jaqueline

Dupré, der Gattin des Dirigenten Daniel Barenboim. Und Ho Kunuk (in der

Anthologie von H. Picht und H. Kang) erinnert sich in ihrer Erzählung "Am
Ende der Zeit" an die Verse des britischen Mystikers Blake: "Die Welt sehen in

einem Körnchen Sand, / den Himmel in einem Blütenrand, / die Unendlichkeit
halten in der Hand, / die Ewigkeit in einer Stund."

Tupfer dieser Art sind in etlichen Texten gleichsam locker eingestreut, als

seien sie allgemeiner Bildungshintergrund. Selbst der versierte Literaturkritiker
Kim Byong-Ik, der Autor von Grenzerfahrungen, erwähnt in den Essays zur
koreanischen Literatur der Gegenwart westliche Theorien wie etwa Sartres

"engagierte Literatur" oder experimentelle Schreibweise bloss summarisch.

Die Lyrik insgesamt steht quasi unter dem Motto "Die Seele des Windes".

- "Wind flüstert mir ins Ohr / ich soll es verlassen, / das Land des Taus, des

Nebels und der Träume." Der Wind, der nirgends haftet, wird dem Zen-Dichter
Oh Sae-young zur Metapher der Entsagung auf Weltliches: "So wie frisches

Wasser die dürstende Kehle netzt, [...] offenbaren diese Zeilen die Tiefe der

Seele, lichten diese Zeilen den Nebel der See". Und im Gedicht "Geräusche"

verbindet Oh Sae-young das Orgelspiel mit dem Herbstwind: "Du, voll Pathos

erbebendes Instrument, / träume nicht länger / von Applaus: / Dem Herbstlaub, /
wenn es mit dem Wirbelwind heult, / spendet niemand Beifall." Ja, selbst dem

Geschriebenen, der Schrift spricht der Dichter die Kraft ab, das Herz des

Menschen zu erreichen, den Wind allein erfühlt es ganz. "Ein Land, verriegelt
für die Schrift, / ein Land, das treibt im Wind als welkes Laub, / nur wenn unser
Herz leer ist." - Es ist ein beharrliches, endloses Suchen nach tieferen Schichten

der Psyche.



Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews 1109

Auch die Gedichte Blätter des Indong von Kim Ch'unsu sind eingebunden
in die Thematik des meditierenden Menschen: "Den Kopf gesenkt, fühlst du nur
das Schluchzen von Wind / und Meer in dein Herz eindringen." - Solche Zitate
machen dem Leser bewusst, wie nahe sich menschliches Empfinden in Ost und

West doch eigentlich sind.

Elise Guignard

KRÜMPELMANN, Kornelius: Das Dhuttakkhäna. Eine jinistische Satire.
Europäische Hochschulschriften: Reihe 27, Asiatische und Afrikanische Studien; Bd.

74. Bern: Peter Lang AG, 2000.

The book provides German translations of a number of the versions of the

Dhuttakkhäna, a Jaina text in which epic and puränic mythology is ridiculed. A
group of so-called dhürtas tell each other unbelievably fantastic stories. The one

who is unable to quote parallels to the fantastic incidents from the epics and

puränas proves himself unfit to bear the name dhürta any longer and has to feed

the others when, due to a heavy rainfall, food has become scarce.
The Prakrit version of the Dhuttakkhäna by Haribhadra (HaDh), the

Sanskrit version by Sarhghatilaka (SaDh) and the Old Gujerâtï version (GuDh)
were edited before by Jina Vijaya Muni in 1944 in number 19 ofthe Singhi Jain

Series. The versions from the Nisîhabhâsa (Nibh) and the Nisihavisesacunni

(VicuDh) were published by A.N. Upadhye in 1956 in the commemoration
volume for Vijayavallabhasüri. For some of these versions Krümpelmann has

been able to find additional manuscripts to the ones available to the previous
editors.

One of Krümpelmann's aims is to enhance our insight in the old sources of
the story. In this connection mention is made of the verbal contest of the

brahmodya (p. 30). No doubt the Vedic brahmodya and the plot of the later
Dhuttakkhäna breathe the same spirit. However, this does not imply that the one
had directly developed out of the other, as seems to be assumed by the author.

Note in this connection Krümpelmann's reference to a story from the

Kathäsaritsägara in which the son of a dhürta has to show that he is his father's son

by proving lies to be true. Rather than as a possible source of inspiration of the

Dhuttakkhäna, this story is quoted as evidence for the survival of the

brahmodya in later times. To my mind Krümpelmann's ideas on the connection
between the Dhuttakkhäna and the brahmodya would need a firmer basis than is

provided by him.



1110 Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews

Krümpelmann also tries to establish the relationships between the various

versions of the story, which, given the nature of the material, is an unrewarding
task. While it is evident that the authors of the SaDh and GuDh had before

them, among other things, the HaDh, it is clear that none of the three other

versions is directly related to the other two. In order to explain the relationships
between the latter three versions, Krümpelmann has to postulate no fewer than

two lost versions. The earliest one, which was the source of the Nibh, was in

prose. This prose version would have been the source of yet another old version

in verse, which before being lost fathered the prose text of the VicuDh, on the

one hand, and the verse text by Haribhadra, on the other. As said, the latter

would have been the source ofthe SaDh and GuDh versions.

The greatest part of the book, however, is taken up by translations of the

main versions of the text, that is, Nibh, VicuDh, and HaDh and of the samples

from SaDh and GuDh. Except for some minor details and omissions the
translations are correct. See, for instance, the translation of carhcücalanappahärehim
(HaDh Al) with "Schnabel/a'eòe", in which the word calana "foot, claw" has

been accidentally skipped. Moreover, occasionally a problematic text is

"solved" by referring to a parallel passage from another version, as if this would
explain the problem (see in this connection HaDh II 58 and the reference in note

i\2to SaDh 133).

The translations are accompanied by a select word index, which makes the

book, which contains texts in verse as well as prose, eminently suited for
introductory courses in Prakrit.

Herman Tieken

MARZOLPH, Ulrich: Narrative Illustration in Persian Lithographed Books.

Leiden: Brill, 2001. Handbuch der Orientalistik; Abt. I: Der Nahe und Mittlere
Osten; Bd. 60. XI + 302 Seiten

Die vorliegende Studie ist einem Thema gewidmet, das bislang in der

Forschung nur wenig Beachtung gefunden hat: der Lithographie, genauer

gesagt: illustrierten Lithographien aus dem Iran des 19. und 20. Jahrhunderts.

Zwar in jüngerer Zeit durch Arbeiten russischer und persischer Wissenschaftler

etwas besser erforscht, blieben die Ergebnisse dieser Untersuchungen aufgrund
sprachlicher Schwierigkeiten im Westen meist unbeachtet. So versteht sich

Marzolphs Studie denn auch als eine Pionierarbeit, in der die westliche

Forschung auf ein weitgehend unbekanntes Terrain hingewiesen wird, und erste

Pfade zu seiner Erschliessung aufgezeigt werden.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1111

Ein zentrales Problem stellt dabei die Lokalisierung relevanten Materials
dar. Wurden in Iran in der Zeit von 1832 bis 1946 zwar sehr viele Lithographien
hergestellt, so mangelt es doch an einer Übersicht über die verschiedenen
Editionen und ihren Verbleib. Vieles ist in Privatbeständen, anderes in öffentlichen
Bibliotheken, wo Lithographien jedoch lange nicht als eigene Kunstwerke
klassifiziert wurden. In Katalogen finden sich oft keine oder nur rudimentäre
Hinweise auf in Lithographien enthaltene Illustrationen, sodass bisher nur durch
eine eigene Sichtung der Bestände ein Überblick über das vorhandene Material

gewonnen werden konnte. Hier wird die Arbeit von Marzolph künftige
Forschung erleichtern, da einzelne Bibliotheken mit ihren Beständen aufgeführt
werden. Dankenswerterweise sind dabei auch die zu ihrer Erschliessung
vorhandenen Kataloge genannt (S. 3-11). Als ein mindestens genauso wertvolles

Arbeitsinstrument dürften sich die am Ende angefügten Listen der Quellen
in alphabetischer und chronologischer Reihenfolge sowie die Indices zu

Schreibern, Herausgebern und Druckern von Lithographien erweisen (S. 230-

294). Erwähnt werden sollte nicht zuletzt, dass das vorliegende Werk auf einer

weitaus umfangreicheren Materialsammlung beruht, in deren Rahmen mehr als

lO'OOO Abbildungen gesichtet und aufgenommen worden sind. Diese Sammlung
stellt eine wichtige Grundlage für weitere Studien dar.

In seinem aktuellen Buch hat der Autor sich nicht das gesamte Gebiet der

persischen Lithographie vorgenommen, sondern als einen Teilbereich die

Illustrationen narrativen Inhalts. Diese definiert Marzolph in Abgrenzung
gegenüber realistischen Illustrationen, als deren natürliches Gegenstück er

narrative Illustrationen bezeichnet. Die Klassifikation als realistisch oder

narrativ steht dabei in direkter Abhängigkeit zum Inhalt der Werke, denen die

jeweilige Illustration beigegeben ist. Darstellungen in anatomischen und
astronomischen Büchern, Werken zur Chemie, Reiseliteratur, aber auch historio-
graphischen Texten werden folglich als realistisch bewertet (S. 23-24), solche in
der klassischen persischen Literatur, in religiösen Texten, Epen und
Volksliteratur hingegen als narrativ (S. 24-27). Etwas inkonsequent ist bei dieser

Einteilung, dass Illustrationen in aus europäischen Sprachen übersetzten
literarischen Werken unberücksichtigt bleiben. Religiöse Literatur wie beispielsweise
Märtyrerlegenden hingegen, die zumindest ihrem eigenen Anspruch nach kaum

fiktiver sind als geschichtliche Darstellungen und Reiseberichte, werden

eingeschlossen. Für die behandelten Fragestellungen indes ist die Auswahl des

Bildkorpus ohnehin nicht so sehr relevant, sieht man einmal von dem

Unterkapitel über "Programs of illustration" (S. 56-59) ab.

In einer übersichtlichen und informativen Darstellung beschreibt Marzolph
zunächst die Entwicklung von Lithographie und Buchdruck in Iran und geht



1112 Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews

dabei insbesondere auf technische und ökonomische Aspekte ein (S. 12-18).
Nähere Aufmerksamkeit erfährt die Frage, warum sich der Druck mit beweglichen

Lettern erst relativ spät hat durchsetzen können, und wie die iranische

Vorliebe für Lithographien zu erklären ist. Den Methoden der Illustration
solcher Lithographien und ihrer Entwicklung gilt ein eigener Abschnitt (S. 18-

21).
Ein wenig irritiert, das in dem Kapitel "Pecularities of lithographic

illustration" technische Aspekte der Buchillustration noch einmal aufgegriffen
werden (S. 49-54). In diesem späteren Teil geht es um die Haltbarkeit von
Bildstöcken und ihre Reproduktion, wobei es dem Autor zum einen wichtig ist,
auf die geringe Zahl erhaltener Exemplare lithographischer Editionen
hinzuweisen. Hieraus folgert er, dass die einzelnen Illustrationen mit dem gleichen

Respekt behandelt werden sollten wie Miniaturen - eine Forderung, die
angesichts eines durch mangelnde Sorgfalt verursachten fortschreitenden Verlustes

von Lithographien leider nur allzu sehr ihre Berechtigung hat.

Marzolph zeigt in diesem Zusammenhang zum anderen auf, einem wie
standardisierten Programm die meisten Illustrationen folgen. Zerbrochene
Bildstöcke konnten nicht durch beliebige neue Bilder ersetzt werden; vielmehr galt

es, das vorherige Bild möglichst genau zu imitieren. Besondere Blüten trieb
dieser Anspruch an detailgenaue Reproduktion im Falle solcher

Bildprogramme, die späteren Illustratoren oder Herausgebern nicht mehr opportun
erschienen. Um den Vorlagen dennoch treu zu bleiben, zensierten sie die als

anstössig empfundenen Darstellungen. Hierzu wurden einzelne Körperteile
überdeckt oder die Szene leicht modifiziert. Betroffen waren insbesondere

Liebesszenen, die in frühen Lithographien oft recht freizügig dargestellt
wurden, und für die Marzolph einige anschauliche Beispiele in unzensierter und

zensierter Version vorlegt (S. 54-55).
Sehr interessant ist, was der Autor zur Entwicklung standardisierter

Bildprogramme für das Sähnäme ausführt (S. 56-58). Die beiden ersten
illustrierten Lithographien dieses Buches entstanden unabhängig voneinander in
Indien und Iran. Spätere Illustrationen hingen fast alle von einer dieser beiden

Standardversionen ab, so dass sich das Vorbild jeweils gut identifizieren lässt.

Zu klären bliebe, inwieweit die in den Lithographien vorhandenen Darstellungen

auf Vorlagen in Miniaturen zurückgehen, und also beispielsweise die

iranische und indische Version des Sähnäme jeweils unterschiedlich illuminierte
Handschriften nachgeahmt haben.

Die Festlegung auf relativ stereotype Darstellungen führt dazu, dass

individuelle Züge bestimmter Künstler nur bedingt festgestellt werden können. Sie

äussern sich gelegentlich in Details der Ornamentik und Gestik. Oft ist eine



Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews 1113

Identifikation des Künstlers jedoch nur anhand der Signatur möglich. Allerdings
gibt auch diese nicht immer sichere Auskunft, da die Namen bekannter Künstler
mitunter ergänzt wurden, ohne dass das Werk von ihrer Hand stammte (S. 28-

30). Zahlreiche Beispiele solcher Signaturen werden in dem Buch abgebildet,
doch macht sich hier die verkleinerte Wiedergabe der Illustrationen schmerzlich
bemerkbar: manche Signatur ist ohne Lupe kaum zu erkennen, geschweige denn

zu entziffern, sodass die Ausführungen des Autors nur eingeschränkt nachvollzogen

werden können (Fig. 45, 50, 51). Biographische Angaben zu den wichtigsten

Illustratoren sowie eine Übersicht über die ihnen jeweils zuzuschreibenden

Lithographien runden diesen Teil des Buches ab (S. 31-48).

Zugleich positiv und negativ wirkt sich aus, dass Marzolph im Anschluss

an den nicht sehr umfangreichen Textteil (S. 1-64) in einem breit angelegten

Bildteil (S. 65-214) möglichst viel Anschauungsmaterial vorlegt. So ist es ein

Vergnügen, die unterschiedlichen Illustrationen zu betrachten und ihre Vielfalt
vorgeführt zu bekommen. Der Wunsch, dem Leser zahlreiche Beispiele zu

präsentieren, führt aber gleichzeitig zu Einschränkungen in der Qualität der

Reproduktionen, die zum Teil ziemlich klein geraten sind (Fig. 15, 29, 36), und

zum Teil schlecht erkennbar (Fig. 61, 75, 81). Eine wesentlichere Schwäche des

Bildkataloges besteht indes darin, dass er sinnvoll nur zusammen mit der

Lektüre des Textes zu verwenden ist. Ein Leser, der nur die Bilder betrachten

möchte, wird nach einer Weile etwas verloren in dem Katalog blättern. Dessen

Nutzung wird zusätzlich dadurch erschwert, dass als Bildunterschriften lediglich

die Jahreszahl und der Name des zugehörigen Werkes stehen. Nähere

Angaben zu den dargestellten Szenen finden sich in einem Anhang (S. 215-

229), doch ist auch dort kein Rückbezug zu dem Textteil des Buches gegeben.

Wer die näheren Gründe für die Aufnahme eines Bildes an eine bestimmte
Stelle im Katalog erfahren möchte, kommt folglich gar nicht umhin, den

gesamten Text zu lesen - ein Unterfangen, das indes letztlich denn doch so

interessant ist, dass man diesen "Zwang" gerne in Kauf nimmt.
Insgesamt gesehen ein Buch, das nicht in jeder Hinsicht durch Aufbau und

Gestaltung besticht, das jedoch neugierig macht auf weitere Studien, und eine

Fundgrube mit vielen Schätzen, deren Bergung längst noch nicht abgeschlossen
ist.

Eva Orthmann

MYLIUS, Klaus: Das Altindische Opfer. Ausgewählte Aufsätze und Rezensionen.

Mit einem Nachtrag zum 'Wörterbuch des altindischen Rituals'. Jubiläums-



1114 Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews

ausgäbe zum 70. Geburtstag von Klaus Mylius. Institut für Indologie, Wicht-
rach, 2000, 588 S.

Die zahlreichen indologischen Artikel und Rezensionen von Klaus Mylius,
Ordentlichem Mitglied der Leibniz-Sozietät zu Berlin, verteilen sich über einen

Zeitraum von mehr als 30 Jahren. Viele von ihnen sind an heute z.T. schwer

zugänglichen Stellen erschienen. Umso mehr ist die hier vorgelegte Sammlung
zu begrüssen.

Das herausragende Thema dieser Auswahl ist das mit Recht als eines der

schwierigsten Gebiete der Indologie geltende altindische Opferritual.
Im Mittelpunkt stehen daher Analysen von Opfertypen und -prozessen, wie

des samsava, sarvamedha, sadyaskrT, ägrayana, gosava, upahavyajanyabhayä-
panodana und anderer. Sie sind auch methodologisch richtungsweisend, indem
sie zeigen, wie die Sanskrit-Quellen für ritualwissenschaftliche Erkenntnisse
auswertbar sind.

Mit der dem magischen Weltbild eigenen Denkweise beschäftigen sich

zwei durch Statistiken gestützte Studien über die vedischen Identifikationen.
Ein besonderes Gewicht besitzt die umfangreiche Studie über die daksinä.

In dieser zeigt K. Mylius einmal mehr, dass er die Quellen mustergültig
beherrscht, so dass er im Unterschied zu J. C. Heesterman und anderen eine

realistische und überzeugende Deutung der daksinä zu geben vermag.
Realistisch und stringent ist auch die die berühmten "Collectanea über die

Kastenverhältnisse in den Brähmana und Sütra" (in: Indische Studien, Band X,
1868) A. Webers vervollkommnende Studie "Die Rolle des vedischen Rituals in
sozialen Konflikten".

Von Bedeutung sind ferner Studien zu dem so umstrittenen Gebiet der

Chronologie vedischer Literaturwerke. Hingewiesen werden soll hier auf den

kurzen, aber bahnbrechenden Aufsatz "Zur Datierung der mittelvedischen

Literatur", der einen Markstein in der Geschichte der Vedaforschung darstellt.
Beweise seiner gründlichen Kenntnis von Sütra-Sprache und -Stil gibt

Mylius in seinen Übersetzungsproben der cäturmäsyäni im fünften Adhyäya des

Kätyäyana-Srautasütra und der ersten sieben Anuväkas des Taittirîya-
Brâhmana. Diese Proben stecken den Rahmen ab, in welchem sich annotierte
Übersetzungen von vedischen Ritualtexten bewegen sollten.

Die Anzahl der wiedergegebenen Rezensionen ist leider vergleichsweise
gering, wie ein Blick auf das Schriftenverzeichnis zeigt. Insbesondere sind die

Besprechungen der in der Reihe der Glasenapp-Stiftung erschienenen Bände

nicht berücksichtigt worden.



Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews 1115

Die Aufsätze "Geographische Untersuchungen zur Entstehungsgegend des

Satapatha-Brähmana" (S. 18ff.) und "Das geographische Milieu der
mittelvedischen Literatur" (S. 93 ff.) weisen nicht nur auf die doppelte Kompetenz des

Autors als Indologe und Geograph hin, sondern werden auch fachübergreifende

Wirkung haben. Das gilt im gleichen Sinn für die Buddhismusforschung. Der
Aufsatz "Die Datierung des Buddha im Lichte des Veda" (S. 445ff) setzt sich

mit den verschiedenen wissenschaftlichen Ansätzen auseinander. Er vermittelt

Wertungen und wird - vor allem in übersetzter Form - auf Interesse in Ländern

stossen, in denen der Buddhismus gelebt wird.
Gedankliche Klarheit des Autors äussert sich durchgängig in sprachlicher

Präzision, die, perfektioniert in ihrer Expressivität, dennoch verständlich und

lesbar ist, auch wenn Ausdrücke wie monsunal statt des gebräuchlichen monsunisch

aufmerken lassen.

Die benutzerfreundliche Erschliessung des umfangreichen Bandes verrät
die kundige Hand des engagierten Verlegers. Es finden sich

- eine Bibliographie der zitierten Literatur

- ein Generalregister der (auch sanskritischen) Namen, Sachen und Personen

ein Register der Belegstellen, das allein 22 Seiten umfasst

ein Verzeichnis der indologischen Publikation von K. M., gegliedert nach Monographien,

Fortsetzungswerken, Aufsätzen und Rezensionen.

Der von P. Thomi geleitete Verlag des Schweizerischen Instituts für Indologie
hat dieses Werk in vorbildlicher Ausstattung und sorgfältigster Redaktion

publiziert. Gerade in wirtschaftlich angespannter Zeit gebührt ihm dafür
höchstes Lob. Der Verlag, der u.a. das wichtige, von Mylius nicht nur für
Indologen geschriebene Wörterbuch Päli-Deutsch (Wichtrach 1997)
herausgebracht hat, ehrt den Autor, einen international renommierten Indologen, der

ein Leben lang als Universitätslehrer gewirkt und unvergleichlich viel publiziert
hat, anlässlich seines siebzigsten Geburtstags mit der Herausgabe dieses

Jubiläumsbandes.

Annemarie Esche

MYLIUS, Klaus: Langenscheidts Handwörterbuch Sanskrit-Deutsch. Langen-
scheidt KG. 7. Aufl. Berlin und München 2001. 583 S. ISBN 3-468-04395-3.

Als das Wörterbuch Sanskrit-Deutsch des verdienten Sanskritphilologen und

Hochschullehrers im Jahre 1975 in der editio princeps erschien, erfuhr es



1116 Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews

alsbald eine Fülle zustimmender Rezensionen (vgl. die Liste am Ende dieser

Rezension). In den Folgejahren etablierte es sich erfolgreich als Standardwerk.

1999 konnte die 6. Auflage auf den Markt kommen, und bereits zwei Jahre

später folgte die 7. Auflage, die gewiss nicht die letzte sein wird. Für ein

Sanskrit-Wörterbuch bedeuten sieben Auflagen innerhalb eines Vierteljahrhunderts

sehr viel. Sie zeigen, dass dieses Handwörterbuch mit seinen rund
70'000 Lemmata nicht nur das früher gebrauchte, erheblich weniger umfangreiche

Wörterbuch von Carl Cappeller hinter sich gelassen, sondern auch

bewiesen hat, dass es möglich ist, den für das Verständnis der Literatur wesentlichen

Teil der Sanskrit-Lexik in einbändiger Form (freilich in einem relativ
kleinen Schriftgrad) zu präsentieren. Seit 1975 haben nun schon Generationen

von Studenten der Indologie, Orientalistik und Vergleichenden Sprachwissenschaft

wie auch viele andere Interessierte aus diesem Buch grössten Nutzen

gezogen. Von Auflage zu Auflage mit Ergänzungen und Verbesserungen
versehen, wurde das von seinem Verlag vorbildlich betreute Werk nunmehr in die

Reihe von Langenscheidts Handwörterbüchern aufgenommen.
Da die Rezensentin in ihrem Wörterbuch Deutsch-Myanmarisch die

Etymologie der im Myanmarischen gängigen Päli- und Sanskritwörter anzugeben
bemüht ist, sind für sie die entsprechenden Wörterbücher unverzichtbar. Ehe

zahlreiche Päliwörter in das Myanmarische eingedrungen sind, hat auch eine

Reihe von Sanskritwörtern ihren Platz gefunden. Bei Vergleichen mit der
sanskritischen Herkunft gab es vor allem bei botanischen Ausdrücken einige
Probleme.

So findet sich auf S. 322 des Wörterbuchs Sanskrit-Deutsch plaksä m
'Feigenbaum m, Ficus infectoria'. Nach Zander, Handwörterbuch der Pflanzennamen,

Stuttgart 2000, wird heute Ficus infectoria als Ficus virens, Graufeige
definiert. Auf S. 369 des vorliegenden Wörterbuchs steht für malati i
'Jasminart'. Im Myanmarischen bedeutet das aus dem Sanskrit überkommene Wort
Echter Jasmin (Jasminum officinale). Auf S. 577 wird für hihgu m 'Ferula Asa
foedita' als binäre Nomenklatur genannt. Das heisst heute nach Zander Ferula
Asant foetida und ist als Asant bekannt. Auf S. 483 wird vitasti als 'Spanne'
übersetzt. Eine Spanne als altes Längenmass wurde in Deutschland nicht
zwischen Handgelenk und Fingerspitzen gemessen, sondern bei gespreizter
Hand von der Spitze des kleinen Fingers bis zur Spitze des Daumens. Sollte das

im Altindischen anders gewesen sein, ist der Begriff Spanne nicht angebracht.
Es wäre nun interessant zu wissen, ob manche botanische Begriffe in
altindischer Zeit nur vage bestimmt waren und erst beim Übergang in andere

Sprachen eine Präzision erfuhren oder ob sich die Unterschiede aus der



Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews 1117

Weiterentwicklung der botanischen Systematik ergeben haben. Beim Vergleich
mit einigen neuindischen Sprachen musste sich eine Antwort finden lassen.

Es erfüllt uns mit Genugtuung, dass der Autor die Arbeit auch an der hier

vorgestellten Ausgabe eigenhändig ausführen konnte. Man darf überzeugt sein,

dass dieses Buch - ebenso wie das Pendant Langenscheidts Handwörterbuch
Deutsch-Sanskrit - auch künftig sein in den Vorbemerkungen formuliertes Ziel
"nicht nur wissenschaftlichen Erfordernissen zu entsprechen, sondern dem

Benutzer auch die kulturellen Traditionen und die weltgeschichtliche Bedeutung
Indiens näherzubringen", nicht verfehlen wird.

Liste der Rezensionen zum Wörterbuch Sanskrit-Deutsch

Erste Auflage

Patyal, Hukam Chand

1976 Vishveshvaranand Indological Journal, vol. XIV. pt. II (Sept. 1976),

p. 3-7; Hoshiarpur
GATZLAFF, Margot
1976 Zeitschrift für Phonetik, Sprachwissenschaft und Kommunikations¬

forschung, Bd. 29 (1976), Heft 5/6, S. 613-615; Berlin
ESCHE, Annemarie
1976 Asien-Afrika-Lateinamerika, Bd. 4 (1976), H. 6, S. 984-985; Berlin

Kashikar, C. G.

1976-7 Bulletin of the Deccan College Research Institute, vol. XXXVI, Nos
1-4 (1976-1977), p. 177-180; Poona

WOJTILLA, Gyula
1977 Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae, tomus XXXI,

Fase. 1 (1977), S. 143-145; Budapest

Bodewitz, Henk W.
1977 Indo-lranian Journal, vol. 18 (1977), H. 1-2, S. 114-116; The Haque

Njammasch, Marlene
1977 Ethnographisch-Archäologische Zeitschrift, Jahrg. 18 (1977), H. 2, S.

367-369; Berlin
Mayrhofer, Manfred
1977 Die Sprache, Bd. 22 (1977), H. 2, S. 192; Wien
KRICK, Hertha
1978 Wiener Zeitschrift für die Kunde Südasiens, Bd. 22 (1978), S. 184;

Wien



1118 Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews

Bense, Gertrud
1978 Wissenschaftliche Zeitschrift der Martin-Luther-Universität Halle-

Wittenberg. Beilage zum 27. Jg. (1978), S. 58-60 Halle (Saale)

KELLENS, Jean

1978 L'Antiquité Classique, t. XLVII (1978), S. 302-303; Bruxelles
SCHUPP, Irmingard
1979 Wissenschaftliche Zeitschrift der Karl-Marx-Universität Leipzig,

Gesellschafts- und Sprachwissenschaftliche Reihe, 28. Jg. (1979), H.

LS. 160-161; Leipzig
Parpola, Asko
1979 Acta Orientalia, vol. 40 (111979), S. 338-340; Kopenhagen
TSUJI Naoshirö
1979 Töhögaku (Eastern Studies), Institute of Eastern Culture, Nr. 57

(Januar 1979); Tokyo

Zweite Auflage

Mayrhofer, Manfred
1981 Die Sprache, Bd. 27 (1981); Wien
O.VERF.

1982 Indo-lranian Journal, vol. XXIV (1982), Nr. 1, S. 83; The Haque
VAVROUSEK, Petr
1981 Jazykovédné Aktuality, rot. XVIII (1981), t. 4, S. 155-156; Praha

Schlerath, Bernfried
1980-1 Kratylos, Jahrg. XXV (1980/1981), S. 117-122; Wiesbaden

VERPOORTEN, J. M.
1982 Asiatische Studien, 1982/2, Vol. XXXVI, S. 158-160; Bern

VAVROUSEK, Petr
1982 Archiv Orientälni, vol. 50 (1982), S. 357-358, Heft 4; Praha

FlSER,Ivo
1984 Acta Orientalia, XLV (1984), S. 175-177; Kopenhagen

Dritte Auflage

FEISTEL, Hartmut-Ortwin
1988 Asien. Deutsche Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur, Jahr¬

gang 1988, Nr. 27 (April 1988), S. 79; Hamburg



Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews 1119

Mayrhofer, Manfred
1988 Die Sprache, Bd. 32 (1988), 2, S. 475; Wien

Annemarie Esche

SCHERMAN, Lucian: Kleine Schriften. Herausgegeben von Friedrich Wilhelm.
Glasenapp-Stiftung, Band 40. XXXIII, 740 S. Stuttgart 2001. ISBN 3-515-
07545-3

Im Rahmen der auf dem Gebiet der Indologie betriebenen wissenschaftsgeschichtlichen

Studien hatte Lucian Scherman (1864-1946) bisher keine adäquate

Würdigung erfahren, ja in vielen einschlägigen Werken wurde er schlechthin

übergangen.1 Der Herausgeber stand also vor einer schwierigen Aufgabe, deren

Bewältigung entsprechend hoch zu bewerten ist.

Bereits das Vorwort repräsentiert eine dankenswerte Leistung. Hier bietet
W. eine detaillierte Biographie Schermans, die nicht nur sachlich referiert,
sondern auch durch ihre Einfühlsamkeit und innere Anteilnahme sympathisch
wirkt. Etwa 40 Jahre lang hatte Scherman an der Münchner Ludwig-
Maximilians-Universität gelehrt und sich weltweit unter den Orientalisten und

Ethnologen verdienten Ruhm erworben. Dann ergriffen die Nazis die Macht und

setzten ihre rassistischen Wahnideen in die Tat um. Auch Scherman wurde das

Opfer einer Denunziation und ihrer Folgen. Vorlesungsverbot, Ausschluss aus

der Bayerischen Akademie der Wissenschaften und Entzug des Doktortitels
waren Ausdruck der Repressionen durch die nunmehrigen Machthaber. Wenige
Monate vor Beginn des II. Weltkrieges gelang Scherman die Emigration in die

USA.2

Die unter Indologen wohl am besten bekannte und meistzitierte Arbeit
Schermans ist seine Dissertation "Philosophische Hymnen aus der Rig- und

So sucht man Scherman vergebens in den folgenden, sonst oft herangezogenen Werken: E.

Windisch, Geschichte der Sanskrit-Philologie und Indischen Altertumskunde (Strassburg

1917, Berlin und Leipzig 1920); P. J. Chinmulgund und V. V. Mirashi, Review of
Indological Research in last 75 Years (Poona o.J., ca. 1970); V. Stache-Rosen, German

Indologists (New Delhi 1981); A. K. Roy und N. N. Gidwani, A Dictionary of Indology,
vol. IV (New Delhi 1986).

Die von deutschen Wissenschaftsbehörden und Akademien im Nazireich und danach in der

DDR und in der Bundesrepublik gegenüber in irgendeiner Hinsicht als unerwünscht

betrachteten Gelehrten angewandten Methoden der Vertreibung, Diffamierung und

Ausgrenzung harren noch einer gründlichen wissenschaftsgeschichtlichen Untersuchung. Diese

ist aber umso dringlicher und wichtiger, als es gilt, endlich aus der Vergangenheit zu lernen.



1120 Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews

Atharva-Veda-Sanhitâ (verglichen mit den Philosophemen der älteren Upani-
shad's" (Strassburg 1887); sie steht also mit Recht an der Spitze der hier

vorgelegten Auswahl. Mit ihr hatte Scherman übrigens eine von Ernst Kuhn

gestellte Preisaufgabe erfolgreich gelöst. Die Habilitationsschrift "Materialien

zur Geschichte der indischen Visionslitteratur" ist die zweite grosse
indologische Arbeit, die hier wiedergegeben wird.

Wenig bekannt ist der Umstand, dass Scherman nicht nur als Indologe,
sondern auch als Ethnograph Grosses geleistet hat. Daher seien seine Kleine
Schriften auch den Völkerkundlern - besonders denen, die sich mit Südasien

befassen - nachdrücklich empfohlen. Dies gilt umso mehr, als sich Scherman

nicht nur der Ethnographie des indischen Subkontinentes gewidmet, sondern

seine Forschungen auch auf Hinterindien, besonders das heutige Myanmar,
ausgedehnt hat. Gerade für dieses Land und für die Ethnographie der Nilgiris
haben seine Feldforschungen grosse Bedeutung erlangt. Die vorliegende
Auswahl wird dieser Arbeitsrichtung Schermans voll gerecht. So enthält sie die in
drei Teile gegliederte Studie "Bei südindischen Bergstämmen", die sich mit den

Toda, Kota und Badaga befasst, sowie mehrere "Völkerkundliche Notizen aus

Oberbirma". Einige Arbeiten sind Buddha-Darstellungen gewidmet. Bis nach

Indonesien greift die interessante Studie "Die javanische Batik-Technik und

ihre vorderindischen Parallelen" aus.

Wie in fast allen Bänden der Glasenapp-Stiftung sind auch hier die Rezensionen

etwas stiefmütterlich behandelt worden. Gern hätte man Schermans

Ansichten über H. Oldenbergs "Buddha" oder zu T.W. Rhys Davids' "Buddhist
India" erfahren. Umso erfreulicher ist der Umstand, dass der Herausgeber in

gewiss mühevoller Arbeit umfangreiche Literatur über Scherman ermittelt hat.

Lobenswert ist ferner, dass W. mehrere informative Dokumente zu Schermans

Vita beigebracht hat, so seine Aufzeichnungen zur Reise nach Ceylon und

Südindien (1910-1911) und ein Handschreiben Schermans an den bayerischen

Kronprinzen Rupprecht. Mit grösstem Interesse liest der Wissenschaftsgeschichtler

eine von 218 Gelehrten aus aller Welt unterzeichnete Grussadresse zu
Schermans 70. Geburtstag, der bereits in die Zeit der Naziherrschaft fiel. Um

nur einige Namen zu nennen: neben zahlreichen indischen und zwei Leningrader

Gelehrten finden wir die Unterschriften von J. Gonda und L. Renou; aus

Deutschland etwa von H. von Glasenapp, W. Ruben, W. Schubring, E. Sieg, E.

Waldschmidt, F. Weller, und H. Weller, immerhin auch die von B. Breloer,
J.W. Hauer, J. Hertel, W. Kirfel und B. Liebich; die Unterschrift des Dekans der

nunmehr von den Nazis dominierten Philosophischen Fakultät, W. Wüst, fehlt
freilich bereits hier.



Buchbesprechungen / Comptes rendus / Reviews 1121

Die dem Band vom Herausgeber beigefügten Register erheben nach seiner

eigenen Feststellung keinen Anspruch auf Vollständigkeit, sind aber im wesentlichen

ausreichend. Sie bestehen aus einem Wort-, Namen- und Sachregister
sowie einem Verzeichnis indischer Texte (mit Belegstellen) und Autoren.

Gegenüber anderen Bänden dieser Reihe ist hervorzuheben, dass die von W.

gefertigten Register auch die Fussnoten berücksichtigen. Der Druck ist sauber

und korrekt.3 Sehr zu begrüssen ist, dass W. dem Band ein Bild von Scherman

vorangestellt hat4, zumal in der von W. Rau besorgten Porträtsammlung5 Scherman

nicht vertreten ist.

Friedrich Wilhelm hat sich in der Reihe der Glasenapp-Stiftung durch die

Edition der Opuscula jüdischer Indologen bereits mehrfach verdient gemacht.6
Auch für den hier vorgelegten Band schulden ihm Indologen wie Ethnographen
Dank und Anerkennung.

Schliessen möchte der Rez. aber mit einem Zitat von Scherman selbst. Er
schrieb in seinem Beitrag "Rudolf v. Roth. Zum fünfzigjährigen
Doktorjubiläum": "Die Zahl derer, welche das Leben und Wirken grosser Philologen
aufmerksam verfolgen, ist nun einmal keine grosse, und beim Orientalisten

verringert sie sich naturgemäss noch beträchtlich - zumal in unserer Zeit,
welche den idealen Studien, deren Nutzen sich nicht im Finstern greifen lässt,

nicht eben hold ist."7 Scherman traf diese Feststellung im Jahre 1893.

Vergleicht man sie jedoch mit der heutigen Situation, in der alles und jedes
"sich rechnen muss", so haben Wissenschaftspolitik und "Zeitgeist" kaum einen

Grund zu Stolz und Selbstzufriedenheit, vielmehr einen umso stärkeren Anlass

zu Besinnung und innerer Umkehr.

Klaus Mylius

3 Der Druckfehler auf S. 681 unter 11. ist bei einer Neuauflage leicht zu beseitigen.
4 Die Ausstattung der in dieser Reihe edierten Kleinen Schriften mit Porträts hatte der Rez.

bereits in den Mitteilungen des Instituts für Orientforschung der Deutschen Akademie der

Wissenschaften zu Berlin, Band XIV, Heft 2 (Berlin 1968), S. 359, angemahnt.
5 W. Rau, Bilder 135 deutscher Indologen Glasenapp-Stiftung, Band 23 (Wiesbaden 1982).
6 So durch die Ausgabe der Kleinen Schriften von Otto Strauss Glasenapp-Stiftung, Band

24 (1983), und derjenigen von Otto Stein (Band 25, 1985).
7 In dieser Auswahl S. 677.




	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

