Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 55 (2001)
Heft: 4

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS
REVIEWS

ARP, Susmita: Kalapani: Zum Streit iiber die Zuldssigkeit von Seereisen im
kolonialzeitlichen Indien. Stuttgart: Franz Steiner Verlag. 2000. (Alt- und
Neu-Indische Studien, 52.) 258 S. ISBN: 3-51507813-4.

The difficulties Mohandas Karamchand Gandhi—later known as Mahatma
Gandhi—had to face from the side of the leaders of his caste before his
departure as a youth to England in 1888 are widely known. The details of the
discussions that took place all over India around that time about the question
whether sea voyages for members of higher castes were allowed are less
generally known. Few Sanskrit scholars will know, for example, that the
Sanskrit-Sanskrit dictionary called Vacaspatyam contains, under the entry kali,
a reprint of a small treatise composed by the author of the dictionary, Taranatha
Vacaspati, which embodied an important and influential contribution to the
debate about this i1ssue toward the end of the nineteenth century. They may not
know either that the famous P.V. Kane still took an active interest in this issue.

The book under review initially considers the pre-history of this debate,
1.e.,, the passages in the Dharmasastra literature which deal with, or were
believed to deal with, a prohibition of sea voyages. They are few in number, and
later discussants often focused on lists of practices to be avoided in the
Kaliyuga (kalivarjya). The bulk of the book deals with the late nineteenth and
early twentieth century discussion, with special emphasis on Bengal. It is
remarkable that this debate did not really start until after the 1860s, which may
not be unconnected with the fact that the newly opened Suez canal enormously
facilitated travel to and from England.

Susmita Arp presents some important publications dealing with the per-
missibility of sea travel in detail, and discusses numerous others. She focuses
her attention on sources in Sanskrit, Bengali and English, and analyses the
arguments used. These are not all exclusively based on the interpretation of
ancient texts, but involve—as is shown—numerous other considerations.



1100 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

The title of the book is taken from a drama called Kalapani, written by
Amritalal Basu and first performed in 1892, which makes fun especially of
those who plead for the freedom to make sea voyages. The last chapter deals
with it in detail.

Johannes Bronkhorst

BARONI, Helen J.: Obaku Zen — The Emergence of the Third Sect of Zen in
Tokugawa Japan. Honolulu: University of Hawaii Press, 2000.

Obaku Zen in Japan ist das Resultat der letzten grossen Welle chinesischer
buddhistischer Emigranten, die in der Mitte des 17. Jahrhunderts nach Japan
gelangten. Obwohl die Bedeutung dieser dritten Zen Sekte in Studien zum Zen
und dem japanischen Buddhismus allgemein immer und immer wieder hervor-
gehoben wird, gibt es, bis zum heutigen Tag, dusserst wenige Untersuchungen
zu Obaku.

Das vorliegende Buch ist die erste, ausfiihrlichere Untersuchung zum
Thema in englischer Sprache. Die Grundlage dazu bildet die von der Autorin
1993 der Columbia University vorgelegte Dissertation Buddhism in Early
Tokugawa Japan: The Case of Obaku Zen and the Monk Tetsugen Déko.

In ihrer Einleitung stellt Baroni den Ansatz vor, der sie in ihrer Unter-
suchung leiten wird. Die Untertitel in dieser Einleitung mégen als die zwei
grossen Fiden dienen, die das Buch durchziehen: (1) Obaku in Zen Scholarship,
und (2) The Emergence of Obaku as an Independent Sect. Vor allem das zweite
Thema ist sehr komplex und kann von den verschiedensten Seiten her
beleuchtet werden. Hier erwihnt Baroni einen Ansatz, der fiir Obaku-Studien
neu ist: sie verwendet Konzepte, die zum Verstindnis der sogenannten neuen
religidsen Bewegungen (new religious movements, NRMs) entwickelt wurden.
Um aus ithrem Buch zu zitieren:

There are compelling similarities between the sort of questions I wish to answer about
Obaku and the questions raised in the studies of NRMs: how NRMs recruit and retain
members; how they establish a financial basis; how their beliefs and practices compare with
those of established groups; how they fare with the secular authorities; how they move
themselves from the tenuous status of the new movement into accepted traditions within a
given culture (S. 4).

Mein Interesse galt vor allem diesem, fiir mich neuen Ansatz.
Die ersten Kapitel des Buches behandeln die frithe Geschichte des Obaku
in Japan. Eine der ersten Fragen, mit der sich jeder konfrontiert sieht, der sich



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1101

mit Obaku beschiftigt, ist die Frage nach dem Anfang. Dieses Problem wird im
zweiten Kapitel, in dem sich Baroni mit der Frage nach “Schule, Sekte oder
Traditionslinie” beschiftigt, aufgenommen. Nimmt man Obaku nur als Tradi-
tionslinie, kann man Obaku mit dem Moment beginnen lassen, als Ingen seinen
Fuss auf japanischen Boden setzte. Betrachten wir jedoch das legale Konzept
einer “Sekte”, dann kann man den Anfang auf die offizielle Anerkennung des
Manpuku-ji als dem Haupttempel der Obaku-“Sekte” festlegen, denn diese
Anerkennung bedeutet gleichzeitig institutionelle Unabhédngigkeit. Mit Sicher-
heit kann man jedoch sagen, dass Obaku nie als unabhiingige Bewegung in
China existierte. Inmitten der allgemeinen Revitalisierung des Buddhismus 1in
China finden wir auch den Wan-fu-ssu Tempel auf dem Huang-po Berg, der
von Mi-yun Yiian-wu und seinen Nachfolgern Fei-yin und Yin-ylian (Ingen)
restauriert wurde. Vor allem Fei-yin war in der Auseinandersetzung aktiv, wel-
che Traditionslinie denn nun die korrekte Uberlieferung innerhalb des (Lin-chi)
Ch’an darstelle; er unterlag schliesslich im Jahre 1654 in einer berithmten
Debatte dem Tsao-tung (Sot6)-Meister Yung-chiieh Yian-hsien (1578-1657).

Das nichste Problem ist das der Motivation Ingens, nach Japan zu kom-
men. Baroni selbst bietet keine eigene Theorie, sondern listet die Faktoren, die
in den verschiedenen Erklarungsversuchen anderer Autoren bisher angeboten
wurden. Diese Theorien besagen unter anderem, dass Ingen das Dharma 1n
Japan verbreiten wollte, dass er vor den anstiirmenden Ming-Truppen fliichtete,
oder dass er China nach der Niederlage seines Lehrers Fei-yin verliess. Ich
glaube die Autorin hat recht, wenn sie sagt, dass ein einzelnes Motiv wohl nicht
ausreicht zu erkliren, warum ein alter Mann die gefihrliche Uberfahrt nach
Japan wagte, sondern dass all die oben erwihnten Faktoren dazu beitrugen
(S.41).

Der stirkeste Einfluss, Ingen in Japan zu halten, ging vom Shogun aus.
Dieser iiberliess ihm Land, auf dem Ingen dann sein Kloster, das Manpuku-ji,
baute. Die gute und enge Beziehung Ingens zum Kaiserhaus ist eine Fabrikation
aus der Meiji-Zeit (S. 40).

Der Rest des Buches behandelt die Griinde fiir Obakus grossen Erfolg in
den Anfangsjahren und bezieht den Einfluss, den Obaku auf den japanischen
Buddhismus hatte, mit ein. Angesprochen werden auch die Griinde fiir die
manchmal doch recht harten Angriffe, die Obaku in der ersten Zeit zu
gewdrtigen hatte.

Obakus grosser Anfangserfolg und die Erregung, die er in den japanischen
buddhistischen Kreisen hervorrief, hat wohl seine wichtigste Ursache darin,
dass Obaku in den ersten hundert Jahren seiner Geschichte in Japan chinesisch



1102 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

blieb. Dieses “Chinesisch-sein” wurde dadurch unterstiitzt und am Leben gehal-
ten, dass nur Chinesen als Abte des Klosters Manpuku-ji eingesetzt wurden.

So war es dann japanischen Monchen, die chinesischen Buddhismus
studieren wollten, oder solchen, die ihre eigene Schule reformieren wollten,
moglich, chinesischen Buddhismus aus erster Hand zu studieren, ohne die
beschwerliche und gefidhrliche Reise nach China auf sich nehmen zu miissen
(etwas, das frithere Generationen tun mussten).

Das fiihrte dazu, dass Monche verschiedenster Schulrichtungen sich fiir
kiirzere oder lingere Zeit unter die Obhut von Obaku-Ménchen begaben. So
stellte das Problem, junge Ménche an die neue Schule Obaku zu verlieren, eine
grosse Gefahr fiir die alteingesessenen Schulen dar, vor allem fiir Rinzai. Die
So6to6-Schule war davon weniger betroffen, neigten doch ihre Monche dazu, nach
der Studienzeit bei Obaku wieder in die eigenen Reihen zuriickzukehren.
Deshalb finden wir die heftigsten Angriffe auf Obaku aus dem Rinzai-Lager; als
Beispiele mogen das Obaku geki von Mujaku Dochi, das Baroni hier zum
erstenmal in einer Ubersetzung in eine westliche Sprache vorlegt, oder das
Zenrin shithei shii dienen. Der Untergang der Obaku-Schule setzte ein, als die
Angriffe ihres wohl berithmtesten Kritikers, Hakuin, zusammenfielen mit dem
Ausbleiben von Nachschub an chinesischen Ménchen vom Festland im frithen
18. Jahrhundert. Nach dem 22. Abt des Manpuku-ji waren es immer Japaner, die
diese Position innehatten, der 33. Abt kam sogar aus der Linie des Hakuin.

Baroni stellt mehr Fragen, als dass sie Antworten gibt. Aber ihr Buch zeigt auch
klar, wie faszinierend das Studium des Obaku-Zen sein kann, nicht nur fiir einen
Religionshistoriker, sondern fiir Historiker und Soziologen im allgemeinen.
Einer dieser faszinierenden Aspekte wird von ihre selbst angesprochen, mit
ihrem Ansatz, Obaku als NRM zu sehen. Das Studium des Obaku Zen erlaubt es
uns, einige der Kriterien fiir ein NRM (entsprechend den Ausfithrungen S. 19ff)
einer Art “backtest” zu unterwerfen.

Imagine a river that splits into two distinct streams. The two streams travel along their
respective courses for many miles, traversing different regions. Eventually, in a rare twist of
the natural terrain, they reunite, once again becoming a single river. The reunification of
two religious groups nurtured over time in different cultural environments, whose practice
originally emerged from a single root tradition, would be an equally rare occurrence
(S. 199).

Mit dieser schonen Metapher hebt Baroni einen weiteren Aspekt hervor, ein
Aspekt, der 200 Jahre spdter noch einmal wichtig werden sollte, als die christ-



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1103

lichen Missionare in der Meiji-Zeit auf die kakure kirishitan stiessen, und doch
ziemlich tiberrascht waren iiber das, was sie da vorfanden.

Und, als ein letzter interessanter Punkt darf angesprochen werden, wie sich
die japanische Kultur verhielt, als sie erneut auf die chinesische Kultur stiess,
der gegeniiber sie sich wihrend mehr als 1'000 Jahren abgesetzt und damit
definiert hatte. Da dieses zweite Zusammentreffen nur etwa 350 Jahre
zuriickliegt, und nicht 800 oder mehr Jahre wie im Falle der Kamakura-, Heian-
oder Nara-Zeit, ist das Studium von Obaku fiir den Historiker oder Soziologen
einfacher zu bewerkstelligen, da eine grossere Fiille von Material erhalten ist
und vorliegt.

Dieter Schwaller

Koreanische Literatur der Gegenwart

OH Jung-Hee: Die Seele des Windes. Erzihlungen. Ubersetzt von Miy-He Kim
und Sylvia Brisel. Gottingen: Edition Peperkorn, 1998. 199 S. ISBN 3-929181-
16-9.

KiM Byong-lk: Grenzerfahrungen, Essays. Ubersetzt von Choi Moongyoo und
Yoon Taewon in Zusammenarbeit mit Sylvia Kaufmann. Bielefeld: Pendragon
Verlag, 1999. 141 S. ISBN 3-929096-85-4.

Y1 Munyol: Der entstellte Held. Roman. Ubersetzt von Kim Hiyoul und Heidi
Lang. Bielefeld: Pendragon Verlag, 1999. 126 S. ISBN 3-2929096-73-0.

PICHT, H. / H. KANG (Hrsg.): Am Ende der Zeit. Moderne koreanische Erzih-
lungen, Bd.1. Bielefeld: Pendragon Verlag, 1999. 191 S. ISBN 3-929096-84-6.
Y1 Chungjun: Das geheime Feuerfest. Erzihlungen. Ubersetzt von Sophia T.
Seo. Bielefeld: Pendragon Verlag, 2000. 174 S. ISBN 3-929096-80-3.

KIM Kwang-Kyu: Die Tiefe der Muschel. Gedichte. Ubersetzt von Chong He-
yong in Zusammenarbeit mit Matthias Goritz. Bielefeld: Pendragon Verlag,
2000. 116 S. ISBN 3-929096-80-3.

OH Sae-Young: Liebesgedichte eines Unwissenden. Ubersetzt von Wha Seon
Roske-Cho in Zusammenarbeit mit sieben deutschen Koreanischkundigen.
Thunum: Edition Peperkorn, 2000. 103 S. ISBN 3-929181-32-0.

KIM Ch’unsu: Blitter des Indong. Gedichte. Ubersetzt von Wha Seon Roske-
Cho. Thunum: Edition Peperkorn, 2000. 158 S. ISBN 3-929181-27-4.

DEUG-SU: Die “Erinnerungen” der Prinzessin Hyae-Gyong (1735-1815). Uber-
setzt aus dem Italienischen von Brigitte Szabo-Bechstein. Thunum: Edition
Peperkorn, (Ed. Collana), 2000. 48 S. ISBN 3-929181-37-4.



1104 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Aus der Ubersicht {iber die in den drei Jahren 1998-2000 publizierten Prosa-
und Lyrikbidnde des Pendragon Verlages, der Edition Peperkorn, des iudicium
verlages und des Residenz Verlages ergibt sich die Frage: Warum erscheint
koreanische Literatur erst in jiingster Zeit in deutscher Sprache? Zur Beant-
wortung sind politische und historische Griinde anzufiihren. Die nichstliegende
Antwort lautet allerdings: Die koreanische Regierung erkldrte das Jahr 1999
zum Jahr der Literatur, u.a. in der Absicht, nebst der Wirtschaft, den Industrie-
produkten ebenfalls die Kultur weltweit bekannt zu machen. Die vorliegenden
Biicher sind denn auch fast ausnahmslos durch die Korean Culture and Arts
Foundation in Seoul oder von der Stiftung fiir Ubersetzungen koreanischer
Literatur geférdert worden. Dank der staatlichen Unterstiitzung zeichnen als
Ubersetzer vorwiegend Koreaner, allein oder in Zusammenarbeit mit korea-
nischkundigen Deutschen. Fiir die Auswahl der Autoren stiitzen sich die
Herausgeber, wie ich von der Verlagsleitung der Edition Peperkorn erfahren
habe, mehrheitlich auf Vorschlige der koreanischen Ubersetzer. Bei den Uber-
tragungen aus dem Chinesischen oder Japanischen verhilt es sich vollig anders,
hier nahm der Kulturkontakt Ost-West seit je einen andern Verlauf.

Hangul

Zeitgenossische, in koreanischer Sprache verfasste Literatur gibt es erst seit der
zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts. Die Schriftsprache war bis zum Beginn der
japanischen Okkupation 1911 chinesisch und danach japanisch. In der Mitte des
15.Jahrhunderts wurde allerdings ein Schriftsystem geschaffen, das das Korea-
nische lautgerecht wiedergab: das Hangul. Im Laufe der Jahrhunderte bedienten
sich vorwiegend Frauen des Hangul; Chinesisch war die Sprache gebildeter
Mainner und weniger Frauen der Oberschicht.

Die Ubertragung von Hangul ins Deutsche ist ein Novum. Kim Byong-Ik
erlautert im Essay-Band Grenzerfahrungen unter dem Titel “Die kultur-
geschichtliche Bedeutung des 19. April 1960 fiir die koreanische Kunst und
Literatur” den politischen Kontext. Der 19.April ist der Tag des Aufruhrs von
Studenten und Biirgern zur Erreichung grosserer Beteiligung in der Regierung
und der Mitbestimmung in kulturellen Belangen. Die April-Demonstranten, die
sogenannte “April-Generation”, sind mit der “Hangul-Generation” identisch.
Sie war die erste Generation, die nach Kriegsende 1945, das heisst, nach der
Befreiung Koreas von der japanischen Fremdherrschaft, in der Grundschule die
Muttersprache lernte. Dieses neue Sprachbewusstsein stirkte das Selbstwert-
gefiihl und bewirkte gleichzeitig eine neue Beschiftigung mit der eigenen
Tradition.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1105

Prosa

Die geistesgeschichtliche Basis der koreanischen Kultur sind nebst Buddhismus
und Schamanismus vor allem der Konfuzianismus und der Ahnenkult, auch
wenn dies in der Literatur nicht immer explizit zum Ausdruck kommt. Die
Konsequenzen streng befolgter konfuzianischer Grundsitze sind in den
Erinnerungen der Prinzessin Hyae-Gyong (1735-1815) evident. Dieser Text 1st
als Band 5 der Edition Collana “Koreanische Literatur und Kultur / Texte und
Untersuchungen” in der Edition Peperkorn publiziert worden. Professor Deug-
Su, der Direktor des Center of Comparative Studies of Korean Poetry der
Universitdt Siena, ordnet den Lebensbericht der Prinzessin aus dem Hause der
letzten Herrscherdynastie ins zeitgeschichtliche Umfeld ein.

Hyae-Gyong schildert die Tragddie ihrer Ehe mit dem Thronfolger, dem
geisteskranken Gatten, der siebenundzwanzigjihrig auf Befehl seines Vaters
zum Tode verurteilt und lebendig in eine Reistruhe eingeschlossen wurde.
Gleichzeitig wurde der Sohn der Prinzessin zur Adoption weggenommen, auf
dass die Thronfolge ohne Makel sei. Prinzipiell hat im Konfuzianismus der
Staat Prioritdt gegeniiber der Familie. Das Dilemma zwischen Staatsraison und
Menschlichkeit ist das zentrale Thema der zwischen 1795-1805 verfassten
Erinnerungen. Die Autorin, die erst als sechzigjdhrige, leiderfahrene Frau mit
der Niederschrift begann, ist {iberzeugte Konfuzianerin. Respekt und Loyalitét
gegeniiber dem Konig einerseits und die Klage tiber ihr personliches Schicksal
andrerseits versucht sie mit klarem Verstand und der Tiefe ihres Gefiihls in
kiinstlerisch literarische Form zu bringen. Das in mehrfacher Beziehung einzig-
artige Dokument kann fiir die Lektiire moderner koreanischer Literatur immer
wieder als Bezugspunkt dienen und das mitunter Fremde klédren.

Ebensoviele Bezugspunkte bietet der Erzdhlband Die Seele des Windes der
1947 in Seoul geborenen Jung-Hee Oh. Der Themenkreis umfasst, oft nur
andeutungsweise, die zentralen Motive, auf die sich zeitgendssische Schrift-
steller und Dichter in einem einzelnen Werk konzentrieren. Wie der Konfuzia-
nismus sich im Alltagsleben der heutigen Koreaner auswirkt, veranschaulicht
beispielsweise die Vorbereitung einer Hochzeit: “Die Tradition schrieb vor,
dass der Vater im Hochzeitshaus feierlich die Tochter dem Schwiegersohn
zufithrte. Darin lebte symbolisch das alte konfuzianische Gesetz weiter, dass
eine Frau zuerst dem Vater, dann dem Mann und schliesslich dem éltesten Sohn
zu folgen habe.” In Jung-Hee Ohs Erzdhlung striubt sich die Frau im Innersten
gegen dieses Familienspiel; der Mann hingegen will nicht auf den feierlichen
Akt verzichten. Und im Zusammenhang mit der traditionellen Zeremonie wird
die alte koreanische Lebensweisheit zitiert, nimlich: “Die verheiratete Tochter



1106 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

geht in die andere Sippe und ist dem Vater nur noch eine Unbekannte.” Da wird
konfuzianische Rigorositit evident.

Das Trauma des Krieges

Ein weiteres kapitales, mannigfach variiertes Thema ist der Koreakrieg (1950-
1953). Das bis ins Greisenalter uniiberwindliche Trauma formuliert Jung-Hee
Oh: “Mit fiinfundzwanzig Jahren war ihm im Krieg der Traum vom Leben
genommen worden. Seither hatte er nie mehr iiber den Sinn des Daseins
nachgedacht. Seine Seele schien mit dem Krieg gestorben zu sein.” In der
metaphernreichsten Erzdhlung “Die Seele des Windes” gelingt der Autorin
folgende Umsetzung des Kriegsgeschehens: “Ensu (der Protagonistin) fiel es
schwer, die Tatsache zu akzeptieren, dass sie eine Kriegswaise war. [...] Aber
schliesslich betraf es viele Kriegswaisen. Anderseits gab es eine unsichtbare
Hand, die sie mit dem Wind in die Fremde trieb und ihr die Leere ihrer Existenz
schmerzlich bewusst machte.” Der Wind beatmet gleichsam diese Prosa und
hebt die Erzdhlungen ins Zeitlose.

Im Roman Der entstellte Held vermittelt Yi Munyol holzschnittartig ein
Zeitbild der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts. Die Lektiire bietet sehr viel
mehr Gewinn, wenn man sich anhand des aufschlussreichen Nachworts von
Helga Picht die historischen Tatsachen vergegenwirtigt. Einen besonderen
Akzent gewinnt der Text durch die Polarisierung von Stadt und Land, das heisst,
von Seoul und der Provinz.

Vergangenheit und Aktualitit verbindet Yi Chungjun in der Erzdhlung
“Das geheime Feuerfest”. Sein Augenmerk gilt vornehmlich den koreanisch-
japanischen Beziehungen. Aus einem langen, spannenden Dialog zwischen dem
Ich-Erzéahler und einem Ethnologen geht hervor, dass die Veranstaltung keine
Volkstradition ist, sondern “entweder in der Zeit der Annektierung unseres
Landes durch die Japaner oder in der Zeit des Unabhingigkeitsaufstandes oder
vielleicht noch frither, in der Zeit des Donghak-Aufstandes ihren Ursprung
hatte.” (Die 1860 begriindete Donghak-Lehre bedeutet “Die Lehre des Ostens”.
Es 1st eine Mischung aus Katholizismus, Buddhismus und Konfuzianismus,
verbreitet besonders unter Bauern und einfachen Leuten, da sie deren Rechte
bekriftigte. Sie wollten durch einen Aufstand 1894 die Rechte realisieren. Die
Regierung ersuchte China um Hilfe. Der Einmarsch chinesischer Truppen war
fiir die Japaner das erste Signal zur spéteren — 1911 — Eroberung Koreas.)

Das Feuerfest ist eine Massenbergwanderung einer Gemeinde unweit der
Stadt Kwangju auf den Konigsberg. Was die Teilnehmer in der Sylvester-
beziehungsweise Neujahrsnacht verbindet, ist ein seelische Kraft stiftendes



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1107

Zusammengehorigkeitsgefithl. Und dies ist der Grund, warum unter den Wan-
dernden auch ehemalige Japanfreunde sind, solche, die unter der Fremdherr-
schaft in den verschiedensten Sparten hohere oder niedere Posten innehatten.
Gegen Mitternacht der Jahreswende ziinden alle ihre Fackeln an. Das Feuer hat
reinigende und vers6hnende Funktion. Im Weiteren hilt der Ich-Erzdhler fest:
“Diese Veranstaltung ist geheim und muss es bleiben. Alle Teilnehmer erwéh-
nen niemals ein Wort iiber diese Veranstaltung, wenn sie wieder den Berg
hinuntergehen. Wir alle halten uns daran.”

Lyrik

Im Zusammenhang mit dem Symbolgehalt dieser Erzdhlung sei der Lyrikband
Die Tiefe der Muschel von Kim Kwang-Kyu erwihnt, darin das Gedicht
“Seelenberg”. Es beginnt mit den Versen: “In meinem Kindheitsdorf gab es
einen seltsamen Berg. / Es war der Seelenberg, und niemand hat ihn je
bestiegen.” Und dann die Schlusszeilen: “Eines Tages wurde ich von einer
plétzlichen Sehnsucht ergriffen / den Seelenberg zu sehen — er hatte mein Herz
nie verlassen — ich / nahm den Expressbus in mein Heimatdorf. Aber wie
schwer fillt es / mir zu sagen, der Seelenberg war véllig verschwunden, und als
ich / die Dorfleute fragte, schworen sie alle, das es hier nie solch einen / Berg
gegeben hat.”

Dem Motiv Berg begegnet der Leser oft in prosaischer wie in lyrischer
Formulierung. Bei Jung-Hee Oh heisst es: “Ich sehe den Berg da driiben lieber
aus der Ferne. Das gibt mir ein Gefiihl von entriicktem Frieden und ewiger
Hoffnung.” Und Kim Kwang-Kyu gesteht: “Am Tage wo mein Herz bekiimmert
ist / weil ich nicht noch einmal wiedergeboren werde / verlasse ich mein Haus /
und gehe fort in die Berge.” Das Symbol Berg kommt sowohl in politischen
Texten als auch in solchen, die von persénlichen menschlichen Gefiihlen und
Beziehungen handeln zum Ausdruck. Wobei zu bemerken ist, dass die politi-
sche Literatur bis in die spiten Achtzigerjahre dominant ist. In den Neunziger-
jahren dagegen riicken, vornehmlich in der Frauenliteratur, das Individuum und
sein Innenleben mehr ins Zentrum.

Fremd und doch auf seltsame Weise nah beriihren uns die Gedichte aus
dem Geist des Zen unter dem Titel “Das ferne Du” von Oh Sae-young. Kein
Ritsel sind uns etwa folgende Schlussverse: “Alle Wesen in der Welt / leben,
indem sie sich sehnen./ Nach einem Stern / in unendlicher Ferne./ Nach einer
weissen Wolke / in unerreichbarer Weite.” — Geheimnisse, schwer zu liiften,
birgt das Gedicht “Juli”. Diese Triumerei iiber das Meer fingt an mit dem
Verspaar: “Das Meer ist eine Schamanin - / der weit wirbelnde Rock .” In den



1108 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

folgenden Zeilen erscheint das Meer als Wahnsinnige, als Kurtisane. Das
Gedicht schliesst ab mit den Versen: “Das Meer ist ein Tier — / der blaue
Schatten, gespiegelt in den Augen.” Dieses Juli-Gedicht ist Charles Baudelaire
gewidmet.

Die Widmung an Baudelaire ist der Anlass, sich allgemein zu fragen, in
wie weit koreanische Schriftsteller und Dichter westliche Kunst und Literatur
zur Kenntnis nehmen. Die Spuren sind in den hier vorliegenden Biichern spir-
lich. In Jung-Hee Ohs Erzdhlung “Jenseits des Berges” fdllt der Name von
Virginia Woolf, der Verfechterin eines unabhingigen kreativen Lebens. Sogar
eine Schallplatte wird erwdhnt mit Dvoraks Cellokonzert, gespielt von Jaqueline
Dupré, der Gattin des Dirigenten Daniel Barenboim. Und Ho Kunuk (in der
Anthologie von H. Picht und H. Kang) erinnert sich in ihrer Erzdhlung “Am
Ende der Zeit” an die Verse des britischen Mystikers Blake: “Die Welt sehen in
einem Kornchen Sand, / den Himmel in einem Bliitenrand, / die Unendlichkeit
halten in der Hand, / die Ewigkeit in einer Stund.”

Tupfer dieser Art sind in etlichen Texten gleichsam locker eingestreut, als
seien sie allgemeiner Bildungshintergrund. Selbst der versierte Literaturkritiker
Kim Byong-Ik, der Autor von Grenzerfahrungen, erwihnt in den Essays zur
koreanischen Literatur der Gegenwart westliche Theorien wie etwa Sartres
“engagierte Literatur” oder experimentelle Schreibweise bloss summarisch.

Die Lyrik insgesamt steht quasi unter dem Motto “Die Seele des Windes”.
— “Wind fliistert mir ins Ohr / ich soll es verlassen, / das Land des Taus, des
Nebels und der Tridume.” Der Wind, der nirgends haftet, wird dem Zen-Dichter
Oh Sae-young zur Metapher der Entsagung auf Weltliches: “So wie frisches
Wasser die diirstende Kehle netzt, [...] offenbaren diese Zeilen die Tiefe der
Seele, lichten diese Zeilen den Nebel der See”. Und im Gedicht “Gerdusche”
verbindet Oh Sae-young das Orgelspiel mit dem Herbstwind: “Du, voll Pathos
erbebendes Instrument, / trdume nicht linger / von Applaus: / Dem Herbstlaub, /
wenn es mit dem Wirbelwind heult, / spendet niemand Beifall.” Ja, selbst dem
Geschriebenen, der Schrift spricht der Dichter die Kraft ab, das Herz des
Menschen zu erreichen, den Wind allein erfiihlt es ganz. “Ein Land, verriegelt
fiir die Schrift, / ein Land, das treibt im Wind als welkes Laub, / nur wenn unser
Herz leer ist.” — Es ist ein beharrliches, endloses Suchen nach tieferen Schichten
der Psyche.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1109

Auch die Gedichte Blitter des Indong von Kim Ch’unsu sind eingebunden
in die Thematik des meditierenden Menschen: “Den Kopf gesenkt, fiihlst du nur
das Schluchzen von Wind / und Meer in dein Herz eindringen.” — Solche Zitate
machen dem Leser bewusst, wie nahe sich menschliches Empfinden in Ost und
West doch eigentlich sind.

Elise Guignard

KRUMPELMANN, Komelius: Das Dhuttakkhana. Eine jinistische Satire. Euro-
paische Hochschulschriften: Reihe 27, Asiatische und Afrikanische Studien; Bd.
74. Bern: Peter Lang AG, 2000.

The book provides German translations of a number of the versions of the
Dhuttakkhana, a Jaina text in which epic and puranic mythology is ridiculed. A
group of so-called dhiirtas tell each other unbelievably fantastic stories. The one
who 1s unable to quote parallels to the fantastic incidents from the epics and
puranas proves himself unfit to bear the name dhiirta any longer and has to feed
the others when, due to a heavy rainfall, food has become scarce.

The Prakrit version of the Dhuttakkhana by Haribhadra (HaDh), the
Sanskrit version by Samghatilaka (SaD#h) and the Old Gujerati version (GuDh)
were edited before by Jina Vijaya Muni in 1944 in number 19 of the Singhi Jain
Series. The versions from the Nisihabhasa (Nibh) and the Nisthavisesacunni
(VicuDh) were published by A.N. Upadhye in 1956 in the commemoration
volume for Vijayavallabhasiri. For some of these versions Kriimpelmann has
been able to find additional manuscripts to the ones available to the previous
editors.

One of Kriimpelmann’s aims is to enhance our insight in the old sources of
the story. In this connection mention is made of the verbal contest of the
brahmodya (p. 30). No doubt the Vedic brahmodya and the plot of the later
Dhuttakkhana breathe the same spirit. However, this does not imply that the one
had directly developed out of the other, as seems to be assumed by the author.
Note in this connection Kriimpelmann’s reference to a story from the Katha-
saritsagara in which the son of a dhiirta has to show that he is his father’s son
by proving lies to be true. Rather than as a possible source of inspiration of the
Dhuttakkhana, this story is quoted as evidence for the survival of the
brahmodya in later times. To my mind Kriimpelmann’s ideas on the connection
between the Dhuttakkhana and the brahmodya would need a firmer basis than is
provided by him.



1110 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Kriimpelmann also tries to establish the relationships between the various
versions of the story, which, given the nature of the material, is an unrewarding
task. While it is evident that the authors of the SaDh and GuDh had before
them, among other things, the HaDh, it is clear that none of the three other
versions is directly related to the other two. In order to explain the relationships
between the latter three versions, Kriimpelmann has to postulate no fewer than
two lost versions. The earliest one, which was the source of the Nibh, was in
prose. This prose version would have been the source of yet another old version
in verse, which before being lost fathered the prose text of the VicuDh, on the
one hand, and the verse text by Haribhadra, on the other. As said, the latter
would have been the source of the SaDh and GuDh versions.

The greatest part of the book, however, is taken up by translations of the
main versions of the text, that is, Nibh, VicuDh, and HaDh and of the samples
from SaDh and GuDh. Except for some minor details and omissions the trans-
lations are correct. See, for instance, the translation of camciicalanappaharehim
(HaDh 47) with “Schnabelhiebe”, in which the word calana “foot, claw” has
been accidentally skipped. Moreover, occasionally a problematic text is
“solved” by referring to a parallel passage from another version, as if this would
explain the problem (see in this connection HaDh 11 58 and the reference in note
312 to SaDh 133).

The translations are accompanied by a select word index, which makes the
book, which contains texts in verse as well as prose, eminently suited for
introductory courses in Prakrit.

Herman Tieken

MARZOLPH, Ulrich: Narrative Illustration in Persian Lithographed Books.
Leiden: Brill, 2001. Handbuch der Orientalistik; Abt. I: Der Nahe und Mittlere
Osten; Bd. 60. XI + 302 Seiten

Die vorliegende Studie ist einem Thema gewidmet, das bislang in der
Forschung nur wenig Beachtung gefunden hat: der Lithographie, genauer
gesagt: illustrierten Lithographien aus dem Iran des 19. und 20. Jahrhunderts.
Zwar in jlingerer Zeit durch Arbeiten russischer und persischer Wissenschaftler
etwas besser erforscht, blieben die Ergebnisse dieser Untersuchungen aufgrund
sprachlicher Schwierigkeiten im Westen meist unbeachtet. So versteht sich
Marzolphs Studie denn auch als eine Pionierarbeit, in der die westliche
Forschung auf ein weitgehend unbekanntes Terrain hingewiesen wird, und erste
Pfade zu seiner Erschliessung aufgezeigt werden.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1111

Ein zentrales Problem stellt dabei die Lokalisierung relevanten Materials
dar. Wurden in Iran in der Zeit von 1832 bis 1946 zwar sehr viele Lithographien
hergestellt, so mangelt es doch an einer Ubersicht iiber die verschiedenen Edi-
tionen und ihren Verbleib. Vieles ist in Privatbestinden, anderes in 6ffentlichen
Bibliotheken, wo Lithographien jedoch lange nicht als eigene Kunstwerke
klassifiziert wurden. In Katalogen finden sich oft keine oder nur rudimentire
Hinweise auf in Lithographien enthaltene Illustrationen, sodass bisher nur durch
eine eigene Sichtung der Bestidnde ein Uberblick iiber das vorhandene Material
gewonnen werden konnte. Hier wird die Arbeit von Marzolph kiinftige For-
schung erleichtern, da einzelne Bibliotheken mit ihren Bestinden aufgefiihrt
werden. Dankenswerterweise sind dabei auch die zu ihrer Erschliessung
vorhandenen Kataloge genannt (S. 3-11). Als ein mindestens genauso wertvol-
les Arbeitsinstrument diirften sich die am Ende angefiigten Listen der Quellen
in alphabetischer und chronologischer Reihenfolge sowie die Indices zu
Schreibern, Herausgebern und Druckern von Lithographien erweisen (S. 230-
294). Erwihnt werden sollte nicht zuletzt, dass das vorliegende Werk auf einer
weitaus umfangreicheren Materialsammlung beruht, in deren Rahmen mehr als
10'000 Abbildungen gesichtet und aufgenommen worden sind. Diese Sammlung
stellt eine wichtige Grundlage fiir weitere Studien dar.

In seinem aktuellen Buch hat der Autor sich nicht das gesamte Gebiet der
persischen Lithographie vorgenommen, sondern als einen Teilbereich die
[Nlustrationen narrativen Inhalts. Diese definiert Marzolph in Abgrenzung
gegeniiber realistischen Illustrationen, als deren natiirliches Gegenstiick er
narrative Illustrationen bezeichnet. Die Klassifikation als realistisch oder
narrativ steht dabei in direkter Abhingigkeit zum Inhalt der Werke, denen die
jeweilige Illustration beigegeben ist. Darstellungen in anatomischen und astro-
nomischen Biichern, Werken zur Chemie, Reiseliteratur, aber auch historio-
graphischen Texten werden folglich als realistisch bewertet (S. 23-24), solche in
der klassischen persischen Literatur, in religiésen Texten, Epen und Volks-
literatur hingegen als narrativ (S. 24-27). Etwas inkonsequent ist bei dieser
Einteilung, dass Illustrationen in aus europdischen Sprachen iibersetzten litera-
rischen Werken unberiicksichtigt bleiben. Religiose Literatur wie beispielsweise
Mirtyrerlegenden hingegen, die zumindest ihrem eigenen Anspruch nach kaum
fiktiver sind als geschichtliche Darstellungen und Reiseberichte, werden
eingeschlossen. Fiir die behandelten Fragestellungen indes ist die Auswahl des
Bildkorpus ohnehin nicht so sehr relevant, sieht man einmal von dem
Unterkapitel tiber “Programs of illustration” (S. 56-59) ab.

In einer iibersichtlichen und informativen Darstellung beschreibt Marzolph
zunichst die Entwicklung von Lithographie und Buchdruck in Iran und geht



1112 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

dabei insbesondere auf technische und 6konomische Aspekte ein (S. 12-18).
Nihere Aufmerksamkeit erfihrt die Frage, warum sich der Druck mit beweg-
lichen Lettern erst relativ spédt hat durchsetzen kénnen, und wie die iranische
Vorliebe fiir Lithographien zu erkldren ist. Den Methoden der Illustration
solcher Lithographien und ihrer Entwicklung gilt ein eigener Abschnitt (S. 18-
21).

Ein wenig irritiert, das in dem Kapitel “Pecularities of lithographic
illustration” technische Aspekte der Buchillustration noch einmal aufgegriffen
werden (S. 49-54). In diesem spidteren Teil geht es um die Haltbarkeit von
Bildstécken und ihre Reproduktion, wobei es dem Autor zum einen wichtig ist,
auf die geringe Zahl erhaltener Exemplare lithographischer Editionen hinzu-
weisen. Hieraus folgert er, dass die einzelnen Illustrationen mit dem gleichen
Respekt behandelt werden sollten wie Miniaturen — eine Forderung, die ange-
sichts eines durch mangelnde Sorgfalt verursachten fortschreitenden Verlustes
von Lithographien leider nur allzu sehr ihre Berechtigung hat.

Marzolph zeigt in diesem Zusammenhang zum anderen auf, einem wie
standardisierten Programm die meisten Illustrationen folgen. Zerbrochene Bild-
stocke konnten nicht durch beliebige neue Bilder ersetzt werden; vielmehr galt
es, das vorherige Bild moglichst genau zu imitieren. Besondere Bliiten trieb
dieser Anspruch an detailgenaue Reproduktion im Falle solcher Bildpro-
gramme, die spiteren Illustratoren oder Herausgebern nicht mehr opportun
erschienen. Um den Vorlagen dennoch treu zu bleiben, zensierten sie die als
anstossig empfundenen Darstellungen. Hierzu wurden einzelne Korperteile
tiberdeckt oder die Szene leicht modifiziert. Betroffen waren insbesondere
Liebesszenen, die in frithen Lithographien oft recht freiziigig dargestellt
wurden, und fiir die Marzolph einige anschauliche Beispiele in unzensierter und
zensierter Version vorlegt (S. 54-55).

Sehr interessant ist, was der Autor zur Entwicklung standardisierter
Bildprogramme fiir das Sahname ausfiihrt (S. 56-58). Die beiden ersten illu-
strierten Lithographien dieses Buches entstanden unabhdngig voneinander in
Indien und Iran. Spitere Illustrationen hingen fast alle von einer dieser beiden
Standardversionen ab, so dass sich das Vorbild jeweils gut identifizieren lésst.
Zu kléren bliebe, inwieweit die in den Lithographien vorhandenen Darstellun-
gen auf Vorlagen in Miniaturen zuriickgehen, und also beispielsweise die
iranische und indische Version des Sahname jeweils unterschiedlich illuminierte
Handschriften nachgeahmt haben.

Die Festlegung auf relativ stereotype Darstellungen fiithrt dazu, dass indi-
viduelle Ziige bestimmter Kiinstler nur bedingt festgestellt werden kénnen. Sie
dussern sich gelegentlich in Details der Omamentik und Gestik. Oft ist eine



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1113

Identifikation des Kiinstlers jedoch nur anhand der Signatur moglich. Allerdings
gibt auch diese nicht immer sichere Auskunft, da die Namen bekannter Kiinstler
mitunter ergédnzt wurden, ohne dass das Werk von ihrer Hand stammte (S. 28-
30). Zahlreiche Beispiele solcher Signaturen werden in dem Buch abgebildet,
doch macht sich hier die verkleinerte Wiedergabe der Illustrationen schmerzlich
bemerkbar: manche Signatur ist ohne Lupe kaum zu erkennen, geschweige denn
zu entziffern, sodass die Ausfiihrungen des Autors nur eingeschrinkt nachvoll-
zogen werden konnen (Fig. 45, 50, 51). Biographische Angaben zu den wichtig-
sten Illustratoren sowie eine Ubersicht iiber die ihnen jeweils zuzuschreibenden
Lithographien runden diesen Teil des Buches ab (S. 31-48).

Zugleich positiv und negativ wirkt sich aus, dass Marzolph im Anschluss
an den nicht sehr umfangreichen Textteil (S. 1-64) in einem breit angelegten
Bildteil (S. 65-214) moglichst viel Anschauungsmaterial vorlegt. So ist es ein
Vergniigen, die unterschiedlichen Illustrationen zu betrachten und ihre Vielfalt
vorgefiihrt zu bekommen. Der Wunsch, dem Leser zahlreiche Beispiele zu
prasentieren, fiihrt aber gleichzeitig zu Einschrinkungen in der Qualitdt der
Reproduktionen, die zum Teil ziemlich klein geraten sind (Fig. 15, 29, 36), und
zum Teil schlecht erkennbar (Fig. 61, 75, 81). Eine wesentlichere Schwiche des
Bildkataloges besteht indes darin, dass er sinnvoll nur zusammen mit der
Lektiire des Textes zu verwenden ist. Ein Leser, der nur die Bilder betrachten
mochte, wird nach einer Weile etwas verloren in dem Katalog bléttern. Dessen
Nutzung wird zusitzlich dadurch erschwert, dass als Bildunterschriften ledig-
lich die Jahreszahl und der Name des zugehorigen Werkes stehen. Nihere
Angaben zu den dargestellten Szenen finden sich in einem Anhang (S. 215-
229), doch ist auch dort kein Riickbezug zu dem Textteil des Buches gegeben.
Wer die ndheren Griinde fiir die Aufnahme eines Bildes an eine bestimmte
Stelle im Katalog erfahren moéchte, kommt folglich gar nicht umhin, den
gesamten Text zu lesen — ein Unterfangen, das indes letztlich denn doch so
interessant ist, dass man diesen “Zwang” gerne in Kauf nimmt.

Insgesamt gesehen ein Buch, das nicht in jeder Hinsicht durch Aufbau und
Gestaltung besticht, das jedoch neugierig macht auf weitere Studien, und eine

Fundgrube mit vielen Schitzen, deren Bergung ldngst noch nicht abgeschlossen
1st.

Eva Orthmann

MYLIUS, Klaus: Das Altindische Opfer. Ausgewdhlte Aufsdtze und Rezensionen.
Mit einem Nachtrag zum ‘Worterbuch des altindischen Rituals’. Jubildums-



1114 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ausgabe zum 70. Geburtstag von Klaus Mylius. Institut fiir Indologie, Wicht-
rach, 2000, 588 S.

Die zahlreichen indologischen Artikel und Rezensionen von Klaus Mylius,
Ordentlichem Mitglied der Leibniz-Sozietdt zu Berlin, verteilen sich {iber einen
Zeitraum von mehr als 30 Jahren. Viele von ihnen sind an heute z.T. schwer
zuginglichen Stellen erschienen. Umso mehr ist die hier vorgelegte Sammlung
zu begriissen.

Das herausragende Thema dieser Auswahl ist das mit Recht als eines der
schwierigsten Gebiete der Indologie geltende altindische Opferritual.

Im Mittelpunkt stehen daher Analysen von Opfertypen und -prozessen, wie
des samsava, sarvamedha, sadyaskri, agrayana, gosava, upahavya, janyabhaya-
panodana und anderer. Sie sind auch methodologisch richtungsweisend, indem
sie zeigen, wie die Sanskrit-Quellen fiir ritualwissenschaftliche Erkenntnisse
auswertbar sind.

Mit der dem magischen Weltbild eigenen Denkweise beschiftigen sich
zwel durch Statistiken gestiitzte Studien tiber die vedischen Identifikationen.

Ein besonderes Gewicht besitzt die umfangreiche Studie tiber die daksina.
In dieser zeigt K. Mylius einmal mehr, dass er die Quellen mustergiiltig
beherrscht, so dass er im Unterschied zu J. C. Heesterman und anderen eine
realistische und {iberzeugende Deutung der daksina zu geben vermag.

Realistisch und stringent ist auch die die berihmten “Collectanea tber die
Kastenverhéltnisse in den Brahmana und Satra” (in: Indische Studien, Band X,
1868) A. Webers vervollkommnende Studie “Die Rolle des vedischen Rituals in
sozialen Konflikten”.

Von Bedeutung sind ferner Studien zu dem so umstrittenen Gebiet der
Chronologie vedischer Literaturwerke. Hingewiesen werden soll hier auf den
kurzen, aber bahnbrechenden Aufsatz “Zur Datierung der mittelvedischen
Literatur”, der einen Markstein in der Geschichte der Vedaforschung darstellt.

Beweise seiner griindlichen Kenntnis von Satra-Sprache und -Stil gibt
Mylius in seinen Ubersetzungsproben der caturmasyani im fiinften Adhyaya des
Katyayana-Srautasatra und der ersten sieben Anuvikas des Taittiriya-
Brahmana. Diese Proben stecken den Rahmen ab, in welchem sich annotierte
Ubersetzungen von vedischen Ritualtexten bewegen sollten.

Die Anzahl der wiedergegebenen Rezensionen ist leider vergleichsweise
gering, wie ein Blick auf das Schriftenverzeichnis zeigt. Insbesondere sind die
Besprechungen der in der Reihe der Glasenapp-Stiftung erschienenen Biénde
nicht berticksichtigt worden.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1115

Die Aufsdtze “Geographische Untersuchungen zur Entstehungsgegend des
Satapatha-Brahmana” (S. 18ff) und “Das geographische Milieu der mittel-
vedischen Literatur” (S. 93ff.) weisen nicht nur auf die doppelte Kompetenz des
Autors als Indologe und Geograph hin, sondern werden auch fachiibergreifende
Wirkung haben. Das gilt im gleichen Sinn fiir die Buddhismusforschung. Der
Aufsatz “Die Datierung des Buddha im Lichte des Veda” (S. 445ff.) setzt sich
mit den verschiedenen wissenschaftlichen Ansitzen auseinander. Er vermittelt
Wertungen und wird — vor allem in {ibersetzter Form — auf Interesse in Lindern
stossen, in denen der Buddhismus gelebt wird.

Gedankliche Klarheit des Autors dussert sich durchgingig in sprachlicher
Prizision, die, perfektioniert in ihrer Expressivitit, dennoch verstdndlich und
lesbar ist, auch wenn Ausdriicke wie monsunal statt des gebrduchlichen monsu-
nisch aufmerken lassen.

Die benutzerfreundliche Erschliessung des umfangreichen Bandes verrit
die kundige Hand des engagierten Verlegers. Es finden sich

- eine Bibliographie der zitierten Literatur

- ein Generalregister der (auch sanskritischen) Namen, Sachen und Personen

- ein Register der Belegstellen, das allein 22 Seiten umfasst

- ein Verzeichnis der indologischen Publikation von K. M., gegliedert nach Monographien,
Fortsetzungswerken, Aufsitzen und Rezensionen.

Der von P. Thomi geleitete Verlag des Schweizerischen Instituts fiir Indologie
hat dieses Werk in vorbildlicher Ausstattung und sorgfiltigster Redaktion
publiziert. Gerade in wirtschaftlich angespannter Zeit gebithrt ihm dafiir
hochstes Lob. Der Verlag, der u.a. das wichtige, von Mylius nicht nur fiir
Indologen geschriebene Wirterbuch Pali-Deutsch (Wichtrach 1997) heraus-
gebracht hat, ehrt den Autor, einen international renommierten Indologen, der
ein Leben lang als Universititslehrer gewirkt und unvergleichlich viel publiziert
hat, anldsslich seines siebzigsten Geburtstags mit der Herausgabe dieses
Jubildumsbandes.

Annemarie Esche

MyLIUS, Klaus: Langenscheidts Handwdérterbuch Sanskrit-Deutsch. Langen-
scheidt KG. 7. Aufl. Berlin und Miinchen 2001. 583 S. ISBN 3-468-04395-3.

Als das Worterbuch Sanskrit-Deutsch des verdienten Sanskritphilologen und
Hochschullehrers im Jahre 1975 in der editio princeps erschien, erfuhr es



1116 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

alsbald eine Fiille zustimmender Rezensionen (vgl. die Liste am Ende dieser
Rezension). In den Folgejahren etablierte es sich erfolgreich als Standardwerk.
1999 konnte die 6. Auflage auf den Markt kommen, und bereits zwei Jahre
spater folgte die 7. Auflage, die gewiss nicht die letzte sein wird. Fiir ein
Sanskrit-Worterbuch bedeuten sieben Auflagen innerhalb eines Vierteljahr-
hunderts sehr viel. Sie zeigen, dass dieses Handwdrterbuch mit seinen rund
70'000 Lemmata nicht nur das frither gebrauchte, erheblich weniger umfang-
reiche Worterbuch von Carl Cappeller hinter sich gelassen, sondern auch
bewiesen hat, dass es moglich ist, den fiir das Verstidndnis der Literatur wesent-
lichen Teil der Sanskrit-Lexik in einbidndiger Form (freilich in einem relativ
kleinen Schriftgrad) zu prasentieren. Seit 1975 haben nun schon Generationen
von Studenten der Indologie, Orientalistik und Vergleichenden Sprachwissen-
schaft wie auch viele andere Interessierte aus diesem Buch grossten Nutzen
gezogen. Von Auflage zu Auflage mit Ergédnzungen und Verbesserungen ver-
sehen, wurde das von seinem Verlag vorbildlich betreute Werk nunmehr in die
Reihe von Langenscheidts Handworterbiichern aufgenommen.

Da die Rezensentin in ithrem Wérterbuch Deutsch-Myanmarisch die Ety-
mologie der im Myanmarischen géngigen Pali- und Sanskritworter anzugeben
bemiiht ist, sind fiir sie die entsprechenden Worterbiicher unverzichtbar. Ehe
zahlreiche Paliworter in das Myanmarische eingedrungen sind, hat auch eine
Rethe von Sanskritwortern ihren Platz gefunden. Bei Vergleichen mit der
sanskritischen Herkunft gab es vor allem bei botanischen Ausdriicken einige
Probleme.

So findet sich auf S. 322 des Worterbuchs Sanskrit-Deutsch plaksa m ‘Fei-
genbaum m, Ficus infectoria’. Nach Zander, Handwdrterbuch der Pflanzenna-
men, Stuttgart 2000, wird heute Ficus infectoria als Ficus virens, Graufeige
definiert. Auf S. 369 des vorliegenden Woérterbuchs steht fiir malati f ‘Jas-
minart’. Im Myanmarischen bedeutet das aus dem Sanskrit iiberkommene Wort
Echter Jasmin (Jasminum officinale). Auf S. 577 wird fuir hirigu m ‘Ferula Asa
foedita’ als bindre Nomenklatur genannt. Das heisst heute nach Zander Ferula
Asant foetida und ist als Asant bekannt. Auf S. 483 wird vitasti als ‘Spanne’
Ubersetzt. Eine Spanne als altes Lingenmass wurde in Deutschland nicht
zwischen Handgelenk und Fingerspitzen gemessen, sondern bei gespreizter
Hand von der Spitze des kleinen Fingers bis zur Spitze des Daumens. Sollte das
im Altindischen anders gewesen sein, ist der Begriff Spanne nicht angebracht.
Es wire nun interessant zu wissen, ob manche botanische Begriffe in
altindischer Zeit nur vage bestimmt waren und erst beim Ubergang in andere
Sprachen eine Prézision erfuhren oder ob sich die Unterschiede aus der



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1117

Weiterentwicklung der botanischen Systematik ergeben haben. Beim Vergleich
mit einigen neuindischen Sprachen miisste sich eine Antwort finden lassen.

Es erfiillt uns mit Genugtuung, dass der Autor die Arbeit auch an der hier
vorgestellten Ausgabe eigenhindig ausfiihren konnte. Man darf iiberzeugt sein,
dass dieses Buch — ebenso wie das Pendant Langenscheidts Handwdrterbuch
Deutsch-Sanskrit — auch kiinftig sein in den Vorbemerkungen formuliertes Ziel
“nicht nur wissenschaftlichen Erfordernissen zu entsprechen, sondern dem
Benutzer auch die kulturellen Traditionen und die weltgeschichtliche Bedeutung
Indiens ndherzubringen”, nicht verfehlen wird.

Liste der Rezensionen zum Worterbuch Sanskrit-Deutsch

Erste Auflage

PATYAL, Hukam Chand

1976 Vishveshvaranand Indological Journal, vol. XIV. pt. II (Sept. 1976),
p. 3-7; Hoshiarpur

GATZLAFF, Margot

1976 Zeitschrift fiir Phonetik, Sprachwissenschaft und Kommunikations-
forschung, Bd. 29 (1976), Heft 5/6, S. 613-615; Berlin

ESCHE, Annemarie

1976 Asien-Afrika-Lateinamerika, Bd. 4 (1976), H. 6, S. 984-985; Berlin

KASHIKAR, C. G.

1976-7 Bulletin of the Deccan College Research Institute, vol. XXXVI, Nos
1-4 (1976-1977), p. 177-180; Poona

WOITILLA, Gyula

1977  Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae, tomus XXXI,
Fasc. 1 (1977), S. 143-145; Budapest

BODEWITZ, Henk W.

1977 Indo-Iranian Journal, vol. 18 (1977), H. 1-2, S. 114-116; The Haque

NJAMMASCH, Marlene

1977 Ethnographisch-Archdologische Zeitschrift, Jahrg. 18 (1977), H. 2, S.
367-369; Berlin

MAYRHOFER, Manfred

1977  Die Sprache, Bd. 22 (1977), H. 2, S. 192; Wien

KRICK, Hertha

1978 Wiener Zeitschrift fiir die Kunde Siidasiens, Bd. 22 (1978), S. 184;
Wien



1118 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

BENSE, Gertrud

1978 Wissenschaftliche Zeitschrift der Martin-Luther-Universitit Halle-
Wittenberg. Beilage zum 27. Jg. (1978), S. 58-60 Halle (Saale)

KELLENS, Jean

1978 L ’Antiquite Classique, t. XLVII (1978), S. 302-303; Bruxelles

SCHUPP, Irmingard

1979 Wissenschaftliche Zeitschrift der Karl-Marx-Universitit Leipzig,
Gesellschafts- und Sprachwissenschaftliche Reihe, 28. Jg. (1979), H.
1. S.160-161; Leipzig

PARPOLA, Asko

1979 Acta Orientalia, vol. 40 (111979), S. 338-340; Kopenhagen

TSuJi Naoshiro

1979 Tohogaku (Eastern Studies), Institute of Eastern Culture, Nr. 57
(Januar 1979); Tokyo

Zweite Auflage

MAYRHOFER, Manfred

1981 Die Sprache, Bd. 27 (1981); Wien

O.VERF.

1982 Indo-Iranian Journal, vol. XXIV (1982), Nr. 1, S. 83; The Haque
VAVROUSEK, Petr

1981 Jazykovédné Aktuality, ro€. XVIII (1981), €. 4, S. 155-156; Praha
SCHLERATH, Bernfried

1980-1 Kratylos, Jahrg. XXV (1980/1981), S. 117-122; Wiesbaden
VERPOORTEN, J. M.

1982 Asiatische Studien, 1982/2, Vol. XXXVI, S. 158-160; Bern
VAVROUSEK, Petr

1982 Archiv Orientalni, vol. 50 (1982), S. 357-358, Heft 4; Praha
FISER, Ivo

1984 Acta Orientalia, XLV (1984), S. 175-177; Kopenhagen

Dritte Auflage

FEISTEL, Hartmut-Ortwin
1988  Asien. Deutsche Zeitschrift fiir Politik, Wirtschaft und Kultur, Jahr-
gang 1988, Nr. 27 (April 1988), S. 79; Hamburg



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1119

MAYRHOFER, Manfred
1988 Die Sprache, Bd. 32 (1988), 2, S. 475; Wien

Annemarie Esche

SCHERMAN, Lucian: Kleine Schriften. Herausgegeben von Friedrich Wilhelm.
Glasenapp-Stiftung, Band 40. XXXIII, 740 S. Stuttgart 2001. ISBN 3-515-
07545-3

Im Rahmen der auf dem Gebiet der Indologie betriebenen wissenschaftsge-
schichtlichen Studien hatte Lucian Scherman (1864-1946) bisher keine addquate
Wiirdigung erfahren, ja in vielen einschligigen Werken wurde er schlechthin
ibergangen.! Der Herausgeber stand also vor einer schwierigen Aufgabe, deren
Bewiltigung entsprechend hoch zu bewerten ist.

Bereits das Vorwort reprisentiert eine dankenswerte Leistung. Hier bietet
W. eine detaillierte Biographie Schermans, die nicht nur sachlich referiert,
sondern auch durch ihre Einfithlsamkeit und innere Anteilnahme sympathisch
wirkt. Etwa 40 Jahre lang hatte Scherman an der Miinchner Ludwig-
Maximilians-Universitdt gelehrt und sich weltweit unter den Orientalisten und
Ethnologen verdienten Ruhm erworben. Dann ergriffen die Nazis die Macht und
setzten ihre rassistischen Wahnideen in die Tat um. Auch Scherman wurde das
Opfer einer Denunziation und ihrer Folgen. Vorlesungsverbot, Ausschluss aus
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften und Entzug des Doktortitels
waren Ausdruck der Repressionen durch die nunmehrigen Machthaber. Wenige
Monate vor Beginn des II. Weltkrieges gelang Scherman die Emigration in die
USA.2

Die unter Indologen wohl am besten bekannte und meistzitierte Arbeit
Schermans ist seine Dissertation “Philosophische Hymnen aus der Rig- und

1 So sucht man Scherman vergebens in den folgenden, sonst oft herangezogenen Werken: E.
Windisch, Geschichte der Sanskrit-Philologie und Indischen Altertumskunde (Strassburg
1917, Berlin und Leipzig 1920); P. J. Chinmulgund und V. V. Mirashi, Review of
Indological Research in last 75 Years (Poona o.J., ca. 1970); V. Stache-Rosen, German
Indologists (New Delhi 1981); A. K. Roy und N. N. Gidwani, A Dictionary of Indology,
vol. IV (New Delhi 1986).

2 Die von deutschen Wissenschaftsbehdrden und Akademien im Nazireich und danach in der
DDR und in der Bundesrepublik gegeniiber in irgendeiner Hinsicht als unerwiinscht
betrachteten Gelehrten angewandten Methoden der Vertreibung, Diffamierung und Aus-
grenzung harren noch einer griindlichen wissenschaftsgeschichtlichen Untersuchung. Diese
ist aber umso dringlicher und wichtiger, als es gilt, endlich aus der Vergangenheit zu lernen.



1120 BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Atharva-Veda-Sanhita (verglichen mit den Philosophemen der dlteren Upani-
shad’s” (Strassburg 1887); sie steht also mit Recht an der Spitze der hier
vorgelegten Auswahl. Mit ihr hatte Scherman iibrigens eine von Ernst Kuhn
gestellte Preisaufgabe erfolgreich geltst. Die Habilitationsschrift “Materialien
zur Geschichte der indischen Visionslitteratur” ist die zweite grosse indo-
logische Arbeit, die hier wiedergegeben wird.

Wenig bekannt ist der Umstand, dass Scherman nicht nur als Indologe,
sondern auch als Ethnograph Grosses geleistet hat. Daher seien seine Kleine
Schriften auch den Voélkerkundlern — besonders denen, die sich mit Siidasien
befassen — nachdriicklich empfohlen. Dies gilt umso mehr, als sich Scherman
nicht nur der Ethnographie des indischen Subkontinentes gewidmet, sondern
seine Forschungen auch auf Hinterindien, besonders das heutige Myanmar,
ausgedehnt hat. Gerade fiir dieses Land und fiir die Ethnographie der Nilgiris
haben seine Feldforschungen grosse Bedeutung erlangt. Die vorliegende Aus-
wahl wird dieser Arbeitsrichtung Schermans voll gerecht. So enthilt sie die in
drei Teile gegliederte Studie “Bei siidindischen Bergstimmen”, die sich mit den
Toda, Kota und Badaga befasst, sowie mehrere “Vdélkerkundliche Notizen aus
Oberbirma”. Einige Arbeiten sind Buddha-Darstellungen gewidmet. Bis nach
Indonesien greift die interessante Studie “Die javanische Batik-Technik und
thre vorderindischen Parallelen” aus.

Wie in fast allen Bénden der Glasenapp-Stiftung sind auch hier die Rezen-
sionen etwas stiefmiitterlich behandelt worden. Gern hitte man Schermans
Ansichten tiber H. Oldenbergs “Buddha” oder zu T.W. Rhys Davids’ “Buddhist
India” erfahren. Umso erfreulicher ist der Umstand, dass der Herausgeber in
gewiss miihevoller Arbeit umfangreiche Literatur iber Scherman ermittelt hat.

Lobenswert ist ferner, dass W. mehrere informative Dokumente zu Scher-
mans Vita beigebracht hat, so seine Aufzeichnungen zur Reise nach Ceylon und
Stidindien (1910-1911) und ein Handschreiben Schermans an den bayerischen
Kronprinzen Rupprecht. Mit grosstem Interesse liest der Wissenschaftsge-
schichtler eine von 218 Gelehrten aus aller Welt unterzeichnete Grussadresse zu
Schermans 70. Geburtstag, der bereits in die Zeit der Naziherrschaft fiel. Um
nur einige Namen zu nennen: neben zahlreichen indischen und zwei Lenin-
grader Gelehrten finden wir die Unterschriften von J. Gonda und L. Renou; aus
Deutschland etwa von H. von Glasenapp, W. Ruben, W. Schubring, E. Sieg, E.
Waldschmidt, F. Weller, und H. Weller, immerhin auch die von B. Breloer,
J.W. Hauer, J. Hertel, W. Kirfel und B. Liebich; die Unterschrift des Dekans der
nunmehr von den Nazis dominierten Philosophischen Fakultit, W. Wiist, fehlt
freilich bereits hier.



BUCHBESPRECHUNGEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1121

Die dem Band vom Herausgeber beigefiigten Register erheben nach seiner
eigenen Feststellung keinen Anspruch auf Vollstidndigkeit, sind aber im wesent-
lichen ausreichend. Sie bestehen aus einem Wort-, Namen- und Sachregister
sowie emem Verzeichnis indischer Texte (mit Belegstellen) und Autoren.
Gegeniiber anderen Bénden dieser Reihe ist hervorzuheben, dass die von W.
gefertigten Register auch die Fussnoten beriicksichtigen. Der Druck ist sauber
und korrekt.> Sehr zu begriissen ist, dass W. dem Band ein Bild von Scherman
vorangestellt hat*, zumal in der von W. Rau besorgten Portrdtsammlung?® Scher-
man nicht vertreten ist.

Friedrich Wilhelm hat sich in der Reihe der Glasenapp-Stiftung durch die
Edition der Opuscula jiidischer Indologen bereits mehrfach verdient gemacht.®
Auch fiir den hier vorgelegten Band schulden ihm Indologen wie Ethnographen
Dank und Anerkennung.

Schliessen mochte der Rez. aber mit einem Zitat von Scherman selbst. Er
schrieb in seinem Beitrag “Rudolf v. Roth. Zum fiinfzigjdhrigen Doktor-
jubildum”: “Die Zahl derer, welche das Leben und Wirken grosser Philologen
aufmerksam verfolgen, ist nun einmal keine grosse, und beim Orientalisten
verringert sie sich naturgemiss noch betrichtlich — zumal in unserer Zeit,
welche den idealen Studien, deren Nutzen sich nicht im Finstern greifen ldsst,
nicht eben hold ist.”” Scherman traf diese Feststellung im Jahre 1893.
Vergleicht man sie jedoch mit der heutigen Situation, in der alles und jedes
“sich rechnen muss”, so haben Wissenschaftspolitik und “Zeitgeist” kaum einen
Grund zu Stolz und Selbstzufriedenheit, vielmehr einen umso stirkeren Anlass
zu Besinnung und innerer Umkehr.

Klaus Mylius

3 Der Druckfehler auf S. 681 unter 11. ist bei einer Neuauflage leicht zu beseitigen.

4 Die Ausstattung der in dieser Reihe edierten Kleinen Schriften mit Portrits hatte der Rez.
bereits in den Mitteilungen des Instituts fiir Orientforschung der Deutschen Akademie der
Wissenschaften zu Berlin, Band XIV, Heft 2 (Berlin 1968), S. 359, angemahnt.

5 W. Rau, Bilder 135 deutscher Indologen = Glasenapp-Stiftung, Band 23 (Wiesbaden 1982).

6 So durch die Ausgabe der Kleinen Schriften von Otto Strauss = Glasenapp-Stiftung, Band
24 (1983), und derjenigen von Otto Stein (Band 25, 1985).

7 In dieser Auswahl S. 677.






	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

