
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 55 (2001)

Heft: 4

Artikel: Qais et Yaman : le problème des sources

Autor: Orthmann, Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QAIS ET YAMAN: LE PROBLÈME DES SOURCES*

Eva Orthmann, Universität Zürich

Les généalogistes arabes du 2ème et 3ème siècle de la hégire nous ont transmis

un système généalogique qui se distingue d'autres systèmes semblables par une

particularité importante: les tribus arabes ne sont pas attribuées à un seul ancêtre

commun, mais à deux, cAdnân et Qahtän.1 Par conséquent, il existe aussi deux

arbres généalogiques, en sorte que chaque tribu appartient ou aux descendants

de "Adnän, normalement appelés Qais,2 ou à ceux de Qahtän, les Yamans. Loin
d'être seulement une classification théorique, cette division polaire aurait joué
un rôle prépondérant durant les premiers siècles de la hégire. Son importance se

voit le plus clairement dans les oeuvres historiographiques qui traitent de

l'époque Umayyade. Celle-ci aurait été influencée considérablement par
l'opposition polaire entre Qais et Yaman rendue au moins partiellement
responsable du déclin de l'empire Umayyade et de l'ascendance des

'Abbâsides.3 A l'époque "Abbâside au contraire, elle n'aurait plus joué de rôle

majeur. Les principales sources historiographiques n'y attribuent plus beaucoup

d'importance et expliquent les développements politiques par d'autres facteurs.

L'existence d'une opposition polaire entre deux groupes nommés Qais et

Yaman n'a jusqu'à présent jamais été mise en question par les scientifiques. Il
est vrai que Patricia Crone et Muhammad Shaban ont douté de la vue
traditionnelle des conflits entre Qais et Yaman à l'époque Marwanide, mais

c'est la permanence de structures tribales qui a été visée par leur critique, et non

*Cet article résume quelques idées de ma thèse de doctorat Das Stammeswesen in der

frühen 'Abbäsidenzeit. Elles y sont discutées en détail et avec toutes les références.
1 Ce système fut décrit pour la première fois par Ibn al-Kalbï (mort en 204/819); cf. Caskel,

ôamharat I, en particulier planche 1 ('Adnän) et planche 176 (Qahtän) Pour une description
détaillée des arbres généalogiques, cf. Orthmann, Das Stammeswesen 234-43.

2 Autres appellations des Qais: Mudar, Nizâr et Macadd.

3 Leur influence est décrite par exemple chez Wellhausen, Das Arabische Reich, voir entre

autres 43-44, 201, 221, 224, 300, et chez Dozy, Historie des Musulmans d'Espagne I, 70-

139.



1034 Eva Orthmann

pas l'opposition polaire en elle-même.4 J'estime par contre que c'est l'existence
même d'une telle opposition qui est incertaine.

Pour expliquer mes doutes quant à cette opposition, je montrerai d'abord

que les traditions traitant de Qais et Yaman nous transmettent une certaine

image des tribus qui ne correspond pas nécessairement à la réalité. Ensuite,

j'esquisserai en peu de mots ce qu'on peut apprendre du comportement tribale

sur la base de traditions relativement sûres. A la fin, nous nous interrogerons sur
la provenance de l'image des tribus que nous retrouvons dans les sources.

L'image des tribus transmise dans les sources est à peu près homogène. Elle est

fondée sur la supposition générale que les tribus formaient des groupes
solidaires stables, et que cette solidarité ne comprenait pas seulement les

proches familiaux, mais les confédérations entières. Selon l'image transmise,

Qais et Yaman éprouvaient une hostilité mutuelle profonde et permanente.
L'appartenance à Qais ou à Yaman aurait également déterminé la relation entre

l'individu et les représentants du gouvernement, car les califes et surtout les

gouverneurs auraient en principe préféré une des deux confédérations et choisi
leurs subordonnés d'après leurs liaisons tribales.

Pour vérifier la validité de cette image, il faut analyser les traditions qui la

suscitent ou la confirment. La comparaison de ces traditions démontre que
certains sujets se répètent de nombreuses fois. Les traditions correspondantes se

ressemblent de façon remarquable, ce que nous fait supposer qu'il s'agit de

topoi. Mais ce n'est pas seulement leur ressemblance qui suscite des doutes

quant à leur crédibilité, mais aussi leur contenu et leur forme littéraire.5

Laissez-moi démontrer ce phénomène à l'exemple du sujet de la clémence,
lié étroitement à celui de la punition.6 Les sources historiographiques nous

transmettent un certain nombre de traditions qui traitent de la punition de

rebelles ou d'autres opposants au gouvernement. Ces actions sont décrites avec

simplicité dans les cas où la force executive, normalement le gouverneur, et le

délinquant appartenaient à des confédérations différentes. Or, si les deux

appartenaient à la même confédération, on avait de la peine à expliquer les actes

de violence, car l'exécution d'un Qaisite par un autre n'harmonisait pas avec la

4 Shaban: Islamic History. A New Interpretation, 119-24, et The 'Abbäsid Revolution, 53.

Crone: Slaves on Horses, 37-48, et "Were the Qays and Yaman of the Umayyad Period

Political Parties?," 50-55.

5 Pour l'usage de topoi dans les oeuvres historiographiques, voir Noth, Quellenkritische
Studien, 101 ff; pour l'étude des formes littéraires, voir par exemple Leder, "Features of
the Novel" et Das Korpus al-Haitam b 'Adï, 141 ff.

6 Orthmann, Das Stammeswesen 34-38.



Qais et Yaman 1035

conception qu'on avait de la solidarité tribale. Les problèmes qui se posaient

aux historiographes sont parfois perceptibles dans les traditions qu'ils
transmettent.

Mon premier exemple traite de la mort de Yazïd b. cUmar b. Hubaira,7 le

général Umayyade qui avait défendu la ville de Wäsit contre les "Abbâsides.

Après un siège d'une durée indéterminée, Yazïd avait négocié un accord avec

ses adversaires. Malgré cet accord, les forces 'Abbâsides le mirent à mort peu
après.8 Evidemment, le nom de son exécuteur était bien connu. Il s'agissait de

Häzim b. Huzaima at-Tamïmï qui appartenait comme sa victime à la confédération

Qaisite.9 Sans se contenter d'une simple description de cet acte de violence

contre un membre de la même confédération, quelques sources essaient de

l'adapter à leur conception de solidarité et expliquent le choix de Häzim comme
résultat de considérations tribales. Mais l'effort de réinterprétation se manifeste

clairement car nous trouvons deux explications totalement différentes. Selon la

première, c'était d'abord Hasan b. Qahtaba qui avait été choisi pour cette

entreprise. Celui-ci appartenait à la tribu de Tayy et donc aux Yamans.10 Mais
Qahtaba refusait l'ordre donné en disant:

Si moi je le tuais, 'asabiyya1 ' éclaterait entre ma tribu et sa tribu, et l'hostilité se

répandrait, et ceux parmi ton armée des uns et des autres seraient agités contre toi. Envois

donc un homme de Mudar pour le tuer!^2

Le conflit entre Qais et Yaman est mis en discussion dans l'autre explication
aussi. Mais cette fois-ci, c'est Häzim lui-même qui explique son comportement
en exprimant sa crainte d'être raillé par les Yamans:

Par Dieu, je me hâtais seulement de tuer Ibn Hubaira parce que je craignais que si on le

livrait à quelqu 'un de la Yamanïya, sa tribu se vanterait de son assassinat auprès de

nous!^

7 Yazïd b. eUmar b. Hubaira: Fazära - Qais: Caskel, ùamharat I, planche 130; Crone,
Slaves on Horses 107.

8 Pour ces événements, cf. Elad, "Siege" 64-87; Wellhausen, Das arabische Reich 343;

cUmar, The 'Abbäsid Caliphate 211,213-17; Lassner, The Shaping of 'Abbäsid Rule 21.

9 Häzim b. IJuzaima at-Tamïmï: Sat)r - NahSal - Därim - Mälik - Tamïm: Caskel, Gamharat

I, planche 62; Crone, Slaves on Horses 180.

10 Ce Hasan était le fils de Qahtaba b. Sabïb; il était un général 'Abbâside important: Caskel,
ùamharat I, planche 257; Crone, Slaves on Horses 188.

11 'asabiyya « hostilité tribale, cf. Orthmann, Das Stammeswesen 330-40.
12 Ya'qüb! II 288.

13 BalàdurïIII 149.



1036 Eva Orthmann

L'acte de violence devient ici donc une sorte de sacrifice exécuté pour servir les

intérêts de Qais.
Une construction beaucoup plus complexe se manifeste dans les rapports

sur la destitution de SaTd al-Hara§ï.14 SaTd fut nommé gouverneur de Hurâsân

en 103/721, durant le règne de Yazïd IL15 Après quelques mois, il fut destitué

sur l'ordre d'TJmar b. Hubaira16 qui était gouverneur de l'Iraq. Probablement,
TJmar reprochait à Sacïd de ne pas respecter sa souveraineté. Il le fit emprisonner

et torturer. A ce qu'on dit, il ordonna finalement de le tuer.17 A ce moment
de son récit, Tabari nous présente une histoire sur la solidarité des Qais qui
décrit comment l'exécution de SaTd fut détournée au dernier moment. Cette

histoire raconte que le jour où il avait ordonné son exécution, TJmar rencontrait

quelques compagnons et se mit à parler des Qaisites et de leurs meilleurs
représentants. A l'avis d'TJmar, SaTd était le Qaisite le plus courageux, tandis

que lui-même ne perdrait jamais des yeux le bien de Qais. Un bédouin (acrabï)

lui fit donc remarquer qu'il ne pourrait pas être de l'intérêt de Qais d'exécuter
leur représentant le plus courageux. Par conséquent, TJmar gracia SaTd. Plus

tard, SaTd eut l'occasion de se venger. La situation politique avait changé, et

c'était maintenant à TJmar de s'enfuir. Quand il était en train de traverser

l'Euphrate, SaTd l'attrapa. Mais cette fois-ci aussi, l'appel à la solidarité tribale
avait des conséquences merveilleuses, en sorte que SaTd épargna son ancien
bourreau.18

Le moment de la rencontre entre TJmar et ses compagnons, le sujet de leur

dialogue,19 la présence d'un bédouin anonyme, ses objections promptes contre
l'exécution prévue20 et la continuation de l'histoire avec des rôles inversés, tout
cela témoigne d'une composition littéraire soigneusement construite qui ne

rapporte pas des événements historiques.21 A mon avis, cette construction

14 Caskel, Gamharat I, planche 101 ; Crone, Slaves on Horses 144-45.
15 Tabarï II 1436, 1438.

16 'Umar b. Hubaira était le père de Yazïd b. 'Umar: Fazâra - Qais: Caskel, Gamharat I,
planche 130; Crone, Slaves on Horses 107.

17 Tabarï II 1446, 1453-60.

18 Tabarï II 1455-56. Cf. également Wellhausen, Das arabische Reich, 200-201.
19 Des questions concernant le meilleur représentant d'une discipline quelconque sont

caractéristiques de la littérature du type munäiara et fadä'il: R. Sellheim, 'Fadïla', dans :

EP II 728; E. Wagner, 'Munäzara', dans: EP VII 565-68; le même: Die arabische

Rangstreitdichtung.
20 Normalement, cette sorte de promptitude de riposte sert à se sauver soi-même d'une

situation délicate: Eisener, Zwischen Faktum und Fiktion, 79.

21 A comparer: la description de la fuite de 'Umar donnée par al-Balâdurï ou il n'est pas

question d'une rencontre entre lui et Sa'ïd sur l'Euphrate: Baladurï MS 134b.



Qais et Yaman 1037

servait à adapter le comportement des personnages à ce qu'on attendait des

tribus. Le fait que SaTd fut emprisonné et torturé par TJmar ne s'accordait pas

avec l'idée qu'on avait de la solidarité tribale. Mais en prétendant qu'TJmar
voulait tuer SaTd et n'y renonça que pour des raisons tribales, on arrivait à

réinterpréter ses actions et à les rendre conformes à ce qu'on en attendait.

L'étude d'autres traditions sur la solidarité des confédérations et les

préférences tribales des autorités révèle que l'historicité de la plupart d'eux peut
être mise en doute pour des raisons semblables.22 Ces traditions transmettent
donc plutôt les idées qu'on avait des tribus que des faits objectifs. Toutefois, il
ne faut pas les considérer comme une invention des historiographes arabes. Si

on décortique la poésie de la même époque, on y retrouve les mêmes idées. Il
s'agit donc d'une conception des tribus très répandue à cette époque. Mais à

quel degré reflétait-elle un comportement réel? Et comment peut-on apprendre
leur comportement réel en utilisant ces sources si imprégnées d'une image

stéréotype des tribus?

Afin de traiter ce problème dans le cadre de mes recherches sur les tribus, j'ai
choisi d'écarter toute tradition susceptible de reproduire des clichés, car à mon
avis ces traditions ne constituent pas une base digne de confiance. L'analyse
s'est alors concentrée sur des informations plus objectives et factuelles, comme
notamment des noms propres et des noms de tribus, mais aussi des données

« pures » comme «A fut tué par B. » Par ailleurs, il est très utile de dépouiller
des informations secondaires contenues dans les rapports des événements.

Comme même les textes fictifs contiennent des éléments fondés sur l'expérience

de leur auteur, on obtient des données relativement authentiques par
l'exploration de ces renseignements non prémédités qui reflètent le monde

matériel et la société de leurs auteurs. Cette méthode, nommée « Subtext-

analyse » par Kurt Franz,23 a été développée par Albrecht Noth et Jürgen Paul

pour l'historiographie islamique.24
Les résultats obtenus par cette méthode ne peuvent être décrits en détail

ici. En somme, on constate que:

1. En cas de conflit, les adversaires se groupaient en effet de temps en temps
selon leur répartition en Qais et Yaman. Or, il y avait toujours des

22 Orthmann, Das Stammeswesen 28-72.

23 Franz, "Plünderungen und Logistik", 413-14.
24 Noth, "Fiktion als historische Quelle"; Paul, "Hagiographische Texte".



1038 EVA ORTHMANN

exceptions, et parfois, les camps adversaires se divisaient même d'une

façon entièrement différente.
2. La formation d'alliances tribales n'était pas due à la proximité généa¬

logique des partenaires, mais aux intérêts particuliers de chaque groupe
tribal.

3. Ces intérêts particuliers sont le plus clairement discernables en cas de

conflit, parce que ce n'étaient toujours que certains clans et certains

groupes tribaux qui participaient aux luttes, mais jamais les confédérations
entières d'une région. Les groupes non-participants ne montraient donc ni
de solidarité envers Yaman ni envers Qais.

4. Le comportement des tribus vis à vis du gouvernement était également
déterminé par des intérêts particuliers qui se manifestaient dans une forte

concurrence interne entre les différentes tribus. Le gouvernement profitait
de cette concurrence, et faisaient jouer l'hostilité des uns contre les autres

pour contrôler les tribus.
5. Dans les différentes parties de l'empire, on retrouve à côté de Qais et

Yaman d'autres groupes tribaux d'une importance régionale semblable.

Sur la base de ces données, peut-on toujours assumer l'existence de deux
confédérations adversaires? Quelle était l'importance réelle de Qais et Yaman? Et
comment explique-t-on l'image des confédérations transmise dans les sources si

le comportement des tribus ne lui correspondait pas?

Deux explications me paraissent envisageables. Premièrement, il est

possible que l'image transmise conservait un état plus ancien. C'est à dire qu'à
une certaine époque dans le passé, le groupement des tribus en Qais et Yaman

peut avoir effectivement déterminé leur comportement. Cette réalité ayant alors

acquis une valeur d'image identitaire, celle-ci aurait continué à se transmettre
même après le déclin de l'importance réelle des deux confédérations.

Une autre explication consiste à rapprocher la structure des tribus arabes

du 879e siècle au modèle lignager-segmentaire qui a été développé pour décrire
des tribus arabes contemporaines.25 Pour ce modèle, l'idée de polarité est

décisive. Il se compose de segments groupés en plusieurs plans horizontaux. Les

segments d'un plan horizontal sont équivalents et s'équilibrent. Ils s'opposent

25 II remonte à Evans-Pritchard qui l'a développé dans ses deux études The Nuer et The Sanusi

of Cyrenaica. Pour ce système, cf. par exemple Evans-Prjtchard, The Sanusi of
Cyrenaica 54-61; Lindholm, "Kinship structure" 343-44, 348; Hart, "Faulty models" 228-

29; Sahlins, Tribesmen 50-51; Eickelman, The Middle East and Central Asia 128-130;

Caton, "Anthropological theories" 90-93; GELLNER, Der Islam als Gesellschaftsordnung
90-96, 162-64.



Qais et Yaman 1039

entre eux mutuellement, mais ils s'allient contre un adversaire d'un plan
supérieur.

A cause de sa polarité, on peut se servir de ce modèle pour décrire la

structure des tribus à l'époque Umayyade et "Abbâside. L'existence de deux
arbres généalogiques serait alors le résultat d'une projection de la conception
polaire sur le début de l'histoire tribale.

Ce qui est intéressant pour nous, c'est que le modèle lignager-segmentaire
a été contesté de nombreuses fois par les ethnologues. La critique principale met
en doute sa signification pour le comportement effectif des tribus. La question
essentielle est de savoir s'il décrit des structures importantes pour leurs

activités, ou s'il reflète seulement l'image que se font d'elles-mêmes les

tribus.26 Cette question est semblable au problème central de notre recherche,
c'est à dire la relation entre la perception de Qais et Yaman et l'importance
factuelle de ces confédérations.

La comparaison de nos résultats avec les résultats de recherches
ethnologiques nous aide alors à comprendre la situation observée et nous fait réaliser

qu'une telle contradiction entre perception et comportement n'est pas unique

pour les tribus du 8e et 9e siècle. Une autre question en naît aussitôt: cette

perception de soi, d'où vient-elle? D'où vient la conception polaire des tribus
arabes?

Pour donner une réponse liée au monde arabe seulement, on pourrait
rapprocher cette conception polaire d'une ancienne distinction entre nomades et
sédentaires. Or, la répartition du monde en polarités binaires était très répandue
dans le monde entier, d'Hérodote27 à la philosophie chinoise. Nous rejoignons
ici des préoccupations d'autres disciplines universitaires telles que la
philosophie et la sociologie.

Littérature

BaläDURI, Ahmad b. Yahyä, al- (mort en 279/892)
Ansäb al-asräf Bd III: al-cAbbäs b. cAbd al-Muttalib wa waladuhû.

Hrsg. cAbd al-Azïz ad-Dûrï, Beirut/Wiesbaden 1978. [Bibliotheca
Islamica 28c]

26 Pour ne citer que deux critiques: Peters, 77ie Bedouin of Cyrenaica 59, 77-81, 112-37;

Hart, "Faulty models" 229-35; pour des détails, cf. Orthmann, Das Stammeswesen 231-
34.

27 Shaw, "Eaters of Flesh".



1040 Eva Orthmann

Ms. Istanbul, Reisülküttap 598.

Caskel, Werner
1966 ùamharat an-nasab. Das genealogische Werk des Hisäm ibn

Muhammad al-Kalbï; vols. I, II; Leiden.

Caton, S.C.

1990 Anthropological theories of tribe and state formation in the Middle
East: Ideology and the semiotics of power, dans: Khoury, P.S.;

Kostiner, J. (éds.), Tribes and state formation in the Middle East, 74-

108; Oxford.

Crone, Patricia
1980 Slaves on Horses; Cambridge.
1994 Were the Qays and Yaman of the Umayyad Period Political Parties?,

dans: Der Islam 71 (1994), 1-57.

DOZY, R.

1932 Histoire des Musulmans en Espagne, vol. L; Leiden.

ElCKELMAN, Dale F.

19983 The Middle East and Central Asia. An Anthropological Approach;
New York.

EI2 Encyclopaedia ofIslam
1960 New Edition, vol. I ff, 1960 ff; Leiden.

EISENER, Reinhard
1987 Zwischen Faktum und Fiktion: eine Studie zum Umayyadenkalifen

Sulaiman b. cAbd al-Malik und seinem Bild in den Quellen; Wiesbaden.

ELAD, Amikam
1986 The Siege of al-Wäsit: Some Aspects of cAbbâsid and cAlïd Relations,

dans: Sharon, M. (ed.), Studies in Islamic History and Civilization in

Honour ofProf. David Ayalon; Jerusalem/Leiden. Pp. 59-90.

Evans-Pritchard, Edward E.

1940 The Nuer: A Description of the Modes of Livelihood and Political
Institutions ofa Nilotic Tribe; London.

1949 The Sanusi ofCyrenaica; Oxford.

Franz, Kurt
2001 Plünderungen und Logistik. Ein Subtext in at-Tabaris Bericht vom

Aufstand der Zang; dans: Kongreßakten zum 27. Deutschen

Orientalistentag 1998; Würzburg.

Gellner, Ernst
1992 Der Islam als Gesellschaftsordnung; Trad, (allemand): Enderwitz,

Susanne et Ulrich; Stuttgart.



Qais et Yaman 1041

Hart, David M.
1993 Faulty models of North African and Middle Eastern Tribal Structures;

dans: Revue du monde musulman et de la méditerrannée 68-69 (1993-
94), 225-38.

LaSSNER, Jacob

1980 The Shaping of cAbbäsid Rule; Princeton. [Princeton Studies on the

Near East]
LEDER, Stefan

1990 Features ofthe Novel in Early Historiography; dans: Oriens 32 (1990),
72-96.

1991 Das Korpus al-Haitam b. cAdï. (st.207/822) Herkunft, Überlieferung,
Gestalt früher Texte der ahbär Literatur; Frankfurt. [Frankfurter
Wissenschaftliche Beiträge. Kulturwissenschaftliche Reihe Bd. 20]

Lindholm, C.

1986 Kinship Structure and Political Authority: The Middle East and

Central Asia, dans: Comparative Studies in Society and History 28

(1986), 334-355.

NOTH, Albrecht
1973 Quellenkritische Studien zu Themen, Formen und Tendenzen früh-

islamischer Geschichtsüberlieferung. Teil I: Themen und Formen;
Bonn. [Bonner Orientalistische Studien N.S. 25]

1998 Fiktion als historische Quelle; dans: Leder, S. (éd.), Story-telling in
the Framework of Non-fictional Arabic Literature, 472-87; Wiesbaden.

Orthmann, Eva
2000 Das Stammeswesen in der frühen "Abbäsidenzeit; Halle (Salle), 581

pp. [thèse de doctorat; à paraître sous le titre: Stamm und Macht. Die
arabischen Stämme im 2. und 3. Jahrhundert der Higra]

PAUL, Jürgen
1990 Hagiographische Texte als historische Quelle; dans: Saeculum 41

(1990); 17-43.

Peters, Emrys
1990 The Bedouin of Cyrenaica: Studies in Personal and Corporate Power,

éd.: Goody, J.; Marx, E.; Cambridge.
SAHLINS, M.
1968 Tribesmen; New Jersey. [Foundation of Modern Anthropology Series]

Shaban, Muhammad A.
1970 The 'Abbäsid Revolution; Cambridge.



1042 Eva Orthmann

1971 Islamic History. A New Interpretation. Part I: A.D. 600-750 (A.H.

132); London.

SHAW, Brent D.
1982 Eaters of Flesh, Drinkers of Milk: The Ancient Mediterranean Ideo¬

logy ofthe Pastoral Nomad; dans: Ancient Society 13/14 (1982-83), 5-

31.

Tabarï, Abu GaTar Muhammad b. Garîr, al- (mort en 310/923)
Ta°rïh ar-rusül wa l-mulûk, vols. I-X. Ed.: Muhammad Abu 1-Fadl

Ibrahîm; Cairo: Dar al-Macärif, 1962 ff. [Les citations suivent

l'édition de De Goeje, Leiden: Brill, 1879.]
cUmar, Farüq
1969 The 'Abbäsid Caliphate 132/750-170/786; Baghdad.

Wagner, Ewald
1963 Die arabische Rangstreitdichtung und ihre Einordnung in die all¬

gemeine Literaturgeschichte; Darmstadt. [Abhandlungen der Geistesund

Sozialwissenschaftlichen Klasse; Akademie der Wissenschaften
und der Literatur 8]

Wellhausen, Julius
1902 Das Arabische Reich und sein Sturz; Berlin.
AL-YacQUBÏ, Ahmad b. Abî Ya'qüb (mort en 284/897)
1993 Ta°rïh; Bd. I-II. Ed.: cAbd al-Amïr Muhannä; Beirut.


	Qais et Yaman : le problème des sources

