Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 55 (2001)

Heft: 4

Artikel: Innen und Aussen : methodische Probleme bei der Untersuchung von
Initiationsgemeinschaften

Autor: Mayer-Konig, Birgit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INNEN UND AUSSEN: METHODISCHE PROBLEME
BEI DER UNTERSUCHUNG
VON INITTATIONSGEMEINSCHAFTEN

Birgit Mayer-Konig, Universitit Heidelberg

1. Initiation und Vielfalt der religiosen Praktiken

In den tantrischen'! Schulen, die in Indien wihrend des Mittelalters entstanden,
1st der Zugang zur Heil verheissenden Lehre durch Einweihungen geregelt. Fiir
die Zulassung zur Einweihung spielt in den meisten Schulen die Kastenzu-
gehorigkeit iiberhaupt keine oder nur eine untergeordnete Rolle. So sagt das
bekannte Kularnava Tantra (KT): “Beendet ist das Sudratum des Sudra, wie
auch das Brahmanentum des Brahmanen. Wenn das Ritual der Einweihung
vollendet ist gibt es keinen Unterschied [mehr] nach der Kaste.”

Auch das Geschlecht spielt dabei keine Rolle, wie das KT ausfiihrt: “Ob
nun Frau oder Mann [oder] sonst irgendein Mensch,? der Allerniedrigste oder

1 Aufgrund der verfremdenden Rezeption tantrischer Lehren im Westen, gibt es zu diesem
Begriff hohen Klarungsbedarf. Tantrische Lehren stiitzen sich auf eine Analogie bzw.
Identifikation von Mikrokosmos (z.B. geometrische Zeichen, Laute, Kérper) und Makro-
kosmos. Es gibt eine Vielzahl tantrischer Lehren, die in unsystematischer Weise Einfluss auf
nahezu alle religiosen Traditionen der Hindus nahmen und untrennbar mit dem sogenannten
Hinduismus verbunden sind. ‘Tantrismus’ ist kein indigener Begriff, sondern eine Kon-
struktion des Westens; es gibt keine bestimmte, klar definierbare religiose Entitdt, die so
bezeichnet werden koénnte, vgl. André Papoux, “Concerning Tantric Traditions”, in:
Gerhard OBERHAMMER (Hrsg.), Studies in Hinduism II. Miscellanea to the Phenomenon of
Tantras. Wien: Osterreichische Akademie der Wissenschaften, 1998, S. 9-20, darin S.13.

2 gatam Sudrasya Sudratvam viprasyapi ca viprata / diksa-samskara-sampanne jati-bhedo na
vidyate // XIV.91 // Kularnava Tantra, Sanskrit Text hrsg. von Taranatha Vidyaratna,
Tantrik Texts Vol. V., London: Luzac and Co., 1917.

3 Gemeint ist ein drittes, weder eindeutig ménnliches noch weibliches menschliches Wesen,
z.B. ein Eunuch, Hermaphrodit oder dergleichen. Ausfiihrliche Informationen zu
sand(h)a(ka) bietet Rahul Peter DAS, The Origin of the Life of a Human Being. Conception
and the Female according to Ancient Indian Medical and Sexological Literature, Delhi:
Motilal Banarsidass, im Druck, S. 581-583.



1008 BIRGIT MAYER-KONIG

ein Hochgeborener, in diesem Kreis gibt es wirklich keinen Unterschied; alle
gelten als Siva gleich.™

Die tantrischen Lehren lassen zwar Frauen zu den Einweihungen zu und
dussern sogar ihre Hochschidtzung von Frauen, trotzdem sprechen sie nur an
wenigen Stellen von ihnen. Im allgemeinen sprechen sie von Ménnern, vom
ménnlichen Standpunkt aus und zu ménnlichen Adepten. Daher verzichte ich im
folgenden auf zusétzliche feminine Formen wie “Lehrerin” und “Adeptin” und
bleibe beim Maskulinum.

Wenn es nicht die Kaste ist und nicht das Geschlecht, was ist dann das
Kriterium fiir die Einweihung? Bei der Suche nach einer Antwort auf diese
Frage stiess ich auf die zentrale Bedeutung des bhava, ein Sanskrit-Terminus,
den ich im Deutschen mit “geistig-emotionaler Befindlichkeit” wiedergebe (auf
Englisch hat sich die Ubersetzung mit “mental disposition” durchgesetzts).
Bhava ist das Kriterium der Zulassung zur Einweihung. Bhava wird als eine
Eigenschaft des Geistes (bhavas tu manaso dharmah)® definiert. Oder, mit
anderen Worten, bhava ist eine veridnderliche Eigenschaft des Denkorgans, so
wie es auch Gedanken sind, Gefithle und Neigungen. Die Wichtigkeit der
geistig-emotionalen Befindlichkeit kann nicht hoch genug eingeschitzt werden.
So heisst es im Rudrayamala: “Durch bhava wird alles erlangt, durch bhava
[erlangt man] die Schau der Gottheit, durch bhava [erlangt man] das hochste
Wissen, deshalb hidngt [alles] vom bhava ab.””’

4 stri vatha purusah sandas candalo va dvijottamah / cakre 'smin naiva bhedo 'sti sarve Siva-
samah smrtah // VII.97 //. Wortlich fiir dvijottama: “hochster unter den Zweimalgebo-
renen”. Allerdings gibt es bei der Einweihung von Frauen doch gewisse Einschrankungen,
so ist z.B. fiir eine Frau die Zustimmung ihres minnlichen Vormundes notwendig
(ausfiihrlich Birgit MAYER-KONIG, “Zur Stellung der Frauen im $ivaitischen Tantrismus”,
in: Manfred HUTTER (Hrsg.), Die Rolle des Weiblichen in der indischen und buddhistischen
Kulturgeschichte, Graz: Leykam, 1998, S. 156-184, darin S. 160).

5 Vgl. Teun GOUDRIAAN und Sanjukta GUPTA, Hindu Tantric and Sakta Literature. A History
of Indian Literature I1.2, hrsg. von Jan GONDA. Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 1981:138,
158.

6 So der Bhavaciadamani zitiert in: His Majesty Shri Pratap Sinh Sah Dev King of Nepal,
Purascaryarnava. A Treatise Dealing with Theory and Practice of Tantric Worship. The
Vrajajivan Prachyabharati Granthamala No. 10, hrsg. von Muralidhar Jha. Delhi:
Chaukhamba Sanskrit Pratishthan, reprint 1985:865.

7 bhavena labhyate sarvam bhavena deva-darsanam / bhavena paramam jianam tasmad
bhavavalambanam // 1.113 // Rudrayamala, Y ogatantra-Granthamala vol. VII, Bhagiratha
Prasada Tripathi (Supervisor). Varanasi: Yogatantra Department, Sampurnanand Sanskrit
Vishvavidyalaya. 1980.



DIE UNTERSUCHUNG VON INITIATIONSGEMEINSCHAFTEN 1009

Im Laufe der Zeit kristallisierte sich die Lehre einer sogenannten “Dretheit
der geistig-emotionalen Befindlichkeit” (bhavatraya) heraus. Die Dreiheit
erweist sich in den Befindlichkeiten von pasu, einer gebundenen Seele, vira,
eines Helden, und divya, eines géttlichen Wesens. Entsprechend dem Zustand,
den ein Lehrer beim fraglichen Schiiler feststellt, gibt er ihm eine bestimmte
Einweihung. Selbstidentifikation ist nicht vorgesehen. Je nach Einweihung
werden zur Erlangung religiosen Heils unterschiedliche Verhaltensweisen und
rituelle Praktiken gelehrt. Interessanterweise sind diese flir verschiedene
Befindlichkeiten stark abweichend, ja, sogar gegensitzlich. Wiahrend ein pasu
strikt die vedischen Vorschriften einhalten soll, soll ein vira Rituale durch-
fithren, welche die vedischen Reinheitsgebote tiberschreiten. Fiir den divya sind
keine bestimmten Regeln mehr vorgeschieben. So gehoren zu den Praktiken, die
in den tantrischen Texten gelehrt werden u.a. Rituale mit aus vedischer Sicht
reinen und unreinen Substanzen zu verschiedenen Zwecken, Rezitationen und
Gebete, Visualisationsiibungen, Atemiibungen, Verinnerlichung der Gottheiten
im eigenen Korper, Erweckung der feinstofflichen Energie und Lenkung
derselben durch bestimmte Zentren im feinstofflichen Koérper, Meditations-
tibungen verschiedener Art, usw.8

Was gilt flir wen? Wer soll was tun? Die Definition eines Adepten samt
seiner Verhaltensweisen und Praktiken wird durch die Verwendung einer Art
Geheimsprache erschwert. Die Texte kennen eine ausgepragte Begrifflichkeit,
die Bedeutungen auf mehreren Ebenen birgt. Sie wird in der Kommentarlite-
ratur als “intendierte Ausdrucksweise” (sandha-bhasa, “intentional language”)
bezeichnet, gelegentlich auch als “Zwielicht-Sprache” (sandhya-bhasa, “twi-
light language”).” Wenn es beispielsweise heisst, der Adept solle Alkohol
trinken, so kann das mindestens drei verschiedene Bedeutungen haben: Es kann
(a) im wortlichen Sinne gemeint sein, oder (b) symbolisch, so dass tatsichlich
eine reine Substanz wie Milch gekostet wird. Im iibertragenen Sinn (c¢) kann es
aber auch auf eine Ubung zielen, in welcher der Adept innere Energiestréme
wahrnimmt und sich auf den im Schidelzentrum freiwerdenden Strom
begliickender Energie konzentriert. Welche Interpretation in einem konkreten

8 Die tantrischen Texte behandeln aber nicht nur derartige Praktiken, sondern auch andere
Themenbereiche, z.B. die Enstehung der Welt, ihre Auflosung, die Konstruktion von
Bildern und Tempelanlagen, die Uberlieferungsgeschichte, die Beschaffenheit der Wirk-
lichkeit und Erlangung der Kenntnis dariiber. Unterschiedliche Texte setzen abweichende
Themenschwerpunkte. Viele Texte sind nur unvollstindig erhalten.

g Dazu ausfihrlich in Birgit MAYER-KONIG, “Mehrdeutigkeit durch Ebenen religidser
Begrifflichkeit”, im Druck in: HORIN, Vergleichende Studien zur Japanischen Kultur,
8/2001.



1010 BIRGIT MAYER-KONIG

Fall die richtige ist, ist von aussen schwer zu entscheiden. Die Sprache ist
wahrscheinlich absichtlich mehrdeutig.

Eine genaue Untersuchung der drei Befindlichkeiten kann dazu beitragen,
die Verwirrung tber die Kriterien der Zulassung zu den Einweihungen tantri-
scher Schulen zu kléren.

2. Quellen

Eine umfangreiche Literaturrecherche erweist, dass die Lehre von der geistig-
emotionalen Befindlichkeit (bZava) und die transgressiven Praktiken der
“Helden” (vira) weitverbreitet von vielen tantrischen Richtungen gelehrt
werden. Zahlreiche Tantras und Kompendien (nibandha) behandeln die drei
bhavas, den Oberbegriff bhavatraya verwenden aber nur wenige.!® Besonders
ergiebige Beschreibungen sind in drei neu entdeckten Sanskrit-Manuskripten
aus Calcutta enthalten, ndmlich im Bhavacidamani und im Bhavanirnaya, die
beide bisher nur aus Zitaten bekannt waren und in der angesehenen Asiatic
Society lagern, sowie in der Bhavavidhi, einem Text, der bisher v6llig unbe-
kannt war aus der Sanskrit Sahitya Parisat. Auf der Grundlage dieses Materials
kann die bhava-Lehre systematisch beschrieben und religionshistorisch einge-
ordnet werden.

10 Der Terminus bhavatraya wird u.a. im Kalivilasatantra, im Rudrayamala und im Bhava-
ciddamani verwendet. In der buddhistischen tantrischen Literatur scheint der Terminus ganz
zu fehlen, was bereits Agehananda Bharati bemerkte und daraus folgerte, dass die
buddhistischen Tantras &lter als die hinduistischen seien (Tantric Traditions. Rev. and
enlarged ed. of The Tantric Tradition (1965), Delhi: Hindustan Publ. Corp., 1993:229).
Beispiele fir den umgekehrten Fall liefern die buddhistischen Yoginitantras (oder
Yoganuttaratantras), wie Alexis SANDERSON (Oxford) herausgestellt hat (da seine
Forschung wenig publiziert ist, vgl. dazu Robert MAYER, 4 Scripture of The Ancient Tantra
Collections. The Phur-pa bcu-gnyis. Oxford: Kiscadele Publications. 1996:118-120.) Die
religionsgeschichtlich dusserst interessante Beeinflussung und Ubernahme von Textmaterial
erfolgte demnach in vielfiltiger Weise. Die Untersuchung des Terminus kann daher nicht
nur zur Klarung der Lehrinhalte, sondern auch zur chronologischen Einordnung problema-
tischer Texte beitragen.



DIE UNTERSUCHUNG VON INITIATIONSGEMEINSCHAFTEN 1011

3. Innen- und Aussenperspektive

Um gesicherte Erkenntnisse iiber die Lehren tantrischer Initiationsgemeinschaf-
ten zu erlangen, reicht es allerdings nicht aus, sich auf die schriftlich fixierten
Doktrinen zu stiitzen, da Zweifel iiber deren kanonische Relevanz bestehen. Es
muss geklart werden, welche Bedeutung die einzelnen Sanskrit-Texte fiir die
Praxis hatten bzw. haben!!. Wer hat sie geschrieben, fiir wen und wozu?

Angesichts der Sprachhiirde muss bezweifelt werden, ob die Theorien der
Texte den Praktizierenden iiberhaupt vertraut waren bzw. sind und mit den
tatsdchlichen Praktiken iibereinstimmen. Um die Sanskrit-Texte verstehen zu
konnen, ist eine lange Ausbildung in dieser Gelehrtensprache notwendig. In der
Regel hatten aber bis zur Einfithrung moderner Schulen und Universitdten nur
brahmanische Jungen die Gelegenheit zum Unterricht in Sanskrit. Die tantri-
schen Adepten stammen dagegen aus allen sozialen Schichten. Sie empfangen
thre Einweihungen bekanntlich miindlich und unmittelbar von ihrem Lehrer.
Eine Gelehrtenausbildung ist fiir sie also weder notwendig, noch iiblich.
Vielmehr verbringen sie ihre Zeit mit praktischen Titigkeiten und Ubungen.
Moglicherweise benutzen nur wenige Adepten die Sanskrit-Texte im fortge-
schrittenen Stadium und bitten dann Pandits, ihnen schwierige Stellen zu iiber-
setzen.!? Es ist auch nicht sicher, ob alle Autoren gleichzeitig grosse Gelehrte
und Eingeweihte waren, so wie der beriihmte Abhinavagupta aus Kaschmir im
ausgehenden 10. Jahrhundert oder der namhafte Gopinath Kaviraj aus Benares
1m 20. Jahrhundert, oder ob bereits manche Autoren die Lehren nur aus zweiter
Hand kannten.

Die Qualifikation eines Benutzers der Texte sind jedoch nicht in erster
Linie seine Sprachkenntnisse, sondern seine Einweihung. So warnen die mei-
sten tantrischen Texte davor, die Lehre an pasus weiterzugeben und bekriftigen
thre Warnungen vielfach mit der Androhung von schlimmem Unheil bei
Zuwiderhandlung. Damit wird jeder eingeschiichtert, der versucht ist, einem
Uneingeweihten die Lehre mitzuteilen. Die Texte sind also nicht zur Aussen-
darstellung konzipiert. Was konnte einen Adepten dazu bewegen, das Geheim-

11 Noch heute gibt es in Indien Gemeinschaften von Tantrikern, die sich in einer langen
Tradition sehen. Erste Kontakte konnten mit Aghori-Adepten in West-Bengalen im August
2000 aufgenommen werden.

12 Personliche Kommunikation mit einem Sanskrit-Gelehrten, der ungenannt bleiben méchte.
Er wurde vor ein paar Jahren nach Maharashtra gerufen, wo ihm ein tantrischer Adept ein
Manuskript vorlegte und ihn bat, bestimmte schwierige Passagen des Sanskrit-Textes zu
libersetzen.



1012 BIRGIT MAYER-KONIG

haltungsgebot zu iiberschreiten und einen Aussenseiter, einen Nicht-
Eingeweihten, woméglich eine Europierin, iiber seine Quellen, Ubungen und
Erfahrungen zu informieren? Méglicherweise ist ein Insider dazu bereit, wenn
ein Vertrauensverhdltnis aufgebaut wurde oder die erbetenen Informationen als
unsensibel eingestuft werden. Sodann gilt es, weitere Hindernisse auszurdumen.

Zu der eingeschrankten Auskunftsbereitschaft der Adepten kommt némlich
ithre oft mangelhafte Ausdrucksfihigkeit erschwerend hinzu. Damit sind nicht
die Sprachkenntnisse gemeint, die von beiden Seiten zur Kommunikation not-
wendig sind, sondern die Féahigkeit, die relevanten Sachverhalte angemessen zu
beschreiben. Dieses Problem wird von einem chinesischen Sprichwort auf den
Punkt gebracht: “Der Frosch auf dem Grunde des Brunnens kann nichts vom
See erzdhlen.” Ein Adept hat die Praktiken durch Nachahmung und direkte
miindliche Anweisung gelernt und verinnerlicht. Méglicherweise wurden weder
ihm die Handlungen erklirt, noch kann er sie jemandem erkldren. Vielleicht hat
er Uiber das, was er praktiziert, noch nie reflektiert. So verfiigt er zwar iiber
Spezialkenntnisse, hat aber moglicherweise Schwierigkeiten, das Besondere an
thnen zu beschreiben und einem Aussenstehenden in verstdndlicher Form mit-
zuteilen und zu begriinden.

Einem Aussenstehenden wiederum fehlen vielerlei Informationen; die
Symbolik bleibt ihm oft verschlossen, er kennt weder die besonderen Umsténde
der Handlungen, noch ihre Details. Es ist fiir thn kaum moglich, zu erkennen,
was von herausragender, was von untergeordneter Wichtigkeit fiir die Hand-
lungen und 1hre Wirkungen ist. So mag ein Aussenstehender mit grosser Miihe
die genaue Sequenz einer Ritualhandlung herausfinden und annehmen, nun
hitte er das Wesentliche daran erkannt, wihrend nach der Tradition méglicher-
weise nicht die Handlung an sich, sondern die Person des Ausfithrenden, seine
Eignung, entscheidend ist. Im Bhavaciidamani heisst es, ohne die entsprechende
geistig-emotionale Beschaffenheit bleibe die Mantrakunst wirkungslos.!* So
scheint es der Tradition noch wichtiger zu sein, wer eine Ritualformel spricht,
als welche Formel er benutzt. Ein Aussenstehender ist vor Missinterpretationen
nicht gefeit. ,

Um diesen Mangel zu iiberwinden, werden Insider beobachtet und befragt.
Dabei ist zu bedenken, dass sich die Lehre im Vergleich zur Zeit der Entstehung
der Texte wahrscheinlich veridndert hat. Grundsitzlich muss die Authentizitit
der Informationen hinterfragt werden, denn ein Interview bietet durchaus auch
eine Gelegenheit zur Selbstdarstellung. In jedem Fall ist davon auszugehen,
dass bereits die blosse Anwesenheit eines Fremden einen Einfluss ausiibt. Die

13 Vgl. Ms. RASB 2895: na bhavena vina deva mantravidya phalaprada //.



DIE UNTERSUCHUNG VON INITIATIONSGEMEINSCHAFTEN 1013

eigene Initiation, falls sie {iberhaupt nach den internen Kriterien mdglich wire,
bleibt eine personliche Gewissensentscheidung und ist nicht unproblematisch.
Im Gegensatz zum Wissenschaftler ist die Beschéftigung mit der Lehre fiir den
Adepten auf ein religidses Ziel hin ausgerichtet und verlangt volles Vertrauen in
die Lehre. Vorgetduschte Nihe kann unerwartete Schwierigkeiten erzeugen. Es
scheint daher geboten, nicht um jeden Preis in das Geheimnis einer Initiations-
gemeinschaft einzudringen, sondern bei allen Kontakten stets den Respekt vor
der Tradition und ihren Anhidngern zu bewahren. Schliesslich gibt es genug
Fragen, die ohne Ubertretungen zu kldren sind.

Man muss auch fragen, warum die Lehren tiberhaupt geheim sind. Sind sie
es, weil ithr Sinn nur auf einer besonderen Erkenntnisebene zu ergriinden ist?
Wenn dem so ist, hilft es nicht, ihren Wortlaut zu erfahren, denn der vorder-
griindige Sinn wird das Geheimnis nicht offenbaren. Moglicherweise kann man
das Geheimnis gar nicht in Worten mitteilen.

Der Grund fir die Geheimhaltung muss aber nicht unbedingt in dem
besonderen Inhalt der Lehre zu suchen sein. Ein Geheimnis ist oft nicht
semantisch, sondern vielmehr institutionell definiert. Wie Hugh Urban!4 zu
Recht feststellt, sollte daher das Augenmerk der Forschung auf die Strategie der
Geheimhaltung gelenkt werden. Die Kontrolle iiber das Geheimnis verleiht
Macht; sie begriindet eine Elite, aus der die Unwissenden ausgeschlossen
bleiben. Wer eine Lehre als geheim deklariert, iiber sie verfiigt und allein
entscheidet, welcher Ergebene die Gnade haben soll, sie zu erfahren, der gilt als
etwas Einzigartiges und hat Macht.

Um die Lehre angemessen zu beschreiben, liegen die Hauptvorziige der
Innenperspektive in den Detailkenntnissen, die der Aussenperspektive wahr-
scheinlich in der emotionalen Distanz sowie der Ausgewogenheit und Breite der
zur Analyse herangezogenen Informationen. Von einem Kontakt konnen beide
Seiten gewinnen, wenn er von gutem Willen im Sinne Gadamers '’ geleitet ist.

14 Hugh B. UrBAN, “The Torment of Secrecy: Ethical and Epistemological Problems in the
Study of Esoteric Traditions”, History of Religions 37/3, 1998:209-248.

15 “Guter Wille meint das, was Plato ‘eumeneis elenchoi’ nennt. Das will sagen: man ist nicht
darauf aus, Recht zu behalten und will deshalb die Schwiichen des anderen aufspiiren; man
versucht vielmehr, den anderen so stark wie moglich zu machen, so dass seine Aussage
etwas Einleuchtendes bekommt. Solches Verhalten scheint mir fiir jede Verstindigung
wesentlich.” Hans-Georg GADAMER, “Und dennoch: Macht des Guten Willens”, in: Phi-
lippe FORGET (Hrsg.), Text und Interpretation. Miinchen: Wilhelm Fink. 1984, S. 59-61,
darin S. 59.






	Innen und Aussen : methodische Probleme bei der Untersuchung von Initiationsgemeinschaften

