
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 55 (2001)

Heft: 4

Artikel: Innen und Aussen : methodische Probleme bei der Untersuchung von
Initiationsgemeinschaften

Autor: Mayer-König, Birgit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INNEN UND AUSSEN: METHODISCHE PROBLEME
BEI DER UNTERSUCHUNG

VON INITIATIONSGEMEINSCHAFTEN

Birgit Mayer-König, Universität Heidelberg

1. Initiation und Vielfalt der religiösen Praktiken

In den tantrischen ' Schulen, die in Indien während des Mittelalters entstanden,
ist der Zugang zur Heil verheissenden Lehre durch Einweihungen geregelt. Für
die Zulassung zur Einweihung spielt in den meisten Schulen die
Kastenzugehörigkeit überhaupt keine oder nur eine untergeordnete Rolle. So sagt das

bekannte Kulärnava Tantra (KT): "Beendet ist das Sudratum des Sudra, wie
auch das Brahmanentum des Brahmanen. Wenn das Ritual der Einweihung
vollendet ist gibt es keinen Unterschied [mehr] nach der Kaste."2

Auch das Geschlecht spielt dabei keine Rolle, wie das KT ausführt: "Ob

nun Frau oder Mann [oder] sonst irgendein Mensch,3 der Allerniedrigste oder

Aufgrund der verfremdenden Rezeption tantrischer Lehren im Westen, gibt es zu diesem

Begriff hohen Klärungsbedarf. Tantrische Lehren stützen sich auf eine Analogie bzw.

Identifikation von Mikrokosmos (z.B. geometrische Zeichen, Laute, Körper) und
Makrokosmos. Es gibt eine Vielzahl tantrischer Lehren, die in unsystematischer Weise Einfluss auf
nahezu alle religiösen Traditionen der Hindus nahmen und untrennbar mit dem sogenannten
Hinduismus verbunden sind. 'Tantrismus' ist kein indigener Begriff, sondern eine
Konstruktion des Westens; es gibt keine bestimmte, klar definierbare religiöse Entität, die so

bezeichnet werden könnte, vgl. André Padoux, "Concerning Tantric Traditions", in:

Gerhard Oberhammer (Hrsg.), Studies in Hinduism II. Miscellanea to the Phenomenon of
Tantras. Wien: Österreichische Akademie der Wissenschaften, 1998, S. 9-20, darin S.13.

gatam südrasya südratvam viprasyäpi ca vipratä / dïksâ-samskara-sampanne jäti-bhedo na

vidyate II XIV.91 // Kulärnava Tantra, Sanskrit Text hrsg. von Târanâtha Vidyäratna,
Tantrik Texts Vol. V., London: Luzac and Co., 1917.

Gemeint ist ein drittes, weder eindeutig männliches noch weibliches menschliches Wesen,

z.B. ein Eunuch, Hermaphrodit oder dergleichen. Ausfuhrliche Informationen zu

sand(h)afka) bietet Rahul Peter Das, The Origin ofthe Life ofa Human Being. Conception
and the Female according to Ancient Indian Medical and Sexological Literature, Delhi:
Motilal Banarsidass, im Druck, S. 581-583.



1008 Birgit Mayer-König

em Hochgeborener, in diesem Kreis gibt es wirklich keinen Unterschied; alle

gelten als Siva gleich."4
Die tantrischen Lehren lassen zwar Frauen zu den Einweihungen zu und

äussern sogar ihre Hochschätzung von Frauen, trotzdem sprechen sie nur an

wenigen Stellen von ihnen. Im allgemeinen sprechen sie von Männern, vom
männlichen Standpunkt aus und zu männlichen Adepten. Daher verzichte ich im

folgenden auf zusätzliche feminine Formen wie "Lehrerin" und "Adeptin" und

bleibe beim Maskulinum.
Wenn es nicht die Kaste ist und nicht das Geschlecht, was ist dann das

Kriterium für die Einweihung? Bei der Suche nach einer Antwort auf diese

Frage stiess ich auf die zentrale Bedeutung des bhäva, ein Sanskrit-Terminus,
den ich im Deutschen mit "geistig-emotionaler Befindlichkeit" wiedergebe (auf
Englisch hat sich die Übersetzung mit "mental disposition" durchgesetzt5).
Bhäva ist das Kriterium der Zulassung zur Einweihung. Bhäva wird als eine

Eigenschaft des Geistes (bhävas tu mänaso dharmäh)6 definiert. Oder, mit
anderen Worten, bhäva ist eine veränderliche Eigenschaft des Denkorgans, so

wie es auch Gedanken sind, Gefühle und Neigungen. Die Wichtigkeit der

geistig-emotionalen Befindlichkeit kann nicht hoch genug eingeschätzt werden.
So heisst es im Rudrayämala: "Durch bhäva wird alles erlangt, durch bhäva

[erlangt man] die Schau der Gottheit, durch bhäva [erlangt man] das höchste

Wissen, deshalb hängt [alles] vom bhäva ab."7

strï vätha purusah sandas candälo vä dvijottamah / cakre 'smin naiva bhedo 'sti sarve siva-
samäh smrtäh II VII.97 //. Wörtlich für dvijottama: "höchster unter den Zweimalgeborenen".

Allerdings gibt es bei der Einweihung von Frauen doch gewisse Einschränkungen,

so ist z.B. für eine Frau die Zustimmung ihres männlichen Vormundes notwendig
(ausführlich Birgit Mayer-König, "Zur Stellung der Frauen im sivaitischen Tantrismus",
in: Manfred Hutter (Hrsg.), Die Rolle des Weiblichen in der indischen und buddhistischen

Kulturgeschichte, Graz: Leykam, 1998, S. 156-184, darin S. 160).

Vgl. Teun Goudriaan und Sanjukta Gupta, Hindu Tantric and Säkta Literature. A History
of Indian Literature II.2, hrsg. von Jan Gonda. Wiesbaden: Otto Harrassowitz, 1981:138,

158.

So der Bhävacüdämani zitiert in: His Majesty Shri Pratap Sinh Sah Dev King of Nepal,

Purascaryärnava. A Treatise Dealing with Theory and Practice of Tantric Worship. The

Vrajajivan Prachyabharati Granthamälä No. 10, hrsg. von Muralidhar Jha. Delhi:

Chaukhamba Sanskrit Pratishthan, reprint 1985:865.

bhävena labhyate sarvam bhävena deva-darsanam / bhävena paramani jhänam tasmäd

bhävävalambanam II 1.113 // Rudrayämala, Yogatantra-Granthamälä vol. VII, Bhâgïratha
Prasäda Tripathi (Supervisor). Varanasi: Yogatantra Department, Sampurnanand Sanskrit

Vishvavidyalaya. 1980.



Die Untersuchung von Initiationsgemeinschaften 1009

Im Laufe der Zeit kristallisierte sich die Lehre einer sogenannten "Dreiheit
der geistig-emotionalen Befindlichkeit" (bhävatraya) heraus. Die Dreiheit
erweist sich in den Befindlichkeiten von pasu, einer gebundenen Seele, vïra,
eines Helden, und divya, eines göttlichen Wesens. Entsprechend dem Zustand,
den ein Lehrer beim fraglichen Schüler feststellt, gibt er ihm eine bestimmte

Einweihung. Selbstidentifikation ist nicht vorgesehen. Je nach Einweihung
werden zur Erlangung religiösen Heils unterschiedliche Verhaltensweisen und

rituelle Praktiken gelehrt. Interessanterweise sind diese für verschiedene

Befindlichkeiten stark abweichend, ja, sogar gegensätzlich. Während ein pasu
strikt die vedischen Vorschriften einhalten soll, soll ein vïra Rituale
durchführen, welche die vedischen Reinheitsgebote überschreiten. Für den divya sind

keine bestimmten Regeln mehr vorgeschieben. So gehören zu den Praktiken, die

in den tantrischen Texten gelehrt werden u.a. Rituale mit aus vedischer Sicht
reinen und unreinen Substanzen zu verschiedenen Zwecken, Rezitationen und

Gebete, Visualisationsübungen, Atemübungen, Verinnerlichung der Gottheiten
im eigenen Körper, Erweckung der feinstofflichen Energie und Lenkung
derselben durch bestimmte Zentren im feinstofflichen Körper, Meditationsübungen

verschiedener Art, usw.8

Was gilt für wen? Wer soll was tun? Die Definition eines Adepten samt

seiner Verhaltensweisen und Praktiken wird durch die Verwendung einer Art
Geheimsprache erschwert. Die Texte kennen eine ausgeprägte Begrifflichkeit,
die Bedeutungen auf mehreren Ebenen birgt. Sie wird in der Kommentarliteratur

als "intendierte Ausdrucksweise" (sandhä-bhäsä, "intentional language")
bezeichnet, gelegentlich auch als "Zwielicht-Sprache" (sandhyä-bhäsä, "twilight

language").9 Wenn es beispielsweise heisst, der Adept solle Alkohol
trinken, so kann das mindestens drei verschiedene Bedeutungen haben: Es kann

(a) im wörtlichen Sinne gemeint sein, oder (b) symbolisch, so dass tatsächlich
eine reine Substanz wie Milch gekostet wird. Im übertragenen Sinn (c) kann es

aber auch auf eine Übung zielen, in welcher der Adept innere Energieströme
wahrnimmt und sich auf den im Schädelzentrum freiwerdenden Strom

beglückender Energie konzentriert. Welche Interpretation in einem konkreten

Die tantrischen Texte behandeln aber nicht nur derartige Praktiken, sondern auch andere

Themenbereiche, z.B. die Enstehung der Welt, ihre Auflösung, die Konstruktion von
Bildern und Tempelanlagen, die Überlieferungsgeschichte, die Beschaffenheit der
Wirklichkeit und Erlangung der Kenntnis darüber. Unterschiedliche Texte setzen abweichende

Themenschwerpunkte. Viele Texte sind nur unvollständig erhalten.

Dazu ausführlich in Birgit Mayer-König, "Mehrdeutigkeit durch Ebenen religiöser
Begrifflichkeit", im Druck in: HORIN, Vergleichende Studien zur Japanischen Kultur,
8/2001.



1010 Birgit Mayer-König

Fall die richtige ist, ist von aussen schwer zu entscheiden. Die Sprache ist
wahrscheinlich absichtlich mehrdeutig.

Eine genaue Untersuchung der drei Befindlichkeiten kann dazu beitragen,
die Verwirrung über die Kriterien der Zulassung zu den Einweihungen tantrischer

Schulen zu klären.

2. Quellen

Eine umfangreiche Literaturrecherche erweist, dass die Lehre von der
geistigemotionalen Befindlichkeit (bhäva) und die transgressiven Praktiken der

"Helden" (vïra) weitverbreitet von vielen tantrischen Richtungen gelehrt
werden. Zahlreiche Tantras und Kompendien (nibandha) behandeln die drei

bhävas, den Oberbegriff bhävatraya verwenden aber nur wenige.10 Besonders

ergiebige Beschreibungen sind in drei neu entdeckten Sanskrit-Manuskripten
aus Calcutta enthalten, nämlich im Bhävacüdämani und im Bhävanirnaya, die

beide bisher nur aus Zitaten bekannt waren und in der angesehenen Asiatic
Society lagern, sowie in der Bhävavidhi, einem Text, der bisher völlig
unbekannt war aus der Sanskrit Sähitya Parisat. Auf der Grundlage dieses Materials
kann die bhäva-Lehre. systematisch beschrieben und religionshistorisch
eingeordnet werden.

10 Der Terminus bhävatraya wird u.a. im Kältviläsatantra, im Rudrayämala und im Bhäva¬

cüdämani verwendet. In der buddhistischen tantrischen Literatur scheint der Terminus ganz

zu fehlen, was bereits Agehananda Bharati bemerkte und daraus folgerte, dass die

buddhistischen Tantras älter als die hinduistischen seien (Tantric Traditions. Rev. and

enlarged ed. of The Tantric Tradition (1965), Delhi: Hindustan Pubi. Corp., 1993:229).

Beispiele für den umgekehrten Fall liefern die buddhistischen Yoginïtantras (oder

Yogänuttaratantras), wie Alexis Sanderson (Oxford) herausgestellt hat (da seine

Forschung wenig publiziert ist, vgl. dazu Robert Mayer, A Scripture of The Ancient Tantra

Collections. The Phur-pa bcu-gnyis. Oxford: Kiscadele Publications. 1996:118-120.) Die

religionsgeschichtlich äusserst interessante Beeinflussung und Übernahme von Textmaterial

erfolgte demnach in vielfältiger Weise. Die Untersuchung des Terminus kann daher nicht

nur zur Klärung der Lehrinhalte, sondern auch zur chronologischen Einordnung problematischer

Texte beitragen.



Die Untersuchung von Initiationsgemeinschaften 1011

3. Innen- und Aussenperspektive

Um gesicherte Erkenntnisse über die Lehren tantrischer Initiationsgemeinschaften

zu erlangen, reicht es allerdings nicht aus, sich auf die schriftlich fixierten
Doktrinen zu stützen, da Zweifel über deren kanonische Relevanz bestehen. Es

muss geklärt werden, welche Bedeutung die einzelnen Sanskrit-Texte für die
Praxis hatten bzw. haben11. Wer hat sie geschrieben, für wen und wozu?

Angesichts der Sprachhürde muss bezweifelt werden, ob die Theorien der

Texte den Praktizierenden überhaupt vertraut waren bzw. sind und mit den

tatsächlichen Praktiken übereinstimmen. Um die Sanskrit-Texte verstehen zu
können, ist eine lange Ausbildung in dieser Gelehrtensprache notwendig. In der

Regel hatten aber bis zur Einführung moderner Schulen und Universitäten nur
brahmanische Jungen die Gelegenheit zum Unterricht in Sanskrit. Die tantrischen

Adepten stammen dagegen aus allen sozialen Schichten. Sie empfangen
ihre Einweihungen bekanntlich mündlich und unmittelbar von ihrem Lehrer.
Eine Gelehrtenausbildung ist für sie also weder notwendig, noch üblich.
Vielmehr verbringen sie ihre Zeit mit praktischen Tätigkeiten und Übungen.

Möglicherweise benutzen nur wenige Adepten die Sanskrit-Texte im
fortgeschrittenen Stadium und bitten dann Pandits, ihnen schwierige Stellen zu
übersetzen.12 Es ist auch nicht sicher, ob alle Autoren gleichzeitig grosse Gelehrte
und Eingeweihte waren, so wie der berühmte Abhinavagupta aus Kaschmir im
ausgehenden 10. Jahrhundert oder der namhafte Gopinath Kaviraj aus Benares

im 20. Jahrhundert, oder ob bereits manche Autoren die Lehren nur aus zweiter
Hand kannten.

Die Qualifikation eines Benutzers der Texte sind jedoch nicht in erster

Linie seine Sprachkenntnisse, sondern seine Einweihung. So warnen die meisten

tantrischen Texte davor, die Lehre an pasus weiterzugeben und bekräftigen
ihre Warnungen vielfach mit der Androhung von schlimmem Unheil bei

Zuwiderhandlung. Damit wird jeder eingeschüchtert, der versucht ist, einem

Uneingeweihten die Lehre mitzuteilen. Die Texte sind also nicht zur Aussen-

darstellung konzipiert. Was könnte einen Adepten dazu bewegen, das Geheim-

11 Noch heute gibt es in Indien Gemeinschaften von Tantrikern, die sich in einer langen

Tradition sehen. Erste Kontakte konnten mit Aghorî-Adepten in West-Bengalen im August
2000 aufgenommen werden.

12 Persönliche Kommunikation mit einem Sanskrit-Gelehrten, der ungenannt bleiben möchte.

Er wurde vor ein paar Jahren nach Maharashtra gerufen, wo ihm ein tantrischer Adept ein

Manuskript vorlegte und ihn bat, bestimmte schwierige Passagen des Sanskrit-Textes zu
übersetzen.



1012 Birgit Mayer-König

haltungsgebot zu überschreiten und einen Aussenseiter, einen

NichtEingeweihten, womöglich eine Europäerin, über seine Quellen, Übungen und

Erfahrungen zu informieren? Möglicherweise ist ein Insider dazu bereit, wenn
ein Vertrauensverhältnis aufgebaut wurde oder die erbetenen Informationen als

unsensibel eingestuft werden. Sodann gilt es, weitere Hindernisse auszuräumen.

Zu der eingeschränkten Auskunftsbereitschaft der Adepten kommt nämlich
ihre oft mangelhafte Ausdrucksfähigkeit erschwerend hinzu. Damit sind nicht
die Sprachkenntnisse gemeint, die von beiden Seiten zur Kommunikation
notwendig sind, sondern die Fähigkeit, die relevanten Sachverhalte angemessen zu
beschreiben. Dieses Problem wird von einem chinesischen Sprichwort auf den

Punkt gebracht: "Der Frosch auf dem Grunde des Brunnens kann nichts vom
See erzählen." Ein Adept hat die Praktiken durch Nachahmung und direkte
mündliche Anweisung gelernt und verinnerlicht. Möglicherweise wurden weder

ihm die Handlungen erklärt, noch kann er sie jemandem erklären. Vielleicht hat

er über das, was er praktiziert, noch nie reflektiert. So verfügt er zwar über

Spezialkenntnisse, hat aber möglicherweise Schwierigkeiten, das Besondere an

ihnen zu beschreiben und einem Aussenstehenden in verständlicher Form
mitzuteilen und zu begründen.

Einem Aussenstehenden wiederum fehlen vielerlei Informationen; die

Symbolik bleibt ihm oft verschlossen, er kennt weder die besonderen Umstände

der Handlungen, noch ihre Details. Es ist für ihn kaum möglich, zu erkennen,

was von herausragender, was von untergeordneter Wichtigkeit für die
Handlungen und ihre Wirkungen ist. So mag ein Aussenstehender mit grosser Mühe
die genaue Sequenz einer Ritualhandlung herausfinden und annehmen, nun
hätte er das Wesentliche daran erkannt, während nach der Tradition möglicherweise

nicht die Handlung an sich, sondern die Person des Ausführenden, seine

Eignung, entscheidend ist. Im Bhävacüdämani heisst es, ohne die entsprechende

geistig-emotionale Beschaffenheit bleibe die Mantrakunst wirkungslos.13 So

scheint es der Tradition noch wichtiger zu sein, wer eine Ritualformel spricht,
als welche Formel er benutzt. Ein Aussenstehender ist vor Missinterpretationen
nicht gefeit.

Um diesen Mangel zu überwinden, werden Insider beobachtet und befragt.
Dabei ist zu bedenken, dass sich die Lehre im Vergleich zur Zeit der Entstehung
der Texte wahrscheinlich verändert hat. Grundsätzlich muss die Authentizität
der Informationen hinterfragt werden, denn ein Interview bietet durchaus auch

eine Gelegenheit zur Selbstdarstellung. In jedem Fall ist davon auszugehen,
dass bereits die blosse Anwesenheit eines Fremden einen Einfluss ausübt. Die

13 Vgl. Ms. RASB 2895: na bhävena vinädeva mantravidyäphalapradä //.



Die Untersuchung von Initiationsgemeinschaften 1013

eigene Initiation, falls sie überhaupt nach den internen Kriterien möglich wäre,
bleibt eine persönliche Gewissensentscheidung und ist nicht unproblematisch.
Im Gegensatz zum Wissenschaftler ist die Beschäftigung mit der Lehre für den

Adepten auf ein religiöses Ziel hin ausgerichtet und verlangt volles Vertrauen in
die Lehre. Vorgetäuschte Nähe kann unerwartete Schwierigkeiten erzeugen. Es

scheint daher geboten, nicht um jeden Preis in das Geheimnis einer
Initiationsgemeinschaft einzudringen, sondern bei allen Kontakten stets den Respekt vor
der Tradition und ihren Anhängern zu bewahren. Schliesslich gibt es genug
Fragen, die ohne Übertretungen zu klären sind.

Man muss auch fragen, warum die Lehren überhaupt geheim sind. Sind sie

es, weil ihr Sinn nur auf einer besonderen Erkenntnisebene zu ergründen ist?

Wenn dem so ist, hilft es nicht, ihren Wortlaut zu erfahren, denn der
vordergründige Sinn wird das Geheimnis nicht offenbaren. Möglicherweise kann man
das Geheimnis gar nicht in Worten mitteilen.

Der Grund für die Geheimhaltung muss aber nicht unbedingt in dem

besonderen Inhalt der Lehre zu suchen sein. Ein Geheimnis ist oft nicht
semantisch, sondern vielmehr institutionell definiert. Wie Hugh Urban14 zu
Recht feststellt, sollte daher das Augenmerk der Forschung auf die Strategie der

Geheimhaltung gelenkt werden. Die Kontrolle über das Geheimnis verleiht
Macht; sie begründet eine Elite, aus der die Unwissenden ausgeschlossen
bleiben. Wer eine Lehre als geheim deklariert, über sie verfügt und allein
entscheidet, welcher Ergebene die Gnade haben soll, sie zu erfahren, der gilt als

etwas Einzigartiges und hat Macht.
Um die Lehre angemessen zu beschreiben, liegen die Hauptvorzüge der

Innenperspektive in den Detailkenntnissen, die der Aussenperspektive
wahrscheinlich in der emotionalen Distanz sowie der Ausgewogenheit und Breite der

zur Analyse herangezogenen Informationen. Von einem Kontakt können beide
Seiten gewinnen, wenn er von gutem Willen im Sinne Gadamers15 geleitet ist.

14 Hugh B. Urban, "The Torment of Secrecy: Ethical and Epistemological Problems in the

Study of Esoteric Traditions", History ofReligions 37/3, 1998:209-248.
15 "Guter Wille meint das, was Plato 'eumeneis elenchoi' nennt. Das will sagen: man ist nicht

darauf aus, Recht zu behalten und will deshalb die Schwächen des anderen aufspüren; man
versucht vielmehr, den anderen so stark wie möglich zu machen, so dass seine Aussage

etwas Einleuchtendes bekommt. Solches Verhalten scheint mir für jede Verständigung
wesentlich." Hans-Georg Gadamer, "Und dennoch: Macht des Guten Willens", in:
Philippe Forget (Hrsg.), Text und Interpretation. München: Wilhelm Fink. 1984, S. 59-61,
dann S. 59.




	Innen und Aussen : methodische Probleme bei der Untersuchung von Initiationsgemeinschaften

