
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 55 (2001)

Heft: 4

Artikel: Anmerkungen zum wissenschaftlichen Umgang mit Texten des
esoterischen Buddhismus (Mijiao)

Autor: Lehnert, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANMERKUNGEN ZUM WISSENSCHAFTLICHEN
UMGANG MIT TEXTEN DES

ESOTERISCHEN BUDDHISMUS (MIJIAOy

Martin Lehnert, Universität Zürich

Als Objekt wissenschaftlicher Untersuchungen leistet die Esoterische Lehre

(mijiao)2 des Buddhismus einigen Widerstand: Vom Bereich des eigentlichen
Esoterischen, Geheimen dieser Lehre einmal abgesehen, wird man allein schon

auf Grund der Komplexität des überlieferten Textkorpus mit einer Fülle von
Schwierigkeiten konfrontiert, welche griffige Forschungsansätze und vorgefertigte

Methoden von vorn herein auszuschliessen scheinen. Die Prozesse der

Überlieferung und Übersetzung dieser komplexen Textualität in das Chinesische

werfen Fragen nach der Rezeption und Funktion3 der Texte auf, welche
wiederum von den Bedingungen einer religiösen Praxis4 abhängen. Diese kann
ihrerseits kaum losgelöst von politischen, sozialen und wirtschaftlichen
Aspekten betrachtet werden.

Um zunächst eine tragfähige Grundlage für die Arbeit an den relevanten
Texten zu schaffen, ist es mit Blick auf Gadamers Sätze5 - welche eine kultu-

Der vorliegende Beitrag ist die überarbeitete Fassung eines Vortrages, den ich am

22.06.2001 in Appenberg im Rahmen der 3. Schweizerischen Nachwuchstagung der

Asienwissenschaften gehalten habe. Meine Absicht bestand darin, erste Rechenschaft über

die theoretische Grundlage und den methodischen Ansatz meines Habilitationsprojektes zu
den chinesischsprachigen Texten des Subähu-pariprcchä-sütra und Susiddhikara-sütra

abzulegen. Die chin. Übersetzungen stammen von Subhakarasirhha (637-735), der im Jahr 716

den esoterischen Buddhismus am Hof des Tang-Kaisers Xuanzong (reg. 713-756) einführte.

Der chin. Terminus mijiao (5§t£), den ich mit "Esoterische Lehre" übersetze, bezeichnet

hier die von Subhakarasirhha, Vajrabodhi (663-723) und Amoghavajra (705-774) begründete,

esoterisch-tantrische Tradition des Buddhismus in China. Wenn im Folgenden von der

Esoterischen Lehre gesprochen wird, ist nicht der esoterische oder tantrische Buddhismus

allgemein gemeint, sondern seine Ausprägung im China der Tang-Zeit.
Die Funktion ist schon deshalb von Bedeutung, weil es sich zum grossen Teil um pragmatische,

d.h. "anwendbare" Texte wie Ritualhandbücher usw., handelt.

Praxis im Sinne einer intentionalen Tätigkeit des Menschen, die diesen in die Lage versetzt,
das Reale durch das Symbolische zu behandeln.

Der Tagung in Appenberg diente folgendes Zitat als Diskussionsgrundlage:



996 Martin Lehnert

relie, damit vor allem sprachlich artikulierte Verschiedenheit der Relation von
Subjekt und Wahrheit6 implizieren - ratsam, die Frage nach der Methode nicht
im Relativismus interkultureller Inkommensurabilität zu situieren, sondern an

einem Ort, wo die Beziehung von Subjekt und Wahrheit bestimmbar ist.

I.

Die Esoterische Lehre kann als letzter indischer Beitrag zum Buddhismus in
China charakterisiert werden. Auf Grundlage bestimmter Textkonstellationen
des tantrischen Buddhismus konstituiert, erfreute sie sich insbesondere im 8.

Jahrhundert im Zuge der Tätigkeit indischer und chinesischer Gelehrtenmönche7

einer kurzen, intensiven Blütezeit mit weitreichender Strahlkraft.8

Die Texte belehren über Kosmogonie, Riten und Meditationstechniken zur
Erlangung okkultistischer Fertigkeiten. Der Forschung stellen sie sich unter
anderem als ritualpraktische Schriften (Skt. vidhi, kalpa; Chin, yigui fHIÀ) dar,
in denen die Errichtung von Ritualstätten und die Ausführung der Riten
beschrieben werden. Sie enthalten, wie die tantrischen Sutren9, längere Abschnitte

"[...] die rätselhaften Aussageformen von Tiefsinn und Weisheit, die in anderen Kulturen,
insbesondere des Fernen Ostens, entwickelt worden sind, stehen mit dem, was
abendländische Philosophie heisst, in einem letzten Endes nicht überprüfbaren Verhältnis,
insbesondere deshalb, weil die Wissenschaft, in deren Namen wir fragen, selber eine
abendländische Entdeckung ist." (Hans-Georg Gadamer, "Begriffsgeschichte als Philosophie

(1970)". Gesammelte Werke, Bd. 2. S. 77.

Wenn im Folgenden von Wahrheit oder vom Wahren die Rede ist, dann ist damit der Effekt
des Signifikationsprozesses in seiner Gesamtheit gemeint. Wahrheit gehört hier der Sprache

an, intersubjektiv und diskursiv; sie impliziert nicht die Wahrheit der Naturwissenschaften,

die als Exaktheit zu bestimmen wäre.

Zu ihren Biographien und dem historischen Kontext ihres Wirkens grundlegend Chou, Yi-
Liang. "Tantrism in China." Harvard Journal ofAsiatic Studies 8 (1944-45). S. 241-332.

Die Esoterische Lehre wurde in Japan vor allem von Kükai (774-835) systematisiert und

zum Lehrgebäude der Shingon-Schule weiterentwickelt. Sie ist bis auf den heutigen Tag

eine lebendige Tradition geblieben. Ähnliches gilt für die esoterische Richtung der Tendai-

Schule, Taimitsu. Zu den "chinesischen Voraussetzungen" vgl. Abe, Ryüichi. The Weaving

ofMantra. New York: Columbia University Press, 1999. S. 113-149. Texte des esoterischen

Buddhismus wurden bis in die Zeit der nördlichen Song (960-1127) ins Chinesische

übersetzt. Zur Nachwirkung in der daoistischen Praxis Chinas vgl. insbesondere

Strickmann, Michel. Mantras et mandarins, Le bouddhisme tantrique en Chine. Paris:

Éditions Gallimard, 1996.

Bei den Sutren handelt es sich um die grundlegenden Lehrtexte (Chin, jing $1 von denen

die ritualpraktischen Schriften abgeleitet sind.



mit Texten des Esoterischen Buddhismus umgehen 997

performativer Sprechakte10 als festen Bestandteil der Ritualpraxis. Bei diesen

performativen Sprechakten handelt es sich vor allem um Wirkformeln, mantra

(Chin, zhenyan JAW),11 ferner um Eulogien zur Anrufung von Gottheiten.

Ergänzend wurde in China eine umfangreiche exegetische Literatur verfasst, die

im Kontext der konkurrierenden buddhistischen Schulen steht. Stets wird jedoch
der pragmatische Aspekt akzentuiert, die Bedeutung/Wirkung dessen, was im
Rahmen eines bestimmten Kultes zu tun, zu visualisieren und zu sprechen ist.12

Damit soll eine "Buddhawerdung noch in diesem Leib" (Chin, ji shen

cheng fo iPJfße,f$0 bezweckt werden, welche im Bereich einer mystischen
Praxis als materialiter vollzogen13 gedacht und per Initiation und mündliche

Geheimüberlieferung durch einen Hierophanten (Skt. äcärya, Chin, asheli |fäj

PÜtJÜ) zur Funktion gebracht wird: Die Kluft zwischen dem Postulat einer
Inzidenz der Wahrheit im Bereich des Materiellen einerseits und ihrer Verborgenheit

gegenüber der objektivierbaren Erfahrung andererseits ist in der

Esoterischen Lehre so entschieden ausgeprägt wie bei keiner anderen
buddhistischen Erlösungsmethode.

II.

Was autorisiert mich? Diese Frage steht zwangsläufig zu Beginn einer Arbeit
über Texte der Esoterischen Lehre, in denen Elemente miteinander verknüpft

10 Im Sinne illokutionärer Akte, deren religiös-soziale Funktion mit dem von Gilles Deleuze

und Félix Guattari geprägten Begriff des mot d 'ordre beschreibbar ist. Zu diesem Begriff
vgl. Deleuze, Gilles und Félix Guattari. A Thousand Plateaus, Übers. Brian Massumi.

Minneapolis: University of Minnesota Press, 21988. S. 77-83.
11 Es werden bîja (fÉ"P zhongzi), vidyä (BJ ming), mantra ((UU zhenyan) und dhâranî(|f!

¥f zongchi) unterschieden. Deren Bedeutung für die Praxis und die historische Entwicklung
ihres Verhältnisses zusammenfassend: Matsunaga, Yükei fö^WWt- "Boruo sixiang yu
mijiao" SxllS.îtïlaiïSIft (Prajnä-Denken und Esoterische Lehre). Boruo sixiang JÜä^r ,g,

*J. Hg. Kajiyama, Yuichi fëLUÏf — •
Übers. Xu Yangzhu ff ff-Ü- Taibei: Fa'er, 1989.

S.23 8-244.

12 In gewissem Sinne können solche Texte mit Partituren verglichen werden: Der überlieferte
Text erfüllt seine Funktion erst in einer "Aufführung". Dazu ist jedoch ein (grösstenteils
mündlich und geheim) überliefertes Wissen von der "Aufführungspraxis" notwendig. Das

Textverständnis ist also nicht vom Wissen der operatorischen Überlieferung und ihrem

pragmatischen Vollzug zu trennen.
13 Im Sinne einer materialisierten Setzung in den Stand der Gottheit durch die Gottheit (Skt.

vikurvitädhisthäna; Chin, shenbian-jiachi }$ St/JO rdf )• Alex Wayman spricht hier von

"empowerment materialized"; vgl. Wayman, Alex. "The Manda and the -la of the Term
Mandala." Tantric Buddhism. Centennial Tribute to Dr. Benoytosh Bhattacharyya. Hrsg.
N.N. Bhattacharyya und Amartya Ghosh. Dehli: Manohar, 1999. S. 28.



998 Martin Lehnert

scheinen, die man konventionell in Bereichen des Religiösen, Magischen und

Mystischen ansiedeln kann. Die Frage meint zweierlei: Erstens, auf welcher

Grundlage kann man als Nicht-Initiierter etwas Wahres über die Esoterische

Lehre aussagen, und zweitens, inwieweit eignet sich die Esoterische Lehre

überhaupt zum Gegenstand einer wissenschaftlichen Arbeit?
Wenn es herauszuarbeiten gilt, was die Übermittler und Anwender dieser

Texte bezwecken wollten, und - vor allem - welches Begehren14 dadurch in

politische wie soziale Kontexte übertragen wurde, dann muss auch überprüft
werden, welchem Verhältnis unser Zugang zu diesem alles andere als

kohärentem Gegenstand unterworfen ist. Es ist also zunächst zu klären, ob

dieses Verhältnis ein wissenschaftliches ist, und was wissenschaftliches
Denken15 am Gegenstand dieser Texte bedeutet.

Insofern "Wissen" (Skt. vidyä; Chin, mingzhi BJ £p und die "Hinführung"
(Skt. naya; Chin, liqu ï§@) zur "Wahrheit" (Skt. satya, tattva; Chin, di frff,
zhenshi jHH)16 fundamentale Parameter der esoterischen Praxis sind, liegt es

nahe, die Frage nach der wissenschaftlichen Methode daran zu orientieren, am

Zugang zur Gewissheit der Wahrheit anzusetzen, jener Wahrheit, die zu
untersuchen eine Methode in Anspruch genommen werden soll. Genauer: In der

Bestimmung des Verhältnisses vom Subjekt zur Wahrheit als Ursache17. Das ist
nämlich der Ort, an dem nicht nur die Relation dessen ablesbar ist, was man im
Bereich der Esoterischen Lehre als Magie, Religion und Mystik bezeichnen

könnte, sondern auch deren Verhältnis zum wissenschaftlichen Denken. Die

Komplexität dieser Zusammenhänge kann ich im Rahmen des vorliegenden
Beitrages nur knapp unter folgenden vier Punkten andeuten:

14 Mit Begehren ist nicht Libido im konventionellen Sinne oder gar ein biologistischer Kon¬

text gemeint, sondern - Jacques Lacans Begriff des désir entsprechend - der bewegte

Beweger aller Signifikationsprozesse im Medium der Sprache und der Symbolisierung.
Dadurch soll ein vorzeitiger Rekurs auf den Begriff der Intentionalität vermieden werden,
welcher den referentiellen Bereich intentionalen Verhaltens und bewusster Kommunikation

impliziert.
15 Wenn hier vom wissenschaftlichen Denken die Rede ist, so sind damit nicht zwangsläufig

die Verfahrensweisen einer institutionalisierten Wissenschaft gemeint, sondern der im

Folgenden skizzierte, an den Gegebenheiten der Esoterischen Lehre orientierte Zugang zur
Wahrheit.

16 Es wird hiermit nicht impliziert, dass der Wahrheitsbegriff der Esoterischen Lehre dem in

Anm. 6 bestimmten entspricht, sondern dass ihre Relation zunächst zu klären ist.
17 Ursache meint hier nicht eine Kategorie der Logik, sondern das, was die Wirkung verur¬

sacht in Bezug auf die Wahrheit durch das Begehren; vgl. Anm. 6 und 14.



mit Texten des Esoterischen Buddhismus umgehen 999

(1) Magisches Denken konstituiert sich im Aufforderungseffekt; es zielt darauf
ab, etwas zu bewirken, es konzentriert sich auf Anwendung, deren Wirksamkeit
allenfalls zu erklären wäre: Ein Signifikant in der Natur wird mit dem
Signifikanten des Wirkspruches oder einem Ritualsymbol angerufen, und soweit die

Natur des Sprechens mächtig ist, gibt sie Antwort. Somit erscheint dem

magischen Denken die Wahrheit unter dem Aspekt der Wirkursache (causa

efficiens)}%

(2) Religiöses Denken hingegen scheint die Verneinung der Wahrheit zu
motivieren. Im Offenbarungsgedanken der jüdischen Tradition wie im yogischen der

indischen Tradition werden dem religiösen Subjekt soziale Abgrenzung mit der

Erfahrung psychischer Entgrenzung vermittelt. Indem es einen
zweckbestimmten, stufenweisen Lebensweg realisiert, führt die hierarchische Struktur
der Religion dem religiösen Subjekt vor Augen, dass es bestenfalls latent an der

Wahrheit Teil hat. Dadurch wird sie als Nicht-Verwirklichte zum Zweck des

Begehrens. Mit anderen Worten: Der Gottheit wird das Begehren geopfert, für
dessen Ursache sie (die Gottheit) gehalten wird.

Für den Fall des Buddhismus könnte präzisiert werden, dass die Wahrheit

einer Diaphragmatisierung19 des Subjekts im Gang eines stufenweisen

Erlösungsweges unterstellt ist. Nicht von ungefähr scheinen es auch die Denker des

exoterischen Buddhismus darauf abgesehen zu haben, das Denken zu entmutigen.

Das wohl nirgendwo so gekonnt wie in den Denkgebäuden der Huayan-
und Tiantai-Schule, wo der Zugang zur Wahrheit letztlich als pragmatischer
Vollzug einer totalistischen Kontemplation gesetzt wird, die eine altruistisch
wirksame und zugleich metakognitive, übertodliche Erlöstheit20 bezwecken soll.

18 Im Folgenden werden analog der Lacan'schen Unterscheidung der "vier Diskurse" die

aristotelischen vier Ursachen - causa effwiens, causa fmalis, causa materialis und causa

formalis - zur approximativen Beschreibung der Relation von Magie, Religion, Mystik und

Wissenschaft herangezogen, jedoch ohne weitere philosophische Implikationen. Diese vier
Ursachen sind - wie magisches, religiöses, mystisches und wissenschaftliches Register -
kaum in einen eindeutigen Gleichgewichtszustand zu bringen. Das ermöglicht, die Relation

zwischen diesen vier Registern nicht als starre Ordnung, sondern als Interaktionsverhältnis

zu begreifen.
19 Diaphragmatisierung bedeutet hier, dass mit dem Subjekt auch die dieses konstituierenden

Objektbeziehungen und Signifikanten aufgelöst und schliesslich der Zustand einer erlösten

Immanenz / Totalität erreicht wird.
20 Der Hinweis auf das Konzept der Zehn Stufen (Skt. dasabhümi; Chin, shi di -f-ttfe) der

Bodhisattvalaufbahn oder den Begriff des apratisthita-nirväna (Chin, wuzhu-niepan 4Œ fì
SU) möge hier genügen. Edgerton bestimmt letzteren als "[...] the Mahayanistic nirvana

in which the Tathâgata returns to wordly life to save creatures, tho remaining incapable of



1000 Martin Lehnert

Kurz: Im religiösen Denken offenbart sich dem religiösen Subjekt die Wahrheit
unter dem Aspekt der Zweckursache (causa finalis).

(3) Die nach der Esoterischen Lehre leibhaftig zu vollziehende Vereinigung
(unio mystica) des Subjekts mit der erwählten Gottheit akzentuiert dessen

Bezug zur Wahrheit einerseits unter dem Aspekt der Materialursache (causa

materialis), andererseits wegen der instrumentalen Ritualsymbolik unter dem

Aspekt der Wirkursache (causa efficiens). Während das Wissen von der
operatorischen Überlieferung und ihrem pragmatischen Vollzug verborgen ist,21

erscheint dem Subjekt der mystischen Praxis - in der Vermittlung von Materialursache

und Wirkursache - die Wahrheit unter dem Aspekt der instrumenteilen
Ursache (causa Instrumentalis): Die Wahrheit ist nicht mehr etwas, über das es

sprechen kann - vielmehr ist die Wahrheit dem Sprechen des Subjekts
immanent. "Ich, die Wahrheit, ich spreche!"

Die Unhintergehbarkeit des mantra besteht eben darin, dass es nicht
Zeichen für etwas ist, sondern ein Signifikant, der ans Sein der Sprache rührt:
Die Wahrheit konstituiert sich sprechend, die Wahrheit spricht im mantra, weil
ihr kein anderes Instrument als das der Sprache zur Verfügung steht. Genau

darauf weist der chinesische Übersetzungsterminus zhenyan lS. ff hin, den man
daher mit "Wort der Wahrheit"22 übersetzen könnte: Ein Signifikant, den die

Wahrheit artikuliert.
Dies impliziert die Einsicht, dass (1.) die Sprache das Medium der Wahrheit

ist und deshalb (2.) keine Sprache das Wahre über das Wahre sagen kann,
dass also Metasprache als Symbolisches dem Bereich des Imaginären angehört:
Nicht von ungefähr wird in der esoterischen Praxis der Mangel eines Wahren
über das Wahre dem Adepten zunächst buchstäblich vor Augen geführt anhand

der "Silbe A" (Chin.: a-zi M^f) - dem Negationspräfix des Sanskrit.23

personal involvment in it [...]." Edgerton, Franklin. Buddhist Hybrid Sanskrit Dictionary.
New Haven: Yale University Press, 1953. S. 48.

21 Vgl. Anm. 12.

22 "Wort der Wahrheit" an Stelle der gängigen Auffassung im Sinne von "wahres Wort", da

der esoterischen Praxis nicht jedes wahre Wort ein "Wort der Wahrheit" ist.

23 Ein zentraler Topos des Vairocana-sütra (zu diesem Text allgemein Wayman, Alex. The

Enlightenment of Vairocana. Dehli: Motilal Banarsidass 1992). Bei der Silbe A handelt es

sich - aller symbolischen Last der esoterischen Praxis zum Trotz - zunächst um das alpha

privativum des Sanskrit. Zur Bedeutung der Silbe A im Vajrasekhara-sütra vgl. TsuCHl-

kura, Hiroshi ±;f5g. "Kongöchögyö-so no a-ji ni tsuite" $£M]MHÊ1$i<7)ffîffc~3
1/1 X (Zur Silbe A im "Kommentar zum Diamantscheitel-Sütra"). Indo-gaku Bukkyö-gaku
Kenkyü 94 (1999). S. 611-613. Das im Tibetischen überlieferte tantrische Prajnäpäramitä-
sütra Bcom-ldan- 'das-ma ses-rab-kyi pha-rol-tu phyin-pa de-bzin gsegs-pa thams-cad-kyi



mit Texten des Esoterischen Buddhismus umgehen 1001

(4) Vom mantra als einem "Wort der Wahrheit" (Chin.: zhenyan if) und

dem dadurch offenbarten Mangel eines Wahren über das Wahre werden wir
zum Subjekt der Wissenschaft und seiner Relation zur Wahrheit geführt: Das

wissenschaftliche Subjekt zeichnet aus, dass es erkennen kann, dass eine

"Metasprache" mit ihrem methodischen Apparat nur dazu taugen würde, diesen

Mangel zu verwischen und die Wahrheit zu verdrängen. Genau in dieser
Einsicht besteht die Inzidenz des wissenschaftlichen Denkens - nicht umgekehrt,
wie angenommen werden könnte, in der Kohärenz des Begriffsapparates einer

"Metasprache".
Welche Rolle spielt das wissenschaftliche Denken in der wissenschaftlichen

Praxis, wenn sie weder konventionelles Know-how noch vom Obskurantismus

geschlagene Datensammlerei sein soll? Es verleiht die Fähigkeit, einen

Mangel, ein Fehlen zu entdecken, zugleich aber die Methode dort auszusetzen,

wo sie droht, diesen Mangel wieder zu verdecken. Damit wäre man beim
hermeneutischen Problem angelangt: Erscheint hier das Verhältnis von Subjekt
und Wahrheit unter dem Aspekt der Formursache (causa formalis)!

III.

Zunächst drängt sich der Begriff der Erfahrung auf, Erfahrung verstanden als

Feld24 einer Praxis. Bedingung naturwissenschaftlicher Praxis ist, dass ein
definiertes Objekt oder wenigstens eine bestimmte Operationsebene gegeben sein

muss, die im Experiment reproduziert werden kann.25 Für den Fall der
Esoterischen Lehre hiesse das, eine Art Feldforschung durchzuführen, bei der ein

Proband die Initiations- und Einweihungsriten durchliefe und idealerweise eine

leibhaftige Buddhawerdung messbar machen würde.

Dagegen ist einzuwenden, dass die Möglichkeit wissenschaftlicher
Prüfung einer solchen Erfahrung noch lange nicht bedeutet, dass diese Erfahrung
von sich aus wissenschaftlichen Bestand habe. Das Verhältnis von Wissenschaft

yum yi-ge gcig-ma zes bya-ba (dt.: "Die Erhabene Weisheitsvollkommenheit, Mutter aller

So-Gegangenen, in einer Silbe") reduziert die Gesamtheit der buddhistischen Lehre auf
diese Silbe (=Signifikanten); vgl. Conze, Edward. The Prajhâpâramitâ Literature. Tokyo:
The Reiyukai, 21978. S. 87.

24 Feld bezeichnet den Gegenstandsbereich, welchen die Praxis eingrenzt; vgl. Anm. 4.

25 Der Hinweis auf die naturwissenschaftliche Praxis ist hier deshalb von Interesse, weil damit

deutlicher wird, inwieweit sich die Esoterische Lehre zum Gegenstand geisteswissenschaftlicher

Forschung eignet.



1002 Martin Lehnert

und Mystik bleibt unbestimmbar: Weder die Praxis noch die Erfahrung geben
Aufschluss darüber, in welchem Register wir uns befinden.26

Damit stellt sich die Frage nach dem, was im Bereich der Esoterischen

Lehre sich zum Objekt einer wissenschaftlichen Untersuchung eignet. Zunächst

ist man mit Texten konfrontiert, von denen nicht einfach angenommen werden

kann, dass sie geschrieben wurden, um gelesen zu werden. Dennoch gilt auch

für diese Texte, dass sie Effekt (und dann erst Objekt) des Begehrens ihrer
Urheber / Überlieferer / Übersetzer / Interpreten sind: Jeder Text ist vor allem
und erst einmal eine Zusammenfügung von Signifikationsprozessen, deren

Proliferation den Prinzipien eines bestimmten Begehrens entspricht. Lässt sich

darüber etwas aussagen, ist schon viel gewonnen.
Einen Text kennzeichnet aber auch, dass man nicht hinter seine

Buchstaben blicken kann. (Die chinesische Schrift bildet da keine Ausnahme.) Daher

kommt man nicht umhin, den Text kontextuell anderen Texten gegenüberzustellen.27

Schon die Entscheidung, einen Text durch einen anderen zu lesen,

impliziert Konjekturen. Das bedeutet aber, dass bei der Lektüre überall dort, wo

26 Inwiefern vermag ein im Sinne der Esoterischen Lehre Wissender das Wahre seiner

Erfahrung zu objektivieren? Diese Frage ist die Kehrseite der unter II. gestellten Frage nach

dem, was einem Nicht-Initiierten erlaubt, etwas Wahres über die Esoterische Lehre

auszusagen: Nun gibt es Buddhologen, beispielsweise Yamasaki Taiko, die sogenannte

Initiierte sind, und die - neben ihrer wissenschaftlichen Tätigkeit im universitären Rahmen

- auch geistliche Ämter und Funktionen etwa in der esoterischen Praxis der Shingon-Schule
wahrnehmen. So enthält etwa Yamasakis einführende Darstellung der Lehre der Shingon-
Schule neben den Ausführungen zu Geschichte und Denksystem zwar wertvolle Hinweise

zur esoterischen Meditations- und Ritualpraxis, doch die Schilderung seiner eigenen

Erfahrungen während der sogenannten "Morgenstern-Meditation" unterscheidet sich nicht
wesentlich von rudimentären Beschreibungen anderer Ekstasezustände und Entgrenzungserfahrungen:

Intensive Halluzinationen, Schärfung der sinnlichen Wahrnehmung, Empfindung

tiefen Friedens und existenzieller Einheit etc.; bemerkenswerter Weise schliesst

Yamasaki seine Schilderung mit dem Hinweis, dass - jenseits dieser Erfahrungen -
Kernpunkt der Praxis jedoch wäre, die Wahrheit zu erfahren. In diesem "Sprung" der

Argumentation öffnet sich aus der Sicht des Initiierten jene Kluft zwischen Erfahrung und

Wahrheit, die sich in die Unbestimmbarkeit des Verhältnisses zwischen wissenschaftlichem

und mystischem Register fortsetzt. Vgl. Yamasaki, Taiko. Shingon: Der Esoterische

Buddhismus in Japan. Übers. Sylvia Wetzel. Zürich, München: Theseus, 1990. S. 203-

205).
27 Diese Feststellung ist zwar trivial, weist aber darauf hin, dass "Fragestellungen" und

"Forschungsstrategien" arbiträr sind, insofern die Auswahl der Texte nicht über die Grenzen
des jeweils überlieferten oder verfügbaren Materials hinausreichen kann. Das gilt sowohl

für die Quellen als auch für die Forschungsliteratur, welche die Bedingungen der eigenen

Forschung massgeblich bestimmen.



mit Texten des Esoterischen Buddhismus umgehen 1003

man im Text etwas findet, zwangsläufig eine hermeneutische Inanspruchnahme
geltend gemacht wird. Diese Inanspruchnahme motiviert jedoch gerade das, was

in diesem oder jenem Text nach der eigentlichen Bedeutung sucht. Glaubt man
diese eigentliche Bedeutung gefunden zu haben, so ist diese schon in der

Gefahr, von einem anderen, der beim nächsten Buchstaben etwas findet, gleich
wieder hinwegkonjiziert zu werden. Von dieser hermeneutischen Ambiguität ist

jeder unausweichlich betroffen, der kontextuell liest.

Die Art und Weise, wie in der Hermeneutik Bedeutung entwickelt wird,
kann daher in bestimmter Hinsicht mit der exegetischen Praxis zusammenlaufen.

Obwohl sich die Hermeneutik von der Exegese dadurch unterscheidet,
dass sie textgenetisch und textgeschichtlich, begriffs-, Stoff- und
rezeptionsgeschichtlich reflektiert im vollen Bewusstsein ihres historischen Ortes, wird sie

sich der Zwangslage nicht entziehen können, dass es auch für sie zwei Bereiche

gibt: Einen, wo gesucht wird, und einen anderen, wo gefunden wird. Beide

kennzeichnet nicht nur die Grenzlinie dessen, was als Wissenschaft bestimmt
werden kann, sondern auch eine Affinität zwischen wissenschaftlichem und

religiösem Register, wie sie vielleicht am prägnantesten mit Blaise Pascals

Worten zum Ausdruck gebracht werden kann: "Du suchtest mich nicht, hättest

Du mich nicht gefunden."28

IV.

Das bedeutet, dass jede Frage auf einer Antwort beruht. Daher kann eine

Methode nicht mehr leisten, als die Legitimierung einer gewählten Relation
zwischen dem Bereich des Suchens und dem des Findens. Diese Legitimierung
objektiviert allenfalls eine weitere Relation, nämlich die zwischen dem

wissenschaftlichen Subjekt und der Wahrheit als Formursache: Die
Voraussetzungen und Bedingungen, unter denen das Subjekt Bedeutung entwickelt.

Folgt daraus, dass die einzige wissenschaftlich zu nennende Methode im

Umgang mit Texten der Esoterischen Lehre eine hermeneutisch reflektierte
Textkritik ist, welche sich jeder Aussage verweigert, die über das Feld der

Konjekturen hinausweist? Eine solche Frage markiert den Bereich, wo Methode
die Bedingung wissenschaftlicher Praxis zu sein scheint. Tatsächlich aber wird
diese Frage den Bedingungen einer Wissenschaft kaum gerecht, denn sowohl

Wissenschaften als auch Scheinwissenschaften verwenden Methoden. Könnte

28 Pascal legte diese Worte Jesus Christus in den Mund:

"«Console-toi, tu ne me chercherais pas, si tu ne m'avais trouvé» (Celui-là seul peut te

chercher qui t'a déjà trouvé [...]. Oui, on peut te chercher et te trouver; mais on ne peut te

devancer. - Bernard de Clairvaux)" Biaise Pascal. Pensées, Section VII: 553.



1004 Martin Lehnert

nicht auch die Esoterische Lehre als eine theoretisch begründete Methode

begriffen werden?

Anders gefragt: Was grenzt den Bereich wissenschaftlicher Zuständigkeit
vom Feld der esoterischen Praxis ab? Eine mögliche Antwort wäre, dass eine

Voraussetzung der esoterischen Praxis die Lauterkeit des Begehrens auf Seiten

des Praktizierenden ist.29 Kaum zufällig waren die chinesischen Vertreter der

Esoterischen Lehre auch hervorragende Lehrer der Ordensdisziplin (vinaya).
Musste also das Problem der Methode nicht im Zusammenhang mit der Frage
nach dem Begehren eines tantrischen Hierophanten und dem eines Hermeneutikers30,

welcher sich mit dem des Ersteren beschäftigt, gesehen werden?

Damit ist die Operationsebene bestimmt, auf die meine einleitende Frage nach

dem, was mich autorisiert, abzielte: Dadurch, dass die Zusammenhänge
zwischen den unterschiedlichen Zugängen des Subjekts zur Wahrheit im
magischen, religiösen und mystischen Register gegenüber dem
wissenschaftlichen umrissen und die jeweiligen Grenzen skizziert sind, kann eine

hermeneutische Praxis begründet werden, die sich selektiv darauf beschränken

wird, Peripetien der religiösen Praxis in den Texten aufzuzeigen. Es dreht sich

bei ihr alles um eine Vereinfachung, die auf der banalen Frage beruht: "Was tut
man - warum - wozu?" Diese Frage bezeichnet nicht nur jenen Ort, an dem

wissenschaftliches und religiöses Register miteinander kommunizieren können,
sondern sie stellt auch den Bezug zu dem Ort her, wo das Begehren des

Subjekts einen Anhalt gefunden hat. (Wo es keinen Anhalt gibt, bezieht es sich

auf sein eigenes Sprechen.) Es artikuliert sich in einem Text, wobei ununter-
scheidbar ist, was der Text sagt und wie er gefügt ist. Als Zusammengefügtes ist
der Text ein Netz von Signifikationsprozessen, die auf andere Textgefüge

29 "Lauterkeit des Begehrens" ist der zentrale Topos des tantrischen Adhyardhasatikä prajhä-
päramitä-sütra: "käma-visuddhi-padam etat yad uta bodhisattva-padam [...]" (dt.: Die

Aussage "Lauterkeit des Begehrens", das ist das Epitheton eines Bodhisattva [...]). P. L.

Vaidya (Hrsg.). Mahäyäna-sütra-samgraha, Part 1. Darbhanga: The Mithila Institute,
1961. S. 90. Für Amoghavajras chin. Fassung dieser Stelle vgl. Astley-Kristensen, lan.

The Rishukyö: The Sino-Japanese Tantric Prajhâpâramitâ in 150 Verses. Tring: Buddhica

Britannica, 1991. S. 86 und S. 87 Anm. 19.

30 Die Hermeneutik scheint nämlich, wie jene Wissenschaften, denen sie als Methode dient,
kein sehr intensives Verhältnis zur Geschichte ihrer eigenen Praxis zu pflegen: Einmal

konstituiert, vergisst sie die Peripetien, aus denen sie hervorgegangen ist. Ihre Peripetien,
situiert im Feld der Exegese, orientieren sich nach wie vor am Bedürfnis des Subjekts nach

Identifikation.



mit Texten des Esoterischen Buddhismus umgehen 1005

verweisen, und zwar in dem diachronisch gegebenen textuellen Feld von
Überlieferung, Übersetzung, Exegese und Funktion. Es stellt sich dabei weniger
die Frage, was ein Text "bedeutet" und es geht auch nicht darum, ihn zu

"verstehen"; was vielmehr interessiert, das ist die Kohärenz dessen, womit er

zur Funktion kommt: Die Orientierung der Signifikationsprozesse und die

Pragmatik der Aussagen.31 Über die Orientierung geben vor allem kritische

Oppositionen Aufschluss. "Kritisch" meint nichts anderes als das Dilemma:

(a) Zwei Optionen schliessen einander aus;

(b) Eine von beiden muss gewählt werden.

Anzusetzen sind die Fragen auf der Ebene der Pragmatik, wo es um die

Formulierung von Voraussetzungen/Bedingungen32 der Lehre/Praxis geht, wo etwa
ein Axiom zum Dogma wird, und das Dogma in Häresie umschlägt, verworfen
oder vergessen wird und dadurch einen Mangel, einen blinden Fleck markiert.
Dies lässt sich vor allem in einer kontextualisierten Lektüre feststellen. Welche

Kriterien bestimmen die Auswahl der Texte?

(a) Metatexte: Vor allem Kommentare, Subkommentare etc.

(b) Paratexte: Kolophone, Vorworte, Biographien etc.

(c) Hypertexte: Diachron parallele, "katalysierte" Texte.

(d) Texte, deren Position/Funktion kritisch rezipiert ist.

Die Auswahl der unter (d) bezeichneten Texte (auf welche jene unter a-c

bezogen sind) ergibt sich aus der theoretischen Grundlegung: Es kann sich nur
um Texte handeln, welche ihrerseits kritische Oppositionen als Kriterien
formulieren, Kriterien der Auswahl des Adepten oder des Hierophanten

beispielsweise, Kriterien für das Okkulte, Kriterien der Wahrheit und ihrer

Gewissheit seitens des praktizierenden Subjekts, Kriterien zur Unterscheidung
der Funktionen von Schrift und Symbol, Sprache und Sprechen.

31 Nicht die Rekonstruktion eines bestimmten buddhologischen Diskurses - was allenfalls in

Form seiner Fortsetzung mit den uns zur Verfügung stehenden Mitteln artikulierbar wäre

und im Falle der Esoterischen Lehre als Geheimüberlieferung ohnehin nicht eingeholt
werden kann - wird angestrebt, sondern die Evidenz dessen, woran dieser orientiert war
oder wo er Widerständen begegnete.

32 Oder Doxa, um einen Terminus Bourdieus aufzugreifen: Ein Ensemble von Thesen, die

stillschweigend und jenseits des Fragens postuliert werden und die sich als solche erst im

Nachhinein, wenn sie praktisch fallengelassen wurden, zu erkennen geben.



1006 Martin Lehnert

Ausgehend von einer approximativen Bestimmung der Relation von Subjekt
und Wahrheit im magischen, religiösen, mystischen und wissenschaftlichen
Denken habe ich versucht, einen Zugang zu Texten des esoterischen Buddhismus

zu skizzieren, bei dem sich die Wahl des Forschungsgegenstandes wie des

methodischen Verfahrens und seines theoretischen Ansatzes wechselseitig
reflektieren. Mir scheint nämlich, dass der wissenschaftliche Zugang zu Texten
und Tradition der Esoterischen Lehre in erster Linie abhängig ist von Analyse
und Verständnis der darin gegebenen Wahrheitsbegriffe und den Funktionen des

Begehrens, welches sich dadurch artikuliert - beim Subjekt der esoterischen

Praxis wie beim wissenschaftlichen Subjekt.
Dem sind die Fragen nach den Voraussetzungen und Zusammenhängen

von Textualität und Tradition - das Problem von Überlieferung, Übersetzung,

Exegese und Funktion etwa - unterzuordnen: So können die signifikanten
Aspekte der Esoterischen Lehre, die approximativ mit Begriffen etwa der

Sprachphilosophie, der Religionspsychologie und -Soziologie beschreibbar sind,
als Bereich der erlösungsmethodologischen Skala des Buddhismus
ideengeschichtlich kontextualisiert werden.


	Anmerkungen zum wissenschaftlichen Umgang mit Texten des esoterischen Buddhismus (Mijiao)

