Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 55 (2001)

Heft: 4

Artikel: Anmerkungen zum wissenschaftlichen Umgang mit Texten des
esoterischen Buddhismus (Mijiao)

Autor: Lehnert, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147555

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANMERKUNGEN ZUM WISSENSCHAFTLICHEN
UMGANG MIT TEXTEN DES
ESOTERISCHEN BUDDHISMUS (M1JIAO)!

Martin Lehnert, Universitidt Ziirich

Als Objekt wissenschaftlicher Untersuchungen leistet die Esoterische Lehre
(mijiao)? des Buddhismus einigen Widerstand: Vom Bereich des eigentlichen
Esoterischen, Geheimen dieser Lehre einmal abgesehen, wird man allein schon
auf Grund der Komplexitit des iiberlieferten Textkorpus mit einer Fiille von
Schwierigkeiten konfrontiert, welche griffige Forschungsansétze und vorgefer-
tigte Methoden von vorn herein auszuschliessen scheinen. Die Prozesse der
Uberlieferung und Ubersetzung dieser komplexen Textualitit in das Chinesi-
sche werfen Fragen nach der Rezeption und Funktion? der Texte auf, welche
wiederum von den Bedingungen einer religiosen Praxis* abhidngen. Diese kann
ithrerseits kaum losgelost von politischen, sozialen und wirtschaftlichen
Aspekten betrachtet werden.

Um zunidchst eine tragfdhige Grundlage fiir die Arbeit an den relevanten
Texten zu schaffen, ist es mit Blick auf Gadamers Sétze’ — welche eine kultu-

1 Der vorliegende Beitrag ist die iiberarbeitete Fassung eines Vortrages, den ich am
22.06.2001 in Appenberg im Rahmen der 3. Schweizerischen Nachwuchstagung der
Asienwissenschaften gehalten habe. Meine Absicht bestand darin, erste Rechenschaft tiber
die theoretische Grundlage und den methodischen Ansatz meines Habilitationsprojektes zu
den chinesischsprachigen Texten des Subahu-pariprecha-sitra und Susiddhikara-siitra ab-
zulegen. Die chin. Ubersetzungen stammen von Subhakarasirnha (637-735), der im Jahr 716
den esoterischen Buddhismus am Hof des Tang-Kaisers Xuanzong (reg. 713-756) einfiihrte.

2 Der chin. Terminus mijiao (% #§), den ich mit “Esoterische Lehre” iibersetze, bezeichnet
hier die von Subhakarasirhha, Vajrabodhi (663-723) und Amoghavajra (705-774) begriin-
dete, esoterisch-tantrische Tradition des Buddhismus in China. Wenn im Folgenden von der
Esoterischen Lehre gesprochen wird, ist nicht der esoterische oder tantrische Buddhismus
allgemein gemeint, sondern seine Ausprigung im China der Tang-Zeit.

3 Die Funktion ist schon deshalb von Bedeutung, weil es sich zum grossen Teil um pragma-
tische, d.h. “anwendbare” Texte wie Ritualhandbiicher usw., handelt.
4 Praxis im Sinne einer intentionalen Tatigkeit des Menschen, die diesen in die Lage versetzt,

das Reale durch das Symbolische zu behandeln.
5 Der Tagung in Appenberg diente folgendes Zitat als Diskussionsgrundlage:



996 MARTIN LEHNERT

relle, damit vor allem sprachlich artikulierte Verschiedenheit der Relation von
Subjekt und Wahrheit® implizieren — ratsam, die Frage nach der Methode nicht
im Relativismus interkultureller Inkommensurabilitit zu situieren, sondern an
einem Ort, wo die Beziehung von Subjekt und Wahrheit bestimmbar ist.

L

Die Esoterische Lehre kann als letzter indischer Beitrag zum Buddhismus in
China charakterisiert werden. Auf Grundlage bestimmter Textkonstellationen
des tantrischen Buddhismus konstituiert, erfreute sie sich insbesondere im 8&.
Jahrhundert im Zuge der Titigkeit indischer und chinesischer Gelehrten-
monche’ einer kurzen, intensiven Bliitezeit mit weitreichender Strahlkraft.®

Die Texte belehren tiber Kosmogonie, Riten und Meditationstechniken zur
Erlangung okkultistischer Fertigkeiten. Der Forschung stellen sie sich unter
anderem als ritualpraktische Schriften (Skt. vidhi, kalpa; Chin. yigui { #f) dar,
in denen die Errichtung von Ritualstitten und die Ausfiihrung der Riten be-
schrieben werden. Sie enthalten, wie die tantrischen Satren®, lingere Abschnitte

“[...] die réatselhaften Aussageformen von Tiefsinn und Weisheit, die in anderen Kulturen,
insbesondere des Fernen Ostens, entwickelt worden sind, stehen mit dem, was abend-
landische Philosophie heisst, in einem letzten Endes nicht iiberpriifbaren Verhiltnis, insbe-
sondere deshalb, weil die Wissenschaft, in deren Namen wir fragen, selber eine abend-
landische Entdeckung ist.” (Hans-Georg GADAMER, “Begriffsgeschichte als Philosophie
(1970)”. Gesammelte Werke, Bd. 2. S. 77.

6 Wenn im Folgenden von Wahrheit oder vom Wahren die Rede ist, dann ist damit der Effekt
des Signifikationsprozesses in seiner Gesamtheit gemeint. Wahrheit gehort hier der Sprache
an, intersubjektiv und diskursiv; sie impliziert nicht die Wahrheit der Naturwissenschaften,
die als Exaktheit zu bestimmen wire.

i Zu ihren Biographien und dem historischen Kontext ihres Wirkens grundlegend CHOU, Yi-
Liang. “Tantrism in China.” Harvard Journal of Asiatic Studies 8 (1944-45). S. 241-332.

8 Die Esoterische Lehre wurde in Japan vor allem von Kukai (774-835) systematisiert und
zum Lehrgebiude der Shingon-Schule weiterentwickelt. Sie ist bis auf den heutigen Tag
eine lebendige Tradition geblieben. Ahnliches gilt fiir die esoterische Richtung der Tendai-
Schule, Taimitsu. Zu den “chinesischen Voraussetzungen” vgl. ABE, Ryuichi. The Weaving
of Mantra. New York: Columbia University Press, 1999. S. 113-149. Texte des esoterischen
Buddhismus wurden bis in die Zeit der nordlichen Song (960-1127) ins Chinesische
libersetzt. Zur Nachwirkung in der daoistischen Praxis Chinas vgl. insbesondere
STRICKMANN, Michel. Mantras et mandarins, Le bouddhisme tantrigue en Chine. Paris:
Editions Gallimard, 1996.

9 Bei den Sitren handelt es sich um die grundlegenden Lehrtexte (Chin. jing #&), von denen
die ritualpraktischen Schriften abgeleitet sind.



MIT TEXTEN DES ESOTERISCHEN BUDDHISMUS UMGEHEN 997

performativer Sprechakte!? als festen Bestandteil der Ritualpraxis. Bei diesen
performativen Sprechakten handelt es sich vor allem um Wirkformeln, mantra
(Chin. zhenyan [E 5 ),"! ferner um Eulogien zur Anrufung von Gottheiten.
Ergidnzend wurde in China eine umfangreiche exegetische Literatur verfasst, die
im Kontext der konkurrierenden buddhistischen Schulen steht. Stets wird jedoch
der pragmatische Aspekt akzentuiert, die Bedeutung/Wirkung dessen, was im
Rahmen eines bestimmten Kultes zu tun, zu visualisieren und zu sprechen ist.!?

Damit soll eine “Buddhawerdung noch in diesem Leib” (Chin. ji shen
cheng fo B[l & % {#) bezweckt werden, welche im Bereich einer mystischen
Praxis als materialiter vollzogen!* gedacht und per Initiation und miindliche
Geheimiiberlieferung durch einen Hierophanten (Skt. acarya, Chin. asheli [i]
] %!) zur Funktion gebracht wird: Die Kluft zwischen dem Postulat einer
Inzidenz der Wahrheit im Bereich des Materiellen einerseits und ihrer Verbor-
genheit gegeniiber der objektivierbaren Erfahrung andererseits ist in der
Esoterischen Lehre so entschieden ausgeprdgt wie bei keiner anderen buddhi-
stischen Erlosungsmethode.

II.

Was autorisiert mich? Diese Frage steht zwangsldufig zu Beginn einer Arbeit
tiber Texte der Esoterischen Lehre, in denen Elemente miteinander verkniipft

10 Im Sinne illokutiondrer Akte, deren religios-soziale Funktion mit dem von Gilles Deleuze
und Félix Guattari gepragten Begriff des mor d’ordre beschreibbar ist. Zu diesem Begriff
vgl. DELEUZE, Gilles und Félix GUATTARL. A Thousand Plateaus, Ubers. Brian MASSUML
Minneapolis: University of Minnesota Press, 21988. S. 77-83.

11 Es werden bija (f& F zhongzi), vidya (BH ming), mantra (18 = zhenyan) und dharant (§%
£F zongchi) unterschieden. Deren Bedeutung fiir die Praxis und die historische Entwicklung
ihres Verhiltnisses zusammenfassend: MATSUNAGA, Yikei /2 & 5 B . “Boruo sixiang yu
mijiao” i #5 8 18 Bl %% # (Prajiia-Denken und Esoterische Lehre). Boruo sixiang fi% 75 8
A8. Hg. KanvyaMma, Yuichi 481 f# —. Ubers. Xu Yangzhu F ¢ }-. Taibei: Fa’er, 1989.
S.238-244.

12 In gewissem Sinne konnen solche Texte mit Partituren verglichen werden: Der iiberlieferte
Text erfiillt seine Funktion erst in einer “Auffithrung”. Dazu ist jedoch ein (grosstenteils
miindlich und geheim) tberliefertes Wissen von der “Auffithrungspraxis” notwendig. Das
Textverstandnis ist also nicht vom Wissen der operatorischen Uberlieferung und ihrem
pragmatischen Vollzug zu trennen.

13 Im Sinne einer materialisierten Setzung in den Stand der Gottheit durch die Gottheit (Skt.
vikurvitadhisthana; Chin. shenbian-jiachi #H#%# fi1¥F). Alex Wayman spricht hier von
“empowerment materialized”; vgl. WAYMAN, Alex. “The Manda and the -la of the Term
Mandala.” Tantric Buddhism. Centennial Tribute to Dr. Benoytosh Bhattacharyya. Hrsg.
N.N. BHATTACHARYYA und Amartya GHOSH. Dehli: Manohar, 1999. S. 28.



998 MARTIN LEHNERT

scheinen, die man konventionell in Bereichen des Religiosen, Magischen und
Mystischen ansiedeln kann. Die Frage meint zweierlei: Erstens, auf welcher
Grundlage kann man als Nicht-Initiierter etwas Wahres iiber die Esoterische
Lehre aussagen, und zweitens, inwieweit eignet sich die Esoterische Lehre
iberhaupt zum Gegenstand einer wissenschaftlichen Arbeit?

Wenn es herauszuarbeiten gilt, was die Ubermittler und Anwender dieser
Texte bezwecken wollten, und — vor allem — welches Begehren'#4 dadurch in
politische wie soziale Kontexte iibertragen wurde, dann muss auch {iberpriift
werden, welchem Verhiltnis unser Zugang zu diesem alles andere als
kohdrentem Gegenstand unterworfen ist. Es ist also zundchst zu klédren, ob
dieses Verhiltnis ein wissenschaftliches ist, und was wissenschaftliches
Denken!s am Gegenstand dieser Texte bedeutet.

Insofern “Wissen” (Skt. vidya; Chin. mingzhi BH %[]) und die “Hinfiihrung”
(Skt. naya; Chin. ligu 8 8#) zur “Wahrheit” (Skt. satya, tattva; Chin. di Zf,
zhenshi |E B )'¢ fundamentale Parameter der esoterischen Praxis sind, liegt es
nahe, die Frage nach der wissenschaftlichen Methode daran zu orientieren, am
Zugang zur Gewissheit der Wahrheit anzusetzen, jener Wahrheit, die zu
untersuchen eine Methode in Anspruch genommen werden soll. Genauer: In der
Bestimmung des Verhiltnisses vom Subjekt zur Wahrheit als Ursache!’. Das 1st
namlich der Ort, an dem nicht nur die Relation dessen ablesbar 1st, was man im
Bereich der Esoterischen Lehre als Magie, Religion und Mystik bezeichnen
konnte, sondern auch deren Verhiltnis zum wissenschaftlichen Denken. Die
Komplexitit dieser Zusammenhinge kann ich im Rahmen des vorliegenden
Beitrages nur knapp unter folgenden vier Punkten andeuten:

14 Mit Begehren ist nicht Libido im konventionellen Sinne oder gar ein biologistischer Kon-
text gemeint, sondern — Jacques Lacans Begriff des désir entsprechend — der bewegte
Beweger aller Signifikationsprozesse im Medium der Sprache und der Symbolisierung.
Dadurch soll ein vorzeitiger Rekurs auf den Begriff der Intentionalitit vermieden werden,
welcher den referentiellen Bereich intentionalen Verhaltens und bewusster Kommunikation
impliziert.

15 Wenn hier vom wissenschaftlichen Denken die Rede ist, so sind damit nicht zwangslaufig
die Verfahrensweisen einer institutionalisierten Wissenschaft gemeint, sondern der im
Folgenden skizzierte, an den Gegebenheiten der Esoterischen Lehre orientierte Zugang zur
Wahrheit.

16 Es wird hiermit nicht impliziert, dass der Wahrheitsbegriff der Esoterischen Lehre dem in
Anm. 6 bestimmten entspricht, sondern dass ihre Relation zunéchst zu kléren ist.

17 Ursache meint hier nicht eine Kategorie der Logik, sondern das, was die Wirkung verur-
sacht in Bezug auf die Wahrheit durch das Begehren; vgl. Anm. 6 und 14.



MIT TEXTEN DES ESOTERISCHEN BUDDHISMUS UMGEHEN 999

(1) Magisches Denken konstituiert sich im Aufforderungseffekt; es zielt darauf
ab, etwas zu bewirken, es konzentriert sich auf Anwendung, deren Wirksamkeit
allenfalls zu erkldren wire: Ein Signifikant in der Natur wird mit dem Signi-
fikanten des Wirkspruches oder einem Ritualsymbol angerufen, und soweit die
Natur des Sprechens michtig ist, gibt sie Antwort. Somit erscheint dem
magischen Denken die Wahrheit unter dem Aspekt der Wirkursache (causa

efficiens).'®

(2) Religioses Denken hingegen scheint die Verneinung der Wahrheit zu moti-
vieren. Im Offenbarungsgedanken der jiidischen Tradition wie im yogischen der
indischen Tradition werden dem religiésen Subjekt soziale Abgrenzung mit der
Erfahrung psychischer Entgrenzung vermittelt. Indem es einen zweckbe-
stimmten, stufenweisen Lebensweg realisiert, fithrt die hierarchische Struktur
der Religion dem religiésen Subjekt vor Augen, dass es bestenfalls latent an der
Wahrheit Teil hat. Dadurch wird sie als Nicht-Verwirklichte zum Zweck des
Begehrens. Mit anderen Worten: Der Gottheit wird das Begehren geopfert, fiir
dessen Ursache sie (die Gottheit) gehalten wird.

Fir den Fall des Buddhismus konnte prizisiert werden, dass die Wahrheit
einer Diaphragmatisierung!® des Subjekts im Gang eines stufenweisen Erlo-
sungsweges unterstellt ist. Nicht von ungefihr scheinen es auch die Denker des
exoterischen Buddhismus darauf abgesehen zu haben, das Denken zu entmu-
tigen. Das wohl nirgendwo so gekonnt wie in den Denkgebduden der Huayan-
und Tiantai-Schule, wo der Zugang zur Wahrheit letztlich als pragmatischer
Vollzug einer totalistischen Kontemplation gesetzt wird, die eine altruistisch
wirksame und zugleich metakognitive, tibertodliche Erlostheit?? bezwecken soll.

<

18 Im Folgenden werden analog der Lacan’schen Unterscheidung der “vier Diskurse” die
aristotelischen vier Ursachen — causa efficiens, causa finalis, causa materialis und causa
Jformalis — zur approximativen Beschreibung der Relation von Magie, Religion, Mystik und
Wissenschaft herangezogen, jedoch ohne weitere philosophische Implikationen. Diese vier
Ursachen sind — wie magisches, religiéses, mystisches und wissenschaftliches Register —
kaum in einen eindeutigen Gleichgewichtszustand zu bringen. Das erméglicht, die Relation
zwischen diesen vier Registern nicht als starre Ordnung, sondern als Interaktionsverhiltnis
zu begreifen.

19 Diaphragmatisierung bedeutet hier, dass mit dem Subjekt auch die dieses konstituierenden
Objektbeziehungen und Signifikanten aufgelést und schliesslich der Zustand einer erlésten
Immanenz / Totalitét erreicht wird.

20  Der Hinweis auf das Konzept der Zehn Stufen (Skt. dasabhimi; Chin. shi di + b)) der
Bodhisattvalaufbahn oder den Begriff des apratisthita-nirvana (Chin. wuzhu-niepan f#{£
£ #%) mdge hier geniigen. Edgerton bestimmt letzteren als “[...] the Mahayanistic nirvana
in which the Tathagata returns to wordly life to save creatures, tho remaining incapable of



1000 MARTIN LEHNERT

Kurz: Im religiésen Denken offenbart sich dem religiésen Subjekt die Wahrheit
unter dem Aspekt der Zweckursache (causa finalis).

(3) Die nach der Esoterischen Lehre leibhaftig zu vollziehende Vereinigung
(unio mystica) des Subjekts mit der erwidhlten Gottheit akzentuiert dessen
Bezug zur Wahrheit einerseits unter dem Aspekt der Materialursache (causa
materialis), andererseits wegen der instrumentalen Ritualsymbolik unter dem
Aspekt der Wirkursache (causa efficiens). Wahrend das Wissen von der opera-
torischen Uberlieferung und ihrem pragmatischen Vollzug verborgen ist,?!
erscheint dem Subjekt der mystischen Praxis — in der Vermittlung von Material-
ursache und Wirkursache — die Wahrheit unter dem Aspekt der instrumentellen
Ursache (causa instrumentalis): Die Wahrheit ist nicht mehr etwas, iiber das es
sprechen kann — vielmehr ist die Wahrheit dem Sprechen des Subjekts im-
manent. “Ich, die Wahrheit, ich spreche!”

Die Unhintergehbarkeit des mantra besteht eben darin, dass es nicht
Zeichen fiir etwas ist, sondern ein Signifikant, der ans Sein der Sprache riihrt:
Die Wahrheit konstituiert sich sprechend, die Wahrheit spricht im mantra, weil
ithr kein anderes Instrument als das der Sprache zur Verfiigung steht. Genau
darauf weist der chinesische Ubersetzungsterminus zhenyan |18 = hin, den man
daher mit “Wort der Wahrheit”?? ibersetzen konnte: Ein Signifikant, den die
Wabhrheit artikuliert.

Dies impliziert die Einsicht, dass (1.) die Sprache das Medium der Wahr-
heit ist und deshalb (2.) keine Sprache das Wahre iiber das Wahre sagen kann,
dass also Metasprache als Symbolisches dem Bereich des Imagindren angehort:
Nicht von ungefédhr wird in der esoterischen Praxis der Mangel eines Wahren
iber das Wahre dem Adepten zunichst buchstiblich vor Augen gefiihrt anhand
der “Silbe A” (Chin.: a-zi 1] &) — dem Negationsprifix des Sanskrit.23

personal involvment in it [...].” EDGERTON, Franklin. Buddhist Hybrid Sanskrit Dictionary.
New Haven: Yale University Press, 1953. S. 48.

21 Vgl Anm. 12.

22 “Wort der Wahrheit” an Stelle der gédngigen Auffassung im Sinne von “wahres Wort”, da
der esoterischen Praxis nicht jedes wahre Wort ein “Wort der Wahrheit” ist.

23 Ein zentraler Topos des Vairocana-sitra (zu diesem Text allgemein WAYMAN, Alex. The
Enlightenment of Vairocana. Dehli: Motilal Banarsidass 1992). Bei der Silbe A handelt es
sich — aller symbolischen Last der esoterischen Praxis zum Trotz — zunichst um das alpha
privativum des Sanskrit. Zur Bedeutung der Silbe A im Vajrasekhara-sitra vgl. TSUCHI-
KURA, Hiroshi + & 7. “Kongdchogyd-so no a-ji ni tsuite” £ @I JHE B D[ F (2D
V> T (Zur Silbe A im “Kommentar zum Diamantscheitel-Satra”). Indo-gaku Bukkyo-gaku
Kenkyii 94 (1999). S. 611-613. Das im Tibetischen iiberlieferte tantrische Prajiiaparamita-
sitra Becom-Idan-’das-ma Ses-rab-kyi pha-rol-tu phyin-pa de-bzin gsegs-pa thams-cad-kyi



MIT TEXTEN DES ESOTERISCHEN BUDDHISMUS UMGEHEN 1001

(4) Vom mantra als einem “Wort der Wahrheit” (Chin.: zhenyan [ =) und
dem dadurch offenbarten Mangel eines Wahren {iber das Wahre werden wir
zum Subjekt der Wissenschaft und seiner Relation zur Wahrheit gefiihrt: Das
wissenschaftliche Subjekt zeichnet aus, dass es erkennen kann, dass eine
“Metasprache” mit ihrem methodischen Apparat nur dazu taugen wiirde, diesen
Mangel zu verwischen und die Wahrheit zu verdriangen. Genau in dieser Ein-
sicht besteht die Inzidenz des wissenschaftlichen Denkens — nicht umgekehrt,
wie angenommen werden kénnte, in der Kohdrenz des Begriffsapparates einer
“Metasprache”.

Welche Rolle spielt das wissenschaftliche Denken in der wissenschaft-
lichen Praxis, wenn sie weder konventionelles Know-how noch vom Obskuran-
tismus geschlagene Datensammlerei sein soll? Es verleiht die Fahigkeit, einen
Mangel, ein Fehlen zu entdecken, zugleich aber die Methode dort auszusetzen,
wo sie droht, diesen Mangel wieder zu verdecken. Damit wire man beim
hermeneutischen Problem angelangt: Erscheint hier das Verhiltnis von Subjekt
und Wahrheit unter dem Aspekt der Formursache (causa formalis)?

II1.

Zuniéchst dringt sich der Begriff der Erfahrung auf, Erfahrung verstanden als
Feld?* einer Praxis. Bedingung naturwissenschaftlicher Praxis ist, dass ein defi-
niertes Objekt oder wenigstens eine bestimmte Operationsebene gegeben sein
muss, die im Experiment reproduziert werden kann.?® Fiir den Fall der Esote-
rischen Lehre hiesse das, eine Art Feldforschung durchzufiihren, bei der ein
Proband die Initiations- und Einweihungsriten durchliefe und idealerweise eine
leibhaftige Buddhawerdung messbar machen wiirde.

Dagegen ist einzuwenden, dass die Moglichkeit wissenschaftlicher Prii-
fung einer solchen Erfahrung noch lange nicht bedeutet, dass diese Erfahrung
von sich aus wissenschaftlichen Bestand habe. Das Verhiltnis von Wissenschaft

yum yi-ge gcig-ma Zes bya-ba (dt.: “Die Erhabene Weisheitsvollkommenheit, Mutter aller
So-Gegangenen, in einer Silbe”) reduziert die Gesamtheit der buddhistischen Lehre auf
diese Silbe (=Signifikanten); vgl. CONzE, Edward. The Prajiaparamita Literature. Tokyo:
The Reiyukai, 21978. S. 87.

24  Feld bezeichnet den Gegenstandsbereich, welchen die Praxis eingrenzt; vgl. Anm. 4.

25  Der Hinweis auf die naturwissenschaftliche Praxis ist hier deshalb von Interesse, weil damit
deutlicher wird, inwieweit sich die Esoterische Lehre zum Gegenstand geisteswissen-
schaftlicher Forschung eignet.



1002 MARTIN LEHNERT

und Mystik bleibt unbestimmbar: Weder die Praxis noch die Erfahrung geben
Aufschluss dariiber, in welchem Register wir uns befinden.26

Damit stellt sich die Frage nach dem, was im Bereich der Esoterischen
Lehre sich zum Objekt einer wissenschaftlichen Untersuchung eignet. Zunéichst
ist man mit Texten konfrontiert, von denen nicht einfach angenommen werden
kann, dass sie geschrieben wurden, um gelesen zu werden. Dennoch gilt auch
fir diese Texte, dass sie Effekt (und dann erst Objekt) des Begehrens ihrer
Urheber / Uberlieferer / Ubersetzer / Interpreten sind: Jeder Text ist vor allem
und erst einmal eine Zusammenfligung von Signifikationsprozessen, deren
Proliferation den Prinzipien eines bestimmten Begehrens entspricht. Lisst sich
dartiber etwas aussagen, ist schon viel gewonnen.

Einen Text kennzeichnet aber auch, dass man nicht hinter seine Buch-
staben blicken kann. (Die chinesische Schrift bildet da keine Ausnahme.) Daher
kommt man nicht umhin, den Text kontextuell anderen Texten gegeniiberzu-
stellen.?’” Schon die Entscheidung, einen Text durch einen anderen zu lesen,
impliziert Konjekturen. Das bedeutet aber, dass bei der Lektiire {iberall dort, wo

26  Inwiefern vermag ein im Sinne der Esoterischen Lehre Wissender das Wahre seiner
Erfahrung zu objektivieren? Diese Frage ist die Kehrseite der unter II. gestellten Frage nach
dem, was einem Nicht-Initiierten erlaubt, etwas Wahres iiber die Esoterische Lehre
auszusagen: Nun gibt es Buddhologen, beispielsweise Yamasaki Taiko, die sogenannte
Inititerte sind, und die — neben ihrer wissenschaftlichen Tétigkeit im universitdren Rahmen
— auch geistliche Amter und Funktionen etwa in der esoterischen Praxis der Shingon-Schule
wahrnehmen. So enthilt etwa Yamasakis einfiilhrende Darstellung der Lehre der Shingon-
Schule neben den Ausfithrungen zu Geschichte und Denksystem zwar wertvolle Hinweise
zur esoterischen Meditations- und Ritualpraxis, doch die Schilderung seiner eigenen
Erfahrungen wihrend der sogenannten “Morgenstern-Meditation” unterscheidet sich nicht
wesentlich von rudimentiren Beschreibungen anderer Ekstasezustinde und Entgrenzungs-
erfahrungen: Intensive Halluzinationen, Schirfung der sinnlichen Wahrnehmung, Empfin-
dung tiefen Friedens und existenzieller Einheit etc.; bemerkenswerter Weise schliesst
Yamasaki seine Schilderung mit dem Hinweis, dass — jenseits dieser Erfahrungen -
Kernpunkt der Praxis jedoch wire, die Wahrheit zu erfahren. In diesem “Sprung” der
Argumentation 6ffnet sich aus der Sicht des Initiierten jene Kluft zwischen Erfahrung und
Wabhrheit, die sich in die Unbestimmbarkeit des Verhiltnisses zwischen wissenschaftlichem
und mystischem Register fortsetzt. Vgl. YAMASAKI, Taiko. Shingon: Der Esoterische
Buddhismus in Japan. Ubers. Sylvia WETZEL. Ziirich, Miinchen: Theseus, 1990. S. 203-
205).

27  Diese Feststellung ist zwar trivial, weist aber darauf hin, dass “Fragestellungen” und
“Forschungsstrategien” arbitrir sind, insofern die Auswahl der Texte nicht iiber die Grenzen
des jeweils iiberlieferten oder verfligbaren Materials hinausreichen kann. Das gilt sowohl
fiir die Quellen als auch fiir die Forschungsliteratur, welche die Bedingungen der eigenen
Forschung massgeblich bestimmen.



MIT TEXTEN DES ESOTERISCHEN BUDDHISMUS UMGEHEN 1003

man im Text etwas findet, zwangsliufig eine hermeneutische Inanspruchnahme
geltend gemacht wird. Diese Inanspruchnahme motiviert jedoch gerade das, was
in diesem oder jenem Text nach der eigentlichen Bedeutung sucht. Glaubt man
diese eigentliche Bedeutung gefunden zu haben, so ist diese schon in der
Gefahr, von einem anderen, der beim nichsten Buchstaben etwas findet, gleich
wieder hinwegkonjiziert zu werden. Von dieser hermeneutischen Ambiguitit ist
jeder unausweichlich betroffen, der kontextuell liest.

Die Art und Weise, wie in der Hermeneutik Bedeutung entwickelt wird,
kann daher in bestimmter Hinsicht mit der exegetischen Praxis zusammen-
laufen. Obwohl sich die Hermeneutik von der Exegese dadurch unterscheidet,
dass sie textgenetisch und textgeschichtlich, begriffs-, stoff- und rezeptions-
geschichtlich reflektiert im vollen Bewusstsein ihres historischen Ortes, wird sie
sich der Zwangslage nicht entziehen konnen, dass es auch fiir sie zwei Bereiche
gibt: Einen, wo gesucht wird, und einen anderen, wo gefunden wird. Beide
kennzeichnet nicht nur die Grenzlinie dessen, was als Wissenschaft bestimmt
werden kann, sondern auch eine Affinitit zwischen wissenschaftlichem und
religiosem Register, wie sie vielleicht am pridgnantesten mit Blaise Pascals
Worten zum Ausdruck gebracht werden kann: “Du suchtest mich nicht, hittest
Du mich nicht gefunden.”??

IV.

Das bedeutet, dass jede Frage auf einer Antwort beruht. Daher kann eine
Methode nicht mehr leisten, als die Legitimierung einer gewihlten Relation
zwischen dem Bereich des Suchens und dem des Findens. Diese Legitimierung
objektiviert allenfalls eine weitere Relation, ndmlich die zwischen dem
wissenschaftlichen Subjekt und der Wahrheit als Formursache: Die Voraus-
setzungen und Bedingungen, unter denen das Subjekt Bedeutung entwickelt.
Folgt daraus, dass die einzige wissenschaftlich zu nennende Methode im
Umgang mit Texten der Esoterischen Lehre eine hermeneutisch reflektierte
Textkritik ist, welche sich jeder Aussage verweigert, die iiber das Feld der
Konjekturen hinausweist? Eine solche Frage markiert den Bereich, wo Methode
die Bedingung wissenschaftlicher Praxis zu sein scheint. Tatsdchlich aber wird
diese Frage den Bedingungen einer Wissenschaft kaum gerecht, denn sowohl
Wissenschaften als auch Scheinwissenschaften verwenden Methoden. Koénnte

28  Pascal legte diese Worte Jesus Christus in den Mund:
“«Console-toi, tu ne me chercherais pas, si tu ne m’avais trouvé» (Celui-la seul peut te
chercher qui t’a déja trouvé [...]. Oui, on peut te chercher et te trouver; mais on ne peut te
devancer. — Bernard de Clairvaux)” Blaise PASCAL. Pensées, Section VII: 553.



1004 MARTIN LEHNERT

nicht auch die Esoterische Lehre als eine theoretisch begriindete Methode
begriffen werden?

Anders gefragt: Was grenzt den Bereich wissenschaftlicher Zustidndigkeit
vom Feld der esoterischen Praxis ab? Eine mogliche Antwort wire, dass eine
Voraussetzung der esoterischen Praxis die Lauterkeit des Begehrens auf Seiten
des Praktizierenden ist.?® Kaum zufillig waren die chinesischen Vertreter der
Esoterischen Lehre auch hervorragende Lehrer der Ordensdisziplin (vinaya).
Miisste also das Problem der Methode nicht im Zusammenhang mit der Frage
nach dem Begehren eines tantrischen Hierophanten und dem eines Hermeneu-
tikers3°, welcher sich mit dem des Ersteren beschiftigt, gesehen werden?

V.

Damit 1st die Operationsebene bestimmt, auf die meine einleitende Frage nach
dem, was mich autorisiert, abzielte: Dadurch, dass die Zusammenhinge
zwischen den unterschiedlichen Zugingen des Subjekts zur Wahrheit im
magischen, religiosen und mystischen Register gegeniiber dem wissen-
schaftlichen umrissen und die jeweiligen Grenzen skizziert sind, kann eine
hermeneutische Praxis begriindet werden, die sich selektiv darauf beschrinken
wird, Peripetien der religiosen Praxis in den Texten aufzuzeigen. Es dreht sich
bei ihr alles um eine Vereinfachung, die auf der banalen Frage beruht: “Was tut
man — warum — wozu?”’ Diese Frage bezeichnet nicht nur jenen Ort, an dem
wissenschaftliches und religioses Register miteinander kommunizieren konnen,
sondern sie stellt auch den Bezug zu dem Ort her, wo das Begehren des
Subjekts einen Anhalt gefunden hat. (Wo es keinen Anhalt gibt, bezieht es sich
auf sein eigenes Sprechen.) Es artikuliert sich in einem Text, wobei ununter-
scheidbar ist, was der Text sagt und wie er gefligt ist. Als Zusammengefligtes ist
der Text ein Netz von Signifikationsprozessen, die auf andere Textgefiige

29  “Lauterkeit des Begehrens” ist der zentrale Topos des tantrischen Adhyardhasatika prajna-
paramita-sitra: “kama-visuddhi-padam etat yad uta bodhisattva-padam [...]” (dt.: Die
Aussage “Lauterkeit des Begehrens”, das ist das Epitheton eines Bodhisattva [...]). P. L.
VAIDYA (Hrsg.). Mahayana-satra-samgraha, Part 1. Darbhanga: The Mithila Institute,
1961. S. 90. Fiir Amoghavajras chin. Fassung dieser Stelle vgl. ASTLEY-KRISTENSEN, [an.
The Rishukyo: The Sino-Japanese Tantric Prajiiaparamita in 150 Verses. Tring: Buddhica
Britannica, 1991. S. 86 und S. 87 Anm. 19.

30  Die Hermeneutik scheint ndamlich, wie jene Wissenschaften, denen sie als Methode dient,
kein sehr intensives Verhaltnis zur Geschichte ihrer eigenen Praxis zu pflegen: Einmal
konstituiert, vergisst sie die Peripetien, aus denen sie hervorgegangen ist. Ihre Peripetien,
situiert im Feld der Exegese, orientieren sich nach wie vor am Bediirfnis des Subjekts nach
Identifikation.



MIT TEXTEN DES ESOTERISCHEN BUDDHISMUS UMGEHEN 1005

verweisen, und zwar in dem diachronisch gegebenen textuellen Feld von
Uberlieferung, Ubersetzung, Exegese und Funktion. Es stellt sich dabei weniger
die Frage, was ein Text “bedeutet” und es geht auch nicht darum, ihn zu
“verstehen”’; was vielmehr interessiert, das ist die Kohdrenz dessen, womit er
zur Funktion kommt: Die Orientierung der Signifikationsprozesse und die
Pragmatik der Aussagen.! Uber die Orientierung geben vor allem kritische
Oppositionen Aufschluss. “Kritisch” meint nichts anderes als das Dilemma:

(a) Zwei Optionen schliessen einander aus;
(b) Eine von beiden muss gewihlt werden.

Anzusetzen sind die Fragen auf der Ebene der Pragmatik, wo es um die For-
mulierung von Voraussetzungen/Bedingungen?3? der Lehre/Praxis geht, wo etwa
ein Axiom zum Dogma wird, und das Dogma in Héresie umschldgt, verworfen
oder vergessen wird und dadurch einen Mangel, einen blinden Fleck markiert.
Dies lésst sich vor allem in einer kontextualisierten Lektiire feststellen. Welche
Kriterien bestimmen die Auswahl der Texte?

(a) Metatexte: Vor allem Kommentare, Subkommentare etc.
(b) Paratexte: Kolophone, Vorworte, Biographien etc.

(c) Hypertexte: Diachron parallele, “katalysierte” Texte.

(d) Texte, deren Position/Funktion kritisch rezipiert ist.

Die Auswahl der unter (d) bezeichneten Texte (auf welche jene unter a-c
bezogen sind) ergibt sich aus der theoretischen Grundlegung: Es kann sich nur
um Texte handeln, welche ihrerseits kritische Oppositionen als Kriterien
formulieren, Kriterien der Auswahl des Adepten oder des Hierophanten
beispielsweise, Kriterien fiir das Okkulte, Kriterien der Wahrheit und ihrer
Gewissheit seitens des praktizierenden Subjekts, Kriterien zur Unterscheidung
der Funktionen von Schrift und Symbol, Sprache und Sprechen.

31  Nicht die Rekonstruktion eines bestimmten buddhologischen Diskurses — was allenfalls in
Form seiner Fortsetzung mit den uns zur Verfiigung stehenden Mitteln artikulierbar wire
und im Falle der Esoterischen Lehre als Geheimiiberlieferung ohnehin nicht eingeholt
werden kann — wird angestrebt, sondern die Evidenz dessen, woran dieser orientiert war
oder wo er Widerstanden begegnete.

32 Oder Doxa, um einen Terminus Bourdieus aufzugreifen: Ein Ensemble von Thesen, die
stillschweigend und jenseits des Fragens postuliert werden und die sich als solche erst im
Nachhinein, wenn sie praktisch fallengelassen wurden, zu erkennen geben.



1006 MARTIN LEHNERT

Ausgehend von einer approximativen Bestimmung der Relation von Subjekt
und Wahrheit im magischen, religiésen, mystischen und wissenschaftlichen
Denken habe ich versucht, einen Zugang zu Texten des esoterischen Buddhis-
mus zu skizzieren, bei dem sich die Wahl des Forschungsgegenstandes wie des
methodischen Verfahrens und seines theoretischen Ansatzes wechselseitig
reflektieren. Mir scheint namlich, dass der wissenschaftliche Zugang zu Texten
und Tradition der Esoterischen Lehre in erster Linie abhéngig ist von Analyse
und Versténdnis der darin gegebenen Wahrheitsbegriffe und den Funktionen des
Begehrens, welches sich dadurch artikuliert — beim Subjekt der esoterischen
Praxis wie beim wissenschaftlichen Subjekt.

Dem sind die Fragen nach den Voraussetzungen und Zusammenhingen
von Textualitit und Tradition — das Problem von Uberlieferung, Ubersetzung,
Exegese und Funktion etwa — unterzuordnen: So konnen die signifikanten
Aspekte der Esoterischen Lehre, die approximativ mit Begriffen etwa der
Sprachphilosophie, der Religionspsychologie und -soziologie beschreibbar sind,
als Bereich der erlosungsmethodologischen Skala des Buddhismus ideen-
geschichtlich kontextualisiert werden.



	Anmerkungen zum wissenschaftlichen Umgang mit Texten des esoterischen Buddhismus (Mijiao)

