
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 55 (2001)

Heft: 4

Artikel: Wang Guowei (1877-1927) und die Sprachproblematik

Autor: Qiuhua, Hu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WANG GUOWEI ïü|f (1877-1927) UND
DIE SPRACHPROBLEMATIK

Hu Qiuhua, Universität Zürich

1. Wang Guowei und die neue Begrifflichkeit

Nach der neuen Auffassung der Ethnologie ist das wesentliche Problem aller
Interkulturalität die Sprache und damit deren Translation, also die Frage nach

der richtigen, d.h. angemessenen Übersetzung.1 Diese Position trägt der

Tatsache Rechnung, dass wir uns keine geistigen Vorstellungen von einer Sache

- schon gar nicht von einer abstrakten - machen können, ohne ein begriffliches
Äquivalent zu besitzen, dass Geist und Sprache, wie Karl Kraus es formulierte,
fast dasselbe sind. Über die eigene Kulturgrenze vorstossen, bedeutet, in einen

fremden Sprachraum eindringen; den Geist der anderen Kultur verstehen wollen,

heisst wesentlich: die fremde linguistische Gestalt untersuchen und sich

bemühen, diese in die eigene vertraute Sprache zu überführen. Dabei werden

mit Notwendigkeit Schwierigkeiten auftauchen, denn, wie Wang in seinem

Aufsatz Über die Einführung neuer wissenschaftlicher Begriffe fm 0f H Hn /2.

ÌA) 1905 ausführte:

Jede Kultur besitzt ihre eigenen Stärken und Schwächen, die sich auf den Bereich der

Sprache übertragen. [...] Im alten China gab es kein wirkliches Interesse an der Methode,
weshalb man sagen kann, die Chinesen hatten zwar eine Dialektik, aber keine Logik, sie

hatten Literatur, doch keine Grammatik. Darin zeigt sich, dass unsere Stärke nicht auf dem

Gebiete der Abstraktion und der Analyse bestand.

Die Wang Guowei-Generation, die von den Umständen gezwungen wurde, die

Wissenschaftskultur des Westen zu ergründen, sah sich vor die Aufgabe
gestellt, diese formalanalytische Denkweise, die weitgehend unbekannt war, in die

eigene Kultur zu transponieren, wobei man nicht umhin kam, sprachschöpferisch

tätig zu werden. Wang Guowei ist keineswegs so bekannt, wie er es auf

1 Edmund Leach, "Ourselves and Others", zitiert in: Lydia H. Liu, Translingual Practice.

Literature, National Culture and Translated Modernity - China, 1900-1937. Stanford UP,

Stanford, Cal. 1995, p. 2.



972 HU QlUHUA

Grund seiner intellektuellen Leistung verdiente. Dies ändert sich in den letzten
Jahren - zur Zeit erleben wir gerade in der Volksrepublik eine Welle von
Veröffentlichungen, die auf eine Renaissance dieses Denkers hindeuten.

Die chinesische Geistesgeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts ist zu
wesentlichen Teilen als Antwort auf die von aussen hereinbrechende Modernität
zu begreifen. Die Frage, ob und wie westliche Normen mit chinesischen
Lebensmustern zu vereinbaren seien, wurde zum Schlüsselproblem der chinesischen

Intelligenz. In diesem Kontext nimmt der bedeutende Gelehrte Wang
Guowei einen besonderen Platz ein. Sein lebenslanges Bemühen galt dem

Versuch, kulturelle Erinnerung und wissenschaftliche Denkform in eine neue
und höhere Identität zu heben.

Wang wurde schon in früher Jugend als Hochbegabung erkannt. Beim
normalen Verlauf der Dinge wäre er in die Laufbahn des traditionellen
Gelehrten eingebogen. Doch im China des ausgehenden 19. Jh. war nichts mehr

normal. Die westliche Herausforderung hatte das konfuzianische
Selbstbewusstsein in seinen Grundfesten erschüttert. Dazu kam die persönliche Situation.

Frühe Leiderfahrung und ein Hang zur Nachdenklichkeit hatten im jungen
Wang eine kritische Stimmung wachsen lassen, die ihn seiner unmittelbaren

Umgebung entfremdete. Aus diesem Grunde wandte sich Wang den Schriften

gerade der deutschen Tradition zu, deren Philosophen im Gegensatz zu den

empirisch-affirmativen Engländern eine betont kritische Richtung
eingeschlagen hatten. Wang gehörte zu den ersten Chinesen, die die Schriften Kants
und Schopenhauers entdeckten und bemüht waren, deren Gehalt angemessen zu
erfassen. Beim Versuch, diese neue Gedankenwelt ins Chinesische zu
übertragen, erwies sich das sprachliche Medium als ernsthaftes Hindernis, da das an

morphologischen Merkmalen arme Chinesisch für die Repräsentation abstrakter

Begriffswelten sich als problematisch erwies.2

Die Beamtengelehrten hatten dafür wenig Verwendung. Sie konzentrierten
ihre Aufmerksamkeit auf historische, verwaltungstechnische oder ästhetische

Fragen und neigten dazu, die Gebiete von Logik, Metaphysik und Erkenntnistheorie

zu vernachlässigen. Als Folge dieser kulturspezifischen Präferenz besitzt
das klassische Chinesisch wenyan jyC M nur eine geringe begriffliche
Trennschärfe.

Dieser Tatbestand bedeutete für den jungen Wang ein ziemliches Problem.

Dem Vokabular der Kritik der reinen Vernunft oder der Welt als Wille und

Vorstellung war die chinesische Sprachtradition einfach nicht gewachsen. Kant

2 Dies wurde erstmals zum Problem, als die Chinesen der Wei-Jin-Zeit (Üt ff ca. 220-420)
mit der buddhistischen Religion konfrontiert wurden.



Wang Guowei und die Sprachproblematik 973

und Schopenhauer selber konnten vom reichen Fundus zehren, den ihre

nominalistischen, rationalistischen und empiristischen Vorgänger hinterlassen
hatten. Wang hingegen musste auf Formeln zurückfallen, die einem
vorwissenschaftlichen und vor allem: vor-kritischen Universum angehörten. Wir
werden sehen, wie sich Wang in seinem Bestreben, europäische Formen der

Philosophie, der Methodologie und der Erkenntnistheorie zu vermitteln, nicht
nur eine neue Denkweise aneignen musste, sondern auch gezwungen war, sich
sein sprachliches Instrumentarium weitgehend selbst zu erschaffen.

Die rein technischen Gegenstände machten keine besonderen Umstände.

"Telephon" etwa wurde zu dianhua HIÈ, was soviel wie das durch einen

elektrischen Draht geleitete Wort bedeutet; und "Auto" wurde zu qiche ?%]$.,

was soviel wie ein gasgetriebener Wagen heisst. Nach dem gleichen Prinzip
wurden im Laufe des 20. Jh. zahlreiche Wörter neu geschaffen. Diese Praxis,

Eigenschaftswort und Substantiv zu einer neuen Einheit verbindet, lag sowieso
in der Fluchtlinie altchinesischen Sprachdenkens: der Schimmel war immer ein
"weisses Pferd" f£| H gewesen, d.h. dem Nomen wurde einfach ein erklärendes

Beiwort hinzugefügt, um den geänderten Sachverhalt auszudrücken. In der

Scholastik sagte man "Schimmel": es wurde ein neuer Begriff geschaffen, der
auf eine andere Qualität verwies. Schon dieses eine Beispiel sollte genügen, um
den Unterschied zwischen einer grundsätzlich beschreibenden und einer lo-
gisch-defmitorischen Denk- und Sprachtradition zu verdeutlichen.

Wörter, welche die gesellschaftliche Dimension des Lebens betrafen,

benötigten bereits mehr Nachdenken, um angemessen wiedergegeben werden zu
können. Aber die wahren Schwierigkeiten fingen da an, wo die geistige Welt im

engeren Sinne berührt wurde. Hier handelte es sich darum, echtes Neuland zu
betreten, mit der Massgabe, fremde Denk- und Wortfiguren auf nachvollziehbare

Weise ins eigene Idiom zu übertragen.
Diese Unsicherheiten begannen schon bei elementaren Begriffen wie

"Tradition" oder "Philosophie".3 Hier hat eine erst kürzlich veröffentlichte Arbeit
Klarheit darüber erbracht, wie sich Wang in dieser Angelegenheit verhielt. In
seinen Kontroversen um den Begriff der Philosophie4 geht er darauf ein, dass

3 Das Wort guocui etwa, welches das eigene Kulturerbe kennzeichnen sollte, war ein japani¬
sches Lehnwort. Huang Jie verwies auf den japanischen Ursprung dieses Binoms. Er schrieb

in seinem "Gründungsmanifest der g«oc«i-Gesellschaft": "Guocui ist ein japanischer
Begriff. Wenn wir ihn verwenden, sprechen wir schon nicht mehr von unserer eigenen
Kultur." Wang selbst verwendete guoxue, einen Begriff, dessen alt-traditionale und

modernwissenschaftliche Bestandteile eine ganz neue Verbindung eingegangen sind.

4 S"f*P?Ì } wurde zuerst in der Zeitschrift Die Pädagogische Welt (Nr. 55, Juli 1903)

publiziert. Diese Arbeit, die - aus welchem Grund auch immer - weder in dem von Wang



974 Hu QlUHUA

die Übernahme von zhexue aus dem Japanischen unter den chinesischen
Intellektuellen heftig umstritten war. Wang Guowei selbst favorisierte das herkömmliche

Wort lixue gÇ, das seit der Song-Zeit die eigentlich philosophische
Dimension bezeichnete, während zhexue f§" Ip noch auf Jahre hinaus ein
linguistischer Fremdkörper blieb, an den man sich nur schwer gewöhnen konnte, lixue

war von den Japanern schon zu Anfang der Meiji-Zeit (1868-1912) verwendet

worden, um die neue westliche Physik zu kennzeichnen - das Wort hatte eine

naturwissenschaftliche Verengung erfahren, die nicht mehr rückgängig gemacht
werden konnte.

2. Schaffung einer neuen Wissenschaftssprache

Wissenschaft im Westen war von Anfang an durch die innige Verbindung von
Telos und Techne charakterisiert. In das szientifische Projekt gingen allgemeine
Annahmen ein, wie die von der grundsätzlichen Einheit des Universums oder

der magiefreien Verfassung der Natur. Diese elementaren Überzeugungen

waren mit technischen Überlegungen verbunden, die darauf hinzielten, der

Forschung den richtigen Weg zu weisen.

Das alte China hat diese Einheit nicht gekannt, und diese Trennung auch

sprachlich fixiert, xue H wird immer dann verwendet, wenn es um die richtige
Ordnung der Dinge auf politischem und gesellschaftlichem Gebiet geht. Diese

Vorstellung von xue ist über die Zeitalter hinweg nahezu organisch geworden
und noch heute wird damit immer etwas Gutes und Positives assoziiert.

Hingegen werden mit shu fff alle die technischen Disziplinen benannt, die innerhalb
des - durch die xwe-Aktivitäten gesetzten normativen Rahmens - von Nutzen
sein können, z. B. die Medizin.

Der Weg zu einer eigenen chinesischen Wissenschaft ist deshalb auch

durch die Bemühung gekennzeichnet, die bislang getrennten Komponenten in
einem Wortgebilde zusammenzuschliessen. Nach mehreren Versuchen hat sich

um die Jahrhundertwende der xueshu-Bzgriii als gängige Formel herauskristallisiert.

Danach hatte der Begriff sich durchgesetzt und xueshu stand für die

neu eingeführte Wissenssystematik im Gegensatz zur blossen Gelehrsamkeit im
herkömmlichen Sinne. Dies war der Stand der Dinge, als sich der junge Wang

selbstausgewählten Band ff$ l£H } (1905) noch im Band { Ii i?r >t Ä fM Jfi } von
seinem Schüler Zhao Wangli (1934) aufgenommen ist, wurde erst vor kurzem zugänglich

gemacht. Fo Chu weist zurecht daraufhin, dass es sich um die erste Auseinandersetzung mit
europäischer Philosophie handelt, 1993, S. 351-355.



Wang Guowei und die Sprachproblematik 975

daranmachte, die bisherigen Ansätze zu einer modernen chinesischen
Wissenschaftskultur zu sichten und erkenntniskritisch zu erweitern.

Die westliche Wissenschaft entstand nicht nur in einem bestimmten

gesellschaftlichen Raum, sondern steht auch in einer eigentümlichen
linguistischen Tradition. Das Altgriechisch war aufgrund des grossen Reichtums an

flektierten Formen ein geeignetes Instrument, um ein Universum scharf um-
rissener Begriffe entstehen zu lassen. Die lateinische Sprache hat diese Tradition

weitergeführt. Nicht zufällig zeigte sich der römische Genius am deutlichsten

in der Rechtswissenschaft, deren wichtigste Werke bis heute die Grundlage
der europäischen Rechtskultur bilden. Die scholastischen Jahrhunderte, mit
ihrem Nachdruck auf Logik, Rhetorik und Methodik haben das Latein zu einem
Medium fortentwickelt, das den Denkern der frühen Neuzeit ein ausgezeichnetes

linguistisches Instrument an die Hand gab, um die Welt von Mensch und

Natur in immer präzisere Formeln zu fassen.

Eine Eigenart der Sprachgeschichte erweist sich als mögliche Problemquelle.

Der Umstand nämlich, dass das Chinesische in seiner schriftlichen
Gestalt von der Han bis zur Qing keine wesentliche Änderung erfuhr, wirkt
verführerisch. Er verdeckt die zeitliche Kluft, die sich zwischen Leser und Text
aufgetan hat und spiegelt eine Nähe vor, die gar nicht besteht. Der Interpret wird
hier sehr auf seiner Hut sein müssen, um teilweise groteske Fehldeutungen zu
vermeiden. Chen Yinque (1890-1969) zum Beispiel, der es permanent mit älterem

Quellenmaterial zu tun hatte, wies darauf hin, daß die Interpretation
chinesischer Texte in besonderem Masse die Qualität des tongqing [p] iff erfordere,
die Fähigkeit nämlich, sich in die Zeit und Lebensumstände zu versenken, die

bei Abfassung des betreffenden Dokumentes vorherrschten.5

Um von hier zur Wissenschaft zu kommen, müssten zu allererst operative,
also semantisch eindeutige Begriffe geschaffen werden. Dies geschah ab der

Gründung des Tongwenguan in den sechziger Jahren des 19. Jh., als es vor
allem darum ging, mathematische und physikalische Begrifflichkeiten ins
Chinesische zu übertragen. Die systematische Verwendung von doppelsilbigen
Wörtern wird von Wang Guowei zu Recht als das Kriterion dafür angesehen,
das es möglich war, westliche Wissenschaftsterme sinngemäss wiederzugeben.
Denn die doppelsilbigen Wörter konstituieren eine stabile Sprachfigur, die es

den Bestandteilen erlaubt, sich gegenseitig zu stützen.

5 In: "Gutachten zu Feng Youlans erstem Band der Geschichte der chinesischen Philosophie"
</.! & HS + H^* £ ±Äf #S$ß S > • In: Xueheng (Critical Review) Nr. 74 1930.3),

S. 9-11.



976 Hu Qiuhua

Ein Emblem definiert das andere, wobei die unscharfen Ränder
verschwinden. Das Binom stellt also, genau wie der westliche Begriff, der

übertragen werden soll, einen genau umrissenen und damit präzisen Sprachblock
dar, dessen semantische Wertigkeit eindeutig ist. Damit war das linguistische
Mittel geschaffen, das es ermöglichte, den Übergang von einer ethisch-ästhetischen

Kultur zu einer szientifischen und formalanalytischen Denkart zu
vollziehen.

Mit der neuen Sprachgestalt zog auch ein neuer Geist in die chinesische

Intelligentsia ein. Wang verweist in dem zitierten Aufsatz auf die Mittlerrolle,
die den Japanern zukommt. Dies war natürlich kein Zufall. Das Inselreich hatte

sich wegen der geographischen Nähe zum chinesischen Koloss seit der

Tangdynastie genötigt gesehen, eine Kunst auszubilden, die man protektives Borgen
nennen könnte. Man borgte auf allen Gebieten, auch auf dem der Sprache. In
einem einmaligen liguistischen Experiment ging die japanische Elite daran,

alphabetische Symbole mit den vom Festland übernommenen kanji zu
kombinieren. Nach und nach traten neben die Einzelzeichen nach chinesischem

Vorbild zahlreiche Doppelausdrücke, in denen sich zwei sinojapanisch
ausgesprochene Worte zu einer Einheit verbanden. Diese Tradition der Binarität
musste dahin wirken, den Übergang zu den neuen Begriffen zu erleichtern.

Wang erkennt die japanische Pionierrolle vorbehaltlos an, und plädiert dafür,
diese Begriffe zu übernehmen.6

3. Die sprachschöpferische Tätigkeit
anhand einiger ausgewählter Beispiele

Beginnen wir mit dem Begriff der Deduktion, der der westlichen Philosophie
seit der Spätscholastik vertraut war. Wang greift hier auf das von Zhu Xi 7^ -ff
1130-1200 gebrauchte yanyi }ff H zurück, das dort so viel wie "kompatibel
sein" bedeutete. Da sich für das westliche Wort "Logik" bereits um 1890 die

Transliteration luoji ig ff durchzusetzen begann, konnte der alte Begriff zum

Träger einer neuen Bedeutung werden. Wangs Setzung machte Schule und ist
heute allgemein für "Deduktion" akzeptiert. Diese Experimente mit einer neuen

Begrifflichkeit waren für Wang auch die ersten Schritte hin zu einer neuen

6 Wang kritisiert die Auffassung chinesischer Patrioten, die sich eigene Begriffe wünschen,
und verweist auf Schopenhauer, der sich über die Puristen semer Zeit lustig machte, die alle

lateinischen, englischen oder französischen Wortbildungen aus der deutschen Sprache
verbannen wollten.



Wang Guowei und die Sprachproblematik 977

Form von Interkulturalität - die Annahme neuer sprachlicher Wendungen
bedeutete auch die Akzeptanz eines neuen Geistes.

Dieses Bemühen finden wir im Falle des kantischen Schlüsselbegriffes der

Erkenntnistheorie, wo Wang eindeutig auf bekannte Wort- und Denkmuster

zurückgreift. Er wählt zhishilun £? ffj fft, um diesen zentralen Ausdruck
wiederzugeben. Hier können wir den Experimentator bei der Arbeit sehen. Das zhi
stammt aus der Tradition der intellektuell hochaktiven Vorqin-Zeit. Bei
rationalistischen Denkern wie Xunzi (ca. 313-238) steht das Zeichen zhi £[] für die den

Menschen auszeichnende Verstandeskraft, die ihn befähigt, den individuellen
und kollektiven Lebenskampf zu bestehen. Das shi ff? hingegen ist einer anderen

Überlieferung verpflichtet. Wir finden es in entwickelter Form erstmals bei
dem grossen chinesischen Sanskritkenner Xuanzang, wo es im Titel des Hauptwerks

Weishilun Hfl |^ fm auftaucht, shi besitzt hier die Bedeutung von "Geist,
Idee", wobei der Gedanke an die "Erkenntnis" mitschwingt, die den Suchenden

befähigt, diesen Geist angemessen zu erfassen und damit die Erlösung einzuleiten.

Die Neokonfuzianer der Song-Zeit verwendeten das shi als intellektellen
Baustein, um ihre eigenen philosophischen Konstrukte hochzuziehen. Dabei
erfuhr es einen subtilen Bedeutungswandel in Richtung "Bewusstsein".

Die Geschichte hat Wangs zhishilun nicht akzeptiert. "Erkenntnistheorie"
heisst heute renshilun §fj ff^ f^f Dennoch war Wangs Pionierleistung nicht
umsonst. Seinem Binom wohnte bereits jenes aktive Element inne, das die
philosophische Moderne kennzeichnet. Nach anfänglichem Tasten ging er dazu über,
dieses Element auch dem Schlüsselwort der "Vernunft" mitzuteilen. Dabei
vermied er es, das in der klassischen Tradition hierfür vorgesehene li Ig
einzusetzen, ein Begriff, der durch die Zhu Xi-Orthodoxie allzu objektivistisch
besetzt war. Kants Denken zeichnet sich ja gerade dadurch aus, dass es dem

subjektivem Faktor konstitutive Bedeutung beimisst. Wang lässt die Neokonfuzianer

und macht Anleihen bei den Sinobuddhisten. Im chinesischen Zen ist

wuxing i'fj-'l^ die endlich erreichte Erleuchtung, die den Menschen aus den

Fesseln des samsära befreite. Daher fühlte sich Wang berechtigt, das Binom
nicht nur für die einfache Verstandestätigkeit anzuwenden, sondern auch dort,

wo es um das oberste Prinzip der geistigen Vereinheitlichung geht, welches bei
Kant die urspüngliche oder transzendentale Apperzeption heisst. Denn durch
diese Funktion erreicht der Denkende das Bewusstsein seiner Selbst, wird sein

transzendentales Ich - und damit die Welt - konstituiert. Der Vorgang bietet
eine genaue Parallele zum zenbudhhistischen wu/satori, wo ebenfalls ein
transzendentales Ich hervortritt. Dabei weist das xing Ü auf das aktive Element, also
das eigentliche "Vermögen" des menschlichen Verstandes hin.



978 HU QlUHUA

Wang Guowei, der sein sprachliches Material genauso transmutiert wie die

frühen Alchemisten ihre materiellen Substanzen, beliess es nicht beim wuxing,
das ihm allzu buddhistisch eingefärbt war. In einer neuen Wendung, die

zugleich Steigerung und Präzisierung bedeutete, bildete er das Binom lixing 3514 »

wodurch das neokonfuzianische li einen aktivistisch-energischen Charakter

gewann. Dieser Begriff wurde allgemein akzeptiert und wird heute verwandt,

wenn von "Vernunft" die Rede ist. Er nimmt seinen Platz unter den festen

Termini ein, die wie luoji üff (Logik) und bentilun Jf. f§ f$ì (Ontologie)
anzeigen, dass die neuere chinesische Philosophie durch die Schule des westlichen
Denkens hindurchgegangen ist.

Es gab auch Fälle, in denen Wang leichteres Spiel hatte und direkt auf
Entsprechungen in der eigenen Kultur zurückgreifen konnte. Wie z.B. beim Wort
für "Kategorie". Dies geht auf das antike Shang shu jqj ^ zurück. Das darin
enthaltene i/o«g/a«-Kapitel $£ÎE >

das man mit "Die Grosse Ordnung"
übersetzen könnte, besitzt einen Jiuchou fi BU betitelten Abschnitt, wo unter neun

Kategorien die kosmisch-politischen Anweisungen gegeben werden. In ihnen
weht ein Geist, den man als proto-legistisch bezeichnen kann. Die Geschichte

lieferte das Vorbild, und Wang brauchte das vorfindliche Material nur zu
verdichten, um mit fanchou fsHlf eine angemessene chinesische Wiedergabe

von "Kategorie" zu formen.


	Wang Guowei (1877-1927) und die Sprachproblematik

