Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 55 (2001)

Heft: 4

Artikel: Zwischen "Armengabe” und "Missionspfennig" : zur Distribution der
Zakt nach klassischer und moderner sunnitischer Interpretation

Autor: Badry, Roswitha

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147547

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZWISCHEN “ARMENGABE” UND “MISSIONS-
PFENNIG”: ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT
NACH KLASSISCHER UND MODERNER
SUNNITISCHER INTERPRETATION

Roswitha Badry, Universitit Freiburg 1.B.

Mildtitigkeit entspringt dem im Menschen verwurzelten Instinkt des Mitleids.
Dies bezeugt auch die Etymologie des Wortes “Almosen”, dessen Bedeutung
sich im griechisch-sprechenden Orient von “Mitleid” zu “Barmherzigkeit ge-
geniiber Armen” bzw. “Armengabe” wandelte. Das Neue Testament {ibernahm
den Begriff in der bereits im alttestamentlichen Sprachgebrauch vollzogenen
Verengung von “Gerechtigkeit” zu Armenliebe als Tugend und Armengabe als
Tat.! Die Empfehlung, Almosen an Arme zu verteilen, findet sich in jeder
Weltreligion; deren Praxis jedoch unterliegt sowohl religis-sittlichen Anschau-
ungen als auch gesellschaftspolitischen Grundlagen. Dominiert z.B. im Chri-
stentum das Motiv der Nichstenliebe, so im Islam das Gemeinwohl. Im Islam
gilt die zakat, meist unbefriedigend als Armensteuer libersetzt,> gemeinhin nach
dem Glaubensbekenntnis und dem rituellen Gebet als dritter Glaubenspfeiler;
hatten die mekkanischen Koranverse in Reminiszenz an das beduinische Prinzip
der Gastfreundschaft individuelle Wohltitigkeit empfohlen, so wurde die zakat
in den medinensischen Versen, u.a. zusammen mit der Beuteverteilung, zu
einem System der 6ffentlichen Fiirsorge ausgebaut.? Der Gldubige schuldet die
zakat Gott, konkret der Gemeinde Gottes. Zakdat bezeichnet zundchst eine Art
Sozialabgabe von circa 2,5% des Wertes bestimmter Vermdgensobjekte und

1 Reallexikon fiir Antike und Christentum, [, 301ff. (“Almosen” — H. Bolkestein/W. Schwer),
hier vor allem S. 302. Zum Almosenkonzept in anderen Weltreligionen, inklusive
archaischen Gesellschaften, siehe auch: Encyclopaedia of Religion and Ethics, 111, 373-92
(“Charity”, “Charity, Almsgiving” — W. L. Davidson u.a.); The Encyclopedia of Religion, I,
214-16 (*Almsgiving” — Ch. S. J. White), III, 222-25 (“Charity” — D. J. Constantelos);
RGG?, 1,753-63 (“Armenfiirsorge” — U. Tworuschka u.a.).

2 Zur Etymologie des Begriffes (muslimische vs. orientalistische Deutung) u.a. EI’, IV, 1302
(s.v. zakar — J. Schacht); EFP, VIII, 708f. (s.v. sadaka — T. H. Weir-[A. Zysow]); Snouck
Hurgronje (zakat): 150f.; Ben Shemesh (Taxation 111): 25, 27, 30f.

3 Puin (1970): 49.



886 ROSWITHA BADRY

von 5% bis 10% der Landwirtschaftsertrage, sofern abgabefreie Mindestbetrige
liberschritten werden. Sie soll zum einen dem Geber den Weg zu ewigem Heil
ebnen und ihn zu sozialer Verantwortung erziehen, zum anderen die Not der
bediirftigen Mitmuslime lindern, damit sozialen Unmut abbauen und die isla-
mische Solidargemeinschaft sichern. Dariiber hinaus soll die zakat im weitesten
Sinn der “Sache des Islam” dienen.* Mit diesem nicht-karitativen Zweck geht
sie liber die traditionelle Armenfiirsorge hinaus.

Die zakat spielte fiskalpolitisch als sdkularisierte Abgabe nur in der Friih-
zeit eine Rolle. Bald wurde sie von profitableren ausserkoranischen Steuern
tiberlagert, die hochstens kurzfristig zur Legitimierung neuer Potentaten
zugunsten der Wiedereinfithrung der zakat abgeschafft wurden.’ Im 15./16. Jh.
wurden sogar illegale Steuern pro forma als zakat sanktioniert.® Die Ver-
pflichtung des Einzelnen zu freiwilligen Almosen wurde infolge dieser staat-
lichen Praxis allerdings eher gefordert. Aktualitdt gewann die zakar wieder in
jungerer Zeit: zunidchst in der Theorie unter dem Eindruck sozialistischen
Gedankenguts oder westlicher Vorstellungen von sozialer Gesetzgebung, in den
vergangenen Jahrzehnten auch in der Praxis, als dreizehn Regierungen im Zuge
threr Islamisierungsbemithungen zakat-Gesetze und -Verordnungen erliessen.’

In der zeitgendssischen Debatte gilt die zakat neben dem Wucher- / Zins-
verbot (riba) als das konstitutive Element eines spezifisch islamischen Wirt-
schaftssystems.® Apologetisch wird sie zu einem Sozialversicherungssystem
stilisiert.® Dagegen ist vor allem einzuwenden, dass die zakat wie die traditio-
nelle Armenfiirsorge keinen Rechtsanspruch, sondern eine Anwartschaft dar-

4 Vgl. u.a. OF, IV, 366, 367f. (“Zakat” — A. S. Dallal); The Encyclopedia of Religion, 1, 215,
XV, 550 (“Zakat” — M. H. Siddiqi); Nienhaus/Vécking (1982): 3f., 5f; Saltat (Islam): 92,
93, 101; Qaradawi (Figh az-zakat): 11, 853ff.

5 Haarmann (1975): 101-05; EF, VI, 194f. (s.v. maks — W. Bjorkman); Ben Shemesh (Taxa-
tion IIT): 27ff. (u.a. Replik auf F. de Zayas); zur Diskrepanz zwischen Theorie und Praxis
ebenso EI', IV, 1303f.

6 Haarmann (1975): 104f.

7 Dazu u.a.. Abu Sahlich (1994): 229, 261ff.; Sahhata (1988): 363-85; Abdallah (1989):
201-06; 219-61 (eigener Vorschlag des Autors; bei diesem handelt es sich um ein Ex-Mit-
glied des dgyptischen Staatsrates, den ehemaligen Prisidenten des dgyptischen Kassations-
gerichts und den Mitautor des libyschen zakar-Gesetzes). Speziell zu Pakistan: Mayer
(1986) und Clark (1986).

8 Vgl. dazu u.a. folgende Uberblicksdarstellungen: Philipp (1990); Nienhaus (1981) (1982)
(1996); Kuran (1986) (1992a) (1993b); Reissner (1996); Wilson (1997).

9 Vgl. u.a Hasan (1984): 15ff., 36ff. neben dem bereits aussagekriftigen Buchtitel; Tayyar
(1987): 184ff.; Qaradawi (Figh az-zakar): 11, 880ff.; 1120ff.; Kattani (1989): 131, 132, 137,
139ff.; Z. Ahmad (1991): 52; Mannan (1986): 263ff. (vgl. aber 68!).



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 887

stellt. Einklagbare Rechtsanspriiche sichert erst die staatliche Normierung von
Sozialleistungen.!?

Dem apologetischen Anspruch steht zudem die Diskrepanz zwischen der
traditionellen Bemessungsgrundlage und einer vielschichtigen Mittelverwen-
dung entgegen. Selbst bei einer Angleichung der Bemessungsgrundlagen fiir die
zakat an verdnderte 6konomische Verhiltnisse, wie von Modernisten gefordert!!
und in einigen Staaten geschehen, kénnen die bei den Massen geweckten Hoff-
nungen auf eine redistributive Wirkung der zakat-Verteilung'? nicht realisiert
werden, wie z.B. die erniichternden Ergebnisse aus Pakistan!? zeigen.

Laut Konsens wurde die Distribution der zakat in Koransure 9/60 fiir alle
Zeiten festgelegt.!* Hier werden acht Empfingerkategorien genannt, auf die
wahrscheinlich zu einem spitmedinensischen Zeitpunkt Almosen verteilt
wurden: Arme und Bediirftige; zakat-Verwalter; die, deren Herzen vertraut
gemacht werden sollen oder bereits wurden;!s fiir den Loskauf von Sklaven, fiir
Schuldner, fiir den Weg Gottes und fiir den, der unterwegs ist. Dass an dieser
Stelle im Koran nicht der zuvor hiufig verwendete Ausdruck zakat, sondern
sadagat verwendet wird, hat allein den pakistanischen Reformer Ghulam
Ahmad Parwez (1903-85) dazu bewogen, diesen Vers nicht als ultimative
Regelung der zakat-Verteilung zu akzeptieren.!¢ Unter sadaga im Singular wird

10 Vgl. Pipers Wérterbuch zur Politik, 1/2, 910-13 (“soziale Sicherheit” — K. Schaper), 918f.
(“Sozialgesetzgebung” — K. Schaper), 919-22 (“Sozialhilfe” — J. Anthes). Vgl. dagegen zum
von muslimischen Autoren angenommenen Recht der Armen auf Versorgung durch Reiche:
Abu Sahlieh (1994): 219ff.; S. A. Siddiqi (1952): 8; M. Siddiqi (1983): 35; Tayyar (1987):
158f., 192f.; M. Qutb (1978): 113f.; Hasan (1984): 17f.; Z. Ahmad (1991): 48; Qaradawi
(Figh az-zakar): 11, 875.

11 °Abd as-Salam (1982): 148ff., bes. 176ff. (traditionelle gegeniiber modernen Bemessungs-
grundlagen); Mannan (1986): 67, 257ff; ‘Abdallah (1989): 63ff., 73ff. (Theorie), 201f.,
206f., 213 (Praxis); Brahimi (1993): 145ff.; Hifnawi (1996): 47ff., 90ff; Salas (1996): I,
620ff., bes. 634ff. — Kurz auch Nienhaus/Vacking (1982): 9f.

12 So u.a. Igbal (1988): 16ff. (Einleitung des Hrsg.), 163-216 (Beitrag von M. A. Zarqa);
Zaman (1987): 37ff.; Mashar (1993): 199ff. (Kapitel 2 zu den “wachstumsfordernden
Wirkungen”™), 333ff. (Kapitel 3 zu “redistributiven Effekten”); Brahimi (1993): 161ff,,
231ff.; pessimistische Stimmen (Zweifel an diesen Wirkungen): Baragirt (1973): 275f,;
Kuran (1992a): 21ff.; (1992b): 56 f.; kurz auch Nienhaus/Vocking (1982): 11f., 13f.

13 Clark (1986): 89ff.; Kuran (1986): 145f., (1993b): 319f., Nienhaus (1982): 203; Malik
(1989): u.a. 110f., 124ff., 157f. (Fazit).

14 EI 1V, 1302.

15 Auf diese zweifache Bedeutung verweist schon Watt (Muhammad at Medina): 348.

16 Parwiz (Tafsir): VI, 208ff. — Er versteht unter sadagat alle Geldmittel, welche das Wohl-
ergehen des Staates sichern; die Verteilung sei demnach eine Frage der Hohe des Staats-



888 ROSWITHA BADRY

nachkoranisch das freiwillige Almosen verstanden. Der Plural, sadagqat,'’
umfasst urspriinglich (zumindest den klassischen Rechtswerken zufolge) alle
Hilfeleistungen, darunter insbesondere einen Teil des Beutefiinftels; letzterer ist
laut Koran 8/41 zugunsten der Waisen, Armen und Reisenden zu verwenden.
Unter diesem Gesichtspunkt betrachtet konnte also der von den Muslimen meist
genannte, von W. Montgomery Watt jedoch zuriickgewiesene Offenbarungs-
anlass fiir Koranvers 9/60'% doch zutreffen: die Beschwerde von Altmuslimen,
in erster Linie der Ansar, {iber die Verteilung des Beutefiinftels durch den
Propheten an jiingst konvertierte mekkanische Notabeln nach der Schlacht bei
Hunain im Jahre 8/630.

Wie dem auch sei, die grosse Mehrheit der Gelehrten bezieht sich auf
diesen Vers, wenn es um die Verteilung der zakat geht.

Die Ausfiihrungen der klassischen Koranexegeten und Rechtsgelehrten zu
Koran 9/60 erscheinen auf den ersten Blick schematisch und anachronistisch.
Sicherlich sind sie weitgehend fiktiv. Dennoch unterlag die Interpretation und
Betonung der religids-ethischen, sozialen oder politischen Aspekte sich
wandelnden Bedingungen. Die unterschiedliche Deutung war nicht zuletzt
wegen der terminologisch und inhaltlich schwer zu bestimmenden Empfinger-
kategorien moglich.

Wir beschrinken uns im folgenden auf drei Fragenkomplexe: 1. auf religios-
ethische und soziale, 2. auf rechtsmethodische und 3. auf religios-politische
Implikationen des Verses.

1. Die religids-ethischen und sozialen Implikationen des Verses

Der apologetische Anspruch, zakat sei die erste Sozialversicherung der Welt,
basiert in erster Linie auf den beiden erstgenannten Empfingerkreisen, den
Armen und Bediirftigen. Werden jedoch auch die anderen Kategorien hinzu-
genommen, diese zudem weit ausgelegt, so kann die sozial-ethische Maxime
kaum mehr aufrecht erhalten werden. Lisst sich also aus den theoretischen

budgets und der Dringlichkeit. — Vgl. allerdings zum koranischen Begriff: £, VIII, 709;
Snouck Hurgronje (zakat): 163ff.

17 Zu den Begriffen sadaga und sadagat in Koran und Sunna EF, VIII, 709ff.

18 Watt (Muhammad at Medina): 70ff., 348-53, bes. 352f.; EF, VII, 254 (s.v. mu’allafa
kulithuhum — Hrsg.); vgl. aber z.B. Shoufany (1972): 41ff.



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 889

Diskussionen eine Prioritdit der Armen und Bediirftigen ablesen? Welche
Kriterien werden zur Festlegung der Not angelegt?

Sicherlich liefert dafiir erst die moderne Gesellschaft das rechtliche und
administrative Instrumentarium. Doch auch zeitgendssische sunnitische Gelehr-
te prasentieren keine einheitliche Lésung. Sie formulieren unverbindlich, indem
sie die Verteilung den Herrschenden oder einer privaten Wohlfahrtsorganisation
Uberlassen und héchstens bei geringen Einnahmen fiir eine jeweils zu
lUberpriifende Priorititenliste plddieren.'” Konkretere Hinweise finden sich in
Gesetzen und bei islamischen Okonomen. Das libysche und das sudanesische
Gesetz sehen z.B. eine prozentuale Verteilung vor, wobei 50% flir Arme und
Bediirftige reserviert sind.2° Moderne Islam-Okonomen erweitern die erst-
genannten Kategorien auf die klassischen Risiken der sozialen Sicherheit (Alter,
Krankheit, Arbeitsunfihigkeit etc.)?! und beflirworten neben begleitenden
staatlichen Massnahmen besonders Hilfe zur Selbsthilfe.?? Methoden zum
Uberpriifen der Bediirftigkeit sind zwar vorgesehen, aber eher unzureichend.?

In den klassischen und nachklassischen Werken zeichnen sich drei
Tendenzen ab, die sich zeitlich grob einordnen lassen.?* Die erste findet sich

19 Auch wenn einige betonen, dass bereits die Reihenfolge die Prioritit vorgebe: Rida (7M):
X, 506f, 511, 513, 515; Saltat (Islam): 100 (Prioritdt vorgegeben), 105 (Verteilung auf
Basis der Entscheidung der “Meinungsfiihrer” und der “Beratung™); Qaradawi (Figh az-
zakat): 11, 583, 625f., 692ff.; “Abdallah (1989): u.a. 116ff.; ‘Abd as-Salam (1982): 140ff,;
Sabiq (Figh): 1, 349; de Zayas (1960): 359.

20 Aber auch 30% fiir die Mission und 20% bzw. 10% fiir die zakar-Verwaltung: “Abdallih
(1989): 207f., vgl. 118 (Kritik an unflexibler Handhabung), 213 (Kuwait — andere prozen-
tuale Verteilung); OE, IV, 368f. (Sudan und Pakistan). In Pakistan wurden lediglich
allgemeine Prioritaten festgelegt, vgl. Clark (1986): 88f.; Nienhaus (1982): 201; Mannan
(1986): 273(ff.) — Gesetzestext im Anhang.

21  Z.B. Hasan (1984): 41ff.

22 Qaradawi (Figh az-zakar): 11, 564ff. (nennt vormoderne Autoren!); Z. Ahmad (1991): 45ff;
M. N. Siddiqi in Igbal (1988): 265, 269f. (vgl. 292ff. — skeptische Anmerkungen dazu in
der Diskussion). — Interessant ist in diesem Zusammenhang ein Blick auf das mittelalter-
liche Judentum, das der Finanzierung von Rehabilitationsmassnahmen durch Almosen Vor-
rang einrdumte. Dazu: Encyclopaedia of Religion and Ethics, 111, 390; The Encyclopedia of
Religion, 111, 223.

23 Vgl. z.B. “Abdallah (1989):128ff.

24 Soweit nicht gesondert hervorgehoben, beziehen sich die nachstehenden Ausfiihrungen auf
folgende vor-moderne Werke, die nicht mehr als ein grober Querschnitt sein kdnnen:
Mugqatil b. Sulayman (Tafsir): 11, 176f.; SafiT (Umm): 1/2, 60ff; Tabari (Tafsir): VI/10,
157ff.; Gassas (Ahkam): 111, 179ff.; Ibn Hazm (Muhalla): 111/6, 143ff.; Sarahsi (Mabsit):
1173, 8ff. (Die interessante Detailanalyse einiger Passagen zur zakat aus Sarahsis Hauptwerk,
u.a. zu den Besonderheiten seiner Argumentation, von N. Calder [“Exploring God’s Law:



890 ROSWITHA BADRY

vornehmlich bei den Rechtsgelehrten des 8. bis 10. Jh., zuweilen auch bei
spateren Autoren, die thr Misstrauen bzw. ihre Opposition gegeniiber dem Staat
mit religios-ethischer Prinzipientreue verbanden. Die erste Tendenz zeichnet
sich durch Betonung des karitativen Zwecks der zakat aus. Diese zeigt sich
nicht etwa an der ausdriicklichen Begiinstigung der beiden erstgenannten Grup-
pen, sondern vielmehr an der engen Auslegung der weiteren Kategorien, an den
Bedingungen, die an eine Empfangsberechtigung gekniipft werden, an der Ent-
scheidung zur sinngeméssen Interpretation des Verses und an der implizit der
koranischen Regelung unterlegten ratio legis.?> Die meisten klassischen Gelehr-
ten sprechen sich fiir die sinngemésse Interpretation des Verses aus; demnach
dient die Aufzdhlung der potentiell Berechtigten lediglich der Qualifizierung
der Gattung (tamyiz al-gins) der Almosenempfinger, und es sind nicht — wie die
Safititen aufgrund ihrer wortlichen Auslegung behaupteten — in jedem Fall alle
vorhandenen Empfingerkreise zu bedenken.?¢ Zwar galt dies bei entsprechen-
den Einnahmen als empfehlenswert, doch die Ausbreitung der Umma hatte
diese Moglichkeit frith ad absurdum gefiihrt. Die sinngemésse Interpretation
erleichterte die Betonung des karitativen Aspekts der zakar, wenn die indivi-
duelle Bediirfnisdeckung und nicht das 6ffentliche Wohl als eigentliche ratio
dieser Offenbarung angesehen wurde.

Muhammad b. Ahmad b. Abi Sahl al-Sarakhst on zakar”, in Christopher Toll/Jacob Skov-
gaard-Petersen (eds.): Law and the Islamic World. Past and Present. Kopenhagen:
Munksgaard 1995, 57-73] ist fiir die folgenden Ausfiihrungen nur bedingt relevant.); Gazalt
(Asrar az-zakat, Ubers. Faris): 53ff.; Ibn al-*Arabi (Ahkam): 11, 945ff.; Kasani (Bada’i®): 11,
43ff.; Ibn Rusd (al-Hafid, Bidayat al-mugtahid): 1, 368ff.; Fahr ad-Din ar-Razi (Tafsir):
VIII/16, 100ff;; Ibn Qudama (Mugni & Sarh kabir): 11, 505ff.; Qurtubi (7afsir): 1V/8,
167ff.; Nawawi (Magma®): VI, 192ff.; Ibn Katir (Tafsir): 11/10, 378ff,; Sawkani (Nayl): 11/4,
168ff.; AldsT (Tafsir): V/10, 120ff. — Was die zitierte zeitgendssische muslimische Literatur
angeht, so kann angesichts der grossen Zahl an Publikationen ebenfalls hochstens von
einem Querschnitt gesprochen werden.

25 Vgl. z.B. Ibn Rusd (al-Hafid, Bidayat al-mugtahid): 1, 368ff. — Aussergewohnlich fiir die
vormoderne Zeit ist die Position von ZamahS3ari (Tafsir I, 283): Die mit “fi” eingeleiteten
Empfingerkategorien, vor allem die beiden letztgenannten, seien eher berechtigt, weil in
diesem Fall der Nutzen umfassender sei. — Bei einigen spiteren Hanafiten (so Gassas,
Ahkam 111, 201, 203f.; Sarahsi, Mabsar 11/3, 10f.; Kasani, Bada®i® 11, 46) findet sich
ebenfalls die Meinung, die Einnahmen konnten nur an eine Kategorie, ja selbst an eine
einzige Person ausgehindigt werden. Die Intention der frommen Gabe sei es, einem
mangelnden Bediirfnis abzuhelfen. Allerdings ging man dabei wohl von der gingigen
Praxis aus, die “Almosenabgabe” selbst zu verteilen.

26 Soweit vorhanden, sollen mindestens drei Personen aus jeder Kategorie bedacht werden: so
schon Safist (Umm): 1/2, 61, 63.



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 891

“Arm” wird wértlich als Antonym zu ganiy verstanden. Hiermit ist nicht
etwa “reich” im tblichen Sinn gemeint, sondern derjenige, der, korperlich un-
versehrt, mit legaler Erwerbstitigkeit sich und seine Familie versorgen kann.?’
Als arm gilt rechtlich gesehen derjenige, der keinen zu versteuernden Mindest-
betrag (ar.: nisab) besitzt oder dessen nisab unproduktiv ist, da er ihn fiir seine
Grundbediirfnisse oder zur Schuldentilgung bendétigt. Interessant ist die weiter-
gehende Frage, ob auch ein ganiy zakat erhalten darf. Am wenigsten umstritten
war (und ist) der Anteil des Steuereinziehers, der zakat nicht aus Not, sondern
als eine Art Lohn erhilt. Ein Hadit nennt weitere Ausnahmen. Diese Nichtbe-
dirftigen, aber Anspruchsberechtigten scheinen anfangs auf ein bis zwei Kate-
gorien beschrinkt gewesen zu sein; spiter kamen mit entsprechender Anderung
des Prophetenwortes weitere hinzu.?8

In der klassischen Argumentation iiber die Berechtigungs- und Aus-
schliessungskriterien wird zudem implizit auf wirtschaftsethische Prinzipien der
1slamischen Vorstellungen von Eigentum, Erwerb und Gebrauch irdischer Giiter
rekurriert;?* indirekt werden dabei soziale Ubel angeprangert. Diese morali-
schen Postulate sind das einzige, wenngleich ineffektive Instrumentarium zur
Bewahrung des karitativen Aspekts der zakat.

a)  An erster Stelle steht der Appell an das altruistische Ideal, das generell hdchstens in kleinen
(tribalen) Gesellschaften und kurzfristig greifen kann. Jeder Notleidende ist demnach gehal-

27  Siehe z.B. Rida (TM): X, 490; de Zayas (1960): 287f., 299.

28  Vgl. die verschiedenen Versionen in Wensinck (Concordance): 111, 284ff. (s — d — q), bes.
287 (la tahillu s-sadaqa li-ganiy illa li-hamsa ...), 292 (inna s-sadaqa la tahillu illa li-ahad
talata ...) oder bei Ibn Maga (Sunan): 1, 590 (Nr. 1841); Aba Dawid (Sunan): 11, 119 (Nr.
1635ff.); bei Mugqatil b. Sulayman (Tafsir 11, 176) finden sich diese Ausnahmen noch nicht;
dagegen aber bei: Tabari (Tafsir): VI/10, 165; Gassas (dhkam): 111, 183, 186; vgl. aber
187f., 205 (Armut als vorrangiger Gradmesser); Sarahsi (Mabsir): 11/3, 10; Gazali (Asrar
az-zakat, Ubers. Faris): 59; Kasani (Bada@i’): 11, 43, 44 (nur ‘amil als Ausnahme), 46
(weitere Ausnahmen); Ibn Quddma (Mugni & Sarh kabir): 11, 704; Qurtubi (Tafsir): 1V/8,
186. Uberraschenderweise nennt bereits Malik b. Anas (Muwatta’ 1, 201) fiinf Ausnahmen,
Ibn Rudd (al-Hafid, Bidayat al-mugtahid 1, 370) spricht von fiinf, nennt aber nur vier. — Zu
dieser Frage vgl. auch EF, VIII, 713. — Zu den Nicht-Berechtigten werden noch heute in der
Regel neben den “Versorgten” und Arbeitsfihigen Unglaubige (kuffar, inklusive Freidenker
und Atheisten, siche unten), versorgungsberechtigte Familienmitglieder und Angehérige der
Prophetenfamilie gezahlt: Tayyar (1987): 160ff.; Masa (1988): 320ff.; Qaradawi (Figh az-
zakat): 11, 695.

29  Zu den wirtschaftsethischen Prinzipien im allgemeinen Nienhaus (1982): 59ff. (69f. speziell
zum Altruismus); Abu Sahlieh (1994): 223ff. Kritisch gegeniiber der Wirksamkeit des
altruistischen Ideals: Kuran (1986): 136ff. (identisch mit ders. 1992a: 10ff.); idealistisch:
Mannan (1986): 43ff., 72f.



892

b)

c)
d)

30

31

24

33

34

35

ROSWITHA BADRY

ten, zundchst alle legalen Mittel und Wege auszuschopfen, um seine Situation zu verbes-
sern. Einem Reisenden, der eigentlich als begiitert gilt, wird empfohlen, ein Darlehen auf-
zunehmen. “Steuerbeamte” sollten vertrauenswiirdig, massvoll und nicht verschwenderisch
sein.30

Als notwendige, nicht der Besteuerung unterliegende Grundbediirfnisse gelten Nahrung,
Kleidung, Wohnung, Haushaltsutensilien und Dinge, die fiir die Berufsausiibung unver-
zichtbar sind.?! Dass Bediirfnisse durchaus unterschiedlich ausfallen kénnen, u.a. wegen der
Grosse der Familie oder der Fahigkeit zu wirtschaften — das erkannten bereits friihe Rechts-
gelehrte.32

Ein Verstoss gegen Gottes Gebote darf nicht die Bediirftigkeit verursacht haben.*3

Die Pflicht eines jeden Erwerbsfahigen, mit legaler Arbeit den Lebensunterhalt zu ver-
dienen, wird durch zahlreiche Uberlieferungen, die Miissiggang und Bettelei verurteilen,
unterstrichen.>* Auf das soziale Ubel des Bettelns wird besonders im Zusammenhang mit
der Diskussion iiber die Abgrenzung des Armen vom Bediirftigen angespielt. Wer von den
beiden Gruppen sozial schlechter gestellt ist, entscheiden die Rechtsschulen unterschiedlich.
Praktisch gesehen ist die Diskussion irrelevant, da keine die Berechtigung der beiden
Gruppen bezweifelt. Dennoch ist es bezeichnend, dass das Betteln bereits ab dem 8./9. Jh.
als das bestimmende Unterscheidungskriterium angelegt wird und dass demjenigen, der sich
zum Betteln gezwungen sicht, eher negative Attribute zugeschrieben werden.?> Im Koran

Dazu vgl. Angaben bei Qurtubi (7afsir): IV/8, 187 (Malik nach Ibn Sahniin); Aldst (7afsir):
V/10, 121, 124 (beruft sich hier auf die Zahiriten); Qaradawi (Figh az-zakat): 11, 679, 624;
Sabiq (Figh): 1, 348; Aghnides (Theories of Finance): 446.

Gazali (Asrar az-zakat, Ubers. Faris): 55ff.; Ibn Qudama (Mugni & Sarh kabir): 11, 523,
530, 690 ff.; Alast (Tafsir): V/10, 120. — Qaradawi (Figh az-zakat): 11, S68ff. u.a.; de Zayas
(1960): 271ff., 287; Igbal (1988): 16ff., 251ff., bes. 260ff.

Safict (Umm): 1/2, 62; Tbn Ruid (al-Hafid, Bidayat al-mugtahid): 1, 371; vgl. Diskussion bei
Nawawi (Magmi©): VI, 198ff; Sawkani (Nayl): 11/4, 170. Kurz Imbabi (1975: 185f.):
Wihrend Safi und Malik die Bediirfnisse fiir wandelbar hielten, gingen die Hanafiten u.a.
eher vom rechtlichen Terminus des nisab aus; von Ibn Hanbal werden unterschiedliche
Positionen tiberliefert.

Muqatil b. Sulayman (Tafsir): 11, 176; Tabart (Tafsir): VI/10, 164f.; Fahr ad-Din ar-Razi
(Tafsir): VIII/16, 112. (Es sei denn, bei Reue:) Qurtubi (Tafsir): 1V/8, 183; Ibn Katir
(Tafsir): 11/10, 379; Alasi (Tafsir): V/10,123.

Im Koran findet sich noch nichts dergleichen: Elr, IV, 81 (“Begging” — C. E. Bosworth
ua.); EF, VIII, 714; vgl. Rida (TM): X, 498f.; Wensinck (Concordance): 11, 377-85 (s — > —
1) ; siche auch III, 292 zu dem Hadit “inna s-sadaqa la tahillu li-qgawiy wa-la li-di mirra
sawiy” (das Almosen ist nicht gedacht fiir eine kriftige und kérperlich gesunde Person);
dazu und zu dhnlichen Uberlieferungen auch: Mugqatil b. Sulayman (Tafsir): 11, 176; Qur-
tubt (Tafsir): 1V/8, 1721, 191; Ibn Katir (Tafsir): 11/10, 378f.; Qaradawi (Figh az-zakar): 11,
557; vgl. dagegen Gassas (4 hkam): 111, 189ff. (189/192: Mehrere solcher Traditionen seien
als batil anzusehen, weil sie allein dem Zweck dienten, das Betteln als verwerflich
hinzustellen.)

So bereits Muqatil b. Sulayman (7afsir): 11, 176; Tabari (Tafsir): VI/10, 158 (mit Verweis
auf frithe Exegeten: Ibn °‘Abbas <?>, Mugihid und az-Zuhri); zu den unterschiedlichen



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 893

selbst deutet nichts auf ein Verbot des Bettelns hin, in der Sunna dagegen um so mehr. Dies
ist auf die Ausbreitung des Berufsbettlertums infolge der Eroberungen, der daraus resultie-
renden sozialen und kulturellen Spannungen, der fortschreitenden Urbanisierung und Land-
flucht zuriickzufiihren. Zu den trickreichen Berufsbettlern® kamen im 8./9. Jh. die religids
motivierten Bettler, jene tawakkul-Mystiker, die sich ganz der Hinwendung zu Gott wid-
meten und aufgrund ihres Ubersteigerten Gottvertrauens (tawakkul) vom Erwerbsleben
verabschiedet hatten und von Almosen lebten.?” Zwar wurden sie teilweise als Nachfahren
der ahl as-suffa, der bediirftigen “Muhagirin-Frémmler” im prophetischen Medina® be-
trachtet, bezweckten mit dem Betteln die Selbsterniedrigung und Disziplinierung der Seele
und die Vermeidung der Verstrickung in gesellschaftliches Unrecht. Doch waren sie vor
allem der “Orthodoxie” und zumindest seit dem 4./10. Jh. ebenso anderen Sufis ein Dorn im
Auge. Unter diese Wandermystiker mischten sich, das war kaum zu vermeiden, auch die
verponten Miissiggdnger. Dass den professionellen Bettlern die Bestimmungen iiber die
Berechtigung auf Almosen bekannt gewesen sein miissen, davon zeugen u.a. die
scharfsinnigen Beobachtungen des Polyhistors al-Gahiz (160/776-255/868-69) im 9. Jh. in
Basra und Bagdad. Gaukelten die einen korperliche Gebrechen vor, so prisentierten sich
andere als alte Kimpfer des Islam, um Sympathie und Spendenbereitschaft zu wecken.?®

Einige frithe Koranexegeten wihlten dagegen andere Unterscheidungskriterien,
um den Armen vom Bediirftigen abzugrenzen, darunter Gesundheit bzw. Ver-
sehrtheit (Qatada)*, Muhagiran bzw. Beduinen (ad-Dahhak)*' und Zugehorig-

36

37

38
39

40

41

Positionen, wer besser gestellt sei, u.a.: Ga.ggﬁg (Ahkam): 111, 179ff.; Sarahsi (Mabsiit) 11/3,
8f.; Qaradawi (Figh az-zakar): 11, 545ff.; andere (AbT Yasuf und einige Malikiten laut Ibn
Rudd al-Hafid, Bidayat al-mugtahid 1, 371, Qurtubi, Tafsir, IV/8, 170) halten die Begriffe
Jfagir und miskin fiir identisch. Siehe auch EF, II, 757f. (s.v. fakir — K.A. Nizami); Imbab1
(1975): 182ff.

EF, V11, 493-95 (s.v. mukaddi — Ch. Pellat); EIr, IV, 80ff. (“Begging”); Bosworth (1976): I,
1-47 (Kap. 1: iiber Vagabunden und Bettler; fiir die ersten zwei Jahrhunderte gibt es nur
spérliche Informationen: 17 ff.); ders. (1982).

Zu ihnen, ihrer Argumentation und den zunechmenden Widerstinden gegen sie, vgl. vor
allem die Angaben bei Reinert (1968): u.a. 154ff., 217ff., 252ff.; kurz auch Elr, IV, 80f,;
Bosworth (1976): I, 12f, 21f.

Zu ihnen EF, 1, 266f. (W. M. Watt); Shoufany (1972): 40ff.

Vgl. “K. hiyal al-mukaddin”, nach den von Pellat (1967: 410ff.) iibersetzten Ausziigen; zur
Bedeutung von Gahiz als Hauptquelle fiir dieses gesellschaftliche Phinomen: Bosworth
(1976): I, 32ff.; zu den Tricks im einzelnen (Sympathien u.a. dadurch erworben, indem man
sich als Konvertit der “Leute des Buches” darstellte): ders. (1982): 6.

Qatada (st. 117/735) nach Tabari (Tafsir): VI/10, 158; Gassis (Ahkam): 111, 179, 181; Fahr
ad-Din ar-Razi (Tafsir): VIII/16, 107f.; Ibn Katir (Tafsir): 11/10, 378.

Ad-Dahhak b. Muzahim (st. 105/723 oder 106/724) nach Aussage folgender Traditionarier
aus Kufa: as-Sufyan at-Tawri (st. 162/778), Mansar (b. al-Mu‘tamir, st. 123/749) und
Ibrahim an-Naha‘T (st. ca. 96/717) — so laut Tabari (Tafsir): VI/10, 158f.; Ibn Katir (7afsir):
ebd.; angeblich auf Autoritidt von Ibn ‘Abbas laut Qurtubi (Tafsir): IV/8, 171.



894 ROSWITHA BADRY

keit zum Islam bzw. zu einer Buchreligion (‘Ikrima).*? Letzteres ist von
besonderem Interesse, da hier — wie eine zeitgendssische Anfrage an einen
Mufti es formuliert+} — die Frage tangiert wird, ob die zakat als Akt der Barm-
herzigkeit gegenliber dem Menschen an sich zu verstehen ist oder eher als
gruppenspezifisches Merkmal, das der Integration und Identitit dient. Wie in
der klassischen Zeit geht auch heute noch die Mehrheit davon aus, dass das
obligatorische im Gegensatz zum freiwilligen Almosen nur von Muslimen zu
erheben und an Glaubensbriider zu verteilen ist.** Von Islamisten wie Yasuf al-
Qaradawt (Jg. 1926) wird dieses Kriterium allerdings im Anschluss an den Neo-
Hanbaliten Ibn Taymiya (st. 728/1328) noch enger gefasst.** Bei ihnen wird die
rechte Gesinnung zum Massstab: Alle sich nur nominell zum Islam Bekennen-
den sind ausgeschlossen. Diese Forderung erinnert an die Praxis der Zwdlfer-
schiiten*® und einiger Harigiten,*’ die den iman, also die Zugehorigkeit zu ithrer
Glaubensgemeinschaft, nicht den Islam, zur Bedingung fiir den Almosen-
empfang machten.

42 ‘lkrima (st. 104/722) nach Tabari (Tafsir): VI/10, 159; Qurtubi, ebd.; Ibn Katir, ebd.

43 Qaradawi (Huda): 1, 259 (Anfrage).

44 U.a. Ibn Qudama (Mugni & Sarh kabir): 11, 690f. (Meinung der iiberwiegenden Mehrheit,
nennt aber auch Ausnahmen); EF, VIII, 713 (iiberwiegende Mehrheit, ausgenommen
Zwolferschiiten, Zaiditen). Die klassische Mehrheitsmeinung wird auch heute noch meist
vertreten, vgl. z.B.: Mahlaf (Fatawa): 1, 255f., 258; Badran (1969): 171, Tayyar (1987):
161 f.; Masa (1988): 320; Qaradawi (Figh az-zakat): 11, 703ff. (Prinzipiell diirften nur
freiwillige Spenden an Nichtmuslime verteilt werden, es sei denn, es schadet den muslimi-
schen Armen nicht, wenn auch ein Anteil der zakar-Einnahmen an bediirftige Nichtmuslime
geht.) Vgl. dagegen andere moderne Autoren, die sich dafiir aussprechen, die zakat auch an
arme und bediirftige Nichtmuslime zu verteilen: “‘Abd as-Salam (1982): 141; Mannan
(1986): 237 (vgl. ebenso 228f.).

45  Qaradawi, dyptischer Muslimbruder, lehrt seit Jahren in Qatar; zu seiner Meinung hierzu:
Huda 1: 259ff.; Figh az-zakat 11: 708ff. (ausgeschlossen sind explizit fussaq und kuffar,
einschliesslich Kommunisten); eine dhnliche Position vertritt bereits Rida (TM): X, 513
(keine Apostaten, Ketzer, Atheisten); im Anschluss an Qaradawi, im Unterschied zu Abu
Zahra (berithmter Azhari, 1898-1974): Hifnawi (1996): 110ff. (fisq, kufr und ilhad als
Ausschliessungskriterien). Vgl. ebenso die zakat-Organisation innerhalb der Muslimbruder-
schaft: Banna (Mudakkirat): 195-97. — Zu Ibn Taymiyas Position (nicht an ahl al-bida’,
darunter solche, welche das rituelle Gebet nicht verrichten): Fatawa: XXV, 87, 89.

46  Zur zakat als “community-defining ritual” bei der Zwolferschia Calder (1981): 471.

47  Zu den Ibaditen und einigen Untersekten wie der Fartiya, welche die Almosen entgegen der
sonstigen Lehre allein den Verwandten vorbehielt: Ennami (1972): 109, 165f., 218; zu dem
damit zusammenhangenden walaya-Prinzip bei den Ibaditen: ebd., 193ff,, 210, 214. — Vgl.
zu den Zugestindnissen an die Zwdlferschiiten in Pakistan, nachdem sie gegen die
konfessionsiibergreifende Einflihrung der zakar-Abgabe protestiert hatten: Clark (1986): 81,
Mayer (1986): 71-73, 75; Kuran (1993b): 324.



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 895

In der klassischen Diskussion finden sich neben den unterlegten ethischen
Prinzipien weitere Versuche, das karitative Moment zu stirken. So meinte u.a.
Ibn Hanbal (st. 241/855), der fiir seine kritische Haltung gegeniiber der Regie-
rung bekannt war, der zakat-Zahler solle seine Abgaben lieber selbst verteilen,
damit sie die legitimen Empfinger erreichten.*® Ein weit verbreitetes Postulat
zur Verhinderung staatlichen Missbrauchs wandte sich gegen den Transfer der
zakat-Einnahmen.*® Anscheinend unter dem Eindruck der Biirgerkriegswirren in
seiner Heimatstadt Cordoba ging Ibn Hazm (st. 456/1063), der fiir seine harsche
Kritik an der staatlichen Fiskalpolitik und der korrumpierten Gesellschaft
bekannt war, im 11. Jh. noch weiter: Der Herrscher soll Reiche, falls sie ihrer
Pflicht gegeniiber den Armen nicht nachkommen, dazu zwingen, um deren
Grundbediirfnisse zu decken.*°

Neben der erstgenannten Tendenz lassen sich zwei weitere ablesen:
Resignation oder Indifferenz und Demoralisierung. Diese Tendenzen
kristallisieren sich verstirkt zwischen dem 11. und 13. Jh. heraus. Sie sind an
folgenden Indizien abzulesen:

a) Die Empfingerkategorien werden auf zusitzliche Personenkreise ausgeweitet, die
Bedingungen fiir die Empfangsberechtigung gelockert, und die Bediirfniskonzeption wird

48  Vgl. Diskussion bei Ibn Qudama (Mugni & Sarh kabir): 11, 507ff. (Muwaffaq ad-Din Ibn
Qudama meint, es sei besser, die obligatorische Almosenabgabe an den Imam zu geben, ob
dieser nun gerecht oder ungerecht sei; sie selbst zu verteilen, sei allerdings auch zuléssig.
Diese relativ spite Ansicht ist anscheinend an den Wegfall der niya gekoppelt — vgl. hier: I,
505f. und unten Anm. 58.) — Zur herkdmmlichen Praxis, hier in al-Andalus (eigenhidndige
Verteilung von Gldubigen vorgezogen wegen turbulenter oder ungerechter machtpolitischer
Verhéltnisse): Chalmeta (1992): 747.

49  Abu Yasuf (vgl. Ubers. Ben Shemesh, Taxation IIl, 137): Die Verteilung an Arme und
Bediirftige muss im Unterschied zu den anderen Ausgabeposten am Ort der Einziehung
erfolgen. Besonders die Saficiya sprach sich fiir die Verteilung im unmittelbaren Umkreis
des Steuereinzugsgebietes aus: Safii (Umm): 1/2, 61. Gassas (Ahkam): 111, 199f. (Transfer
nur unter Vorbehalt, so friihe Gelehrte im Unterschied zu Gassas selbst); Fahr ad-Din ar-
Razi (Tafsir): VIII/16,106f. (referiert unterschiedliche Ansichten, keiner behaupte allerdings
die Notwendigkeit des Transfers); Ibn Qudima (Mugni & Sarh kabir): 11, 531f.; Nawawi
(Magmi‘): VI, 237ff. (inkl. Ausnahmen; die Mehrzahl der Gelehrten empfehle jedoch, vom
Transfer abzusehen. Der Autor nennt verschiedene Uberlieferungen von Ibn Hanbal; nach
einer ist der Transfer nur erlaubt, falls man vor Ort auf die Armengabe verzichten kann.)

50  Ibn Hazm (Muhalla): 111/6, 156, siehe auch 158f.: Nach ad-Dahhidk b. Muzahim machte die
zakat jeden weiteren Anspruch auf den Besitz der Vermégenden zunichte. Ibn Hazm beruft
sich dagegen auf den “Konsens der sahdba”, der besage, dass Besitz auch iiber die Armen-
gabe hinaus verpflichtet.



896

b)

51

52

53
54

55
56

57

ROSWITHA BADRY

subjektiviert;’! schliesslich werden einige Empfingertypen in der Weise gedeutet, dass die
‘ulama’ zu Hauptnutzniessern avancieren. Diese Entwicklung erfolgt parallel zum Prestige-
gewinn der religiosen Elite seit dem 11. Jh.’2 Gelehrte und Theologiestudenten werden
unter die Posten fiir Arme, Bediirftige, Reisende und “die sich auf dem Wege Gottes
Befindenden” subsumiert. Allerdings ist der sunnitische Islam nie so weit gegangen wie die
Zwolferschia; dort festigten die Gelehrten als Stellvertreter der Imame ihre wirtschaftliche
Position durch allmahliche Aneignung der Kontrolle iiber Einziehung und Verteilung der
zakat und des Beutefiinftels (hums).>® Im sunnitischen Islam blieb die Meinung des indi-
schen Gelehrten Siddiq Hasan Han (1832-90), die “ulama’ seien als Erben des Propheten,
Triger der Religion und Bewahrer der Sari‘a am ehesten zu zakat-Einnahmen berechtigt,
seien sie nun arm oder reich, eine Ausnahme.>* Seine Vorstellung entspricht in etwa der
heutigen malaysischen Praxis.>?

Die Mittelverwendung zu o6ffentlichen Zwecken, darunter fiir Schulen, Moscheen oder
Infrastruktur, wird ab dem 11./12. Jh. stirker betont.’® Damit wurde wohl bezweckt, die
Position der Gelehrten zu festigen, die staatliche Praxis zu legitimieren oder die staatlichen
Autorititen auf die Niitzlichkeit der zakar und deren Aquivalenz mit illegalen Steuern
hinzuweisen.

Moralische Bedenken werden fallengelassen, der politischen und administrativen Willkiir
immer mehr Rechnung getragen. So steigt der maximale Anteil der zakar-Beamten auf bis
zu 3/4 der Gesamteinnahmen,®’ und selbst einem Tyrannen muss (u.a. laut dem Safi‘iten M.

Siehe Anm. 28 zur Erweiterung der Uberlieferung; vgl. z.B. Gassas (dhkam): 111, 187:
Spétere Gelehrte hitten den Fehler begangen, auch “Reisenden”, die noch nicht ihre Reise
angetreten hatten, einen Anteil an den zakat-Einnahmen zuzusprechen (so die Saficiten
Mawardi <4S, ar. 140; Ubers. 261> oder Nawawi <Minhag, Ubers. Howard, 278; dort auch,
S. 277, zu den “armen und bediirftigen Gelehrten”>). Vgl. ebenso zu “fi sabil Allah”AllsT
(Tafstr): V/10, 123.

Zum Prestigegewinn der religiosen Elite (hier gegeniiber den Héndlern) Rodinson (1977):
28f.

Dazu Calder (1981) (1982).

Zu diesem illustren indischen Gelehrten, dem wenig originellen Vielschreiber (dem
“Suyiti” des 19. Jh.) und (seit 1871) Ehemann der Fiirstin von Bhopal, Gahan Bégam (reg.
1868-1901), vgl. EF, VI, 1048f. (s.n. Nawwab Sayyid Siddik Hasan Khan — Zafarul-Islam
Khan) und I, 1195f. (hierzu 1196; s.v. Bhopal — A. S. Bazmee Ansari). Zu seinen Schriften
GAL-S 11, 8591f. Die hier angedeutete Passage stammt angeblich aus “ar-Rawda an-nadiya”
(GAL-S 11, 860, Nr. 25), zitiert nach Rida (TM): X, 501. (Die Kritik Ridas auf S. 501ff.
richtet sich gegen die nicht eindeutige Beweisfiihrung.); so auch Qaradawi (Figh az-zakat):
I1, 647f.

Dazu Kuran (1993b): 323.

Vgl. unten Anm. 83f. Kasani oder al-Qaffal nach Fahr ad-Din ar-Razi zu “fi sabil Allah™,
zur Verbesserung der Infrastruktur (Wallfahrtswege u.a.) ausserdem Rida (TM): X, 504;
siche dagegen Ibn Qudama (Mugni & Sarh kabir): 11, 527 (keine Finanzierung von
Moschee-, Briickenbau 0.4.).

Siehe z.B. Ibn al-°Arabi (4hkam): 11, 947, 950; Fahr ad-Din ar-Razi (Tafsir): VIII/16, 114f,;
spates Bsp. in S. A. Siddiqi (1952): 159; vgl. Nawawi (Magmii®): VI, 194f.: zur interessan-



Z\UR DISTRIBUTION DER ZAKAT 897

b. al-Hatib a3-Sirbini, st. 977/1569-70) die zakat-Verwaltung anvertraut werden. Zuvor war
dies nur im Falle von Zwang vorgesehen.>®

d)  Analog zu dieser Entwicklung wird von der Notwendigkeit der Absichtserkldrung (niya)
Abstand genommen und — wie im christlichen Mittelalter — der Nutzen im moralischen Sinn
cher beim Spender gesucht: das Almosengeben als verdienstvolles Werk mit spirituellem
Gewinn fiir den Spender steht nun im Vordergrund.*®

2. Die rechtsmethodischen Implikationen des Verses

Mogliche rechtsmethodische Konsequenzen ergeben sich in erster Linie aus der
Tatsache, dass gewisse Empfingerkategorien nur zeitweise relevant sind. Dies
betraf zundchst den Posten derer, deren Herzen vertraut gemacht werden / wur-
den (ar. al-mw’allafa qulibuhum), dann den des “Steuerbeamten” und in der
jlingeren Zeit den des Sklaven.

Wie sollte nun dieses Phinomen gerechtfertigt werden? Am leichtesten
war die zeitweilige Streichung einer bestimmten Kategorie durch deren Nicht-
existenz zu legitimieren — z.B. analog zum Erbrecht. Eine weitere Option bot
die Umdeutung, um die Regelung an verinderte Bedingungen anzupassen. Aber
konnte auch die Methode der Abrogation oder die des Aussetzens der Regelung
zugunsten einer anderen, eines héheren Prinzips oder des offentlichen Wohls
angewandt werden?

Am meisten Schwierigkeiten bereitete der Anteil der muw’allafa qulitbuhum.
Zu diesen wurden analog zur prophetischen Praxis in den klassischen Kom-

ten Diskussion unter den Safiiten, welche Geldhihne anzuzapfen sind, sollten sich die
zakat-Einnahmen als unzureichend fiir die Entlohnung des ‘amil herausstellen.

58  Zur Genese der Ansicht von a$-Sirbini Calder (1981): 473f. (dort auch zum parallel
erfolgten Wegfall der niya); weitere, teils ambivalente Angaben zu dieser Diskussion finden
sich bei Nawawi (Magmii©): VI, 160ff. und Sawkani (Nay/): 11/4, 173f.

59  Besonders ausfiihrlich Fahr ad-Din ar-Razi (Tafsir): VIII/16, 100-103 (die Vorteile fiir den
Empfanger fallen dagegen ziemlich spirlich aus, ja betreffen sogar eher den Spender,
abgesehen von der Bannung der gesellschaftlich relevanten Gefahr, dass sich die potentiel-
len Empfinger aus Armut den Feinden des Islam anschliessen oder verwerfliche Handlun-
gen begehen konnten — S. 103f., hierzu 104); vgl. dagegen Gazali (4srar az-zakat, Ubers.
Faris): Ch. III — betont Pflichten der Empfinger (60ff.); dazu kurz EF, VIII, 710f., 714f. -
Zur Entwicklung im Christentum z.B.: Encyclopaedia of Religion and Ethics, 111, 383ff.
(386: Der Mensch lernte erst allméhlich, das Almosengeben aus der Sicht des Rezipienten
zu betrachten; erst seit der Reformation setzte sich diese neue Blickrichtung sukzessive
durch. Dazu auch: The Encyclopedia of Religion, 1, 216).



8§98 ROSWITHA BADRY

mentaren meist folgende Personengruppen gezéhlt: a) die Ungldubigen, die fiir
den Islam gewonnen werden sollten, b) zum Islam Bekehrte, aber Glaubens-
schwache und c¢) prominente Muslime, die mit Hilfe materieller Unterstiitzung
und aufgrund personlicher Autoritit ihre Gefolgsleute vom Islam iiberzeugen
und zur Loyalitdt gegeniiber dem islamischen Staat bewegen konnten.®°

War eine solche Mittelverwendung zu Lebzeiten des Propheten zwecks
Konsolidierung der Umma zu rechfertigen, so barg die Zuweisung von zakat-
Ertrigen an Ungldubige fiir spitere Exegeten in erster Linie ein moralisch-
theologisches Problem.

In der formativen Phase des islamischen Rechts, als die Methodik noch
nicht ausformuliert, der Sunna-Begriff noch nicht auf die Tradition des Prophe-
ten begrenzt war, zudem dem subjektiven Rechtsempfinden mehr Gewicht
eingerdumt wurde, entschieden sich u.a. die sog. “Leute der opinio” fiir folgen-
de Losung, die auf die Uberordnung des karitativen Zwecks der zakat hindeutet:
Der erste Kalif, Aba Bakr, habe — so die Wortwahl spiterer Hanafiten aus dem
10./11. Jh. — die “Bestechungsgeschenke” unterbunden (ingata‘a r-risa). Des-
wegen sei dieser Anteil auch unter den folgenden Kalifen “fallengelassen”
worden (gad saqata).*!

60  Meistens werden die genannten drei Bedeutungen zum Terminus al-mw’allafa qulibuhum
angefiihrt. Einige Autoren betonen, dass nicht alle Nutzniesser kuffar gewesen seien oder
dass ein kafir keinesfalls zu bedenken sei; hochstens Autoritdt besitzende Stammesfiihrer,
welche ihre Anhdnger zur Konversion bewegen konnten, seien empfangsberechtigt. So u.a.:
Gazali (Asrar az-zakat, Ubers. Faris): 58; Ibn al-*Arabi (4dhkam): 11, 947ff., 950ff.; Nawawi
(Magmar): V1, 206ff. Vgl. ansonsten: Tabari (Tafsir): VI/10, 161f.; Gassas (Ahkam): 111,
181f.; QurtubT (Tafsir): 1V/8, 178ff.; Ibn Guzaiy (Tafsir): 11, 142; Ibn Katir (Tafsir): 11/10,
379. Vgl. unter den modernen Autoren z.B.: Rida (TM): X, 494f.; Aghnides (Theories of
Finance): 446f.; S. A. Siddiqi (1952): 161; Qaradawi (Figh az-zakat): 11, 994ff.

61 Vgl den Hanafiten Abi Yasuf nach der Ubers. von Ben Shemesh (Taxation IIT): 137: Diese
Kategorie “gibt es heute nicht mehr”; Tabari (7afsir): VI/10, 163 vermerkt: “Die Beste-
chungsgeschenke wurden aufgegeben / hérten auf (ingata‘at ar-ri<u>sa)”. Die im Text
zitierte Passage findet sich bei den Hanafiten Gassas (4hkam 111, 183) und Sarahsi (Mabsiit
1173, 9); der Hanafit Kasani (Bada’i® 11, 45) schreibt: Die iiberwiegende Mehrheit der
Gelehrten (“ammat al-‘ulama’) meinte nach dem Tod des Propheten, er habe “ihren Anteil
abgeschafft / aufgehoben” (intasaha sahmahum), deshalb sei er “heute” nicht mehr an
ghnlich Situierte auszuzahlen. So laute auch die Ansicht Safi<is nach einer Uberlieferung;
nach einer anderen allerdings habe er gemeint, der Anteil bleibe bestehen und sei in der
Folgezeit an Neo-Muslime zur Festigung ihres Glaubens auszuzahlen. Kasani verweist
ausserdem auf den “Konsens der Prophetengefihrten” (igma® as-sahaba) infolge ver-
dnderter Umsténde. — Vgl. dagegen fiir die Hanbaliten: Ibn Qudama (Mugni & Sarh kabir):
11, 527f. (alle Empfingerkategorien blieben bestehen, im Unterschied zur Ansicht von Sabi,
Malik, Safi7 und den ashab ar-ra’y; vgl. Sarh 11, 696ff. — auch wenn zuweilen anscheinend



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 899

Der Traditionalist a§-SafiT und seine Anhinger bedienten sich eines

anderen Hilfsmittels: Unglaubige seien keinesfalls aus der zakat, hochstens aus
der Beute zu bedenken. Der Posten sei nur bei 6ffentlichem Bedarf, iiber den
der Imam / Kalif entscheide, an unsichere Kandidaten aus den eigenen Reihen
auszuzahlen.5?

Im Zuge der Herauskristallisierung der traditionalistischen Rechtsmethodik

im 9./10. Jh. stiess die strikte Position der Hanafiten anscheinend zunehmend
auf Kritik. Einige Gelehrte unterstellten ihnen die Abrogation des koranisch
vorgesehenen Anteils.®* Nach iiberwiegender Auffassung ist die Abrogation
einer koranischen Rechtsregelung nur durch einen spiter offenbarten Vers oder

62

63

kein Bedarf bestehe, handle es sich nicht um nash); fiir die Malikiten siehe Qurtubi (7afsir,
IV/8, 181): Mit dem Erstarken des Islam sei dieser Posten “erloschen” (ingata‘a); ebd.:
Einige Hanafiten gingen seit Aba Bakr vom sugit sahmihim aus. — Moderne Autoren u.a.:
Rida (TM): X, 496f. (angeblich “saqata/inqata‘a” wegen Erstarken des Islam); Qaradawi
(Figh az-zakat): 11, 599, 600: Nach der “Mehrheit der Hanafiten” entfalle der Posten; aber
S. 601: Abrogation habe nicht stattgefunden, Bediirfnis zu ta’/if al-quliab bestehe weiterhin.

Safici (Umm): 1/2, 61, siehe auch 64, 68: so bereits die Praxis des Propheten; ein suqut des
Anteils sei auszuschliessen, weil es sich bei der Entscheidung der Prophetengefahrten (der
Uberlieferung nach beurteilte zunichst “Umar die Anmeldung dererlei Anspriiche abschla-
gig, dem schloss sich der damalige Kalif Aba Bakr nach dem Einspruch der Zuriickge-
wiesenen an) nur um deren igtihad gehandelt habe; Ungldubige seien nicht aus der zakat zu
bedenken, dafiir aber “Siinder/Frevler” (fussaq); so auch Mawardi (4S5): ar. 139, Ubers. 260
(Ungldubige seien nur aus fay’ und gan@’im zu bedenken) und Nawawi (Minhag): Ubers.
Howard, 277. — Historisch betrachtet wenig verwunderlich ist der Standpunkt von Ibn
Hazm (Muhalla, 111/6, 145): Einige meinten, der Anteil der mw’allafa quliubuhum sei
“entfallen” (gad saqata); diese Auffassung sei jedoch nichtig (baril). Vielmehr seien die
Kandidaten fiir die “Vertrautmachung der Herzen” heute zahlreicher als je zuvor. Allerdings
steche die Ausschiittung dieses Anteils allein dem Imam zu; folglich entfalle derselbe
einschliesslich desjenigen fiir den “amil, sollte der zakat-Zahler selbst die Verteilung tiber-
nehmen.

Folgende Autoren betonen, dass es sich nicht um nash, sondern héchstens um raf*
(zeitweilige Aufhebung) handle: Ibn al-°Arabi (4hkam): 11, 950-55, bes. 954 (Meinung des
Autors); Fahr ad-Din ar-Razi (Tafsir): VIII/16, 111; Ibn Qudama (Mugni & Sarh kabir): 11,
527, 696ff., bes. 697; Qurtubi (Tafsir): 1V/8, 181. Moderne Autoren: Hifnawi (1996): 101
(wirft Aba Hanifa explizit nash vor — vgl. dagegen Ibn Rusd al-Hafid, Bidayat al-mugtahid
I, 369: Aba Hanifa und Safi7 seien der Auffassung gewesen, das Recht der mwallafa
qulibuhum bleibe bestehen, falls der Imam dies meine; dagegen sei Malik davon ausge-
gangen, diese Gruppe sei “heute” nicht mehr vorhanden.) Imbabi (1975: 188ff.): nash sei in
diesem Fall nicht méglich; er hilt die Differenzen zwischen den Rechtsgelehrten in diesem
Punkt aber fiir eher gering, denn diejenigen, die den sugir behaupteten, meinten eigentlich,
der Anteil fiir die “Vertrautmachung der Herzen” sei auszubezahlen, geschehe dies aus
religiosem Motiv und diene einem religiésen Nutzen.



900 ROSWITHA BADRY

einwandfreien Hadit (mutawatir) moglich, nicht durch einen Konsens oder —
wie in diesem Fall — durch einen stillschweigenden igma°.%* Letzteres hielten
zwar einige frithe Hanafiten (neben einigen Mu‘taziliten) fiir erlaubt, doch es ist
fraglich, ob in diesem Kontext je von Abrogation (ar. nash) gesprochen bzw. die
verwendeten Termini im Sinne von zeitweiligem Aussetzen oder endgiiltigem
Aufheben der Anwendung der Rechtsregelung verwendet wurden.® Der Termi-
nus saqit, der u.a. im Zusammenhang mit den zakat-Bestimmungen haufig fillt,
meint eher ersteres, isqgat dagegen das Entfallen eines Rechts- bzw. Besitz-
anspruchs.®® Der spitere Konsens besagt, der isgat diirfe nicht auf die Rechte
Gottes angewandt werden, dessen Rechte nicht einmal schmilern;¢” das betrife
also auch die zakat-Bestimmungen. Bei den frithen Gelehrten scheint der
Terminus noch ganz unpritentiés verwendet worden zu sein, einfach um ein
unlgsbares Problem zu umgehen. Diese Vermutung wird durch gleichfalls
gebrauchte Termini wie tawaqquf/wugiif (“schwebend, ungelost”)%® bestatigt —

64  Kurz: EF, VII,1009-12, hier 1012 (s.v. naskh — J. Burton); Kamali (1991): 149ff., hier 150f.
(mit Bezug auf Koran 9/60); vgl. das wsial-Werk von Amidi (lhkam): 11/3, 160ff.;
ausfiihrlich zur Frage, ob der (stillschweigende) Konsens der Prophetengefihrten als abso-
luter Beweis (hugga qar’iya) fur die Abrogation einer feststehenden koranischen Regelung
gelten kann: Aldsi (Tafsir): V/10, 122 (hier wird isgat mit nash gleichgesetzt); laut Qurtubi
(Tafsir 1V/8, 181) sprachen sich einige Malikiten, ashab ar-ra’y und Hanafiten dafiir aus,
Alusi (ebd.) lehnt dies ab.

65  Vgl. Kamali (1991: 152) zu Safi‘is Deutung von nash in seiner Risala: Demnach verstand er
nash im Sinne einer “Erlauterung” (bayan), die nicht die totale Zuriickweisung der Rege-
lung umfasse; nash entspreche nicht einer Form der Annullierung (i/lga’), vielmehr dem
“Aussetzen, voriibergehenden Aufheben” einer Regelung durch eine andere.

66  In diesem Sinne ausfiihrlich, aber ohne Bezug zu den zakar-Regelungen, Mawsi‘at al-figh
al-islamt V111, 233-365 (s.v. isqgat), bes. 233f. (Kurzdefinition des Fachterminus).

67  Zu den Termini in diesem Kontext vgl. Calder (1981). — Zur klassischen Theorie in den
usiil-Werken siche u.a. Qarafi (st. 684/1285, Furig): 1, 118ff.; Satibi (st. 790/1388,
Muwafagat): 11, 284-87.

68 Neben den hdufiger verwendeten Termini gata‘a oder ingata‘a (letzteres bereits bei
Mugqatil, Tafsir 11, 176 neben den o.gen. Belegstellen) finden sich auch die Ausdriicke za®i/
(“verginglich, ohne Bestand” — Ibn al-*Arabi, Ahkam, 11, 954) oder mafqid (‘“‘verschwun-
den” — so Fahr ad-Din ar-Razi, Tafsir VIII/16, 115 mit Bezug auf die Posten des “amil und
der mwallafa qulibuhum). Zum Terminus wugif oder tawaqquf (neben “qad sagata™) —
Saltiit (/slam: 102, siehe auch 103): Heute sei der Anteil fiir den Steuerbeamten nicht mehr
zu entrichten, da die Einziehung nicht mehr staatlich organisiert sei. Dies komme einer
voriibergehenden Einstellung (wagqf) einer koranischen (nass-) Bestimmung aus fehlendem
Anlass (mahall) gleich, nicht jedoch der Abrogation wegen nicht vorhandener (grund-
sdtzlicher) Giiltigkeit (salahiya). Manche Rechtsgelehrte behaupteten zwar den sugar des
Anteils der “Vertrautmachung der Herzen”; dies sei aber nicht mit nash gleichzusetzen.



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 901

ein Ausdruck mit durchaus positiver Konnotation, der ebenfalls in der theo-
logischen Diskussion {iber die Stellung des Siinders eine grosse Rolle spielte.

Die Meinung, die sich zwischen dem 10. und 12. Jh. — wohl analog zur
Aussetzung des Anteils der “Steuereinnehmer” — auch unter den Hanafiten
durchsetzen sollte, umgeht das terminologische und methodische Problem: Bei
Bedarf, d.h. falls der Herrscher es fiir das offentliche Wohl als notwendig
erachtet, so in einer Schwichephase, kann der Anteil der mu’allafa quliibuhum
genutzt werden.®

Diese vor allem aufgrund des vagen Begriffs “Bedarf” mehrdeutige
Kompromissldsung machen sich Gelehrte des 20. Jh. in zweifacher Hinsicht
zunutze:

- Islamisten wollen diesen zakat-Anteil fiir die islamische da*wa nutzen, um der christlichen
Mission bzw. anti-islamischen Propaganda entgegenzuwirken; 7°

- Modemisten erheben diese Regelung zum Prinzip, um ihre Sicht der Anpassungsfahigkeit
des islamischen Rechts zu untermauern, d.h. auch die Anwendung anderer Bestimmungen
aus Koran und Sunna kann bei Bedarf ausgesetzt werden.”!

Be1 den Posten fiir die “Steuerbeamten” stellte sich ein solches methodisches
Problem nicht, héchstens ein moraltheologisches im Zusammenhang mit der
Rechtschaffenheit der Regierung, das aber bald ignoriert wurde. In diesem Fall
geboten Logik und politische Realitit, diesen Anteil zu streichen, sollte der
zakat-Pflichtige selbst die Verteilung {ibernehmen. In #hnlicher Weise wird
heutzutage der urspriinglich fiir den Loskauf muslimischer Sklaven gedachte

69  Tabari (Tafsir): VI/10, 162, 163; Gassas (dhkam): 111, 182; Ibn al-*Arabi (4dhkam): 11, 954;
Fahr ad-Din ar-Razi (Tafsir): VIII/16, 111; Qurtubi (Tafsir): 1V/8, 181; Sawkani (Nayl):
11/4, 177; nach AldisT (Tafsir V/10, 122f.) meinten dies bereits u.a. az-Zuhri (st. 124/742)
und Aba Tawr (st. 240/854). Vgl. moderne Autoren: Rida (TM): X, 497, de Zayas (1960):
293ff.; Qaradawi (Figh az-zakat): 11, 598; Mawdudi (Fatawa): 47ff. (Anm.1 — 48f.); “Abd-
allah (1989): 134f.

70 Rida (TM): X, 495, 515; Qaradawi (Figh az-zakat): 11, 606ff., bes. 608ff.; S. Qutb (ZQ): IlI,
1669 (andeutungsweise); Sabiq (Figh): 1, 330, Tabbara (Spirit/Rah): 160/382f.; Kattani
(1989): 136; “Abdallah (1989): 49.

71 Vgl. Qaradawi (Figh az-zakat): 11, 602, Anm.1 mit Verweis auf Subht al-Mahmasant (1906-
86) und seine Schrift Falsafat at-Tasri", von der eine engl. Ubersetzung von Farhat J.
Ziadeh (Leiden: Brill 1961) vorliegt, und auf M. Lababidis (1910-73) Risalat al-Islam;
Kurzbiographie zu Mahmasani jetzt in: Nizar Abaza/Muhammad Riyad al-Malih: /tmam al-
a‘lam. (Dayl li-kitab al-Alam li-Hayr ad-Din az-Zirikli.) Beirut: Dar Sadir 1999, S. 130;
vgl. Kritik an der modernistischen Sichtweise auch bei Dardiri (1976): 20ff.



902 ROSWITHA BADRY

Anteil”? angesichts der Abschaffung der Sklaverei von einigen Gelehrten fiir
hinfillig erklédrt.”? Einige Modernisten halten wegen verbesserter Reisebedin-
gungen zudem den Anteil der Reisenden fiir obsolet.” Islamisten lassen es sich
dagegen nicht nehmen, den Anteil fiir Sklaven einerseits per Analogie fiir die
Befreiung der versklavten muslimischen Volker zu veranschlagen.”” Anderer-
seits rekurrieren sie auf klassische Rechtsmeinungen, die den Anteil fiir die

Sklaven auch fiir den Loskauf muslimischer Kriegsgefangener und den Anteil
der Reisenden fiir Wallfahrer nach Mekka und Gelehrte (“Wissenssucher”)
bereitstellen wollten.”®

72 Der pré-modernen Diskussion zufolge sollte dieser zakar-Anteil in erster Linie den
mukatab-Sklaven zugute kommen, also der Vervollstindigung der manumissio dienen. Ob
damit auch Kauf und Freilassung (‘izg), so Malik, gemeint sein konnte, war unter den
einzelnen Rechtsschulen umstritten. Dazu Mugatil (Tafsir): 11, 176; Safici (Umm): 1/2, 61,
Tabari (Tafsir): VI/10, 163f.; Gassas (Akhkam): 111, 183f.; Mawardi (4S): ar. 139f., Ubers.
260; Ibn Hazm (Muhalla): 111/6, 149f.; Sarahsi (Mabsir): 11/3, 9f.; Gazali (Asrar az-zakat,
Ubers. Faris): 58; Kasani (Bada@i®): 11, 45; Fahr ad-Din ar-Razi (Tafsir): VIII/16, 112;
Qurtub1 (Tafsir): IV/8, 182, 183; Nawawi (Magma©): VI, 210ff.; Ibn Katir (Tafsir): 11/10,
379; Sawkani (Nayl): 1/4, 177f; Alasi (Tafsir): V/10, 123. — Zusammenfassung der
Diskussion z.B. bei Aghnides (Theories of Finance): 443; de Zayas (1960): 234ff.; Qara-
dawi (Figh az-zakat): 11, 616f.

73 Qaradawi (Figh az-zakat): 11, 601f.; Hasan (1984): 34; vgl. Mawdadi (Fatawa): 51 (Der
Anteil entféllt immer dann, wenn keine Sklaverei vorhanden ist!)

74  Hasan (1984): 35; Sayh Mustafa al-Maragi (1881-1945, Sayh al-Azhar 1935-45) nach Rida
(TM): X, 505 und Qaradawi (Figh az-zakar): 11, 682. (Er selbst spricht sich aber gegen diese
Meinung aus.) — Andere moderne Autoren sehen hier die Wallfahrer und “Wissenssucher”
angesprochen: Aghnides (Theories of Finance): 446; de Zayas (1960); 303-06; Abdallah
(1989): 138; Saltit (Islam): 103 (allerdings keine Reisen zum Spass und Vergniigen unter-
stiitzungswiirdig).

75 Zur Beseitigung der Versklavung muslimischer Vélker, unter Umstinden auch fiir die
Freilassung muslimischer Kriegsgefangener: Rida (TM): X, 515; Higazi (Tafsir): 1/10, 62;
Saltdt (Islam): 104; S. Qutb (ZQ): 111, 1669; Kattani (1989): 136; Ba‘li (1991): 95. Siehe
auch den dgyptischen Gesetzesentwurf von 1983/84, Art. 32: Unterstiitzung von Fliicht-
lingen (“Abdallah 1989: 136). Vgl. dagegen Qaradawi (Figh az-zakat): 11, 621 (siehe aber
unten zum Posten “fi sabil Allah”).

76 Verwendung zum Loskauf von Kriegsgefangenen (umstritten unter frithen Malikiten, so):
Ibn al-*Arabi (4hkam): 11, 956; Qurtubl (Tafsir): 1V/8, 183; Alusi (Tafsir): V/10, 123. -
Verwendung fiir Wallfahrer z.B. Sawkani (Nayl): 11/4, 181 (andere Gelehrte subsumieren
diese Mittelverwendung unter den Posten “fi sabil Allah™).



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 903

3. Die religios-politischen Implikationen des Verses

Damit sind wir bei der religids-politischen Dimension der zakat-Distribution,
die am ehesten bei den beiden letztgenannten Empfingerkategorien deutlich
wird: denjenigen, die wortlich “auf dem Weg sind” (ibn as-sabil), und “fiir den
Weg Gottes” (fi sabil Allah). Beide Begriffe verloren bereits zur Zeit der ersten
groflen Eroberungsziige ihren konkreten, origindren Sinn. Dies belegen die zahl-
reichen koranischen Parallelstellen. Schon in frithmedinensischer Zeit ging es
nicht mehr um die Versorgung der in Mekka in materielle Not geratenen
Muslime bzw. der mittellosen Auswanderer in Medina, sondern angesichts der
Auseinandersetzung mit den Mekkanern und spdter der Eroberungsziige
ausschliesslich um die Aufwendung fiir militdrische Zwecke. Die Grenzen
zwischen beiden Termini waren zunichst fliessend. Meinte ibn as-sabil in erster
Linie die Unterstiitzung einzelner Kampfer, so fi sabil Allah eher Ausgaben
allgemeiner Art, wie die Kriegsausriistung.”” Die Prioritdt der Mittelverwendung
fiir militdrische Zwecke, und zwar bei fast allen zakar-Kategorien, zeigt sich
noch ganz deutlich bei einem der (frithen) hanafitischen Rechtswerke zur
Besteuerung, dem K. al-Harag von Qudama b. Ga°far (st. 320/932).78

In den klassischen Korankommentaren werden die letzten beiden Katego-
rien zunichst voneinander getrennt:” Der ibn as-sabil wird zum Reisenden, der
sich zu einem unverwerflichen bzw. rechtmissigen Zweck auf den Weg ge-
macht hat (z.B. Pilgerfahrt oder “auf Suche nach Wissen”) und unterwegs in
finanzielle Not gerdt. Spater wird ebenfalls erlaubt, die zakat-Einnahmen fiir das
weitere Wohlergehen der Reisenden zu nutzen, so fiir die Infrastruktur;® heute
werden zudem politische Fliichtlinge darunter subsumiert.!

Durch die Ausweitung der Interpretation wurden die Grenzen zwischen
diesem und dem vorhergenannten Posten wieder fliessend. Die Auslegung von
fi sabil Allah hing immer schon eng mit der vorherrschenden gihad-Konzeption

77  Zur anfanglichen Begriffsgeschichte Puin (1970): 43-57, bes. 56, 57; Paret (Konkordanz):
38f. (mit Parallelstellen und weiteren Literaturverweisen).

78  Vgl. Ubersetzung von Teil 7, Kapitel 18 des K. al-hardg wa-sind‘at al-kitaba von Qudama
b. Ga‘far in Ben Shemesh (Taxation II): 65-68, bes. 67f. Allerdings betont der Autor den
freiwilligen Charakter der zakat-Beitrdge (ebd., 17). Zur Person und seinem Werk ebd., 11f.

79  So z.B. Mugqatil (Tafsir): 11, 176.

80  Qudama b. Ga*far nach Ubers. Ben Shemesh (Taxation II): 68 (Aufgrund des Grundtenors
der Aussagen ist jedoch davon auszugehen, dass diese infrastrukturellen Massnahmen
vornehmlich militdrischen Zwecken dienen sollten.) Zur Unterstiitzung der Infrastruktur s.o.
Anm. 56.

81  Qaradawi (Figh az-zakat): 11, 583 (neben Studenten im Ausland).



904 ROSWITHA BADRY

zusammen,® d.h. je nachdem, ob die geistige oder kimpferische Anstrengung
fiir Gott en vogue war. Den klassischen Exegeten zufolge waren freiwillige
Kédmpfer ohne reguldren Sold gemeint.®* Bald schon wurde der Terminus auf
alle gottgefilligen Taten ausgedehnt.®* Islamistische Organisationen und deren
Chefideologen machen sich die Ausweitung der Termini zunutze, um die zakat
vornehmlich tiber das Angebot sozialer Dienstleistungen fiir die Rekrutierung,
Mobilisierung sowie ideologische Schulung von Mitgliedern und die Verbrei-
tung 1hrer Sichtweise des Islam (iiber Medien und Publikationen) zu nutzen;
Mission (da‘wa) und gihad, hier auch im kédmpferischen Sinne zu verstehen,
erhalten Vorrang. Die Einziehung und Verteilung der zakat dient allein der
Bewegung und ihrem Ziel, den idealen islamischen Staat zu etablieren.®s Die

82  Siehe auch Andeutung in Rida (TM): X, 499.

83  Auch wenn der Begriff umfassend im Sinne von “jede gute Tat” verstanden werden konnte,
so seien hier doch die guzar gemeint: Tabari (Tafsir): VI/10, 165; Mawardi (4S): ar. 140,
Ubers. 261; Ibn Hazm (Muhalla): 111/6, 151; Sarahst (Mabsar): 11/3, 10 (mit Verweis auf
Abt Yusuf, so auch Kasani); Gazali (Asrar az-zakat, Ubers. Faris): 59; Ibn al-*Arabi
(Ahkam): 11, 957; Kasani (Bada’i®): 11, 45f. (Er selbst meint jedoch im Unterschied zu Abd
Yisuf, fromme Taten konnten bei Bedarf ebenfalls unterstiitzt werden.); Ibn Katir (7afsir):
[I/10, 380. Fiir die ausschliessliche Finanzierung des (kdmpferischen) gihad und von
Kriegsgerit spricht sich auch noch, anscheinend unter dem Eindruck “andalusischer” Ver-
hiltnisse, Ibn Guzaiy aus (Tafsir II, 142). Eine interessante Diskussion findet sich im Sarh
von Ibn Qudama (II, 700f., hier 701): Der hagg sei keinesfalls aus diesem Posten zu
finanzieren, weil 1. im Koran mit “sabil Allah” meist der gihad gemeint sei, 2. ein
Mittelloser von der Verpflichtung zur Wallfahrt nach Mekka befreit sei; ohnehin sei der
hagg der Armen fiir die Muslime ohne Nutzen! Der Betrag sei in erster Linie fiir die
Interessen (masalih) der Muslime auszugeben. — Zu den verschiedenen Meinungen (iber die
Unterstiitzung der freiwilligen Krieger und der Wallfahrer: Gassas (4hkam): 111, 186f.; Ibn
Rudd (al-Hafid, Bidayat al-mugtahid): 1, 372; Qurtubi (Tafsir): 1V/8, 185f.; Nawawi
(Magmi©): VI, 225ff. Ausfiihrlich zu allen Aspekten: Qaradawi (Figh az-zakat): 11, 635-69.

84  Als Befiirworter der Ausweitung des Terminus “fi sabil Allah™ auf alle “gottgefilligen Ta-
ten” oder “Wohltitigkeiten” nennt Fahr ad-Din ar-Razi (Tafsir VIII/16, 113f.) den Saficiten
(Aba Bakr Muhammad b. “Ali a3-Sasi) al-Qaffal (Fahr al-Islam al-Mustazhiri, 429/1037-
507/1114), der sich wiederum auf einige, namentlich nicht genannte, Rechtsgelehrte beruft.
Razi selbst sieht diese Méglichkeit der Erweiterung des Postens allein im Falle von frei-
willigen Spenden. Dass Qaffal diese Ausdeutung bevorzugte, scheint einsichtig, profitierte
er doch selbst von “frommen Stiftungen”. (Er lehrte zunichst an einer fiir ihn erbauten
Madrasa, spiter an der beriihmten Nizimiya in Bagdad.) Zu seiner Person: GAL I, 391,
GAL-S 1, 674; Ibn Hallikan (Wafayat): IV, 219ff.

85  Ridad (TM): X, 505f., 515; Barakatullah (1924): 23; de Zayas (1960): 300-303; Saltit
(Islam): 104f.; ders. (Fatawa): 128f.; Tabbara (Spirit/Rih): 162f./354; S. Qutb (Social
Justice): 137; ders. (ZQ): III, 1670 (darauf basierend der Tafsir des syrischen Muslim-
bruders Hauwa, IV, 2305f., 2311); M. Qutb (1978): 114; Mawdudi (Fatawa): 51f., 54f., 56;



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 905

Islamisten reihen sich damit einerseits, was die Mittelverwendung angeht, ent-
gegen ihrem Anspruch, in die Reihe der klassischen Gelehrten ein, welche die
zakat-Verteilung fiir eigenniitzige und klassenspezifische Interessen oder aus
reinem Opportunismus pervertierten. Andererseits benutzen sie wie in der Friih-

zeit,

und dies entspréche ihrer geforderten Riickbesinnung auf die Urgemeinde,

die zakat als politisch-ideologisches Instrument.

Zudem beweist diese Art der Mittelverwendung als Missionspfennig

indirekt, dass das altruistische Ideal, das der zakat zugrunde liegt, letztlich nur
in kleinem gesellschaftlichem Rahmen greifen kann und auch deshalb oft von
religiosen Interessengruppen, die sich als besonders islamisch legitimiert
ansehen, effektiv instrumentalisiert wurde.

Bibliographie

ABU
0.

DAWUD, Sulayman b. al-A§¢at
Sunan Abt Dawud. Hrsg. Muhammad Muhyt d-Din °Abd al-Hamid. IV
Bde. Beirut: Dar Ihya’ at-Turat al-°Arabi. (Sunan)

‘ABDALLAH, “Utman Husayn

1989

az-Zakat: ad-daman al-igtima‘i al-islami. Al-Mansura: Dar al-Wafa’.

Higazi (Tafsir): 1/10, 62; Mannan (1987): 67 (vgl. aber 68); Sabiq (Figh): 1, 347, 354
(allerdings gewisse Prioritéten, im Unterschied zu de Zayas oder Qaradawi, wie aber auch
der Zaidit Wazir 1986: bes. 93ff. Wazir spricht sich fiir die Finanzierung iiberregionaler
gesamtislamischer Bildungsinstitutionen und fiir die Griindung einer islamischen Presse-
agentur aus.) Qaradawi (Figh az-zakat): 11, 583, 661f., 666ff. u.a.; ders. (Huda): 1, 252-58;
II, 227-29, 232-34 (Finanzierung von Moscheebau und islamischen Zentren zugunsten der
dawa und des gihad, in erster Linie in armen und “bedrohten” Gebieten); Kisk (Fatawa):
IV, 92 (bezieht sich auf Fahr ad-Din ar-Razi und Qaffal); Mahlaf (Fatawa): I, 255; Kattani
(1989): 137; “Abdallah (1989): 117, 140f.; Ba‘lt (1991): 91ff.; Hifnawt (1996): 108. — Zur
agyptischen Praxis (Nasir- und Faysal-Bank): Ben-Nefissa (1991). — Ausweitung dieses
Postens auf alle Wohltitigkeiten oder den Moscheebau nur bei Bedarf: Sarabast
(Yas’alinaka): 11, 134f., siehe auch I, 155f. (hier nur Versorgung der gihad-Kampfer
genannt); Qasim (1984): 211f. — Ablehnung der weiten Auslegung des Terminus: Badrin
(1969): 170, 172 (befiirwortet die traditionelle Sicht der Hanafiten, die eine solche Mittel-
verwendung infolge fehlender Besitziibertragung <tamlik> ausschliessen); Tayyar (1987):
152f. (Dieser Anteil sei speziell fiir freiwillige Kampfer gedacht; rurug al-hayr seien aus der
Staatskasse zu finanzieren.) Masa (1988): 319, 320f,, 323 (mit Verweis auf Ibn Rusd und
Ibn Qudama).



906 ROSWITHA BADRY

‘ABD AS-SALAM, Muhammad Sa‘id

1982 al-Muhasaba fi l-islam. dirasa mugarana ma‘a t-tatbiq ‘ala zakat al-
mal. Dschidda: Dar al-Bayan al-°Arabi.

ABU SAHLIEH, Sami Awad Aldeeb

1994 Les musulmans face aux droits de I’homme. Bochum: Winckler.

AGHNIDES, Nicolas P.

1961  Mohammedan Theories of Finance. With an Introduction to Moham-
medan Law and a Bibliography. Lahore: Premier Book House. (Theo-
ries of Finance)

AHMAD, Mahmud

1975  Social Justice in Islam. (Foreword by B. Z. Kaikaus). Lahore: Institute
of Islamic Culture (2nd rev. and enl. ed., first ed. 1970).

AHMAD, Ziauddin

1991 Islam, Poverty and Income Distribution. Leicester: Islamic Founda-
tion.

AHMED, Ziauddin (Hrsg.)

1983 Fiscal Policy and Resource Allocation in Islam. Dschidda: Inter-
national Centre for Research in Islamic Economics, King Abdul Aziz
University / Islamabad: Institute of Policy Studies.

AL-ALUSI, Abi 1-Fadl Sihab ad-Din Mahmiad

1934 Rih al-ma‘ani fi tafsir al-Qur’an al-‘azim was-sab® al-matani. 30
Teile in XV Binden. (Reprint der d4g. Ausgabe v. 1353/1934). Beirut:
Dar Thya® at-Turat al-*Arabi (um 1970), hier: Bd. V/Teil 10, 120-25.
(Tafsir)

AL-AMIDI, Abi 1-Hasan °Ali b. Muhammad

*1985-6 al-Thkam fi usil al-ahkam. 4 Teile in Il Binden. Ta‘liq: °Abd ar-
Razzaq °Afifi. Beirut: al-Maktab al-Islami *1406 (Nachdruck der 1.
Aufl., Riad: Mu’assasat an-Nar). ([hkam)

BADRAN, Badran Aba I-°‘Aynayn

1969 al-*Ibadat al-islamiya mugarana ‘ala I-madahib al-arba‘a. as-salat —
as-sawm — az-zakat — al-hagg. Alexandria: Munsa’at al-Ma‘arif, 167-

172.
AL-BA-LI, ‘Abd al-Hamid Mahmad
1991 Iqtisadivat az-zakat wa-‘tibarat as-siyasa al-maliya wan-naqdiya.

(Kairo): Dar as-Salam.

AL-BANNA, Hasan

1979  Mudakkirat ad-da*wa wad-daciya. Beirut: al-Maktab al-Islami (1.
Aufl. Kairo 1947). (Mudakkirat)



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 907

AL-BARAGIRI, Ibrahim Muhammad

1973 Atar ad-dariba fi tawzi® ad-duhiil waz-zakat ka-badil lid-dariba.
Kairo: ‘Alam al-Kutub.

BARAKATULLAH, Mohammad

1924 The Khilafet. London: Luzac, 29ff.

BEN-NEFISSA, Sarah

1991 Zakat officielle et zakat non-officielle aujourd’hui en Egypte. In:
Egypte — Monde arabe VI (3):105-120.

BEN SHEMESH, A.

1965 Taxation in Islam. Bd. II. Leiden: Brill/London: Luzac. (Taxation II)

1969 Taxation in Islam. Bd. 111. Leiden: Brill/London: Luzac. (Taxation III)

BOSWORTH, Clifford E.

1976 The Mediaeval Islamic Underworld: The Bani Sasan in Arabic
Society and Literature. 11 Bde., hier Bd. I. The Bani Sasan in Arabic
Life and Lore. Leiden: Brill.

1982 Jewish Elements in the Bana Sasan. (Urspr. Bibliotheca Orientalis,
hier reprint in) ders.: Medieval Arabic Culture and Administration.
London: Variorum Reprints, 1-17.

BRAHIMI, Abdelhamid

1993 Justice sociale et développement en économie islamique. Paris: La
Pensée Universelle.

BROCKELMANN, Carl

*1943/49 Geschichte der arabischen Litteratur. 11 Bde. Leiden: Brill. (GAL)

19371f. Il Supplementbiinde. Leiden: Brill 1937, 1938, 1942. (GAL-S)

CALDER, Norman

1981 Zakat in Imami ShiT Jurisprudence, From the Tenth to the Sixteenth
Century A.D. In: BSOAS XLIV:468-80.

1982 Khums in Imami Shi Jurisprudence, From the Tenth to the Sixteenth
Century A.D. In: BSOAS X1L.V:39-47.

CHALMETA, Pedro

1992 An Approximate Picture of the Economy of al-Andalus. In: Salma Kh.
JAYYUSI (Hrsg.): The Legacy of Muslim Spain. Leiden: Brill, 741-58
(= HdO, Erste Abt.: Der Nahe und der Mittlere Osten; Bd. 12).

CLARK, Grace

1986 Pakistan’s Zakat and “Ushr as a Welfare System. In: Anita M. WEISS
(Hrsg.): Islamic Reassertion in Pakistan. Syracuse, New York:
Syracuse Univ. Press, 79-95.



908 ROSWITHA BADRY

AD-DARDIRI, Hani> Ahmad

1976 at-Tasri* bayna l-fikrayn al-islami wad-dustirt. Kairo: al-Hay’a al-
Misriya al-°’Amma lil-Kitab.

Encyclopaedia Iranica

1982ff. Hrsg. Ehsan YARSHATER. (Bisher X Bde.) London u.a.: Routledge and
Kegan Paul. (Elr)

The Encyclopaedia of Islam

1954ff. New ed., prep. by a number of leading orientalists. Bisher X Bde.
Leiden u.a.: Brill. (EF)

Encyclopaedia of Religion and Ethics

1910 Hrsg. James HASTINGS. XII Bde., Indexbd. Edinburgh: T. & T. Clark /
New York: Charles Scribner’s Sons (III: 373-92, s.v. Charity, Alms-
giving — William L. Davidson u.a.).

The Encyclopedia of Religion

1987 Hrsg. Mircea ELIADE (u.a.). XV Bde., Indexbd. New York u.a.: Mac-
millan.

ENNAMI, Amr K.

1972 Studies in Ibadism. Tripolis: Publications of the Univ. of Libya.

Enzyklopdidie des Islam

1913-38 Hrsg. M. Th. Houtsma (u.a.). IV Bde., Erg.-bd. Leiden: Brill/Leipzig:
Otto Harrassowitz. (EI')

FAHR AD-DIN AR-RAZI, Abi “Abdallah Muhammad b. “Umar

[ Mafatih al-gayb oder at-Tafsir al-kabir. 32 Teile in XVI Bénden.
(Misr): al-Matba‘a al-Bahiya al-Misriya (hier: Bd. VIII/Teil 16, 100-
115). (Tafsir)

GAL/GAL-S — s. BROCKELMANN

GANIM, Husayn

1991 al-Iqtisad al-islami: tabi*atuhd wa-magalatuha. Al-Manstra: Dar al-
Wafa’.

AL-GASSAS, Abii Bakr Ahmad b. “All

1993 Ahkam al-Qur’an. Hrsg. Sidqgi Muhammad Gumayl. III Bde. Beirut:
Dar al-Fikr (hier: 111, 179-188). (4hkam)

AL-GAZALI, Abii Hamid

1966 The “Mysteries of Almsgiving”. A translation from the Arabic with
notes of the Kitab Asrar al-Zakah of al-Ghazzali’s Ihya@ ‘Uliam al-Din
by Nabih Amin Faris. Beirut: AUB, 53-69. (4dsrar az-zakat, Ubers.
Faris)

AL-GAZALI, Muhammad

1965  Hada ... dinuna. Kairo: Dar al-Kutub al-Hadita, 128-133.



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 909

HAARMANN, Ulrich

1975 Die Pflichten des Muslims — Dogma und geschichtliche Wirklichkeit.
In: Saeculum XXVI: 95-110.

HASAN, Najmul

1984 Social Security System of Islam: With Special Reference to Zakah.
Dschidda: Internat. Centre for Research in Islamic Economics.

HAUWA, Sa‘id

1985 al-Asas fi t-tafsir. XI Bde. Kairo: Dar as-Salam (hier: IV, 2305-11).
(Tafsir)

AL-HIFNAWI, Muhammad Ibrahim

1996  Figh az-zakat. Kairo: Dar al-Hadit.

HIGAZI, Muhammad Mahmad

~*1980  At-Tafsir al-wadih. 30 Teile in III Bénden. Nachdruck der Kairiner
Ausgabe von 1968-72, Beirut: Dar al-Gil, (hier: I/10: 61f.) (Tafsir)

IBN AL-°ARABI, Abii Bakr Muhammad b. “Abdallah

1957/58 Ahkam al-Qur’an. IV Teile. Hrsg. °Ali Muhammad al-Bigawi. (Misr):
Dar Thya® al-Kutub al-‘Arabiya, Isa al-Babi al-Halabi (hier: II, 945-
62). (Ahkam)

IBN GUZAIY al-Kalbi al-Garnati, Muhammad b. Ahmad

1973 K. at-Tashil li-°ulim at-tanzil. Hrsg. Muhammad “Abd al-Mun‘im al-
Yunusi, Ibrahim A. ‘Awad. IV Bde. Kairo: Dar al-Kutub al-Hadita
(hier: II, 141f.) (Tafsir)

IBN HALLIKAN, Abi 1-°Abbas Sams ad-Din Ahmad

1969-78 Wafayat al-a°yan wa-anb@ abn@ az-zaman. Hrsg. Thsan Abbas. VIII
Bde. Beirut: Dar Sadir. (Wafayat)

IBN HAZM, Abi Muhammad °Ali b. Ahmad b. Sa“id

~1969 K. al-Muhalla. Hrsg. Ahmad Muhammad Sakir. 11 Teile in VIII Bden.
(Beirut): Dar al-Fikr (hier: I11/6, 143ff.) (Muhalla)

IBN KATIR, ‘Imad ad-Din Abd 1-Fida® Isma“l b. “‘Umar

1987 Tafsir al-Qur’an al-‘azim. 30 Teile in IV Bden., ein Bd. Fihris ahadit,
hrsg. Yasuf “‘Abd ar-Rahman al-Mar‘asli. Beirut: Dar al-Ma‘rifa (hier
Bd. II/Teil 10, 378-80). (Tafsir)

IBN MAGA, ‘Abdallah Muhammad b. Yazid al-Qazwini

Bl Sunan. Hrsg. Muhammad Fu’ad °Abd al-Baqi. II Bde. Beirut: al-
Maktaba al-“Ilmiya (urspr. Kairo 1972). (Sunan)

IBN QUDAMA al-Maqdisi, Muwaffaq ad-Din

~1973  al-Mugni. (Enthalt:) as-Sarh al-kabir von Sams ad-Din Abi 1-Farag
‘Abd ar-Rahman b. ‘Ali ‘Umar Muhammad b. Ahmad b. Qudama al-
Magqdisi. 14 Bde. (davon Bd. 13f. Mu‘¢am). Beirut: Dar al-Kutub al-



910 ROSWITHA BADRY

‘Ilmiya (Nachdruck der Ausg. Kairo 1930?), hier: II, 505ff., vor allem
689-717. (Mugni & Sarh kabir)

IBN RUSD, Aba 1-Walid Muhammad b. Ahmad

1970-74 Bidayat al-mugtahid fi nihayat al-muqtasid. Hrsg. Muhammad Salim
Muhaysin; Sa‘ban Muhammad Isma‘l. II Bde. Kairo: Maktabat al-
Kulliyat al-Azhariya (hier: I, 368-73, 380). (al-Hafid, Bidayat al-
mugtahid)

IBN TAYMIYA, Taqi d-Din Aba 1-°“Abbas Ahmad

1978  Magmi© fatawa Sayh al-islam Ahmad b. Taymiya. Hrsg. °Abd ar-
Rahman b. Muhammad b. Qasim al-°Asimi; Muhammad b. ‘Abd ar-
Rahman al-*Asimi. XXXVII Bde. Beirut: Dar al-Fikr (hier: Bd. XXV).
(Fatawa)

IMBABI, Muhammad Mustafa

1975 al-Huqiiq al-maliya fi l-amwal wal-abdan fi Il-figh al-islamt al-
mugqaran. Kairo: Dar at-Tiba‘a al-Muhammadiya, 181-97.

IQBAL, Munawar (Hrsg.)

1988  Distributive Justice and Need Fulfilment in an Islamic Economy. Isla-
mabad: Internat. Inst. of Islamic Economics, Internat. Islamic Univ.

KAMALI, Mohammad Hashim

1991 Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts
Society (Rev. Aufl., 1. Aufl. 1989).

AL-KASANI, ‘Ala’ ad-Din Abu Bakr b. Mas‘ad

1909/10 K. Bad@i® as-sand@i’ fi tartib as-saria. VII Bde. Misr: Matba‘at Sirkat
al-Matba“at al-“Ilmiya (ab Bd. 3: Matba‘at al-Gamaliya) (hier: II, 43-
50 vor allem). (Bada’ic)

AL-KATTANI, Idris

1989 Dawr az-zakat fi tahqiq al-‘adala al-igtima‘lya wa-halq al-mugtama®
al-insanT al-afdal. In: “Abdallah °ASIM (Hrsg.): Fi [-igtisad al-islamf.
Rabat: Mansarat Kulliyat al-Adab wal-°Ulim al-Insaniya, 131-44.
(Silsilat nadawat wa-munazarat; 15).

KISK, “‘Abd al-Hamid

1987f.  Fatawa §-Sayh Kisk: humiam al-muslim al-yawmiya. 11 Bde/15 Teile.
Kairo: al-Muhtar al-Islami (hier: IV/1988). (Fatawa)

KURAN, Timur

1986 The Economic System in Contemporary Islamic Thought: Interpreta-
tion and Assessment. In: IJ/MES XVIII: 135-64.

1992a  The Economic System in Contemporary Islamic Thought. In: JOMO
K.S. (Hrsg.): Islamic Economic Alternatives. Critical Perspectives and
New Directions. Basingstoke/London: Macmillan, 9-48.



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 911

1992b  Economic Justice in Contemporary Islamic Thought. In: JoM0 K.S.,
op. cit., 49-76.

1993a  Fundamentalisms and Economy. In: Martin E. MARTY / R. Scott
APPLEBY (Hrsg.): Fundamentalisms and the State. Chicago / London:
The University of Chicago Press, 289-301. (The Fundamentalism Pro-
et 3]

1993b  The Economic Impact of Islamic Fundamentalism. In: MARTY /
APPLEBY, op. cit., 302-41.

MAHLUF, Hasanayn Muhammad

°1985  Fatawa Sar‘iya wa-buhit islamiya. I Bde. (Misr): Dar al-I°tisam (hier:
I, 2531f). (Fatawa)

MALIK IBN ANAS, Abi ‘Abdallah

1951 al-Muwatta’. 2 Teile in einem Bd. Hrsg. Muhammad Fu’ad “Abd al-
Bagi. (Misr): Sirka wa-Matba‘at Mustafa at-Tani al-Halabi wa-Awla-
duhu 1370. (Muwatta®)

MALIK, Safdar Jamal

1989 Islamisierung in Pakistan 1977-1984. Stuttgart: Steiner-Verlag Wies-

baden.

MANNAN, Muhammad Abdul

1986 Islamic Economics: Theory and Practice. London: Hodder &
Stoughton.

MASHUR, Ni‘mat °Abd al-Latif

1993 az-Zakat: al-usus as-sar‘iya wad-dawr al-inma@’t wat-tawziti. Beirut:

Mu’assasa al-Gami‘iya lid-Dirasat wan-Nasr wat-Tawzi.

AL-MAWARDI, Abii 1-Hasan “Ali b. Muhammad

1982 al-Ahkam as-sultaniya wal-wilayat ad-diniya. Hrsg. Muhammad
Fahmi as-Sar@ani. Kairo: al-Maktaba at-Tawfigiya (Ubers. u. Anm.
Edmond Fagnan): Les statuts gouvernementaux ou regles de droit
public et administratif. Algier: Jourdon 1915/Paris: le sycomore. (4S5)

AL-MAWDUDI, Abi I-A‘la

1985 Fatawa z-zakat. Ubers. Ridwan Ahmad al-Fallahi. Muraga‘a: Rafiq al-
Misri. Dschidda: Gami‘at al-Malik “Abd al-*Aziz, al-Markaz al-<alami
li-abhat al-iqtisad al-islami. (Fatawa)

Mawsua‘at al-figh al-islamr

1967ff. Hrsg.: al-Maglis al-a‘la lis-3u’an al-islamiya. (Bisher XXVI Bde.)
Kairo: al-Maglis al-A°la 1i§-Su’iin al-Islamiya (bis 1973 u. d. T. Maw-
sicat Gamal °Abd an-Nasir fi I-figh al-islam; hier: VIII, 233-365).



912 ROSWITHA BADRY

MAYER, Ann Elizabeth

1986 Islamization and Taxation in Pakistan. In: A. M. WEISS: Islamic Re-
assertion in Pakistan. Syracuse, N. Y.: Syracuse Univ. Press, 59-77.

MUQATIL IBN SULAYMAN

1979-89 Tafsir Mugatil b. Sulayman, 80-150 d.H. Hrsg. ‘Abdallah Muhammad
Sihata. V Bde. Kairo: al-Hay®a al-Misriya al-‘Amma lil-Kitab (hier: II,
176f.) (Tafsir)

MUSA, Kamil

1988  Ahkam al-‘ibadat: salat — zakat — sawm — hagg. Beirut: Mu’assasat ar-
Risala, 317-26.

AN-NAWAWI, Muhyi d-Din (Yahya) b. Saraf

~1966ff. al-Magmii®. Sarh al-Muhaddab. Hrsg. Zakariya “Ali Yasuf. 12 Bde.
Kairo: Matba‘at al-°Asima/Matba‘at al-Imam (hier: VI,192-253).
(Magmii®)

1977 Minhag at-Talibin. (Ubers. Howard) Minhaj et talibin. A Manual of
Muhammadan Law According to the School of Shafii. Transl. into
Engl. from the French ed. of L. W. C. van den Berg by E. C. Howard.
Lahore: Law Publ. Co. (Minhag)

NIENHAUS, Volker

1981 Die “islamische Wirtschaftslehre” — Politik zwischen Pragmatismus
und Utopie. In: Orient (Opladen) XXII: 50-68.

1982 Islam und moderne Wirtschaft: Einfiihrung in Positionen, Probleme
und Perspektiven. Graz / Wien / Koln: Verlag Styria. (Islam und west-
liche Welt; 6).

‘1996  Islamische Okonomik in der Praxis: Zinslose Banken und islamische
Wirtschaftspolitik. In: W. ENDE / U. STEINBACH (Hrsg.): Der Islam in
der Gegenwart. Miinchen: Beck, 164-185.

NIENHAUS, Volker / H. VOCKING

1982 zakat: Das islamische Steuerwesen. Frankfurt/M.: CIBEDO, 15. Nov.
1982. (Cibedo-Texte; 18).

The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World

1995 Hrsg. John L. ESPOSITO. IV Bde. New York / Oxford: Oxford Univer-

sity Press. (OF)

PARET, Rudi
*1986  Der Koran. Kommentar und Konkordanz. Stuttgart u.a.: Kohlhammer.
(Konkordanz)

PARWIZ, Gulam Ahmad
1975-85 Matalib al-furgan. Quran-i magid ki tafsir hwud Quran-i magid se.
VI Bde. Lahore: Idarah-1 Tula‘-i Islam (hier: VI, 208ft.) (Tafsir)



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT 913

PELLAT, Charles

1967  Arabische Geisteswelt. Dargestellt aufgrund der Schriften von al-
Gahiz, 777-869. Ziirich/Stuttgart: Artemis Verlag.

PHILIPP, Thomas

1990 The Idea of Islamic Economics. In: WI XXX: 117-39.

Pipers Worterbuch zur Politik

1987 Hrsg. Dieter NOHLEN. VI Bde. in 7 Teilen, hier 1/2: Politikwissen-
schaft: Theorien — Methoden — Begriffe. Hrsg. D. Nohlen und R.-O.
Schultze. Miinchen/Ziirich: Piper.

PUIN, Gerd Rudiger

1970 Der Diwan von ‘Umar Ibn al-Hattab. Ein Beitrag zur friihislamischen
Verwaltungsgeschichte. Diss. Bonn.

AL-QARADAWI, Yusuf

°1981  Figh az-zakat. Dirasa mugarana li-ahkamiha wa-falsafatiha ft daw’
al-Qur’an was-sunna. 11 Bde. (Beirut): Mu’assasat ar-Risala. (Figh az-
zakat)

*1981/93 Huda l-islam. Fatawa mu‘asira. 11 Bde. Bd. I: Kairo: Dar Afiq al-
Gad; Bd. II: Kairo: Dar al-Wafa’. (Huda)

AL-QARAFI, Sihab ad-Din Ahmad b. Idris

1925-27 K. al-Furiq. 4 Teile in 11 Binden. Kairo: Maktabat ‘Isa al-Halabi
(hier: I, 118ff.). (Furigq)

QASIM, Ahmad Muhammad

1984  Min fatawa l-islam. Mi*ata fatwa fima yahtagu ilayhi I-muslim. Kairo:
Matba‘at a3-Sabab al-Hurr wa-Maktabatuha, 211-15.

AL-QATTAN, Ibrahim

1982f.  Taysir at-tafsir. 11l Bde. Hrsg. ‘Imran Ahmad Abt Hagala. Amman:
Matabi® al-Gam‘iya al-“Ilmiya al-Malakiya (hier: II, 325f.) (Zafsir)

AL-QURTUBI, Abi ‘Abdallah Muhammad b. Ahmad

1967  al-Gami® li-ahkam al-Quran. XX Teile in 10 Bden. (Nachdruck der
Ausgabe Kairo: Dar al-Kutub al-Misriya 1949-52). Kairo: Dar al-
Katib al-“Arabi (hier: IV/8, 167-92). (Tafsir)

QUTB, Muhammad

1978 Islam. The Misunderstood Religion. Dacca: Adhunik Prokashani,
113ff.

QUTB, Sayyid (Sayed Kotb)

1953 Social Justice in Islam. Transl. from the Arabic by John B. Hardie.
Washington D.C.: American Council. (Social Justice)

1979  Fi zilal al-Qur’an. 30 Teile in VI Bden. Beirut/Kairo: Dar a$-Suriiq
(hier: III/10, 1667-70). (ZQ)



914 ROSWITHA BADRY

Reallexikon fiir Antike und Christentum

1950f. Hrsg. Theodor KLAUSER. (Bisher 18 Bde.). Stuttgart: Hiersemann.
(hier: I, 301ft.)

REINERT, Benedikt

1968 Die Lehre vom tawakkul in der klassischen Sufik. Berlin: de Gruyter.

REISSNER, Johannes

1996 Die innerislamische Diskussion zur modemen Wirtschafts- und
Sozialordnung. In: W. ENDE / U. STEINBACH (Hrsg.): Der Islam in der
Gegenwart. Miinchen: Beck 1996, 151-63.

RGG’ = Religion in Geschichte und Gegenwart

1998ff. Handworterbuch fiir Theologie und Religionswissenschaft. 4., vollig
neu bearb. Aufl., hrsg. v. Hans Dieter BETZ u.a. Tiibingen: Mohr
Siebeck (bisher IV Bde.), hier: I, 753-63 (s.v. “Armenfiirsorge” — U.
Tworuschka u.a.).

RIDA, Muhammad Rasid

1973 Tafsir al-Quran al-hakim, as-Sahir bi-Tafsir al-Manar. XII Bde.
Beirut: Dar al-Ma‘rifa (Nachdruck der 2. Auflage), hier: X, 489-515.
(TM)

RODINSON, Maxime

1977 Les conditions religieuses islamiques de la vie économique. In: Wirt-
schafisgeschichte des Vorderen Orients in islamischer Zeit. Leiden /
Koln: Brill 1977, 18-30 (= HdO, Erste Abt., VI. Bd., 6. Abschnitt, Teil
1).

SABIQ, as-Sayyid

1987 Figh as-sunna. 111 Bde. Beirut: Dar al-Kitab al-°Arabi (hier: I, 337ff.)
(Figh)

Aé-gAFFi, Muhammad b. Idris

1968 K. al-Umm (fi furi® al-figh). (Am Rand: Aba Ibrahim Isma‘il b. Yahya
al-Muzani: Muhtasar. 7 Teile in 4 Bden. Kairo: Kitab a§-Sab (photo-
mechan. Nachdruck d. Ausg. Kairo 1321/1903-04), hier: 1/2, 60-80.
(Umm)

SAHHATA, éawqi Isma“il

1988  Tanzim wa-muhdasabat az-zakat fi t-tatbiq al-mu‘asir. Kairo: az-Zahra’
lil-Ilam al-°Arabi.

SALTOT, Mahmad

21983  al-Fatawa. Beirut/Kairo: Dar a$-Suriq. (Fatawa)

P1985 al-Islam. ‘Agida wa-Sarira. Beirut / Kairo: Dar a$-Surag, 92-105.
(Islam)



ZUR DISTRIBUTION DER ZAKAT -~ 915

AS-SALUS, °Ali Ahmad

1996  al-Igtisad al-islami wal-qadaya I-fighiya al-mu‘asira. 11 Bde. Doha:
Dar at-Tagafa (hier: II).

AS-SARABASI, Ahmad

1972-81 Yas’alinaka fi d-din wal-hayat. VII Bde. Beirut (1./2. Auflage): Dar
ar-Ra’id al-°Arabi/(ab Bd. III) Dar al-Gil (hier: I, 151-56; II 134f))
(Yas’alinaka)

AS-SARAHSI, Muhammad Sams ad-Din

1993f. K. al-Mabsiit. 30 Teile in 15 Bden., Indexbd. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘IImiya (hier: 1I/3, 8ff.) (Mabsiit)

AS-SATIBI, Ibrahim b. Miisa

~1980  al-Muwafaqat fi usal as-sarra. Komm. u. erl. “Abdallah Daraz und
Muhammad °Abdallah Daraz. 4 Teile in II Binden. (Beirut): Dar al-
Fikr al-“Arabi (Nachdruck der dg. Ausgabe von 1922), hier: II, 284ff.
(Muwafagqat)

A$-SAWKANI, Muhammad b. °Ali b. Muhammad

*1952  Nayl al-awtar bi-§arh muntaqa l-ahbar min ahadit sayr al-ahgar. 8
Teile in IV Bden. (Misr): Mustafa al-Babi al-Halabi wa-Awladuhu
(hier: 11/4, 168f1f.) (Nayl)

SHOUFANY, Elias

1972 Al-Riddah and the Muslim Conquest of Arabia. Beirut: University of
Toronto Press, the Arab Institute for Research and Publishing.

SIDDIQI, Muhammad Akhtar Saeed

1983 Early Development of Zakat Law and [jtihad. Karachi: Islamic Re-
search Academy.

SIDDIQI, S.A.

1952 Public Finance in Islam. Lahore: Ashraf.

SNOUCK HURGRONIJE, Christiaan

1957 La zakat. In: G. H. BOUSQUET / J. SCHACHT (Hrsg.): Selected Works
of C. Snouck Hurgronje. Leiden: Brill, 150-70. (zakat)

AT-TABARI, Aba Ga‘far Muhammad b. Garir

1954  Gami® al-bayan ‘an ta’wil ay al-Qur’an. 30 Teile in XII Binden.
Kairo: Mustafa al-Babi al-Halabi wa-Awladuhu (hier: VI/10, 157-67).
(Tafsir)

TABBARA, Afif A.

~'*1977 The Spirit of Islam. Transl. into English by Hasan T. Shoucair. Rev. by
Rohi M. Baalbaki. Beirut: Libr. du Liban 1978, 149ff. (ar.: Tabbara,
‘A. ‘Abd al-Fattah: Rih ad-din al-islami. Beirut: Dar al-‘Ilm f1 I-
Malayin, 3421f.) (Spirit/Rith)



916 ROSWITHA BADRY

AT-TAYYAR, ‘Abdallah b. Muhammad

1987  az-Zakat. Riad: Gami‘at al-Imam Muhammad b. Su‘ad al-Islamiya,
Markaz al-Buhat, 149ff.

WATT, William M.

1956 Muhammad at Medina. Oxford: Clarendon Press (hier reprint 1962).
(Muhammad at Medina)

AL-WAZIR, Ibrahim b. °Al1

1986 “Wa-fi sabil Allah”. Al-Masrif as-sabi® min az-zakat. Kairo: az-Zahra’
lil-I°lam al-°Arabi.

WENSINCK, A. J. u.a.

1988 Concordance et indices de la tradition musulmane. VIII Bde. Istanbul:
Cagr1 Yaymlar1 / Tunis: Maison Souhnoun (Nachdruck der Ausg.
Leiden: Brill 1936-88). (Concordance)

WILSON, Rodney

1997 Economics, Ethics, and Religion: Jewish, Christian and Muslim Eco-
nomic Thought. New York: New York University Press, 115-63.

AZ-ZAMAHSARI, Mahmud b. ‘Umar

1986 al-Kassaf ‘an haq@’iq gawamid at-tanzil wa-‘uyin al-agawil fi wugiih
at-ta’wil. IV Bde. Hrsg. Mustafa Husayn Ahmad. Beirut: Dar al-Kitab
al-°Arabi (hier: II, 282-84). (Tafsir)

ZAMAN, M. Raquibuz

1987 Some Administrative Aspects of the Collection and Distribution of
Zakah and the Distributive Effects of the Introduction of Zakah into
Modern Economics. Dschidda: Scientific Publ. Centre, King Abdul-
aziz University.

DE ZAYAS, Farishta G.

1960 The Law and Philosophy of Zakat. (The Islamic Social Welfare
System.) Vol. I with an Introd. by Dr. Omar A. Farrukh. Damaskus:
Al-Jadidah Print.



	Zwischen "Armengabe" und "Missionspfennig" : zur Distribution der Zakāt nach klassischer und moderner sunnitischer Interpretation

