
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 55 (2001)

Heft: 3: Schweizer geographische Studien zu Asien = Swiss geographical
studies on Asia

Artikel: Die Sikhs und der Panjab : Betrachtungen zur Entwicklung sozial-
kultureller und "räumlicher" Identität im Spannungsfeld zwischen
Tradition und Moderne

Autor: Portmann, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SIKHS UND DER PANJAB: BETRACHTUNGEN
ZUR ENTWICKLUNG SOZIAL-KULTURELLER UND
"RÄUMLICHER" IDENTITÄT IM SPANNUNGSFELD

ZWISCHEN TRADITION UND MODERNE

Daniel Portmann, Freiburg

1. Einleitung

Im Zeitalter der (Spät)moderne gehören raumbezogene Diskurse überall auf
der Welt beispielsweise in Form von Nationalismen und Regionalismen zur

Tagesordnung. Basierend auf den theoretischen Gedanken von Giddens1 und

Werlen2 soll im folgenden davon ausgegangen werden, dass die mit dem

Zeitalter der Moderne einsetzende Nationalstaatenbildung weltweit zu einer

Intensivierung raumbezogener Identitätsdiskurse geführt hat. Das Ziel der

Ausführungen ist, auf einer handlungs- und subjektzentrierten theoretischen

Grundlage eine Konzeption von Identität zu erarbeiten und dabei auch den

Raumbezug in Form von Nationalimus und Regionalismus miteinzubeziehen.
In einem zweiten Teil wird die Entwicklung sozial-kultureller Identität im

Spannungsfeld von Tradition und Moderne am Beispiel der in erster Linie im
nordindischen Bundesstaat Panjab beheimateten religiösen Glaubensgemeinschaft

der Sikhs nachgezeichnet.

2. Theoretische Grundlagen

Basierend auf den theoretischen Ausführungen von Anthony Giddens und

Benno Werlen soll im folgenden eine Konzeption von "Identität" erstellt
werden.3 Insbesondere der Aspekt der sozialen Identität unter Mitberücksichtigung

raumbezogener Diskurse ist dabei von Interesse.

1 Giddens, 1995a; 1995b.

2 Werlen, 1995a; 1997.

3 Giddens, 1995a; Werlen, 1995a; 1997.



834 Daniel Portmann

Als metatheoretische Grundlage ist auf den von Werlen konzipierten
"methodologischen Dualismus"4 bzw. "methodologischen Subjektivismus"5

zurückzugreifen. Dieser besagt, dass nur Subjekte Akteure sein können.
Soziale Kollektive, deren Realität nicht in Frage gestellt wird, verfügen
hingegen nicht von sich aus über Handlungsfähigkeit. Aussagen über soziale
Phänomene lassen sich aus diesem Blickwinkel auf Eigenschaften von
Handlungen unter Berücksichtigung der spezifischen sozialen, physisch-materiellen
und subjektiven Rahmenbedingungen, welche für die Handlung konstitutiv
sind, zurückführen.

2.1 Subjektive und sozial-kulturelle Welt

In der Giddens'sehen Konzeption von Bewusstsein lässt sich zwischen dem

Unterbewusstsein, dem praktischen und dem diskursiven Bewusstsein
unterscheiden.6 Das Unterbewusstsein umfasst dabei Erinnerungsweisen, auf die der
Handelnde keinen direkten Zugang hat. Das bewusste Handeln wird dadurch

jedoch nicht determiniert.
Das praktische Bewusstsein ist ein zentraler Aspekt der Strukturations-

theorie und auch für die unten folgende Konzeption von Identität unentbehrlich.

Es ist so zu verstehen, dass Handelnde in der Lage sind, spezifisches
Wissen voraussetzende Dinge zu tun, ohne unmittelbar Auskunft darüber

geben zu können, was sie denn nun gerade machen. Diese alltäglichen
Handlungsroutinen sind aber auch als Wissen aufzufassen, da sie - wenn auch nicht
unmittelbar - auf die Ebene des diskursiven Bewusstseins gehoben werden
können. In den im praktischen Bewusstsein eingelagerten routinemässigen
Handlungen ist die Grundlage der Identität zu lokalisieren.

Das diskursive Bewusstsein umfasst dann jene Wissensbestände, die im
Handeln nicht nur zur Anwendung gebracht werden, sondern über welche die

handelnde Person bei entsprechender Befragung direkt Auskunft geben kann.
In dieser Form des Bewusstseins ist zudem die reflexive Steuerung des

Handelns zu lokalisieren, welche es den Akteuren erlaubt, "über unser
Handeln nachzudenken, es zu beschreiben, es bewusst zu steuern und darüber

Auskunft zu geben".7 In der Reflexivität selbst ist die historische Wandelbarkeit

der sozialen Welt begründet. "Die Reflexivität [...] besteht darin, dass

4 Werlen, 1995a.

5 Meusburger, 1999:258.

6 Giddens, 1995a.

7 Werlen, 1997:154.



Die Sikhs und der Panjab 835

soziale Praktiken ständig im Hinblick auf einlaufende Informationen über

ebendiese Praktiken überprüft und verbessert werden, so dass ihr Charakter

grundlegend verändert wird".8
Auch das Konzept der Seinsgewissheit ist für die folgenden Erläuterungen

zu Identität von Bedeutung. Nach Giddens ist darunter die "Zuversicht oder

das Vertrauen (zu verstehen), dass Natur und Kultur-/Sozialwelt so sind, wie

sie erscheinen, einschliesslich der grundlegenden existentiellen Parameter des

Selbst und der sozialen Identität".9 Ein handelndes Subjekt geht somit davon

aus, dass auch die anderen die Welt gleich sehen. In gemeinsamen routinemäs-

sigen Praktiken konstituieren sich die Voraussetzungen für eine gemeinsam

geteilte Deutung der sozialen Wirklichkeit. Von grosser Wichtigkeit für die

Aufrechterhaltung der Seinsgewissheit ist also die Routinisierung von
Handlungen/Handlungsweisen, welche in erster Linie vom praktischen Bewusstsein

getragen wird. Eine intakte Identität ist in diesem Sinne unerlässlich für die

Aufrechterhaltung der Seinsgewissheit.
Basierend auf Giddens Strukturationstheorie sind die sozialen bzw. kulturellen

Strukturen über den Vermittlungsprozess der Strukturation mit dem

Handeln verbunden.10 Damit ist gemeint, "dass gesellschaftliche Strukturen
sowohl durch das menschliche Handeln konstituiert werden, als auch gleichzeitig

das Medium dieser Konstitution sind".11 Die Strukturen selbst werden

dabei nur über das Bewusstsein der handelnden Subjekte sozial wirklich und

auch nur auf diese Weise wirksam. Entsprechend dieser Denkweise ist

"Handeln" gleichzeitig als "strukturiert" und "strukturierend" auffassbar,

während "Struktur" gleichzeitig "Handlungsprodukt" und "Handlungs-
generierung" darstellt. Struktur umfasst zwei Aspekte: Regeln und Ressourcen.

Regeln lassen sich nach Werlen am "angemessensten als generalisierte
Leitfäden des Handelns [...] begreifen, die es den Handelnden ermöglichen,
ihre Tätigkeiten routinemässig zu reproduzieren, mit denen anderer zu

koordinieren, aber auch Situationen zu verändern. Und sie sind konstitutiv in
dem Sinne, dass sie das Handeln mitgestalten, nicht aber an sich

hervorbringen".12 Regeln sind primär ein Bestandteil des praktischen Bewusstseins.

Bezüglich der Ressourcen lassen sich zwei Aspekte unterscheiden: autoritative

Ressourcen beziehen sich auf die Macht des Zugriffs auf Personen,

8 Giddens, 1995b:54.

9 Giddens, 1995a:431.

10 Giddens, 1995a.

11 Werlen, 1995a:77.

12 Werlen, 1997:187.



836 Daniel Portmann

während allokative Ressourcen die Macht des Zugriffs auf materielle Mittel/
Bedingungen umfassen. Eine Ressource ist somit nicht als ein Zustand oder
ein Ding zu verstehen, sondern als eine Fähigkeit, als eine Möglichkeit zur
Umgestaltung. Dies bringt mit sich, dass Regeln nicht ohne Bezugnahme auf
Ressourcen zu betrachten sind. Diese Sichtweise impliziert, dass verschiedene

Subjekte über je verschiedene Potentiale des Zugriffs auf autoritative bzw.

allokative Ressourcen verfügen.

2.2 Tradition vs. Moderne

Ein weiterer Eckpunkt der theoretischen Ausrichtung findet sich in Werlens

idealtypischen Beschreibungen traditioneller und spätmoderner Lebensformen
(siehe Übersicht 1).

Übersicht 1: Merkmale traditioneller bzw. spätmoderner Lebensformen13

Traditionelle (prämoderne) Merkmale Spätmoderne Merkmale

Die lokale Gemeinschaft bildet den

vertrauten Lebenskontext,
Kommunikation ist weitgehend an face-

to-face Situationen gebunden,

Traditionen verknüpfen Vergangenheit
und Zukunft,
Verwandtschaftsbeziehungen bilden ein

organisatorisches Prinzip zur
Stabilisierung sozialer Bande in

zeitlicher und räumlicher Hinsicht,
soziale Positionszuweisungen erfolgen
primär über Herkunft, Alter und

Geschlecht,

geringe interregionale Kommunikationsmöglichkeiten.

Das globale Dorf bildet den weitgehend

anonymen Erfahrungskontext,
abstrakte Systeme (Geld, Expertensysteme)

ermöglichen soziale Beziehungen
über grosse raum-zeitliche Distanzen

hinweg,
alltägliche Routinen erhalten die

Seinsgewissheit,
global auftretende Generationskulturen,

soziale Produktionszuweisungen
erfolgen primär im Rahmen von

Produktionsprozessen,
weltweite Kommunikationssysteme.

Traditionelle Gesellschaften werden von Werlen aufgrund der in Übersicht 1

aufgeführten Bedingungen "als räumlich und zeitlich verankert charakterisiert".14

Dabei ist die Stabilität bzw. die Verankerung über die Zeit hinweg in

13 Nach Werlen, 1995b:16 bzw. 1995b:70.
14 Werlen, 1995a:104.



Die Sikhs und der Panjab 837

der Dominanz der Tradition begründet. Als nicht-diskursive Instanzen der

Handlungsorientierung und -legitimation stehen bei den Traditionen nicht die

Konventionen der Subjekte, sondern gesetzte Standards im Zentrum. In räumlicher

Hinsicht ist die Verankerung "im niedrigen technischen Stand der

verfügbaren Fortbewegungs- und Kommunikationsmittel begründet".15 (Spät)mo-
derne Gesellschaften hingegen sind als räumlich und zeitlich entankert zu
verstehen. "Sozial-kulturelle Bedeutungen, räumliche und zeitliche Komponenten

des Handelns sind nicht mehr auf festgelegte Weise verkoppelt. Sie

werden vielmehr über einzelne Handlungen der Subjekte auf je spezifische und

vielfältigste Weise immer wieder neu kombiniert".16 Dabei nimmt die
Reflexivität eine bedeutende Stellung ein. Mit modernen Gesellschaften sind in
erster Linie die Industriegesellschaften gemeint. Spätmoderne Gesellschaftsformen

beziehen sich folglich auf die zeitgenössischen westlichen Gesellschaften.

Darunter fallen auch die westlich geprägten Gesellschaftssegmente in
anderen Teilen der Erde.

Da die Kritik einiger Autoren an der Holzschnittartigkeit dieser

Gegenüberstellung durchaus berechtigt erscheint, muss bemerkt werden, dass diese

idealtypischen Konzepte im hier propagierten Verständnis nicht nur als

Epochenabgrenzung aufgefasst werden sollen, sondern als einander
durchwirkende, gegenwartsbezogene Aspekte der lebensweltlichen Bezüge der
Subjekte, deren Aufeinandertreffen zu Entankerung und Verlust der

Seinsgewissheit führen (können). Nach Giddens finden sich die Anfänge der

Moderne im 17. Jh. in Europa. Mit Moderne verbindet er institutionelle
Transformationen. "Keine andere, traditionaler verfasste Gesellschaftsform
ist imstande gewesen sich dieser Kraft insofern zu widersetzen, als es ihr
gelungen wäre, ausserhalb der globalen Entwicklungstrends zu bleiben und

dabei ihre vollständige Autonomie zu wahren".17 In diesem Sinne soll für die

praktischen Betrachtungen am Beispiel der Sikhs davon ausgegangen werden,
dass (spät)moderne und traditionelle Aspekte der Strukturierung der Lebenswelten

nebeneinander existieren und so ein Spannungsfeld generiert wird.
Zudem kann nicht davon ausgegangen werden, dass mit dem mehr oder

weniger weltweiten Um-Sich-Greifen des Projekts der Moderne alle Akteure
in gleichem Masse in den daraus resultierenden Veränderungen eingebunden

sind, zumal für nicht-(west)europäische Gesellschaften das Eintauchen in die

15 Werlen, 2000:31.
16 Werlen, 1995a: 134.

17 Giddens, 1995b:214.



838 Daniel Portmann

Moderne häufig als koloniales Abhängigkeitverhältnis begann, dessen Folgen
bis in die Gegenwart andauern. Verankerung ist in dieser Hinsicht nicht nur als

traditionales Relikt zu verstehen, sondern kann immer wieder neu erfunden
werden. Veränderungen und die damit einhergehende Gefahr der Entankerung
und des Verlustes der Seinsgewissheit in den alltäglichen Weltbezügen der

Subjekte erfordern in diesem Sinne den Entwurf von Strategien der
Wiederverankerung. In den praktischen Betrachtungen wird zudem zu zeigen sein,
dass Prozesse der Entankerung auch unter prämodernen Bedingungen zu
beobachten sind oder - wie dies von William Hewat McLeod verdeutlicht
wird: "As always the actual experience turns out to be more diverse and

complex than the tradition would allow".18
Giddens verbindet mit der Moderne die Transformation von Institutionen

und definiert vier institutionelle Dimensionen der Moderne wie folgt:

Industrialismus (Umgestaltung der Natur: Schaffung der "gestalteten Umwelt"),

- Kapitalismus (Kapitalakkumulation im Kontext wettbewerbsorientierter Arbeits- und
Produktemärkte),
Überwachung (Informationskontrolle und soziale Beaufsichtigung durch Bürokratie),
militärische Macht (Kontrolle über die Mittel zur Gewaltanwendung im Kontext der

Industrialisierung des Krieges).19

Für die praktischen Betrachtungen ist dies insofern von Interesse, als damit
ein Instrumentarium zur Verfügung steht, den umfassenden Einbezug des

Panjab in das Projekt der Moderne im Rahmen seiner Annektion durch die

britische Kolonialmacht zu thematisieren.
Giddens verbindet seine Ausführungen zu den institutionellen Dimensionen

der Moderne mit der Aussage, dass moderne und spätmoderne
Gesellschaften vor allem in Nationalstaaten organisiert sind. Der besondere Aspekt
der institutionellen Wirklichkeit "Nationalstaat" ist darin zu sehen, dass sie

über die raum-zeitliche Gebundenheit auf einem Territorialitätsprinzip beruht.
Innerhalb dieser klar umrissenen, erdräumlich lokalisierbaren Grenzen sind die

entsprechenden Institutionen dafür besorgt, das administrative Monopol
hinsichtlich Recht und Kontrolle der Gewalt sicherzustellen.

"Nationen, wie alle anderen kollektiven Identitäten auch, (sind) keine

naturwüchsigen Gebilde, sondern (müssen) vielmehr als Resultat politischer
Auseinandersetzungen und kultureller Veränderungen begriffen werden [...].

18 McLeod, 1989:22.
19 Giddens, 1995b.



Die Sikhs und der Panjab 839

Dieses Konzept hat sich in mehrfacher Hinsicht bewährt. Es öffnet den Blick
für die Vielfalt, Wandelbarkeit und Vergänglichkeit von nationaler und

kultureller Identität."20 Nationen definieren sich dabei über eines oder
mehrere Kriterien der Begrenzbarkeit wie beispielsweise Sprache, religiöse
Bekenntnisse, gemeinsame Traditionen, eine historische Person usw. Allerdings
muss nicht jede soziale Gruppe, die sich selbst als Nation definiert, auch über

ein entsprechendes Territorium verfügen, das sich mit einem Staat deckt. In
dieser Hinsicht lässt sich zwischen ethnischen und politischen Nationen
unterscheiden, wobei erstere über keinen Apparat zur politischen Kontrolle
des propagierten Territoriums verfugt. Der Begriff der Ethnie ist - wie

derjenige der Nation - mit Vorsicht zu geniessen, kann er doch als Platzhalter
für verschiedenste Argumentationen und Aspekte dienen. Vor diesem

Hintergrund ist bezüglich der folgenden Ausführungen zur Identität
festzuhalten, dass sich im Rahmen der Moderne erdräumlich abgrenzbare

Regionen als Mittel zur Identitätsgenerierung bzw. Wiederverankerung im

Zusammenhang mit nationalistischen bzw. regionalistischen Diskursen

geradezu anbieten. Zudem ist ausgehend von der propagierten Handlungs- und

Subjektzentrierung festzuhalten, dass weder Raum noch Zeit unabhängig von
den Akteuren und deren Handlungskontexten gesehen werden können. Erst
durch das Vorhandensein von Subjekten werden Bedeutungsgehalte von Zeit
und Raum generiert und somit Subjekt- bzw. gruppenspezifisch kontextu-
alisiert. "'Raum' und 'Zeit' werden derart als Konstitutionsleistungen der

Handelnden begriffen."21

2.3 Personale und soziale Identität

Für die folgenden Betrachtungen soll von der These ausgegangen werden, dass

Identität nicht zuletzt infolge unterschiedlicher Raum-Zeit-Bindungen durch
die Subjekte je spezifische Charakteristika umfassen kann, also ein dynamisches

Phänomen ist, das nicht losgelöst von seiner Umwelt betrachtet werden
kann. Die Raum-Zeit-Bindung ist dabei in hohem Masse von Aspekten des

eigenen Wissenshorizontes, der eigenen Biographie und Bewusstseinszustände

abhängig. Das Gefühl der eigenen Identität, das jedem Subjekt in irgendeiner
Weise inhärent ist und innerhalb des sozialen Horizontes konstruiert wird,
kann so als allgemeine Richtung der Handlungsorientierung aufgefasst werden

und ist in dieser Rolle unerlässlich für das Funktionieren einer Gesellschaft.

20 Berding, 1994:10.

21 Werlen, 1997:142.



840 Daniel Portmann

Giddens lokalisiert die Basis der eigenen personalen und sozialen Identität im

praktischen Bewusstsein der Subjekte, also in den Routinen.
Die Konzepte der sozialen und personalen Identität basieren nach Des-

champs und Devos auf der Idee, dass jedes Subjekt auf der einen Seite durch

soziale Merkmale charakterisiert ist, welche die Zugehörigkeit des Subjekts zu
einer Gruppe oder Kategorie aufzeigen.22 Auf der subjektiven Seite bestehen

spezifischere, persönliche Merkmale und individuelle Charakteristika. Auf
sozial-kultureller Stufe besteht eine gewisse Wichtigkeit, einer Gruppe oder

vorgegebenen sozialen Kategorie anzugehören. Dies ist allerdings nur in
Verbindung mit der Existenz anderer Gruppen/Kategorien möglich. "Identität
entwickelt sich immer in kulturellen Kontexten, von denen sie abhängig ist,
und sie wird innerhalb von Repräsentationen und Diskursen sowie durch

Differenz konstruiert."23 Laut Deschamps und Devos fällt hierbei besonderes

Gewicht auf die Differenz. Sie sind der Meinung, dass "the stronger the
identification with a group, the more significant the differentiation of that
group from other groups will be".24

Von grosser Bedeutung für die praktischen Betrachtungen ist die Frage,
wie sozial-kulturelle Identität konstituiert ist. Mit Giddens kann davon

ausgegangen werden, dass "soziale Identitäten und die mit ihnen verknüpften
Beziehungen und Praktiken [...] 'Markierungen' in der virtuellen Raum-Zeit-
Sphäre der Struktur (sind). Sie sind verbunden mit normativen Rechten,
Verpflichtungen und Sanktionen, welche innerhalb spezifischer Kollektive Rollen
konstituieren".25 In diesem Sinne ist sie als sozial-strategisches Mittel zu

verstehen, als "ein Mittel, um die Handlungen der Akteure so zu koordinieren,

dass ein kollektives [bzw. an einer intersubjektiv gültigen Normvorgabe
orientiertes] Handeln möglich und politisch erfolgreich sein kann".26 Laut
Werlen ist es für die persönliche Identität von grosser Bedeutung, an einer
sozialen Bewegung teilhaben zu können, wobei sich die personale Identität
gleichzeitig über die kollektive bzw. soziale ausbilden kann. "Kollektive
Identität ist dabei in jedem Fall als das Ergebnis sozialer Prozesse und nicht
als die unkritisch vorausgesetzte Vorbedingung sozialer Bewegungen zu

begreifen."27

22 Desch amps; Devos, 1998.

23 Mikos, 1998:2.

24 Deschamps; Devos, 1998:3.

25 Giddens, 1995a:336.

26 Giddens, 1995a:42.

27 Werlen, I995a:42.



Die Sikhs und der Panjab 841

Ein Element, das in diesem Zusammenhang zu beachten ist, bezieht sich auf
soziale Kategorisierungen. Für Deschamps und Devos bezieht sich Kategori-
sierung auf psychologische Prozesse "which tend to organize the environment

into categories or groups of persons, objects, events (or groups of some
of their characteristics) according to their similarities, their equivalences
concerning their actions, their intentions or behaviour".28 Bei sozialen

Kategorien handelt es sich prinzipiell um kognitive Kategorien, in denen

Subjekte zusammengefasst werden, von denen angenommen wird, dass sie eine
oder mehrere Eigenschaften miteinander teilen. Die Subjekte als konstituierende

Elemente sozialer Identitäten vereinigen in sich aber nicht nur solche

Eigenschaften und Aspekte, welche mit einer spezifischen sozialen Gruppe
übereinstimmen. Es ist vielmehr davon auszugehen, dass in Momenten der

Identifikation mit einer Gruppe andere Eigenschaften der Subjekte quasi

"ausgeblendet" werden, um allfällige Differenzen zum Sinngehalt, dem oder
den Identifikationsmerkmalen der Gruppe möglichst zu verhindern und so die

Identifikation mit der Gruppe zu ermöglichen.29 Ein Beispiel für soziale

Kategorisierungen ist in den bereits angesprochenen ethnischen
Regionalisierungen zu sehen, wobei Ethnizität nach Leggewie als eine für
individuelles und kollektives Handelns bedeutsame Tatsache verstanden
werden kann, indem eine relativ grosse Gruppe von Menschen durch den
Glauben an "eine gemeinsame Herkunft, durch Gemeinsamkeiten von Kultur,
Geschichte und aktuellen Erfahrungen verbunden sind und ein bestimmtes
Identitäts- und Solidarbewusstsein besitzen".30 Diese Definition schliesst
freilich eine verbindliche und räumlich wie zeitlich stabile Festlegung von
ethnischen Gruppen aus. Nach Werlen können sie "als verbleibende

Konsequenz traditioneller, räumlich und zeitlich verankerter Lebensformen
bestehen, aber auch Ausdruck der 'gewollten', auf Affinität beruhenden

Migration (ethnische Segregation) oder das Ergebnis gewaltmässiger
Anordnung [...] sein".31 Allerdings stellt sich in diesem Zusammenhang die

Frage, ob man ethnische Regionalisierungen wirklich als Konsequenz
traditioneller, räumlich und zeitlich verankerter Lebensformen verstehen kann
oder nicht eher im Sinne von Christian P. Scherrer argumentieren sollte, der
kritisch bemerkt, dass infolge (post)kolonialer Halluzinationen gerne über-

28 Desch amps; Devos, 1998:4.

29 Gruppeninterne Differenzen werden somit kleiner gehalten als Differenzen im gruppen-
externen Kontext..

30 Leggewie, 1994:50.

31 Werlen, 1997:347.



842 Daniel Portmann

sehen wird, dass "Ethnizität und Ethno-Nationalismus genuin moderne

Konzepte und Ideologien sind, die im Kampf für Autonomie bzw. gegen
Dominanz entstanden sind, und die ambivalente, oft aber auch fortschrittliche

Inhalte transportieren".32
In diesem Sinne sind ethnische Regionalisierungen als spezifische (Wie-

der)verankerungsversuche sozialer Gruppen zu verstehen, wobei nicht un-
reflektiert vorausgesetzt werden kann, dass diese entsprechenden Gruppen
auch in vorkolonialer Zeit in derselben Art und Weise Bestand hatten bzw.

dass dieses "ethnische Zusammengehörigkeitsgefühl" - falls es überhaupt
vorhanden war - in derselben Art und Weise konstruiert war.

2.4 Raumbezogene Identität

Lalli bemerkt, dass "aus der Sicht der Psychologie [...] festgestellt werden

(kann), dass die räumliche Umwelt für die Identität von Menschen von
Bedeutung ist"33 und geht gar einen Schritt weiter mit der Bemerkung, dass

"die räumlich-physikalische Umwelt für die Identität von Menschen relevant
ist [...] [und] die Kritik einiger Sozialgeographen, regionale Identität sei

lediglich das Ergebnis sozialer Kommunikation und über räumliche Kategorien
nicht adäquat zugänglich"34, zu kurz greift. In diesem Zusammenhang muss

aber gefragt werden, ob mit Hilfe räumlicher Kategorien überhaupt ergründet
werden kann, wie eine (Teil)identität gestiftet und reproduziert wird. Es liegt
viel näher zu fragen, wie der Raum durch die Subjekte instrumentalisiert und

symbolisch angefüllt wird und welche Bedingungen dazu führen, dass sich die

Subjekte mit spezifischen symbolischen Ladungen identifizieren. Räumliche

Kategorien erscheinen in diesem Zusammenhang - da selbst "Platzhalter"
und mit symbolischen Ladungen besetzt - als unangebracht. Raumbezogene
Identität ist in diesem Sinne als vereinfachende, reduzierende Spielart
sozialkultureller Identität zu verstehen. Nach Weichhart kann man davon

ausgehen, dass der Stellenwert raumbezogener Identität im Vergleich zu
andern Teildimensionen wie Geschlecht, Beruf, Kulturkreis etc. eher gering
ist.35 Dabei muss aber berücksichtigt werden, dass vor dem Hintergrund der

Globalisierung der Lebenswelten und der damit einhergehenden zunehmenden

Entankerung der Lebensformen Identifikationspotentiale territorialer

32 Scherrer, 2000:18.

33 Lalli, 1989; zit. nach Reuber, 1993:17.

34 Lalli, 1989; zit. nach Weichhart, 1990:10.

35 Weichhart, 1990.



Die Sikhs und der Panjab 843

Bindungen neu belebt werden. Dabei ist an Formen des Regionalismus und

Nationalismus zu denken, ohne dass diese beiden Begriffe mit "regionaler
Identität" gleichzusetzen sind.

"Regionale Identität" umschreibt viel eher eine Bewusstseinstatsache
denn ein territorial lokalisierbares Erscheinungsbild. Dies reicht jedoch nicht
aus, um von einer Zugehörigkeit eines Subjektes zu einem bestimmten Raum

sprechen zu können. Regionalismus hingegen ist primär als ein politischer
Diskurs zu(un)gunsten einer regional definierten Gesellschaft und deren
sozialen und/oder infrastrukturellen Bedingungen des Handelns zu verstehen.
Hard drückt diesen Sachverhalt so aus, dass regionalistische Diskurse "als
semantisch-symbolische Transformationen von politischen Diskursen und

Konflikten aller Art gelesen werden" können und die entsprechende regionalistische

Rhetorik die Regionsbevölkerungen in politischer und kultureller
Hinsicht meist homogener erscheinen lassen als sie es tatsächlich sind.36

Ethnien, Völker, Nationen usw. existieren jedoch nicht als eigenständige
soziale Gebilde. Nach Berding widerspiegeln sich dabei in der Debatte um
Nation und Identität (und natürlich auch Regionalismusformen) nicht zuletzt
"die Zerstörung überkommener politischer Strukturen und geistiger
Orientierungsmuster. Die alte Ordnung, mit der man vertraut war, wird

abgelöst durch eine neue Welt, in der man sich noch nicht zurechtfindet."37
Auch ist ein Blick auf nationalistische Muster zu werfen: Staat und

Territorium sind im Nationalstaat zwar auf zwingende Weise miteinander
verbunden, und obwohl Nationalismus an und für sich eng an Entstehung und

Bestand von Nationalstaaten gebunden ist, sollte nicht jede Einstellungs- und

Beziehungsform zu einem Nationalstaat gleich als Nationalismus eingestuft
werden. Der Raum - oder in diesem Fall besser das nationale Territorium -
kann bei den Subjekten zum gefühlsbeladenen Symbol und Kürzel für soziale

Beziehungen erscheinen, die sich im nationalen Perimeter, dem Territorium,
abgespielt haben oder nach wie vor bestehen. "Wichtig ist nun, vor allem
auch im Hinblick auf die Entstehung [von] [...] Regionalismus und [...]
Nationalismus, dass national-staatliche Institutionen darauf hinwirken, den

staatlichen Nationalismus zu fördern, indem sie bestimmte kulturelle
Standards - über Bildungs- und Informationseinrichtungen - in aller Regel

gegen die regionalen Traditionen und ethnischen Minderheiten durchzusetzen

36 Hard. 1996:55.

37 Berding, 1994:9.



844 Daniel Portmann

versuchen."38 Die damit angestrebte Homogenisierung der Bevölkerung in
kultureller Hinsicht kann so verstanden werden, dass dadurch der Boden für
ein möglichst stabiles nationales Zugehörigkeitsgefühl vorbereitet werden

soll. Nationalismen können sich aber auch explizit gegen nationalstaatliche
Strukturen richten. Hypothetisch kann man - wie bereits erwähnt wurde -
davon ausgehen, dass sowohl Nationalismus wie auch Regionalismus eine

identitätsstiftende Komponente aufweisen, was im Zusammenhang mit dem

beispielsweise von Giddens festgestellten, wachsenden Bedürfnis nach

Identitätsmöglichkeiten in Situationen der Ungewissheit zu erklären ist.39

Diese Identitätsmöglichkeiten sind mit komplexitäts-reduzierenden Leitbildern

verbunden, bzw. fungieren selbst als solche. "Und dieses Bedürfnis
können sich sowohl nationalistische als auch regionalistische Diskurse für die

beabsichtigten Zielvorstellungen zunutzemachen."40

Bei der Konstruktion des Korpus der Identifikation in nationalistischer/
regionalistischer Manier spielen somit räumliche bzw. territoriale Kategorien
eine zentrale Rolle, wobei davon auszugehen ist, dass in der Regel diese

räumlich-territorialen Kategorien zur sozial-ökonomischen und kulturellen
Typisierung der Bevölkerung verwendet werden und nicht umgekehrt. Daraus

resultiert eine unangemessene Homogenisierung der sozial-kulturellen Welt,
welche mit einem stark verzerrten Bild sozial-kultureller Verhältnisse einhergeht.

Vor dem Hintergrund einer subjektzentrierten Sichtweise ist es zudem

ausgeschlossen, dass sich positive wie auch negative Auswirkungen eines

derartigen Diskurses homogen auf die Mitglieder der Region verteilen oder gar
dieselben Implikationen für alle mit sich bringen.

Abschliessend ist zu erwähnen, dass das Interesse dieser Arbeit nicht auf
Formen raumbezogener Identität als solcher gerichtet ist. Vielmehr ist danach

zu fragen, welche sozial-kulturellen Prozesse ein raumbezogenes Bewusstsein

generieren, worauf sich diese Prozesse beziehen, wie sie reproduziert werden,

wer sich weshalb davon angesprochen fühlt und welche Folgen dadurch in den

alltäglichen Weltbezügen der Subjekte entstehen. Dem liegt zugrunde, dass

hypothetisch davon ausgegangen werden kann, dass Subjekte mit intakten
personalen und sozialen Identitäten und damit verbunder intakter Seinsgewissheit

weniger anfällig auf raumbezogene Diskurse sind.

38 Werlen, 1993a:58

39 Giddens, 1991.

40 Werlen, 1993a:6l



Die Sikhs und der Panjab 845

3. Praktische Betrachtungen am Beispiel der Sikhs

In diesem Kapitel sollen zuerst einige Aspekte der indischen Gesellschaftsordnung

thematisiert werden. Ein kurzes Kapitel ist dann den historischen
Anfängen der Sikh-Bewegung gewidmet und befasst sich mit den frühen
Merkmalen der Sikh-Identität bis zum Zeitpunkt der Umformung der Sikh-
Bewegung in eine "Krieger- und Schicksalsgemeinschaft"41 durch den letzten
Gum42 und den dazu führenden Rahmenbedingungen, sowie dem Zeitabschnitt
bis zur Integration des Panjab in das britische Kolonialreich im Jahre 1849.
Ein weiteres Kapitel behandelt die Kolonialzeit und den Anbruch der Moderne
bis zur Unabhängigkeit und Teilung Britisch-Indiens, bevor im letzten Kapitel
die Ereignisse bis in die frühen 90er Jahre des 20. Jh. thematisiert werden.

3.1 Spezifische Merkmale der indischen Gesellschaft

An dieser Stelle ist zuerst auf einige spezifische Merkmale der indischen
Gesellschaft einzugehen, in die auch die Religionsgemeinschaft der Sikhs

eingebunden ist. Das Kastensystem wird häufig als Teil des Hinduismus
verstanden, doch ist diese Sichtweise bei näherer Betrachtung nicht aufrechtzuerhalten.

Zum einen existiert keine Religion namens Hinduismus. Stattdessen
ist davon auszugehen, dass "der Begriff [des Hinduismus] [...] als zusammenfassende

Bezeichnung für eine Gruppe von verwandten, aber voneinander
verschiedenen Religionen aufgefasst werden (muss), die im südasiatischen
Raum [...] entstanden sind".43 In dieser Hinsicht ist auch zu bedenken, dass

die ursprüngliche Bedeutung von "Hindu" keine religiöse Belegung hatte,
sondern den Fluss Indus und das umliegende Land bezeichnete. Später wurde

der Bedeutungsgehalt auch auf das Land und die Leute hinter dem Indus

(Indien) ausgeweitet. Erst mit dem Auftauchen der Araber ab dem 8. Jh.

n.Chr. und der Errichtung muslimischer Reiche auf indischem Boden wurde

der Begriff Hindu mit einer religiösen Komponente versehen.

Die Entstehung des Sikhismus einige Jahrhunderte später ist als Versuch
der Überbrückung des Gegensatzes zwischen "Hinduismus" einerseits und

Islam andererseits zu verstehen. Der Sikhismus lässt sich aus wissenschaft-

41 Stukenberg, 1995a:30.

42 Die Sikh-Gemeinschaft wurde vom Zeitpunkt der Gründung bis ins Jahr 1708 von 10

Gurus angeführt. Nach dem Tod des letzten Gurus wurde das Heilige Buch der Sikhs
mit dieser Rolle betraut.

43 Stietencron; zit. nach Waldenfels 1987:289.



846 Daniel Portmann

licher Sicht weder vollständig dem Hinduismus noch dem Islam zurechnen.
Das Verhältnis der Sikhs zu andern Religionsbekenntnissen soll in der Folge
als vertikaler Analyseansatz zu verstehen sein. In horizontaler Hinsicht sind

die Auswirkungen des Kastensystems als traditionellem, in den
sozialkulturellen Strukturen lokalisierbarem Ordnungssystem der indischen Gesellschaft

und das mit dem Zeitalter der Moderne anbrechende Klassendenken zu
beachten. Mit dem horizontalen Ansatz sollen die Brüche und Diskontinuitäten

innerhalb der Sikh-Gemeinschaft erfassbar werden.

Die Einteilung der indischen Gesellschaft in vier hierarchisch gegliederte
Kasten oder Varnas (Priester/Brahmanen, Krieger/Kshatryas, Händler/Vai-
shyas und Diener/Shudras; Varna bedeutet soviel wie Farbe) und die ausserhalb

dieser Ordnung stehenden Kastenlosen (Dalits, Parias, Harijans) ist aber nach

Bronger, Bock und Rao, Michaels und anderen Autoren nicht zweckmässig
und wird insbesondere in einer soziologischen/sozialwissenschaftlichen
Forschungskonzeption bereits seit langem abgelehnt.44 Der Begriff jati bringt
ebenfalls konzeptionelle Schwierigkeiten mit sich. Das Wort ist aus der
Sanskrit-Wurzel jan oder ja abgeleitet, was soviel wie "gebären" bzw. "erzeugen"
bedeutet. Im sozial-kulturellen Gefüge Indiens existieren Hunderte, gar
Tausende verschiedenerya/zs, wovon auch die Nicht-Hindus beeinflusst sind. Nach
Michaels hat jati ein grosses Spektrum an Bedeutungen, das von
Abstammung, Geburt, Geschlecht, Familie, Genre, Spezies und Art bis hin zu
Staat und Nation reicht.45 Bock und Rao dehnen das Anwendungsgebiet des

y'aft'-Begriffs auch auf die ethnische Herkunft der Subjekte aus.46

Da die beiden Begriffe varna und jati also mit gewissen Problemen
behaftet sind, soll der Begriff der Kaste in Anlehnung an Axel Michaels

aufgefasst werden.47 Eine Kaste kann in in dieser Hinsicht nicht als feste
soziale Gruppe, sondern als ein kognitives Konzept sozialer Organisation und

Hierarchie verstanden werden, das als soziales System zudem nur in einem

begrenzten Gebiet funktioniert. Soziale Gruppen, die sich auf diese Art und

Weise abgrenzen lassen, sollen in der Folge statt Kasten Subkasten genannt
werden. Neben den Subkasten spielen auch die Familienverbünde eine grosse
Rolle und werden von Michaels gar ins Zentrum des Kastensystems gestellt,
sind jedoch für die folgenden Betrachtungen von keiner grossen Bedeutung.

44 Bronger, 1996; Bock; Rao, 1995; Michaels, 1998.

45 Michaels, 1998:190.

46 Bock; Rao, 1995:113.

47 Michaels, 1998.



Die Sikhs und der Panjab 847

Übersicht 2 soll der Vollständigkeit halber einen allgemeinen Überblick über

die soziale Segmentation der indischen Gesellschaft erlauben.

Alles in allem lassen sich die in Übersicht 1 dargestellten Merkmale
traditioneller Gesellschaften zur Charakterisierung der gesellschaftlichen
Bedingungen im historischen Kontext gut nützen. Im Zeitalter der Moderne
verliert das Kastensystem zumindest unter den gebildeten, städtischen
Schichten zunehmend an Bedeutung.

3.2 Die Anfänge der Sikh-Gemeinschaft

Bei den Sikhs handelt es sich ursprünglich um eine Glaubensgemeinschaft,
deren Wurzeln auf das späte 15. Jh. zurückgehen. Der Begründer der Sikh-

Bewegung, Guru Nanak, wurde 1469 als Angehöriger einer Krieger-Subkaste in
einem Dorf in der Nähe von Lahore im heutigen Pakistan geboren. Er strebte
nach einer Überbrückung der Kluft zwischen Hinduismus und Islam und war
der leidenschaftlichen Überzeugung, dass Gott von den Menschen eine
gemeinsame Verehrung entgegengebracht werden müsse. Die Stiftung einer

neuen Religion lag aber nicht in der Absicht Nanaks. Seine monotheistisch
orientierten Lehren - verbunden mit der Vorstellung eines formlosen Gottes,
der Abkehr von der Verehrung von Götterbildern, Statuen usw. und des

Verzichts des Besuches von Tempeln bzw. Moscheen - bildete aber einen starken
Kontrast zum damaligen Volkshinduismus.

Identitätsstiftende Elemente der frühen Sikh-Bewegung - im folgenden
auch Nanak-Panth48 genannt - fanden sich dementsprechend nicht im
Versuch einer Abgrenzung gegenüber Hindus und Muslimen. Stattdessen erfolgte
die Identitätsgenerierung beispielsweise durch das Ausüben gemeinsamer
Rituale wie dem Doppelkonzept von sangat und kirtan bzw. Dem Singen der

Hymnen des Gurus (kirtan) in der versammelten lokalen Sikh-Gemeinschaft

(sangat). Zu diesem Zweck wurde in jedem von Sikhs bewohnten Haus ein
dharamsala genannter Versammlungsraum eingerichtet. Auch das Befolgen
der von Nanak geschaffenen Formel "nam dan isnan"49, eine pazifistische
Grundhaltung und Loyalität gegenüber dem Guru definierten einen Sikh. Die
Sikhs waren eine weltgebundene Gemeinschaft, welche die Erlösung aus dem

48 Im literarischen Sinn bedeutet Panth soviel wie "Pfad" oder "Weg", aber eine genaue
Begriffsbestimmung gestaltet sich schwierig, da es nach McLeod, 1989, keine

überzeugende englische - und damit auch deutsche - Übersetzung gibt.
49 nam steht für das ständige Meditieren über dem göttlichen Namen, dan bezieht sich auf

das Verteilen von Almosen und isnan steht für eine reine Lebensweise.



848 Daniel Portmann

Übersicht 2: Soziale SegmentationenMl

Soziale Gruppe indische

Term in i

Stand, varna (auch

Kastengruppe jati)
"Kaste", Berufsjati

gruppierungen
Subkaste iati

Relationen, Funktionen und Besonderheiten

Clan, Sippe

Lineage

Familienverbund

Joint family
Grossfamilie bzw.

Kernfamilie

gotra, vamsa,

kula, sapindo;
Hindi: kutumb,
bhaibandh.
khandan

jati
Hindi: biradari
Nepali: thar

Parivara

Klassische Ständeordnung, sozio-religiöse
Ideologie: Brähmana, Kshatrya, Vaishya, Sudra

Gemeinsamkeiten in Beruf, Name, Traditionen;

Bildung von politischen Kastenorganisationen;
überregional organisierte Kastenstrukturen

etablierten sich erst mit dem Anbruch der

Moderne, dto., aber regional durch Sprache bzw.

ethnisch, sprachlich, regional religiös und

kontextual eingegrenzt

genealogisch-fiktives Kriterium, besonders in

Heirats- und Verwandtschaftsverhältnissen

relevant Blutsverwandtschaft mit nachweisbaren

Bindegliedern

Familiäre Nachbarschaftshilfe in ökonomischen

und religiösen Angelegenheiten,
Heiratsarrangements, Teilnahme an Totenritualen

wegen mitbetroffener Verunreinigung, gemeinsame

Quartiers- und Familiengottheiten, gemeinsame
Feste

Ähnliche Kriterien wie beim Familienverbund,
aber zusätzlich noch gemeinsamer Besitz und

Haushalt Kommensalität, Aufzucht der Kinder,

Ahnenversorgung, lebenszyklische Rituale

Kreis der Wiedergeburten durch aktives Verbleiben in der Welt und nicht
durch asketische oder rituelle Abschottung suchten, was bis in die heutige Zeit
von grosser Bedeutung für ihr Selbstverständnis ist. Ausserdem lehnten die

Sikhs die diskriminierenden Elemente des Kastensystems ab, was auch durch
das Ritual des langar, d.h. des gemeinsamen Speisens der Sikh-Gemeinschaft
unabhängig von der jeweiligen Kastenzugehörigkeit verdeutlicht werden
sollte. Die eigentlichen Subkastenidentitäten wurden von den Sikhs jedoch
nicht abgelegt, sodass das Kastenwesen als Regelsystem in sozio-
ökonomischer und sozio-kultureller Hinsicht von den Sikhs durchaus

anerkannt wurde. Die Glaubensgemeinschaft der Sikhs setzte sich aus etlichen

50 Nach Michaels, 1998:186; leicht verändert.



Die Sikhs und der Panjab 849

Subkasten zusammen. Vor allem Krieger- und Handwerkersubkasten, aber

auch Muslime sowie Jats folgten dem neuen Glauben. Bei den Jats handelte es

sich vornehmlich um Bauern, deren soziale Organisation durch eine Vielzahl

von Clans gekennzeichnet war. Sie verfügten über martialische, kriegerische
Traditionen, die auch von den zur Sikh-Gemeinschaft gehörenden Jats nicht
vollständig abgelegt wurden. Der Grossteil der Sikhs lebte zu dieser Zeit rund

um Lahore. Nach dem Tod Nanaks 1539 blieb die Führerschaft der Bewegung
bis zum Tod des 10. und letzten Gurus im Jahr 1708 in den Händen von
Kriegersubkasten.

Im aufstrebenden Moghulreich des späten 16. Jh. kam es zu einem
wirtschaftlichen Aufschwung, von dem auch die Sikhs profitieren und ihre

Stellung in der Gesellschaft durch neue Organisationsformen und -strukturen
stärken konnten. Von grosser Bedeutung hierbei war nicht zuletzt die Atmosphäre

der religiösen Toleranz, die während der Regierungszeit des Moghul-
Kaisers Akbar herrschte. Nach dessen Tod änderte sich das Klima wiederum.

Vielerlei Faktoren spielten dabei eine Rolle. Die wachsenden Popularität des

Zu Übersicht 3: Der Panjab (nächste Doppelseite)
Der Name Panjab wurde im 16. Jh. vom Moghul-Herrscher Akbar eingeführt, bedeutet "Fünf
Wasser" (persisch panj fünf, ab Wasser) und war ursprünglich eine Bezeichnung für die

Reichsprovinz Lahore (nicht dem britischen oder gar den beiden heutigen Panjabs gleichzustellen).

Übersicht 3a gibt eine Vorstellung dessen, was unter einem von politischen Gren-zen

bereinigten Panjab verstanden werden kann. Nach Stukenberg, 1995a:166f
Übersicht 3b: Die Teilung des Panjab51

Übersicht 3c: Sprachregionen des Panjab bis 196652

Übersicht 3d: Der Unionsstaat Panjab nach 196653

Übersicht 3: Der Panjab (Beschreibung siehe vordere Seite)
Karten (a) und (b) im gleichen Masstab

Karten (c) und (d) gleicher Masstab; Karte (c) entspricht dem indischen Teil in Karte (b)

51 Nach Boyd, 1991:152.

52 Nach Grewal, 1990:192.

53 Nach Grewal, 1990:206.



850 DANIEL PORTMANN

av
KASHMIR
\Srimpr 4L

KM /ofafaiad ^
V«//MW Mmnpu s>£>«lb* AbduiHamm* ShupsfyanAttack

Tmntk JrPi Pwjal
Xtihlfi FttjMjriKotmi CHE*Pmdi OhabKatab** Rontêi Akhnw

Rmmul

Gufamifm*
WluinbaäBtwi y^ChambaìKhwtot Rarr.o°, Pèttini»ShaJipur K*rt*rpurffy*'jrtiukU0° hafnabêo Gnidaapni £ seA?

KaaataPifìdi Bhattian Salala Sowm*,^.Shalkhupur» tKmrtturD*ra R DOAtìlindi JULLUNCft/n Sharakpu *tih *1Utm~'T.rwH Krtwpiir\HoatuvputTarar.
Nmnkan* Smàib Ui Bt'lêtpvtNJHA-AMA //^tìiiiÜSklft*. JullunhIbanç oSimiéX

FatJi Kësur 'HiratpuKhmnDm Fmrotmpat^ •J*0™"* MALWA Mm/W
RtC

FmridkaiDtpêtpurDar» Nahar,Slthtod SirmootMot Kaputt.Harappa
HoumPattm $*i«Uj<%muu ' ort»W*»

Safari/'0
Samaria'

>— Mu»iafeò*dB
$hah*b«f> Jmgmdhmn

Kurvkthtùvt
Tfmnaaar/*

M*lu*
that Q#

eH*JShuiab*}
Sêiwênput

¦&na
Panipat

Jina
b*d°*

Sooapai »••rui
Mtthânko,

RoMah
HARIANARojhm* MRAJPUTANA

KASHMIR

Amntsar

NnND E aDehlPAKISTAN



Die Sikhs und der Panjab 851

andLohau

^Kum gra
&urda»pur

y^'^M
Am n tsar

HIMACHAL PRAOeSH
'napur-
thala S imla

Chandioarh

»^tTJullundurZ^j.,; \_\ ** - *"r~~T3ü«ho

'\J<-J Patiata

Ftreztpur

1 imbola
Srap9fvr ,dVvH UTT AR

PRAOESHfclhati'nda^ KarnalH Sangrur

«Hissar

not to scaleRohtok

DELHI

Hl
urgaonarhMahindcrtnatï am

PANJABI
I I HINDI

d
» J

*s~* --.
y J -y '*

Xff-fp G^ROASPUR % *%.

l * "V J. \ v ¦*

)AWHI$AWMr» /* IT vrfOSHlAÌtPUfi *
-. !à " >*APUK- \, \ V/" .«»•«¦«.THALA-..„tllJ ï /. '*

1 A*LTUM«J r "Wh-.,SÄ2k. ^-«*

¦V V-"><-ï ^S_J"a«ma» JALANÛHAR v. \ ism«

o f "¦ j fariBkot /\ \r ^-"y '•¦¦ —- ;

V»; < ÄA*WuV-?'\I'AL*>> "¦

j»*T,H.HOAiMftet „ r£, • <T v
-r \ C PNI "^ -*» d^fft /

c.-._._...v )-~— Y—J l *

¦* ä. r*--« „•••¦'
iO*,0*HI lt.TMNA1IOI.il f ^ ""£

- » tUTE/111 » <, ,-
«mio ¦>» ft u • » '•««

» '»«Il W 1 .—i 1



852 Daniel Portmann

Nanak-Panth und andere Geschehnisse mündeten in der Hinrichtung eines

Gurus, was nachhaltige Folgen auf das Verhältnis der Sikhs zu den Muslimen
hatte. Die pazifistische Gesinnung der Lehren der ersten fünf Gurus wurde nun
revidiert, und der neue Guru ermutigte die Gemeinschaft zum offenen Tragen
von Waffen, was unter vielen Sikhs Besorgnis hervorrief und infolge der

inneren Heterogenität des Panth eine Kluft innerhalb der Gemeinschaft
heraufzubeschwören begann. Den Jats mit ihren kriegerischen Traditionen
kamen die neuen Entwicklungen entgegen und stärkten ihre Position im
Panth.

Doch die zunehmende Abgrenzung gegenüber den Muslimen verhinderte
nicht das weitere Gedeihen des Panth. In Abweichung zu den Vorstellungen
Gum Nanaks entstanden viele Sikh-Tempel54 in Nordindien. Damit verbunden

waren auch wirtschaftliche und politische Macht, da ein nicht unbeträchtliches

Spendenvolumen aus diesen Tempeln resultierte. Der letzte bedeutende

Moghuiherrscher, Aurangzeb, liess wegen dieser Entwicklungen den neunten
Guru der Sikhs hinrichten und vertiefte den Graben zwischen Sikhs und Muslimen

dadurch noch mehr. Die weitestreichende Reaktion seitens der Sikhs war
die Gründung der Khalsa, einer "Krieger- und Schicksalsgemeinschaft", die

endgültig mit der ursprünglichen pazifistischen Auslegung des Nanak-Panth
brach.55 Die Khalsa sollte eine straffere Identität und Abgrenzung insbesondere

gegenüber den Muslimen generieren. Zu diesem Zweck sollten auch

äusserliche Identitätsaspekte benutzt werden. Das heute so typische Bild der
Sikhs mit ihren Turbanen, dem ungeschnittenen Haupt- und Barthaar und
anderer Kennzeichen ist in diesem Sinn zu erwähnen. Auch hierin zeigte sich
der Einfluss der Jats, bei denen sich die Männer in der Regel das Haupthaar
nicht schnitten. Die Jats stellten denn auch den grössten Teil der Khalsa-

Angehörigen und wurden gleichsam zur bedeutendsten ethnischen Gruppe
innerhalb der Sikh-Gemeinschaft. Die Anhänger der Khalsa sollen in der

Folge Amrit-Dharis56 genannt werden und sind nicht mit den Nanak-Panthis
gleichzusetzen. In diesem Sinne gab es auch viele Sikhs, die sich der Khalsa
nicht anschlössen.

In Zeiten der zunehmenden Bedrohung - so kann resümiert werden -
kam es also innerhalb der Sikh-Gemeinschaft zu einer stärkeren Abgrenzung

gegen aussen, um sich gegenüber dem neuen Umfeld gewappnet zu sehen.

54 Sikh-Tempel sollen in der Folge Gurdwara genannt werden.
55 Stukenberg, 1995a:30.

56 Amrit bedeutet soviel wie 'Nektar der Unsterblichkeit' und bezieht sich auf das

gezuckerte Taufwasser der Sikhs, das zur Initiation in die Khalsa verwendet wird.



Die Sikhs und der Panjab 853

Zentraler Aspekt war die Hervorhebung der Militanz und des Martyriums als

Eigenschaften des Idealsikh. Die internen Differenzierungen sorgten aber

dafür, dass die traditionelle Ausrichtung des Nanak-Panth auch weiterhin
(aber nicht als Teil der Khalsa) reproduziert wurde. In dieser Hinsicht ist zu

beachten, dass die Bedeutung der Khalsa für die Geschehnisse bis in die

Gegenwart höher einzuschätzen ist als diejenige des Nanak-Panth, sodass sich

in den folgenden Betrachtungen die Bezeichnung "Sikh" i.d.R. auf die Khalsa

bezieht, ohne damit die Existenz anderer Traditionen innerhalb der Sikh-
Gemeinschaft negieren zu wollen.

Die politischen Verhältnisse in Nordindien zu Beginn des 18. Jh. waren
vom beginnenden Zerfall des Moghuireiches geprägt. Damit verbundene
wirtschaftliche Probleme führten vor allem unter der Landbevölkerung zur
Verarmung. Die Sikhs konnten die Situation für ihre Zwecke ausnutzen und waren
in der Lage, sich in einigen Teilen des Panjab als Herrscher zu etablieren.
Grewal beschreibt die Zustände zwischen Sikhs und Moghul-Autoritäten in der

ersten Hälfte des 18. Jh. als Bürgerkrieg.57 Man kann jedoch davon ausgehen,
dass der grösste Teil der Sikhs als friedliche Untertanen im niedergehenden
Moghulreich lebte. Ab Beginn des 19. Jh. gelang es einem Clanführer namens
Ranjit Singh, ein Reich zu gründen. Dieses Reich als Sikh-Reich zu

bezeichnen, mag zwar nahe liegen, ist aber zu relativieren. Bezüglich der

Eliten des Reiches kann festgestellt werden, dass nur etwas mehr als die Hälfte
davon Sikhs (vornehmlich Jats) waren. Der grosse Zuwachs zum Panth in
dieser Zeit war in starkem Masse auf Neukonvertierungen von Jats im
Kernland zurückzuführen, welche vor allem zu Amrit-Dharis wurden. An den

Privilegien und dem Reichtum der herrschenden Eliten konnten diese Sikhs

nicht teilhaben. Der Dienst in Ranjit Singhs Armee half aber vielen armen
Sikhs, ihre kargen Lebensbedingungen durch die Soldzahlungen und die ihnen
überlassenen Teile aus Plünderungen in einem nicht unerheblichen Mass

aufzubessern.

Zur Abstützung seiner Macht förderte Ranjit Singh die Udasis58. Sie wurden

vielfach als Gurdwaraverwalter eingesetzt und waren für den Staat
insofern nützlich, als sie durch ihre Funktion in den Gurdwaras für die

Konstituierung einer breiten Basis bezüglich des Willens zur Akzeptanz der

Regierung hilfreich waren. Diese machtpolitische Entscheidung Ranjit Singhs

57 Grewal, 1990.

58 Es handelt sich dabei um eine Gruppe, die nicht der Khalsa angehörte. Einige Autoren
(z.B. McLeod, 1989) gehen gar soweit, die Udasis ausserhalb der Sikh-Bewegung
anzusiedeln.



854 Daniel Portmann

sollte aber den Grundstein für grosse Identitätsprobleme innerhalb der Sikh-
Gemeinschaft legen. Gopal Singh ist bezüglich des Reiches von Ranjit Singh
der Meinung, dass sich Ranjit Singhs Regierungsstil - obwohl er im Namen der

Khalsa regierte - nicht von dem der Moghuln unterschied.59 Dies ist so zu

verstehen, dass die Gründung und Erhaltung eines Reiches im Vordergrund
stand und nicht der Dienst für die Khalsa. Auch die sozialen Implikationen
des Kastensystems wurden wieder vermehrt beachtet, und es war nicht selten,
dass kastenlosen Sikhs der Zugang zu Gurdwaras verwehrt wurde. Auf dem

Lande war es häufig gar nicht möglich, Sikhs von Hindus zu unterscheiden.
Dies war dadurch bedingt, dass viele Nicht-Sikhs in der Hoffnung auf Verbesserung

ihrer Lebensverhältnisse unabhängig von ihrem eigentlichen
Glaubensbekenntnis die äusseren Kennzeichen der Khalsa-Zugehörigkeit adaptierten.
McLeod weist denn auch darauf hin, dass sich die Dorfbewohner der religiösen
und theologischen Unterschiede zwischen hinduistischen Strömungen und dem

Sikhismus häufig gar nicht bewusst waren.60 Der Khalsa entstanden so grosse

Identitätsprobleme, da ihr Anspruch auf eine gesonderte Identität dadurch

unterminiert wurde. Der traditionelle Nanak-Panth war dadurch nicht
betroffen, da man in ihren Reihen getreu der Lehren Nanaks keinen Wert auf
dualistische Abgrenzungen legte. Nichtsdestotrotz attestiert Grewal den Sikhs

trotz aller sozialer Unterschiede und Stratifizierungen so etwas wie ein
Bewusstsein für die politischen Realitäten, was sich so äusserte, dass sie ein vages
Gefühl dafür hatten, dass die Herrscher des Landes ihre eigenen Leute
waren.61 Dies ist aber keineswegs als nationale Zusammengehörigkeit oder

Nationalgefühl zu verstehen. Viel stärker zu bewerten ist der Umstand, dass sich

unter Ranjit Singhs Herrschaft ein Gefühl der Überlegenheit unter den Sikhs

gegenüber anderen Bevölkerungsgruppen entwickelte, ohne jedoch einen
direkten räumlichen Bezug zum Panjab als Land der Sikhs mit sich zu führen.

Als nach dem Tod Ranjit Singhs im Jahr 1839 der Zerfall des Sikh-
Reichs begann, kehrten sich einige der vorherigen Entwicklungen wieder um,
was sich dadurch zeigte, dass eine Vielzahl der "Neukonvertierten" die

Identitätsmerkmale der Khalsa wieder ablegten. Trotz dieser vorübergehenden
Geschehnisse verstanden sich die Sikhs - nach Sharma, Kaur u.a. - seit der

Begründung von Ranjit Singhs Reich als die wahren Repräsentanten der

Bevölkerung des Panjab.62 Die "Verräumlichung" der Sikh-Identität lag

59 Singh, 1998:113.

60 McLeod, 1989.

61 Grewal. 1990:118.

62 Sharma, 1998; Kaur, 1998.



Die Sikhs und der Panjab 855

damals aber noch in ferner Zukunft. Mit dem Tod des charismatischen Ranjit
Singh enstand ein gefährliches Machtvakuum. Von grösster Tragweite war der

Verlust der Kontrolle über die Armee, die sich nun ganz einfach nahm, was sie

brauchte. Dies war für die Briten ein Anreiz zur Intervention.

3.3 Die koloniale Phase

Durch die Integration des Panjab in das britische Kolonialreich wurde ersterer
nach Grewal in einen Kontext von beinahe globaler Wirtschaft und Politik
eingebettet und somit endgültig in das Projekt der Moderne miteinbezogen.63
Anhand der von Giddens identifizierten vier institutionellen Dimensionen der

Moderne soll nun herausgearbeitet werden, was damit verbunden war.
Die Einbindung der indischen Kolonien in den Kapitalismus erfolgte im

Rahmen eines kolonialen Abhängigkeitsverhältnisses. Die britische East India

Company legte grosses Gewicht darauf, die Inder in wirtschaftlichen Belangen
möglichst auszuschliessen. Das System der kolonialen Wirtschaft in Verbindung

mit den sozial-kulturellen Strukturen verhinderte ein weites Ausgreifen
des Kapitalismus.64 So kann man die Dimension des Kapitalismus bzw. die

"Kapitalakkumulation im Kontext wettbewerbsorientierter Arbeits- und
Produktmärkte"65 in Indien nicht in einem ähnlichen Sinn verstehen wie das in
Europa der Fall war. Die britischen Kolonialherren zogen denn auch den

grössten Nutzen aus dem Ganzen. Die Rolle Indiens war darauf beschränkt,
dem europäischen Kapitalismus als Nährboden zu dienen, was gleichbedeutend
mit einer sehr effizienten Kapitalabschöpfung aus Indien war. Das indische

Wirtschaftsleben wurde dabei nach Bronger "von den Engländern parasitär
überlagert".66 Die Kolonialmacht war in diesem Sinne nicht an einer
tiefgreifenden Modernisierung der Gesellschaft interessiert.

Bezüglich der institutionellen Dimension der Industrialisierung kann
festgehalten werden, dass diese in England eine viel grössere Rolle spielte als

in den Kolonien. Statt die maschinelle Produktion im grossen Massstab nach
Indien zu verlagern, ging man so vor, dass die Rohstoffe ausgeführt, in
England verarbeitet und als Fertigprodukte in Indien wieder abgesetzt wurden.
Statt durch die Weltmarktintegration ein Wirtschaftswachstum in Indien
anzukurbeln, kam es zur bereits erwähnten "parasitären Symbiose". "Die

63 Grewal, 1990.

64 Kaur, 1998:13.

65 Giddens, 1995b:80.

66 Bronger, 1996:249.



856 Daniel Portmann

Anbindung Indiens an den Weltmarkt unter britischer Herrschaft hatte keine

positive Marktintegration bewirkt, sondern eben eine 'Anbindung', die die

ungünstigsten Eigenschaften der indischen Agrargesellschaft akzentuierte und

den Weg zum industriellen Wachstum versperrte."67

Bezüglich der Kontrolle über die Mittel zur Gewaltanwendung lässt sich

resümieren, dass ohne das militärische Potential der Besatzungsmacht die

Einbindung Indiens in das koloniale System nicht zu bewerkstelligen war. Die
institutionelle Dimension der Überwachung bzw. der Möglichkeit zur
Informationskontrolle und sozialer Beaufsichtigung, zeigte sich z.B. in der

Schaffung eines einheitlichen Rechtssystems und einer - im Vergleich zu allen
indischen Verwaltungsformen - sehr effektiven Verwaltung, die durchaus

nicht immer dem Wohle der Menschen diente. Eine tiefgreifende
Modernisierung der Gesellschaft wurde aber auch in dieser Hinsicht nicht
herbeigeführt bzw. nur eine kleine Schicht der indischen Bevölkerung konnte
tatsächlich profitieren. Die Briten sorgten nach der Annektion des Panjab für
eine "'machine' rule [instead of the 'paternal' rule] of laws, codes and

procedures".68 Exekutive, Finanzangelegenheiten und Jurisprudenz wurden

getrennt, und diese fortschrittliche Verwaltung sollte nach Grewal auf das

Bedürfnis nach Frieden und Prosperität ausgerichtet sein.69 Wirtschaftliche,
politische und verwaltungstechnische Aspekte führten zu evidenten Veränderungen

im Kommunikationssektor. Es wurde in die Kommunikations- und

Transportinfrastruktur investiert und auch das Pressewesen wurde stark

gefördert. Neben infrastrukturellen Verbesserungen im Panjab wurde der

Bildungs- und Erziehungssektor modernisiert, war aber nur einem kleinen Teil
der einheimischen Bevölkerung zugänglich. Der eigentliche Zweck dieses

Schrittes, der auch zur Konstituierung einer gehobenen Mittelschicht führte,
bestand in der Rekrutierung von Indern für die unteren und mittleren
Verwaltungsposten und der Bereitstellung von Kräften in den Bereichen des Rechts,
der Lehre und der medizinischen Berufe. Die oberen urbanen Schichten des

Panjab erhielten so Zugang zu westlicher Bildung. Deren Inhalte selbst wurden

von vielen Indern, die Zugang zu diesen Angeboten hatten, als fortschrittlicher

als die eigenen angesehen, und auch die nationale Idee wurde so in das

Bewusstsein der gebildeten Schichten in Indien getragen.

67 Rothermund, 1995:487.

68 Grewal, 1990:128.

69 Grewal, 1990:128.



Die Sikhs und der Panjab 857

Bezüglich der Eliten lässt sich sagen, dass insbesondere viele der Sikh-Führer
ihre Positionen nach der Annektion des Panjab behalten konnten. Viele

waren den Briten während der Anglo-Sikh-Kriege loyal ergeben und ihre

Stellung wurde nach dem grossen Aufstand indischer Hilfstruppen 1856/57
weiter gestärkt, weil die Sikhs aufgrund der ihnen bereits gewährten

Privilegien auf der Seite der Kolonialmacht standen und einen bedeutenden

Anteil an der Rückerlangung der Herrschaft im krisengeschüttelten Nordindien

hatten. Die Briten begannen nun, das militärische Potential der Sikhs

(der Khalsa, also insbesondere der Jats) für ihre Zwecke zu erschliessen. Ihr
Rekrutierungsanteil für die Kolonialarmee lag weit über ihrem Anteil an der

Gesamtbevölkerung. Um einen Rückfall zum Hinduismus zu verhindern, wurde

Wert darauf gelegt, dass die Sikhs im Armeedienst die äusseren Kennzeichen
der Khalsa pflegten. Die Stärkung der Khalsa-Identität wurde auch durch die

damalige Wissenschaft gestützt. Die Theorie der "martial races" diente als

Basis zur Rechtfertigung der einseitigen Rekrutierungspolitik und gab den

Sikhs bzw. den Amrit-Dharis eine Legitimierungsgrundlage für ihre eigenen

Ansprüche als "ruling race".70 Neben der damit verbundenen Konstruktion
von ethnischen Identitäten hatte diese Politik auch langfristige politische,
soziale und wirtschaftliche Konsequenzen. Nach Stukenberg kann man davon

ausgehen, dass die Sikhs mit Begeisterung auf die neuen Entwicklungen im
Panjab reagierten.71 Damit verbunden war ein sozialer und wirtschaftlicher
Aufstieg der Sikhs, der aber erstens noch zu relativieren sein wird und der

zweitens die Sikh-Gemeinschaft wiederum für bisherige Nicht-Sikhs attraktiv
machte. Insbesondere Kastenlose und niederkastige Hindus traten so zum Teil
zum Sikhismus über, da sie sich wirtschaftliche und soziale Vorteile sowie eine

Teilhabe an den rasanten Fortschritten im Panjab erhofften.
Doch der Einbezug des Panjab in das Kolonialsystem und der damit

verbundenen Integration in den Weltmarkt hatte auch seine Schattenseiten.
Vom steigenden Wohlstand im Panjab waren nicht alle Bevölkerungsschichten

gleichermassen "betroffen", und man sollte auch nicht nur
vertikale Raster (die Unterscheidung zwischen Hindus, Muslime und Sikhs) zur

Erklärung der Verteilung des Reichtums bemühen, sondern in erster Linie
horizontale. Durch die kolonialen Umwälzungen und das britische
Verwaltungssystem, welches das Land von in Verzug geratenen Steuerschuldnern

gnadenlos unter den Hammer brachte, wurde der Boden zu einem Spekula-

70 Kaur, 1998.

71 Stukenberg, 1995a.



858 Daniel Portmann

tionsobjekt, "in das Händler, Geldverleiher und Städter investierten, das

ansonsten jedoch unproduktiv brachlag oder zu horrenden Summen an
Kleinbauern verpachtet wurde".72 Dies führte zu keiner echten
Produktivitätssteigerung im Bereich der landwirtschaftlichen Güter, sondern vor allem
zu einer Polarisierung zwischen Arm und Reich. Im Zuge grosser
Landenteignungen stieg die Zahl landloser Bauern stark an. Das traditionelle erbliche

Bebauungsrecht wurde durch ein britisches Landbesitzrecht abgelöst, und

insgesamt kann man zusammenfassen, dass das koloniale Besteuerungssystem
und die tiefgreifenden Umwandlungen im Agrarsektor zur Ausbildung eines

indischen Agrarproletariats führten. Der Zusammenbruch des relativen
Wohlstandes der Kleinbauern ist nach Grewal auf die 80er Jahre des 19. Jh. zu
datieren.73 Profiteure waren - neben den Kolonialherren - in erster Linie die

Händler, Geldverleiher und Grossgrundbesitzer. Vielen Bewohnern des rural

geprägten Panjab, darunter auch viele Sikhs, blieb nur die Hoffnung auf
Emigration nach Nordamerika oder in andere britische Kolonien. Die
vordergründige koloniale Romanze zwischen der Kolonialmacht und den Sikhs

zeigte nun ihr wahres Gesicht.

Mit den neuen Regierungsstrukturen war auch eine "Demokratisierung"
verbunden, was dazu führte, dass quantitative Anteile der verschiedenen

Religionsgruppen an der Gesamtbevölkerung immer grössere Bedeutung

bezüglich des Zugangs zu den neuen Arbeitsplätzen und später der

Sitzverteilung im faktisch machtlosen Parlament des Panjab hatten. Die Hindus
und Muslime fühlten sich in ihrer Position durch ein steigendes Mass an

Konvertierungen ihrer "Schäflein" zum Sikhismus oder dem missionarisch
auftretenden Christentum bedrängt, und verbunden mit den sich zunehmend

überlappenden wirtschaftlichen Interessensfeldern wurde die religiöse
Differenzierung immer ausgeprägter. Dem im Rahmen der kolonialen
Herrschaft veränderten sozial-kulturellen Umfeld und der damit verbundenen

politischen, wirtschaftlichen und anderweitig kulturellen Veränderungen
begegneten die verschiedenen Akteurgruppen mit Reformbemühungen, um
ihre Rolle im neuen System zu definieren. Aufgrund der starken horizontalen
Differenzierung der indischen Gesellschaft entstanden aber auch innerhalb der

selben religiösen Blöcke verschiedene Reformbewegungen mit unterschiedlichen

Interessen. In diesen Reformbewegungen kann eine wichtige Keimzelle
der nationalen Idee in Indien gesehen werden.

72 Stukenberg, 1995a:42.

73 Grewal, 1990.



Die Sikhs und der Panjab 859

3.4 Die Sikhs und die indische Nationalbewegung

Mit dem 1885 gegründeten Indischen Nationalkongress wurde eine Basis

geschaffen, von der aus Mohandas K. Gandhi Britisch-Indien in die Unabhängigkeit

führen sollte. Mit der Zunahme der Zahl westlich gebildeter Inder, die

nicht mehr im von den Briten geschaffenen "Establishment" Unterschlupf
fanden, ging eine Radikalisierung des Nationalismus - verbunden mit
zunehmenden regionalen Artikulationen dieser Idee - einher.74 Das damit
verbundene Hand-in-Hand-Gehen regionaler bzw. regionalistischer Elemente
mit der Nationalbewegung wurde während dieser Zeit aber keineswegs als

Widerspruch aufgefasst, da so etwas wie eine gesamtindische Nation allenfalls
in den Köpfen einiger weniger Akteure existierte. Der grossen Masse der

indischen Bevölkerung war der nationale Gedanken unbekannt; ihre Lebensbezüge

waren auf den lokal-regionalen Massstab ausgerichtet. So war es

unvermeidlich, regionale Artikulationen des nationalen Gedankens zu formulieren,
um dem Ziel der nationalen Unabhängigkeit näher zu kommen.

Die Loyalität der Sikh-Eliten zu den Kolonialherren hielt - im
Gegensatz zu derjenigen der unteren Sikh-Schichten - im grossen und ganzen
bis zum Ersten Weltkrieg an. Sich ihres eigenen überproportionalen Anteils
an der indischen Kriegsbeteiligung und ihrer stolze Tradition bewusst,

verlangten die Sikhs nach dem Ende des Krieges angemessene wirtschaftliche
Entschädigungen und eine erhöhte politische Anerkennung in Form
überproportionaler Anteile an Parlamentssitzen und Posten in Verwaltung und Heer,

was ihnen aber nicht zuteil wurde und die Entfremdung zwischen den beiden

Lagern forderte. Stattdessen kam es 1919 in Amritsar zu einem durch

Regierungstruppen begangenen Massaker an friedlich versammelten Menschen

(viele von ihnen Sikhs). Auch die Gurdwara-Reform-Bewegung zeigte deutlich
den bestehenden, sich zuspitzenden Konflikt zwischen den Sikhs und der

britischen Kolonialmacht auf. Bei dieser Bewegung ging es um die Bemühungen

der Sikhs, aus wirtschaftlichen und religiösen Gründen die Kontrolle über

ihre Gurdwaras zu erlangen, die seit der Zeit Maharaja Ranjit Singhs häufig in
den Händen der Udasis lagen und deren Status als Sikhs insbesondere von der

Khalsa nicht anerkannt war, unter anderem weil sie viele Elemente des

Hinduismus in den Sikh-Gurdwaras aufleben Hessen. Es dauerte fünf Jahre und

kostete einige Menschenleben, bis es den Sikhs gelang, ihr Vorhaben in die

Tat umzusetzen und die Gurdwaras unter einer einheitlichen Verwaltung

74 Kulke; Rothermund, 1985.



860 Daniel Portmann

zusammenzufassen: dem "Shiromani Gurdwara Prabhandak Committee"75,
das kurz SGPC genannt wurde und in der Folge zur wichtigsten religiösen
Institution der Sikhs aufsteigen sollte. Der Akali Dal wurde zum politischen
Arm des SGPC. Beide Organisationen wurden von den Jats dominiert und

waren nationalistisch orientiert. Nach diesen Ereignissen führten die Loyalisten

unter den Sikhs nur noch ein Schattendasein.

Bezüglich des Weges hin zur Unabhängigkeit zeichnete sich am Horizont
zwar das Ende der Kolonialherrschaft ab, aber gleichzeitig zeigte sich auch die

Fragilität der Nationalbewegung durch die Agitationen Mohammed Ali
Jinnahs für einen unabhängigen islamischen Staat auf dem indischen Subkontinent.

Mit Slogans wie "Islam in Gefahr" und dank der Unterstützung vieler
islamischer Kleriker gelang es ihm, mit seinen Vorstellungen Fuss zu fassen.

Die damit verbundene Gefahr einer Teilung Britisch-Indiens stürzte die Sikhs

in ein Dilemma, da die entsprechende Grenzziehung den Panjab76 und das

Kernland der Sikhs rund um Lahore und Amritsar durchschneiden würde.

Mit dem Beginn des Zweiten Weltkriegs kam wieder die Frage auf,
welchen Anteil Britisch-Indien an diesem Krieg haben sollte. Mit Ausnahme

einiger loyalistischer Gruppen verweigerten die Sikhs zunächst auf breiter
Basis die Zusammenarbeit mit den Briten, doch als diese einen zeitweiligen
Bann auf die Sikh-Rekrutierung für die Armee legten, müssten auch die Akalis
ihr Handeln anpassen, da ihnen klar war, dass "eine zufriedenstellende Lösung
der Rekrutierungsfrage [...] für die Sikh-Gemeinschaft wichtig (war), um ihren
Status als eigenständige Gemeinschaft weiterhin unangefochten bewahren und
Rechte ableiten zu können".77 Vor allem gegenüber der erstarkenden Muslim-
Gemeinschaft musste die Eigenständigkeit der Sikhs betont werden.

1940 verkündete Jinnah seine Zwei-Nationen-Theorie, um so die

Eigenständigkeit der Hindus und Muslime als zwei eigene Nationen zu begründen
und die Schaffung eines unabhängigen Muslim-Staates zu legitimieren. Dabei

wurde insbesondere die Stellung derjenigen Sikhs ausser acht gelassen, die sich

explizit nicht als Hindus sahen. Und das waren vor allem die Amrit-Dharis
und damit verbunden das SGPC und der Akali Dal. Wie sollten sich die Sikhs

bei der näherrückenden Neugestaltung Indiens eine günstige Position als

eigenständige Gemeinschaft sichern? Die ersten Reaktionen der Sikhs

mündeten in einer scharfen Ablehnung der Zwei-Nationen-Theorie und einer

75 In Übersetzung: "Zentrales Gurdwara-Verwaltungskomittee".
76 Die Muslime stellten, gefolgt von den Hindus, den grössten Anteil an der Bevölkerung

des Panjab.
77 Effenberg, 1984:113.



Die Sikhs und der Panjab 861

Teilung Britisch-Indiens. Neben den Hindus sprachen sich auch viele muslimische

Organisationen und der amtierende Ministerpräsident der britischen
Provinz Panjab78 - ein Muslim - gegen derartige Absichten aus. Doch schon
kurz nach der Verkündigung der Zwei-Nationen-Theorie wurde die

Khalistan79 Idee von 125 Sikh-Führern beraten. Die Khalistan-Idee sah einen
Pufferstaat zwischen dem künftigen Indien und Pakistan vor und wurde an die

Verwirklichung Pakistans gebunden. Zwei Jahre später herrschte mit der

Bekanntgabe des Cripps-Mission-Planes Klarheit darüber, dass Pakistan
tatsächlich gegründet werden sollte. Zugleich verweigerten die Briten den

Sikhs einen eigenen unabhängigen Staat mit der Begründung, dass sie nirgendwo

im Panjab über eine absolute Bevölkerungsmehrheit verfügten. Der Akali
Dal zeigte sich kooperativ und kam vom Sikh-Nationalismus ab. Stattdessen

lancierte man die Idee des "Azad Panjab" ("Freier Panjab"), bei der es um
eine Provinz innerhalb der künftigen Indischen Union ging, in der die Sikhs

gewisse Autonomien hätten geniessen können. Die "Azad Panjab"-Forderung
wurde aber bei weitem nicht von allen Sikhs unterstützt. Sogar einige Akali
Dal-Fraktionen waren weiterhin gegen jegliche Teilung Britisch-Indiens.
1946 zeigte der Rajagopalacharia-Plan auf, wie die Teilung Britisch-Indiens
bewerkstelligt werden sollte: Der neu zu schaffende muslimische Staat sollte
im Westen die Teilung des Panjab und im Osten die Teilung Bengalens zur
Folge haben. Die Forderung nach einem eigenen Sikh-Staat wurde nun wieder
insbesondere vom Akali Dal vertreten, was diesmal dadurch begründet wurde,
dass "die Schaffung eines eigenständigen Sikh-Staates erstens die Gefahr der

Fremdherrschaft (durch Muslime oder Hindus) abwenden"80 sollte und

zweitens der Bedrohung der Sikh-Religion, Sikh-Kultur und Sikh-Sprache
durch die Hindu- und Muslimgemeinschaft entgegentreten sollte. Um diesen
Staat zu verwirklichen, dachte man auch an einen Transfer von
Bevölkerungsteilen und Besitztümern, was von den Briten strikt abgelehnt wurde.

Die Teilung wurde 1947 zur Realität und Millionen entwurzelter und ent-
ankerter Menschen machten sich im Panjab und in Bengalen auf die Wanderschaft,

um in "ihrem" Land - "ihrer" Nation - ein neues Leben zu beginnen,
falls sie es nicht in den unvorstellbaren Gewaltakten im Umfeld der Teilung
verloren.

78 Der indische bzw. pakistanische Panjab ging aus der Teilung des Britisch-Panjab
hervor; siehe Uebersicht 4.

79 In Übersetzung: "das Land der Khalsa".
80 Effenberg, 1984:144.



862 Daniel Portmann

Nach Kaur wurde bis Ende der zwanziger Jahre des 20. Jh. durch die Tätigkeit
verschiedener Sikh-Reformbewegungen eine Basis für eine separate Sikh-
Identität auf sozialem, kulturellem und religiösem Gebiet im Rahmen der

Khalsa-Tradition geschaffen.81 Unterschiedliche politische, wirtschaftliche
und kulturelle Voraussetzungen innerhalb der Sikh-Bewegung verhinderten
aber eine vollständige Abgrenzung gegenüber den Hindus oder gar die

Aufhebung interner Differenzierungen. Vor dem Hintergrund der drohenden

Teilung Britisch-Indiens gegen Ende der Kolonialzeit wurde der Panjab von
den Sikhs als ihr "homeland" reinterpretiert.82 Der Panjab war natürlich auch

lange vor der Teilung das Ursprungsgebiet und der Hauptlebensraum der Sikhs,

nur hatte dieser räumliche Bezug keine Schlüsselfunktion im Selbstverständnis
der Sikhs gehabt. Ranjit Singh beispielsweise war der Herrscher eines Sikh-

Reiches, aber er wurde nicht als Herrscher des Panjab verstanden. Die Sikh-
Identität beruhte bis anhin vielmehr auf den Werten, die durch den Nanak-
Panth einerseits und durch die Khalsa andererseits vermittelt wurden. Die
bevorstehende Teilung führte dann zu einer weiteren Neuinterpretation der

Sikh-Identität, indem der Panjab als erdräumlich definierte Region in die

Geschichte der Sikhs hineinerzählt wurde und nun "plötzlich als wichtiger
Bestandteil im Entwicklungsgang der Gemeinschaft"83 erschien. In diesem

Akt der Verknüpfung von Geschichte mit Geographie, von politischem
Diskurs mit räumlicher Einheit, von Mythos mit Territorium haben die Sikhs

den Panjab als Symbol zu ihrer Neudefinition als ethno-territoriale Gemeinschaft

gewonnen. Dieser Versuch der Wiederverankerung entsprang der ins

Wanken geratenen Seinsgewissheit. Im nächsten Kapitel soll aufgezeigt
werden, was dies am Beispiel der Sikhs für Folgen hatte.

3.5 Teilung und Unabhängigkeit

Die Teilung brachte die Kreation der islamischen Republik Pakistan, zu der

bis ins Jahr 1971 auch das heutige Bangladesh gehörte, und der säkular

orientierten Indischen Union. Direkt nach der Teilung stellten sich den

Indern und Pakistanis einige Probleme. Unter anderem musste eine Verfassung

geschaffen, die Folgen der Migrationsbewegungen im Schatten der

Teilung aufgefangen und die Integration der verbliebenen Fürstenstaaten in
die Union vorangetrieben werden. Ausserdem musste man sich langfristig mit

81 Kaur, 1998.

82 Stukenberg, 1995a/b.

83 Stukenberg, 1995a:62.



Die Sikhs und der Panjab 863

einer territorialen Reorganisation und der Schaffung der Grundlagen für
wirtschaftliches Wachstum beschäftigen. Auch die Politik der Sikhs war in den

ersten Jahrzehnten nach der Unabhängigkeit mit diesen Problemen
verbunden. In der Indischen Union verloren die Sikhs ihre Privilegien
bezüglich der Armeerekrutierung und eines im Vergleich zur Bevölkerungszahl
überproportionalen Anteils an Abgeordnetenmandaten, wodurch der Sikh-
Glaube an Attraktivität verlor. Viele Sikhs, die bisher nur aus wirtschaftlichen
Gründen die äusseren Insignien der Khalsa getragen hatten, begannen diese

wieder abzulegen. Trotz dieser bereits mehrfach beobachteten Entwicklung
verfügten die vornehmlich in ländlichen Gebieten siedelnden Sikhs aber wegen
der teilungsbedingten Migrationsbewegungen über die Bevölkerungsmehrheit
in einigen Teilen des indischen Panjab. Dies diente den Akalis als Rechtfertigung

für die bisher vergeblich gestellte Forderung nach Selbstbestimmung und
sollte in der Folge zur Legitimierung der eigenen regionalistisch orientierten
Ziele dienen. Man verfolgte dabei keine nationalistischen Ziele, sondern sah

sich selbst als Teil der Indischen Union.
Im Zuge des inneren Umbaus der formal säkularen Indischen Union

wurden hauptsächlich sprachliche Kriterien zur Abgrenzung der zu bildenden
Unionsstaaten angewandt. 14 Hauptsprachen waren damals durch die neue
indische Verfassung anerkannt, darunter auch das Panjabi. Nach der Teilung
waren es quasi nur noch die Sikhs, welche auf indischem Boden Panjabi
sprachen. Mit Ausnahme des Panjabi erhielten alle anerkannten
Hauptsprachgruppen nach und nach einen eigenen Unionsstaat, was von den Sikhs
als Diskriminierung aufgefasst wurde. Da vor allem die Akalis die Schaffung
eines panjabi-sprechenden Staates forderten, wurde dies von der
Zentralregierung mit der Begründung abgelehnt, dass es dabei um die Interessen einer
Religionsgemeinschaft gehe, was nicht mit dem Verfassungsgrundsatz des

säkularen Staates zu vereinbaren sei. Die Forderung der sich seit der

Unabhängigkeit immer mehr zersplitternden Sikh-Politiker nach einem
eigenen Unionsstaat wurde erst nach zwei Kriegen (gegen China 1962 und
Pakistan 1965) und dem dazwischenliegenden Tod Nehrus zur Zufriedenheit
der Sikhs geregelt. Ausserordentliche Verdienste der Sikhs vor allem während
des Kriegs mit Pakistan bewiesen ihre nationale Loyalität und so wurde 1966
ein Unionsstaat mit Panjabi als Hauptsprache gegründet (siehe Übersicht 5).
Hindi-sprachige Teile des vormaligen Panjab wurden im neu gegründeten
Unionsstaat Haryana zusammengefasst bzw. dem Himachal Pradesh eingegliedert.

Dass die Sikhs alles andere als eine homogene Gruppe darstellten, zeigte
sich spätestens bei den ersten Wahlen im Panjab. Obwohl die Sikhs die

Mehrheit der Bevölkerung stellten, konnte der in mehrere Fraktionen aufge-



864 Daniel Portmann

spaitene Akali Dal keine tragfähige Regierungskoalition auf die Beine stellen.
Wenn man berücksichtigt, dass sich die Akalis selbst als die politische Vertretung

aller Sikhs sahen und zugleich der Hauptmotor hinter der Kreation des

neuen Panjab waren, kommt man nicht umhin, dass die Gesamtheit der Sikhs

trotz des Bekenntnisses zum selben Glauben nicht unter einem Hut zu kriegen
war. Da beispielsweise die von den Jats dominierten Akalis entgegen ihrer
eigenen Ansprüche in erster Linie die Interessen der Sikh-Eliten (v.a. der

ländlichen Grossgrundbesitzer) vertraten, ist dies auch nicht verwunderlich.
Obwohl die Akalis seit der Unabhängigkeit in der Regel keine

nationalistischen Standpunkte vertraten, existierten nach wie vor extremistische
Elemente unter den Sikhs. Für diese war der neue Panjab denn auch nur eine
Zwischenstation auf dem Weg zu einer eigenen Nation. Die realitätsferne
Khalistan-Idee existierte immer noch bzw. wurde nach Akbar und Grewal

durch extremistisch orientierte Akteure neu aufgegriffen.84 Um sie in die Tat
umzusetzen, sahen ihre Vertreter - darunter auch hohe religiöse Würdenträger

-jetzt nur noch den Weg der Gewalt.
Während der sechziger Jahre setzte im Panjab die Grüne Revolution ein.

Hungersnöte, schlechte Fünf-Jahrespläne und teure Kriege führten im Vorfeld
dazu, dass Indien die Vereinigten Staaten um Nahrungsmittellieferungen bitten
musste. Die Grüne Revolution brachte eine innovative Agrartechnologie mit
sich, die sich im Einsatz von Maschinen, Traktoren, Dünger,
Schädlingsbekämpfungsmitteln, ertragreicherem Saatgut, neuen Bodenbearbeitungstechniken

und Bewässerungsmethoden manifestierte. "Sie verwandelte den Panjab
in die reichste Region Indiens."85 Die Wirkung des neuen Wohlstandes sollte
bald zu dramatischen Änderungen in der Sikh-Gemeinschaft führen. Mit dem
einsetzenden Modernisierungsschub war eine Verstärkung der horizontalen
Stratifizierung der Bevölkerung des Panjab verbunden, die die sozio-ökono-
mischen und -politischen Unterschiede innerhalb der Sikh-Gemeinschaft
weiter akzentuierte. Der neue Wohlstand brachte durch die fortschreitende
Polarisierung der Gesellschaft auch neue Armut, da ein Grossteil der

Landbevölkerung nicht von der Grünen Revolution profitieren konnte, vor allem
weil sie die finanziellen Mittel zur Umstellung der Produktionsweise nicht
aufbringen konnten. Die ohnehin bessergestellten Jat-Grundbesitzer konnten
ihre Prosperität ausbauen, während die Mehrheit der Kleinbauern (vielfach
auch Jats) und das stetig wachsende Agrarproletariat (nicht nur Sikhs) stark

84 Akbar, 1985; Grewal, 1990.

85 Stukenberg, I995a:71.



Die Sikhs und der Panjab 865

unter diesen Entwicklungen zu leiden hatten - zumal die reichen

Grossgrundbesitzer statt der armen Sikh-Landbevölkerung nun häufig Hindus

aus den niedersten sozio-ökonomischen Schichten der nordindischen Armenhäuser

wie Uttar Pradesh und Bihar auf ihren Höfen arbeiten Hessen, um so

die Lohnkosten möglichst tief zu halten. Da die meisten Grossgrundbesitzer
Akalis waren, kam es dadurch aber zu einem Interessenkonflikt, da die grosse
Masse der ruralen Sikhs kein Interesse mehr hatte, bei Wahlen für die Akalis
zu stimmen. So entstand ein sozio-ökonomischer Hintergrund, der zu einem

wichtigen Nährboden für zunehmend extremistische Haltungen wurde. Mit
dem neuen Wohlstand wurde das Spannungsverhältnis zwischen Tradition und

Moderne weiter verstärkt. Modernisierung, Technisierung und die damit
verbundenen sozial-kulturellen Implikationen wirkten sich aber nicht nur auf
die wirtschaftlich Unterprivilegierten, sondern auch auf die Sikh-Jugend
entankernd aus. Freizeit, Geld, der Einfluss der Medien, der Traum vom Land mit
angeblich unbegrenzten Möglichkeiten und dessen Früchten machten auch

vor den jungen Sikhs nicht Halt. Ferner muss beachtet werden, dass diejenigen
Sikhs, welche vom zunehmenden Wohlstand durch die Grüne Revolution
profitieren konnten, ihre Kinder vermehrt auf höhere Schulen schickten,
doch infolge der recht einseitigen Entwicklung des Panjab mit dem

Schwerpunkt Landwirtschaft fanden viele dieser jungen, gebildeten Sikhs

keine ihrer Ausbildung entsprechende Arbeit.
Neben einer grossen Gruppe, die ihre Identität weiterhin relativ unre-

flektiert und an traditionelleren Bezügen orientiert lebte, entfernten sich

immer mehr Sikhs von diesen Bezügen, um sich einem westlich geprägten
Individualismus anzunähern. In diesem Zusammenhang ist auch die bereits
Ende der 70er Jahre einsetzende Ablegung der äusseren Identitätsmerkmale
vieler Khalsa-Sikhs zu verstehen. "Die Frage nach den 'Inhalten' der

vielthematisierten Sikh-Identität und was deren Stellung und Beitrag in einer
sich rapide wandelnden Umwelt sei, beschäftigt die Sikh-Jugend vehement."86
Man kann diese intensive Beschäftigung mit der Identität so interpretieren,
dass die vermeintlich stark ausgeprägte und selbstbewusste Sikh-Identität für
diese Akteure nicht mehr intakt ist, sondern dass eher eine emotionale
Verstörung, ein Bruch der Identität diagnostiziert werden kann, was im

Zusammenhang mit den veränderten, "modernisierten" sozial-kulturellen
Rahmenbedingungen zu sehen und so zu verstehen ist, dass man sich durch
den zunehmenden Verlust der Seinsgewissheit auf diejenigen Aspekte sozialer

86 Stukenberg, 1995a: 154.



866 Daniel Portmann

Identität berief, die in den Augen der meisten Menschen Hoffnung auf eine

Wiederverankerung brachte. Und dies geschah unter Anleitung der politischen
Führung in einem raumbezogenen, regionalistisch orientierten Diskurs. Es gab

also in verschiedener Hinsicht genügend Nährboden, um entankerte Sikhs für
extremistische "Blut-und-Boden"-Diskurse87 anfallig zu machen. Es fehlte
nur noch der Zünder.

Die Akalis waren durch die Entwicklungen innerhalb der Gemeinschaft

alarmiert, stellten sie doch den politischen Arm einer Organisation dar, für
welche die Khalsa-Identität und die damit verbundenen Werte die Grundlage
der Existenz waren. Sie reagierten durch die Betonung der Einheit der Sikh-
Gemeinschaft. Konsequenz davon war die Stilisierung der Hindus zum neuen
Feindbild. "Auf diese Weise konnten [die Akalis] die kulturellen und

wirtschaftlichen Unterschiede innerhalb der eigenen Gemeinschaft
überbrücken."88 An den tatsächlichen Realitäten ging der Blickwinkel der Akalis
aber vorbei. Trotzdem verstärkten sie mit der 1973 verabschiedeteten,

schwammig formulierten Anandpur-Sahib-Resolution mit ihren ökonomischen,

theo-politischen und weiter zugespitzten Forderungen regionalistischer
Art die alten Tendenzen.

1975 verhängte Indira Gandhi aus andern Gründen den Ausnahmezustand
über die Nation. Zwei Jahre später fühlte sie sich wieder stark genug, um
Wahlen anzusetzen, die sie jedoch prompt verlor. Der Akali Dal war nun an
der Zentralregierung in Delhi und der Panjab-Regierung beteiligt. Durch diese

neue Machtkonstellation verschrieb sich der Akali Dal aufgrund der eigenen

Machterhaltungsinteressen einer gemässigteren Gangart, um auch für Nicht-
Sikhs eine akzeptable politische Plattform zu sein. Den Sikh-Hardlinern missfiel

diese Entwicklung, und die Folge davon waren Abspaltungen vom Akali
Dal. Gleichzeitig versuchte der Kongress, die neue Stellung der Akalis durch
die Instrumentalisierung eines religiösen Führers der Sikhs namens Jarnail

Singh Bhindranwale zu unterminieren. Doch diese Strategie war nur wenig

tragfähig. "Bhindranwale wollte letztlich die allgemein verbindliche, orthodoxe

Sikh-Identität über alle Spaltungsbestrebungen hinsichtlich der verschiedenen

religiösen Praktiken und politischen Ziele [der Sikhs] hinweg
durchsetzen."89 Die Absicht des Kongresses hingegen richtete sich darauf,

politische Vorteile aus den Brüchen, Rivalitäten und Spaltungen der Sikh-

87 Werlen, 1997.

88 Stukenberg, 1995a:77.

89 Stukenberg, 1995a:92.



Die Sikhs und der Panjab 867

Gemeinschaft und des Akali Dal zu ziehen, um die eigenen Machtinteressen
zu schützen bzw. wieder an die Regierung zu kommen.

1980 brach die Regierungskoalition zusammen und der Kongress kam
wieder an die Macht. Es gab nun Bemühungen seitens der Akalis - nun wieder
in der Oppositionsrolle und einen Kurs der Rückkehr zur traditionellen Sikh-
Politik verfolgend - Kapital aus Bhindranwales Status zu schlagen, aber auch

hier existierten Interessensdisharmonien. Im Gegensatz zu Bhindranwale
hatte man in den Reihen der Akalis keine nationalistisch fundierten
Sezessionsabsichten, sondern wollte den Panjab als Heimat der Sikhs

innerhalb der Indischen Union stärken. Ein Problem dabei bestand darin, dass

der Kongress um Indira Gandhi weiterhin eine Politik verfolgte, die eine

Annäherung an die gemässigten Akalis ad absurdum führte. Bhindranwales
Position wurde durch diese unheilvolle Konstellation weiterhin gestärkt.
Während also die extremen Elemente mit allem Nachdruck und durch den

Einsatz von Gewalt einen unabhängigen Sikhstaat (Khalistan) errichten
wollten, kamen die Akalis weiter in Bedrängnis. Sie wollten nichts mit der
zunehmenden Gewalt zu tun haben, konnten aber auch nicht nur zusehen, wie
eine ausserhalb des Akali Dal stehende Person möglicherweise eine von
Erfolg gekrönte Sikh-Bewegung auf die Beine stellen konnte. Man unternahm
einen letzten Versuch, um mit Bhindranwale zusammenzuarbeiten, aber der

Einbezug in den von Bhindranwale verfolgten extremistischen Kurs war für
die Akalis nicht tragbar. Die Betonung eines raumbezogenen, über die

Religion definierten Identitätsdiskurses der Sikhs stiess unabhängig davon, ob

es sich um einen regionalistischen oder nationalistischen Diskurs handelte, an
ihre Grenzen. Zu gross waren die Diskrepanzen, die durch diese äusserst

einseitige Sichtweise entstanden, und zu unkontrollierbar waren die Folgen.
Bhindranwale und verschiedene, in der Regel mit ihm assoziierte

Gruppierungen Hessen nun eine Welle des Terrors über den Panjab rollen um
ihren Absichten den nötigen Nachdruck zu verleihen. Ein Hauptziel dabei war
es, nach dem Muster einer ethnischen Säuberung möglichst viele Hindus aus

dem Panjab zu vertreiben. Eng damit verflochten war auch die Hoffnung, dass

allfällige Racheakte gegen Sikhs, die ausserhalb des Panjab lebten, diese zu
einer Rückkehr in die "Heimat" bewegen würden, um so über kurz oder lang
einen reinen Sikh-Staat schaffen zu können. Bhindranwales Aktionen
richteten sich auch gegen Sikhs jeglicher Couleur, die seinen Absichten im
Weg standen. Seine Politik wurde aber von der grossen Masse der Sikhs nicht
gutgeheissen. Man fühlte sich als Inder, wollte in Frieden und Sicherheit leben
und sah in Bhindranwale immer weniger ein Idol, sondern einen Terroristen.



868 Daniel Portmann

Infolge vermehrter Aktionen der Ordnungskräfte - die Zentralregierung in
Delhi hatte inzwischen wegen der zunehmend anarchischen Zustände die

Panjab-Regierung abgesetzt und die Regierungsgewalt über die Krisenregion
selbst übernommen - hatte sich Bhindranwale gegen den Willen der Sikh-

Hohepriester in der Zwischenzeit im religiösen Zentrum der Sikhs, dem
Goldenen Tempel in Amritsar verschanzt - in der Annahme, dass die
Sicherheitskräfte es nicht wagen würden, ihn aus dem heiligsten Ort der Sikhs zu

entfernen. Doch er irrte sich. In einer massiven, von zwei Sikh-Generälen

angeführten Militäraktion kam es zur Erstürmung des Goldenen Tempels, bei

der Hunderte von Menschen (inklusive Bhindranwale) ihr Leben verloren und

der Tempel stark beschädigt wurde. Diese Aktion hat die Sikh-Gemeinschaft
stärker von der indischen Zentralregierung entfremdet, als dies Bhindranwale

je gelungen wäre. Man hatte die symbolische Bedeutung eines Angriffs auf das

grösste Heiligtum der Sikhs nicht genügend berücksichtigt und statt des

erhofften Endes der Gewalt erreichte man letztlich das Gegenteil. Im grossen
Reservoir entankerter Sikhs fanden sich nun viele junge Menschen, welche

die Welle des Terrors im Angesicht der Bedrohung ihres Fluchtpunktes - der

Zugehörigkeit zur Sikh-Gemeinschaft bzw. der Khalsa - weitertrugen.
Anarchische Zustände folgten, die schliesslich dazu führten, dass die Extremisten
in einigen Gebieten des Panjab unter Anwendung von Gewalt eine alternative
Regierungsform etablieren konnten, welche nicht mehr der Kontrolle des

indischen Staates unterstand. Erst nach massiven Einsätzen durch Polizei und

Militär konnte dem Extremismus ein Riegel vorgeschoben werden. Doch die

dabei angewandten Methoden waren brachial und nicht nur gegen die

Extremisten selbst, sondern vielfach auch gegen die Zivilbevölkerung
gerichtet.90 Jeder Sikh wurde quasi als potentieller Terrorist angesehen und

häufig auch so behandelt.

Obwohl dieser Konflikt im Panjab seit Beginn der 90er Jahre beigelegt zu

sein scheint, hinterliess er im Selbstwertgefühl der Sikhs tiefe Narben. Man

muss auch davon ausgehen, dass die militärische Lösung des Problems die

eigentlichen Ursachen und Nährböden dieses Konfliktes nicht behoben hat.

Aber diese Probleme müssen von verschiedenen Seiten angegangen werden.

Die Stilisierung des Panjab als homeland der Sikhs ist infolge des realen

sozial-kulturellen Gefüges innerhalb des Panjab und der Sikh-Bewegung

genauso zu überdenken und zu hinterfragen wie die Rolle der Zentralregierung

90 Die Aktionen der Regierung werden in der Literatur (z.B. Kaur, 1998) häufig als

„staatlicher Gegenterror" bezeichnet.



Die Sikhs und der Panjab 869

bezüglich ihres Verhältnisses zu den Unionsstaaten, ihrer Religions-, Minderheiten-

und Wirtschaftspolitik und anderer Faktoren. Dass ein nationalistisch
geführter Diskurs durch die Sikhs Erfolg versprechen kann, ist durch die

allgemeine Situation der Indischen Union bezüglich nationaler Integration
nicht zu erwarten. Ein Nachgeben gegenüber nationalistischen Diskursen trägt
das Risiko potentieller Auflösungserscheinungen der Union in sich, aber ohne
die Stärkung der Regionen im Rahmen einer föderalistischeren Konzeption
des indischen Nationalstaates dürfte sich das Problem nationalistischer und

auch regionalistischer Auswüchse kaum nachhaltig lösen oder zumindest unter
Kontrolle halten lassen.

4. Schlussbetrachtungen

Die ursprünglichen Absichten der Sikh-Gemeinschaft fanden sich nicht in der

Abgrenzung gegenüber Hinduismus und Islam, sondern im Wunsch nach

Verständigung und friedlicher Koexistenz. Mit der räumlich-zeitlichen Ausdehnung

der Sikh-Bewegung und dem damit einhergehenden Strukturwandel war
ein zunehmendes Gewicht und Eigenprofil der Sikhs im sozial-kulturellen
Gefüge der nordindischen Gesellschaft verbunden, was zu Reaktionen führte,
denen sich die Sikhs aktiv entgegenstellten. Ein substantieller Teil der

Gemeinschaft legte zur Bewahrung der eigenen Identität in sich verändernden
sozial-kulturellen Kontexten Wert auf eine verstärkte Differenz zuerst

gegenüber dem zunehmend als Feindbild wahrgenommenen Islam und später
auch gegenüber dem Hinduismus, während ein anderer Teil der Gemeinschaft
weiterhin keinen Wert auf eine derartige Abgrenzung legte. Diese Prozesse -
ersterer z.T. in einem prämodernen Umfeld - lassen sich als Wiederveranke-
rungsversuche einer sich bedroht fühlenden sozialen Gruppe verstehen und

waren jeweils mit einer Re interpretation der eigenen Identität verbunden. Der
spezifische Unterschied der Strategien zur Wiederverankerung unter
prämodernen bzw. modernen Bedingungen lag in der Art und Weise der

Identitätsgenerierung. Erstere bezog sich auf die Gründung einer "Krieger- und

Schicksalsgemeinschaft" als Reaktion auf die zunehmende Feindseligkeit, die

den Sikhs von seiten der islamischen Moghul-Herrscher entgegenschlug, und

führte zu einem neuen Selbstverständnis, das sich vom anfänglichen
Selbstverständnis der Sikh-Gemeinschaft erheblich unterschied. Letztere war
charakterisiert durch die Projektion der eigenen Identität in den Raum, um so

die von der britischen Kolonialmacht aus Eigeninteresse zusätzlich geförderte



870 Daniel Portmann

Abgrenzung der Khalsa gegenüber Hinduismus und Islam aufrechtzuerhalten
und so den Anspruch auf Eigenständigkeit zu untermauern. Die räumliche

Beziehung war dabei nicht traditional gefasst, sondern auf der Basis

traditionaler Komponenten als Gegenentwurf zur Moderne gedacht. Diese

Entwicklung war geprägt durch die sich abzeichnende Teilung Britisch-Indiens
in zwei territorial definierte Nationalstaaten. Als Angst vor Verlust kam
durch die Stilisierung des Panjab zur Heimat der Sikhs unter Berufung auf die

Geschichte zu einem Versuch der kollektiven Wiederverankerung. Doch die

Realität erwies sich als zu komplex, um ihr mit der Beschwörung eines

einheitlichen Zusammengehörigkeitsgefühls der Sikhs einen neuen Stempel
aufdrücken zu können. Die bereits unter vormodernen Bedingungen heterogene
Sikh-Bewegung wurde durch den Einfluss der Moderne in sozial-kultureller
Hinsicht noch komplexer und fragmentierter, sodass die Verbindung von
Religion und Raumbezug diese Strukturen nicht zu überdecken vermochte.

Nachdem sich die Phase der Anarchie und des Chaos im Panjab seit

Beginn der 90er Jahre wieder gelegt hat, wäre es von grossem Interesse, die

Strategien zur Normalisierung und Befriedung der Lage, ihre Folgen für die

betroffenen Akteure und die Veränderungen im sozial-kulturellen Kontext
einer genaueren Analyse zu unterziehen, um so Rückschlüsse auf die Stabilität
des Panjab ziehen zu können. Bezüglich der Identitätsthematik stellt sich

zudem die Frage, ob das Verharren in den althergebrachten Identitätsmustern
und ihrer Verbindung mit dem Raum unter den Bedingungen der Moderne eine

erfolgversprechende Strategie darstellt oder ob der damit verbundene Mangel
an Flexibilität und Anpassungsfähigkeit an den sozial-kulturellen Kontext
eine produktive Auseinandersetzung der Sikhs und natürlich insbesondere der

Angehörigen der Khalsa mit den Herausforderungen der Gegenwart
verhindert. Aufgrund der bisherigen Beobachtungen ist eher von letzterem

auszugehen.



Die Sikhs und der Panjab 871

Literatur

Akbar, M.J.

1988 India: The Siege Within—Challenges to a Nation's Unity. UBS

Publishers' Distributors, New Delhi.
AUFHAUER, E.; GlFFINGER, Rudolf; Hatz, Gerhard
1989 Regionalwissenschaftliche Forschung: Fragestellungen einer empi¬

rischen Disziplin. Mitteilungen des Arbeitskreises für Regionalforschung

Vol 19. Eigenverlag Arbeitskreis Regionalforschung, Wien.
BERDING, Helmut (Hrsg.)
1994 Nationales Bewusstsein und kollektive Identität - Studien zur Ent¬

wicklung des kollektiven Bewusstseins in der Neuzeit 2. Suhrkamp
Verlag, Frankfurt a.M.

BOCK Monika; RAO Aparna
1995 Aspekte der Gesellschaftskultur Indiens: Kasten und Stämme. In:

Rothermund 1995: pp. 112-133.

Bohle, Hans-Georg
1989 20 Jahre 'Grüne Revolution' in Indien. In: Geographische

Rundschau, Februar 2/1989: pp. 91-98.
BOYD, Andrew
1991 An Atlas of World Affairs. Routledge, London.

Bronger, Dirk
1996 Indien - Grösste Demokratie der Welt zwischen Kastenwesen und

Armut. Perthes Länderprofile, Perthes Verlag, Gotha.

Dalmia, Vasudhä; Stietencron, Heinrich von (Hrsg.)
1995 Representing Hinduism - The Construction of Religious Traditions

and National Identity. Delhi/ London.
DESCHAMPS, Jean-Claude; DEVOS, Thierry
1998 Regarding the Relationship between Social Identity and Personal

Identity. In: WORCHEL; MORALES; PAEZ; DESCHAMPS: pp. 1-12.

Effenberg, Christine
1984 Die politische Stellung der Sikhs innerhalb der indischen Nationai-

bewegung 1935-1947. Steiner Verlag, Stuttgart.
GIDDENS, Anthony
1991 Modernity and Self-Identity. Self and Society in the Late Modern

Age. Polity Press, Cambridge.
1995a Konstitution der Gesellschaft. 3.Auflage. Campus Verlag, Frankfurt

a.M.
1995b Konsequenzen der Moderne. Suhrkamp Verlag, Frankfurt a.M.



872 Daniel Portmann

GREWAL, Jagtar Singh
1990 The Sikhs of the Punjab. The New Cambridge History of India,

Bd.II-3. Cambridge University Press, Cambridge.
HARD, Gerhard

1996 Zur Theorie und Empirie des 'Regionalbewusstseins' - Anmer¬

kungen zur Habilitationsschrift von Jürgen Pohl. In: Geographische
Zeitschrift 84. Jg, Heft 1 1996: pp. 55-61.

JONES, Kenneth.W.
1989 Socio-religious Reform Movements in British India. Cambridge

University Press, Cambridge.
KAUR, Rajinder
1998 Of Identities, Integration and Nationality Question. In: SlNGH,

Gopal 1998: pp. 3-56.

KULKE, Hermann; ROTHERMUND, Dietmar (Hrsg.)
1985 Regionale Tradition in Südasien. Steiner Verlag, Stuttgart.
KULKE, Hermann; ROTHERMUND, Dieter
1998 Geschichte Indiens von der Induskultur bis heute. Beck, München.

Lalli, M.
1989 Ortsbezogene Identität als Forschungsproblem der Psychologie. In:

AUFHAUER, E.; GlFFINGER, Rudolf; Hatz, Gerhard 1989:

Regionalwissenschaftliche Forschung: Fragestellungen einer empirischen
Disziplin, pp. 426-438.

Leggewie, Claus

1994 Ethnizität, Nationalismus und multikulturelle Gesellschaft. In:
Berding 1994: pp. 46-65.

Meusburger, Peter (Hrsg.)
1999 Handlungszentrierte Sozialgeographie -Benno Werlens Entwurf in

kritischer Diskussion. Erdkundliches Wissen, Band 130. Steiner

Verlag, Stuttgart.

Michaels, Axel
1998 Der Hinduismus - Geschichte und Gegenwart. Beck, München.

MlKOS, Lothar
1998 Erinnerung, Populärkultur und Lebensentwurf - Identität in der

multimedialen Gesellschaft. In: Medien Praktisch, Heft 1, 1998: pp.
4-8 (vergriffen); siehe auch http://www.gep.de/medienpraktisch/
amedienp/mp 1-99/l-99miko.htm (entnommen 17.7.2000, 19.25).

MCLEOD, William Hewat
1989 Who is a Sikh? The Problem of Sikh Identity. Claredon Press,

Oxford.



Die Sikhs und der Panjab 873

MOSER, Rupert (Hrsg.)
2000 Die Bedeutung des Ethnischen im Zeitalter der Globalisierung.

Verlag Paul Haupt, Bern, Stuttgart, Wien.
RENNER, Erich (Hrsg.)
1996 Regionalismus. Tagungsbericht zum ASG-Symposium, 8.September

1995, anlässlich der SANW-Jahresversammlung 1995. St.Gallen.

REUBER, Paul

1993 Heimat in der Grossstadt - Eine sozialgeographische Studie zu

Raumbezug und Entstehung von Ortsbindung am Beispiel Kölns
und seiner Stadtviertel. Kölner Geographische Arbeiten Band 58,
Köln.

Rothermund, Dietmar (Hrsg.)
1995 Indien - Kultur, Geschichte, Politik Wirtschaft, Umwelt - Ein

Handbuch. Beck, München.

Scherrer, Christian P.

2000 Ethno-Nationalismus als globales Phänomen". In: MOSER 2000: pp.
17-90.

Sedlacek, Peter; Werlen, Benno
1998 Texte zur handlungstheoretischen Geographie. Band 18/1998,

Selbstverlag, Universität Jena.

Sharma, Satish K
1998 Social Structure, Religious Pluralism and Violence in Punjab

(Historical Roots). In: SINGH, Gopal 1998: pp. 321-355.

SINGH, Gopal (Hrsg.)
1994 Punjab—Past, Present and Future. Ajarta Press, Delhi.
Singh, Harjinder
1977 Caste among Non-Hindus in India. National Publishing House,

Delhi.
Stukenberg, Maria
1995a Die Sikhs - Religion, Geschichte, Politik. Beck, München.
1995b Die Sikhs. In: ROTHERMUND 1995: 199-210.

WÄLTY, Samuel; WERLEN, Benno (Hrsg.)
1995 Kulturen und Raum - Theoretische Ansätze und empirische Kultur¬

forschung in Indonesien. Rüegger Verlag, Zürich.
WEICHHART, Peter

1990 Raumbezogene Identität. Erdkundliches Wissen, Heft 102. Franz
Steiner Verlag, Stuttgart.

1995 Das Forschungsfeld'Raumbezogene Identität': Koexistenz rivalisie¬
render Paradigmen? In: RENNER 1996: pp. 53-70.



874 Daniel Portmann

1999 Die Räume zwischen den Welten und die Welt der Räume. In:
MEUSBURGER, Peter 1999: pp. 67-94.

Werlen, Benno
1993a Identität und Raum. Regionalismus und Nationalismus. In: Soziogra-

phie - Blätter des Forschungskomitees 'Soziographie ' der
Schweizerischen Gesellschaft für Soziologie Nr. 7: pp. 39-73.

1993b Handlungs- und Raummodelle in sozialgeographischer Forschung und

Praxis. In: Geographica Helvetica, 45. Heft 12: pp. 724-729.
1995a Sozialgeographie alltäglicher Regionalisierungen Band 1: Zur

Ontologie von Gesellschaft und Raum. Erdkundliches Wissen, Heft
116. Franz Steiner Verlag, Stuttgart.

1995b Von der Regionalgeographie zur SoziaWKulturgeographie alltäg¬
licher Regionalisierung. In: WÄLTY; WERLEN 1995: pp. 65-87.

1997 Sozialgeographie alltäglicher Regionalisierungen Band 2: Globali¬

sierung, Region und Regionalisierung. Erdkundliches Wissen, Heft
119. Franz Steiner Verlag, Stuttgart.

2000 Sozialgeographie — Eine Einführung. Verlag Haupt, Bern.

Worchel, S.; Morales, J.F.; Paez, D.; Deschamps, J-C.

1998 Social Identity - International Perspectives. Sage Publications,
London.


	Die Sikhs und der Panjab : Betrachtungen zur Entwicklung sozial-kultureller und "räumlicher" Identität im Spannungsfeld zwischen Tradition und Moderne

