Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 55 (2001)
Heft: 3: Schweizer geographische Studien zu Asien = Swiss geographical

studies on Asia

Artikel: Die Sikhs und der Panjab : Betrachtungen zur Entwicklung sozial-
kultureller und "raumlicher” Identitat im Spannungsfeld zwischen
Tradition und Moderne

Autor: Portmann, Daniel
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SIKHS UND DER PANJAB: BETRACHTUNGEN

ZUR ENTWICKLUNG SOZIAL-KULTURELLER UND

“RAUMLICHER” IDENTITAT IM SPANNUNGSFELD
ZWISCHEN TRADITION UND MODERNE

Daniel Portmann, Freiburg

1. Einleitung

Im Zeitalter der (Spat)moderne gehoren raumbezogene Diskurse iiberall auf
der Welt beispielsweise in Form von Nationalismen und Regionalismen zur
Tagesordnung. Basierend auf den theoretischen Gedanken von Giddens' und
Werlen? soll im folgenden davon ausgegangen werden, dass die mit dem
Zeitalter der Moderne einsetzende Nationalstaatenbildung weltweit zu einer
Intensivierung raumbezogener Identititsdiskurse gefiihrt hat. Das Ziel der
Ausfiihrungen ist, auf einer handlungs- und subjektzentrierten theoretischen
Grundlage eine Konzeption von Identitdt zu erarbeiten und dabei auch den
Raumbezug in Form von Nationalimus und Regionalismus miteinzubeziehen.
In einem zweiten Teil wird die Entwicklung sozial-kultureller Identitit im
Spannungsfeld von Tradition und Moderne am Beispiel der in erster Linie im
nordindischen Bundesstaat Panjab beheimateten religidsen Glaubensgemein-
schaft der Sikhs nachgezeichnet.

2. Theoretische Grundlagen

Basierend auf den theoretischen Ausfilhrungen von Anthony Giddens und
Benno Werlen soll im folgenden eine Konzeption von “Identitdt” erstellt
werden.? Insbesondere der Aspekt der sozialen Identitdt unter Mitberiicksich-
tigung raumbezogener Diskurse ist dabei von Interesse.

1 GIDDENS, 1995a; 1995b.
2 WERLEN, 1995a; 1997.
3 GIDDENS, 1995a; WERLEN, 1995a; 1997.



834 DANIEL PORTMANN

Als metatheoretische Grundlage ist auf den von Werlen konzipierten
“methodologischen Dualismus™ bzw. “methodologischen Subjektivismus™?
zuriickzugreifen. Dieser besagt, dass nur Subjekte Akteure sein konnen.
Soziale Kollektive, deren Realitdt nicht in Frage gestellt wird, verfiigen hin-
gegen nicht von sich aus iiber Handlungsfahigkeit. Aussagen iiber soziale
Phidnomene lassen sich aus diesem Blickwinkel auf Eigenschaften von Hand-
lungen unter Beriicksichtigung der spezifischen sozialen, physisch-materiellen
und subjektiven Rahmenbedingungen, welche fiir die Handlung konstitutiv
sind, zurtickfiihren.

2.1 Subjektive und sozial-kulturelle Welt

In der Giddens’schen Konzeption von Bewusstsein ldsst sich zwischen dem
Unterbewusstsein, dem praktischen und dem diskursiven Bewusstsein unter-
scheiden.® Das Unterbewusstsein umfasst dabei Erinnerungsweisen, auf die der
Handelnde keinen direkten Zugang hat. Das bewusste Handeln wird dadurch
jedoch nicht determiniert.

Das praktische Bewusstsein ist ein zentraler Aspekt der Strukturations-
theorie und auch fiir die unten folgende Konzeption von Identitdt unentbehr-
lich. Es ist so zu verstehen, dass Handelnde in der Lage sind, spezifisches
Wissen voraussetzende Dinge zu tun, ohne unmittelbar Auskunft dartiber
geben zu kénnen, was sie denn nun gerade machen. Diese alltdglichen Hand-
lungsroutinen sind aber auch als Wissen aufzufassen, da sie — wenn auch nicht
unmittelbar — auf die Ebene des diskursiven Bewusstseins gehoben werden
konnen. In den im praktischen Bewusstsein eingelagerten routineméssigen
Handlungen ist die Grundlage der Identitét zu lokalisieren.

Das diskursive Bewusstsein umfasst dann jene Wissensbestande, die im
Handeln nicht nur zur Anwendung gebracht werden, sondern iiber welche die
handelnde Person bei entsprechender Befragung direkt Auskunft geben kann.
In dieser Form des Bewusstseins ist zudem die reflexive Steuerung des
Handelns zu lokalisieren, welche es den Akteuren erlaubt, “Uber unser
Handeln nachzudenken, es zu beschreiben, es bewusst zu steuern und dariiber
Auskunft zu geben”.” In der Reflexivitdt selbst ist die historische Wandelbar-
keit der sozialen Welt begriindet. “Die Reflexivitdt [...] besteht darin, dass

WERLEN, 1995a.
MEUSBURGER, 1999:258.
GIDDENS, 1995a.
WERLEN, 1997:154.

~N S W b



DIE SIKHS UND DER PANJAB 835

soziale Praktiken stindig im Hinblick auf einlaufende Informationen tiber
ebendiese Praktiken iberpriift und verbessert werden, so dass ihr Charakter
grundlegend verdndert wird”.®

Auch das Konzept der Seinsgewissheit ist fiir die folgenden Erlduterungen
zu Identitdt von Bedeutung. Nach Giddens ist darunter die “Zuversicht oder
das Vertrauen (zu verstehen), dass Natur und Kultur-/Sozialwelt so sind, wie
sie erscheinen, einschliesslich der grundlegenden existentiellen Parameter des
Selbst und der sozialen Identitdt”.® Ein handelndes Subjekt geht somit davon
aus, dass auch die anderen die Welt gleich sehen. In gemeinsamen routinemaés-
sigen Praktiken konstituieren sich die Voraussetzungen flir eine gemeinsam
geteilte Deutung der sozialen Wirklichkeit. Von grosser Wichtigkeit fiir die
Aufrechterhaltung der Seinsgewissheit ist also die Routinisierung von Hand-
lungen/Handlungsweisen, welche in erster Linie vom praktischen Bewusstsein
getragen wird. Eine intakte Identitdt ist in diesem Sinne unerldsslich fur die
Aufrechterhaltung der Seinsgewissheit.

Basierend auf Giddens Strukturationstheorie sind die sozialen bzw. kultu-
rellen Strukturen iiber den Vermittlungsprozess der Strukturation mit dem
Handeln verbunden.!® Damit ist gemeint, “dass gesellschaftliche Strukturen
sowohl durch das menschliche Handeln konstituiert werden, als auch gleich-
zeitig das Medium dieser Konstitution sind”.!'" Die Strukturen selbst werden
dabei nur iiber das Bewusstsein der handelnden Subjekte sozial wirklich und
auch nur auf diese Weise wirksam. Entsprechend dieser Denkweise ist
“Handeln” gleichzeitig als “strukturiert” und “strukturierend” auffassbar,
wihrend “Struktur” gleichzeitig “Handlungsprodukt” und “Handlungs-
generierung” darstellt. Struktur umfasst zwei Aspekte: Regeln und Ressourcen.
Regeln lassen sich nach Werlen am “angemessensten als generalisierte
Leitfiden des Handelns [...] begreifen, die es den Handelnden ermdglichen,
ihre Tatigkeiten routinemdssig zu reproduzieren, mit denen anderer zu
koordinieren, aber auch Situationen zu verindern. Und sie sind konstitutiv in
dem Sinne, dass sie das Handeln mitgestalten, nicht aber an sich hervor-
bringen”.'> Regeln sind primér ein Bestandteil des praktischen Bewusstseins.

Beziiglich der Ressourcen lassen sich zwei Aspekte unterscheiden: autori-
tative Ressourcen beziehen sich auf die Macht des Zugriffs auf Personen,

8 GIDDENS, 1995b:54.

9 GIDDENS, 1995a:431.
10  GIDDENS, 1995a.

11 WERLEN, 1995a:77.

12 WERLEN, 1997:187.



836 DANIEL PORTMANN

wihrend allokative Ressourcen die Macht des Zugriffs auf materielle Mittel/
Bedingungen umfassen. Eine Ressource ist somit nicht als ein Zustand oder
ein Ding zu verstehen, sondern als eine Fahigkeit, als eine Moglichkeit zur
Umgestaltung. Dies bringt mit sich, dass Regeln nicht ohne Bezugnahme auf
Ressourcen zu betrachten sind. Diese Sichtweise impliziert, dass verschiedene
Subjekte iiber je verschiedene Potentiale des Zugriffs auf autoritative bzw.
allokative Ressourcen verfligen.

2.2 Tradition vs. Moderne

Ein weiterer Eckpunkt der theoretischen Ausrichtung findet sich in Werlens
idealtypischen Beschreibungen traditioneller und spadtmoderner Lebensformen
(siche Ubersicht 1).

Ubersicht 1: Merkmale traditioneller bzw. spitmoderner Lebensformen!3

Traditionelle (pramoderne) Merkmale Spdatmoderne Merkmale

— Die lokale Gemeinschaft bildet den — Das globale Dorf bildet den weitgehend
vertrauten Lebenskontext, anonymen Erfahrungskontext,

— Kommunikation ist weitgehend an face- — abstrakte Systeme (Geld, Expertensyste-
to-face Situationen gebunden, me) ermdglichen soziale Beziehungen

Uber grosse raum-zeitliche Distanzen
hinweg,

— Traditionen verkniipfen Vergangenheit — alltagliche Routinen erhalten die
und Zukunft, Seinsgewissheit,

— Verwandtschaftsbeziehungen bilden ein — global auftretende Generationskulturen,
organisatorisches Prinzip zur
Stabilisierung sozialer Bande in
zeitlicher und raumlicher Hinsicht,

— soziale Positionszuweisungen erfolgen — soziale Produktionszuweisungen
primdr Uber Herkunft, Alter und erfolgen primér im Rahmen von
Geschlecht, Produktionsprozessen,

— geringe interregionale Kommunikations- - weltweite Kommunikationssysteme.

moglichkeiten.

Traditionelle Gesellschaften werden von Werlen aufgrund der in Ubersicht 1
aufgeflihrten Bedingungen “als rdumlich und zeitlich verankert charakteri-
siert”.!* Dabei ist die Stabilitdt bzw. die Verankerung tiber die Zeit hinweg in

13 Nach WERLEN, 1995b:16 bzw. 1995b:70.
14  WERLEN, 1995a:104.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 837

der Dominanz der Tradition begriindet. Als nicht-diskursive Instanzen der
Handlungsorientierung und -legitimation stehen bei den Traditionen nicht die
Konventionen der Subjekte, sondern gesetzte Standards im Zentrum. In rdum-
licher Hinsicht ist die Verankerung “im niedrigen technischen Stand der ver-
fiigbaren Fortbewegungs- und Kommunikationsmittel begriindet”.! (Spat)mo-
derne Gesellschaften hingegen sind als raumlich und zeitlich entankert zu ver-
stehen. “Sozial-kulturelle Bedeutungen, rdumliche und zeitliche Kompo-
nenten des Handelns sind nicht mehr auf festgelegte Weise verkoppelt. Sie
werden vielmehr tiber einzelne Handlungen der Subjekte auf je spezifische und
vielfaltigste Weise immer wieder neu kombiniert”.'® Dabei nimmt die Refle-
xivitdt eine bedeutende Stellung ein. Mit modernen Gesellschaften sind in
erster Linie die Industriegesellschaften gemeint. Spatmoderne Gesellschafts-
formen beziehen sich folglich auf die zeitgendssischen westlichen Gesellschaf-
ten. Darunter fallen auch die westlich geprigten Gesellschaftssegmente in
anderen Teilen der Erde.

Da die Kritik einiger Autoren an der Holzschnittartigkeit dieser Gegen-
liberstellung durchaus berechtigt erscheint, muss bemerkt werden, dass diese
idealtypischen Konzepte im hier propagierten Verstindnis nicht nur als
Epochenabgrenzung aufgefasst werden sollen, sondern als einander durch-
wirkende, gegenwartsbezogene Aspekte der lebensweltlichen Beziige der Sub-
jekte, deren Aufeinandertreffen zu Entankerung und Verlust der Seins-
gewissheit filhren (konnen). Nach Giddens finden sich die Anfinge der
Moderne im 17. Jh. in Europa. Mit Moderne verbindet er institutionelle
Transformationen. “Keine andere, traditionaler verfasste Gesellschaftsform
ist imstande gewesen sich dieser Kraft insofern zu widersetzen, als es ihr
gelungen wire, ausserhalb der globalen Entwicklungstrends zu bleiben und
dabei ihre vollstindige Autonomie zu wahren”.!” In diesem Sinne soll fiir die
praktischen Betrachtungen am Beispiel der Sikhs davon ausgegangen werden,
dass (spit)moderne und traditionelle Aspekte der Strukturierung der Lebens-
welten nebeneinander existieren und so ein Spannungsfeld generiert wird.
Zudem kann nicht davon ausgegangen werden, dass mit dem mehr oder
weniger weltweiten Um-Sich-Greifen des Projekts der Moderne alle Akteure
in gleichem Masse in den daraus resultierenden Verdnderungen eingebunden
sind, zumal flir nicht-(west)europdische Gesellschaften das Eintauchen in die

15  WERLEN, 2000:31.
16  WERLEN, 1995a:134.
17  GIDDENS, 1995b:214.



838 DANIEL PORTMANN

Moderne héufig als koloniales Abhdngigkeitverhiltnis begann, dessen Folgen
bis in die Gegenwart andauern. Verankerung ist in dieser Hinsicht nicht nur als
traditionales Relikt zu verstehen, sondern kann immer wieder neu erfunden
werden. Verdnderungen und die damit einhergehende Gefahr der Entankerung
und des Verlustes der Seinsgewissheit in den alltdglichen Weltbeziigen der
Subjekte erfordern in diesem Sinne den Entwurf von Strategien der Wieder-
verankerung. In den praktischen Betrachtungen wird zudem zu zeigen sein,
dass Prozesse der Entankerung auch unter primodernen Bedingungen zu
beobachten sind oder — wie dies von William Hewat McLeod verdeutlicht
wird: “As always the actual experience turns out to be more diverse and
complex than the tradition would allow”.!8

Giddens verbindet mit der Moderne die Transformation von Institu-
tionen und definiert vier institutionelle Dimensionen der Moderne wie folgt:

= Industrialismus (Umgestaltung der Natur: Schaffung der “gestalteten Umwelt”),

~ Kapitalismus (Kapitalakkumulation im Kontext wettbewerbsorientierter Arbeits- und
Produktemarkte),

- Uberwachung (Informationskontrolle und soziale Beaufsichtigung durch Biirokratie),

- militdrische Macht (Kontrolle tber die Mittel zur Gewaltanwendung im Kontext der
Industrialisierung des Krieges).!?

Fiir die praktischen Betrachtungen ist dies insofern von Interesse, als damit
ein Instrumentarium zur Verfligung steht, den umfassenden Einbezug des
Panjab in das Projekt der Moderne im Rahmen seiner Annektion durch die
britische Kolonialmacht zu thematisieren.

Giddens verbindet seine Ausfiihrungen zu den institutionellen Dimensio-
nen der Moderne mit der Aussage, dass moderne und spatmoderne Gesell-
schaften vor allem in Nationalstaaten organisiert sind. Der besondere Aspekt
der institutionellen Wirklichkeit “Nationalstaat™ ist darin zu sehen, dass sie
tiber die raum-zeitliche Gebundenheit auf einem Territorialititsprinzip beruht.
Innerhalb dieser klar umrissenen, erdraumlich lokalisierbaren Grenzen sind die
entsprechenden Institutionen dafiir besorgt, das administrative Monopol
hinsichtlich Recht und Kontrolle der Gewalt sicherzustellen.

“Nationen, wie alle anderen kollektiven Identititen auch, (sind) keine
naturwiichsigen Gebilde, sondern (miissen) vielmehr als Resultat politischer
Auseinandersetzungen und kultureller Verdnderungen begriffen werden [...].

18 MCcCLEOD, 1989:22.
19  GIDDENS, 1995b.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 839

Dieses Konzept hat sich in mehrfacher Hinsicht bewahrt. Es 6ffnet den Blick
fir die Vielfalt, Wandelbarkeit und Vergénglichkeit von nationaler und
kultureller Identitdt.”?® Nationen definieren sich dabei {iber eines oder
mehrere Kriterien der Begrenzbarkeit wie beispielsweise Sprache, religiose Be-
kenntnisse, gemeinsame Traditionen, eine historische Person usw. Allerdings
muss nicht jede soziale Gruppe, die sich selbst als Nation definiert, auch {iber
ein entsprechendes Territorium verfligen, das sich mit einem Staat deckt. In
dieser Hinsicht ldsst sich zwischen ethnischen und politischen Nationen
unterscheiden, wobei erstere liber keinen Apparat zur politischen Kontrolle
des propagierten Territoriums verfligt. Der Begriff der Ethnie ist — wie
derjenige der Nation — mit Vorsicht zu geniessen, kann er doch als Platzhalter
fir verschiedenste Argumentationen und Aspekte dienen. Vor diesem
Hintergrund ist beziiglich der folgenden Ausfiuhrungen zur Identitdt
festzuhalten, dass sich im Rahmen der Moderne erdraumlich abgrenzbare
Regionen als Mittel zur Identitdtsgenerierung bzw. Wiederverankerung im
Zusammenhang mit nationalistischen bzw. regionalistischen Diskursen
geradezu anbieten. Zudem ist ausgehend von der propagierten Handlungs- und
Subjektzentrierung festzuhalten, dass weder Raum noch Zeit unabhingig von
den Akteuren und deren Handlungskontexten gesehen werden konnen. Erst
durch das Vorhandensein von Subjekten werden Bedeutungsgehalte von Zeit
und Raum generiert und somit subjekt- bzw. gruppenspezifisch kontextu-
alisiert. “‘Raum’ und ‘Zeit” werden derart als Konstitutionsleistungen der
Handelnden begritfen.”?

2.3 Personale und soziale ldentitdt

Fur die folgenden Betrachtungen soll von der These ausgegangen werden, dass
Identitdt nicht zuletzt infolge unterschiedlicher Raum-Zeit-Bindungen durch
die Subjekte je spezifische Charakteristika umfassen kann, also ein dynami-
sches Phdnomen ist, das nicht losgelost von seiner Umwelt betrachtet werden
kann. Die Raum-Zeit-Bindung ist dabei in hohem Masse von Aspekten des
eigenen Wissenshorizontes, der eigenen Biographie und Bewusstseinszustinde
abhingig. Das Gefiihl der eigenen Identitdt, das jedem Subjekt in irgendeiner
Weise inhédrent ist und innerhalb des sozialen Horizontes konstruiert wird,
kann so als allgemeine Richtung der Handlungsorientierung aufgefasst werden
und 1st in dieser Rolle unerldsslich flir das Funktionieren einer Gesellschaft.

20 BERDING, 1994:10.
21 WERLEN, 1997:142.



840 DANIEL PORTMANN

Giddens lokalisiert die Basis der eigenen personalen und sozialen Identitdt im
praktischen Bewusstsein der Subjekte, also in den Routinen.

Die Konzepte der sozialen und personalen Identitdt basieren nach Des-
champs und Devos auf der Idee, dass jedes Subjekt auf der einen Seite durch
soziale Merkmale charakterisiert ist, welche die Zugehorigkeit des Subjekts zu
einer Gruppe oder Kategorie aufzeigen.?? Auf der subjektiven Seite bestehen
spezifischere, personliche Merkmale und individuelle Charakteristika. Auf
sozial-kultureller Stufe besteht eine gewisse Wichtigkeit, einer Gruppe oder
vorgegebenen sozialen Kategorie anzugehoren. Dies ist allerdings nur in
Verbindung mit der Existenz anderer Gruppen/Kategorien moglich. “Identitét
entwickelt sich immer in kulturellen Kontexten, von denen sie abhidngig ist,
und sie wird innerhalb von Reprisentationen und Diskursen sowie durch
Differenz konstruiert.”?3 Laut Deschamps und Devos fillt hierbei besonderes
Gewicht auf die Differenz. Sie sind der Meinung, dass “the stronger the
identification with a group, the more significant the differentiation of that
group from other groups will be”.24

Von grosser Bedeutung fiir die praktischen Betrachtungen ist die Frage,
wie sozial-kulturelle Identitdt konstituiert ist. Mit Giddens kann davon aus-
gegangen werden, dass “soziale Identititen und die mit ihnen verkniipften
Beziehungen und Praktiken [...] ‘Markierungen’ in der virtuellen Raum-Zeit-
Sphére der Struktur (sind). Sie sind verbunden mit normativen Rechten, Ver-
pflichtungen und Sanktionen, welche innerhalb spezifischer Kollektive Rollen
konstituieren.?’ In diesem Sinne ist sie als sozial-strategisches Mittel zu
verstehen, als “ein Mittel, um die Handlungen der Akteure so zu koordinie-
ren, dass ein kollektives [bzw. an einer intersubjektiv giiltigen Normvorgabe
orientiertes] Handeln moglich und politisch erfolgreich sein kann”.2¢ Laut
Werlen ist es fiir die personliche Identitdit von grosser Bedeutung, an einer
sozialen Bewegung teilhaben zu konnen, wobei sich die personale Identitét
gleichzeitig tiber die kollektive bzw. soziale ausbilden kann. *“Kollektive
Identitdt ist dabei in jedem Fall als das Ergebnis sozialer Prozesse und nicht
als die unkritisch vorausgesetzte Vorbedingung sozialer Bewegungen zu
begreifen.”?’

22 DESCHAMPS; DEVOS, 1998.
23 MiKos, 1998:2.

24 DESCHAMPS; DEVOS, 1998:3.
25 GIDDENS, 1995a:336.

26  GIDDENS, 1995a:42.

27  WERLEN, 1995a:42.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 841

Ein Element, das in diesem Zusammenhang zu beachten ist, bezieht sich auf
soziale Kategorisierungen. Fiir Deschamps und Devos bezieht sich Kategori-
sierung auf psychologische Prozesse “which tend to organize the environ-
ment into categories or groups of persons, objects, events (or groups of some
of their characteristics) according to their similarities, their equivalences
concerning their actions, their intentions or behaviour”.2® Bei sozialen
Kategorien handelt es sich prinzipiell um kognitive Kategorien, in denen
Subjekte zusammengefasst werden, von denen angenommen wird, dass sie eine
oder mehrere Eigenschaften miteinander teilen. Die Subjekte als konstituie-
rende Elemente sozialer Identitdten vereinigen in sich aber nicht nur solche
Eigenschaften und Aspekte, welche mit einer spezifischen sozialen Gruppe
Ubereinstimmen. Es ist vielmehr davon auszugehen, dass in Momenten der
Identifikation mit einer Gruppe andere Eigenschaften der Subjekte quasi
“ausgeblendet” werden, um allfallige Differenzen zum Sinngehalt, dem oder
den Identifikationsmerkmalen der Gruppe moglichst zu verhindern und so die
Identifikation mit der Gruppe zu ermdéglichen.?’ Ein Beispiel fiir soziale
Kategorisierungen ist in den bereits angesprochenen ethnischen
Regionalisierungen zu sehen, wobei Ethnizitit nach Leggewie als eine fiir
individuelles und kollektives Handelns bedeutsame Tatsache verstanden
werden kann, indem eine relativ grosse Gruppe von Menschen durch den
Glauben an “eine gemeinsame Herkunft, durch Gemeinsamkeiten von Kultur,
Geschichte und aktuellen Erfahrungen verbunden sind und ein bestimmtes
Identitits- und Solidarbewusstsein besitzen”.?® Diese Definition schliesst
freilich eine verbindliche und raumlich wie zeitlich stabile Festlegung von
ethnischen Gruppen aus. Nach Werlen konnen sie “als verbleibende
Konsequenz traditioneller, rdumlich und zeitlich verankerter Lebensformen
bestehen, aber auch Ausdruck der ‘gewollten’, auf Affinitdt beruhenden
Migration (ethnische Segregation) oder das Ergebnis gewaltmissiger
Anordnung [...] sein”.3! Allerdings stellt sich in diesem Zusammenhang die
Frage, ob man ethnische Regionalisierungen wirklich als Konsequenz tradi-
tioneller, rdumlich und zeitlich verankerter Lebensformen verstehen kann
oder nicht eher im Sinne von Christian P. Scherrer argumentieren sollte, der
kritisch bemerkt, dass infolge (post)kolonialer Halluzinationen gerne iiber-

28  DEscHAMPS; DEVOS, 1998:4.

29  Gruppeninterne Differenzen werden somit kleiner gehalten als Differenzen im gruppen-
externen Kontext..

30 LEGGEWIE, 1994:50.

31  WERLEN, 1997:347.



842 DANIEL PORTMANN

sehen wird, dass “Ethnizitdit und Ethno-Nationalismus genuin moderne
Konzepte und Ideologien sind, die im Kampf fiir Autonomie bzw. gegen
Dominanz entstanden sind, und die ambivalente, oft aber auch fortschritt-
liche Inhalte transportieren”.??

In diesem Sinne sind ethnische Regionalisierungen als spezifische (Wie-
der)verankerungsversuche sozialer Gruppen zu verstehen, wobei nicht un-
reflektiert vorausgesetzt werden kann, dass diese entsprechenden Gruppen
auch in vorkolonialer Zeit in derselben Art und Weise Bestand hatten bzw.
dass dieses “ethnische Zusammengehorigkeitsgefiith]” — falls es iiberhaupt
vorhanden war — in derselben Art und Weise konstruiert war.

2.4 Raumbezogene ldentitdt

Lalli bemerkt, dass “aus der Sicht der Psychologie [...] festgestellt werden
(kann), dass die rdumliche Umwelt fiir die Identitit von Menschen von
Bedeutung ist™33 und geht gar einen Schritt weiter mit der Bemerkung, dass
“die rdumlich-physikalische Umwelt fiir die Identitit von Menschen relevant
ist [...] [und] die Kritik einiger Sozialgeographen, regionale Identitdt sei
lediglich das Ergebnis sozialer Kommunikation und iiber raumliche Kategorien
nicht addquat zuganglich™?4, zu kurz greift. In diesem Zusammenhang muss
aber gefragt werden, ob mit Hilfe rdumlicher Kategorien tiberhaupt ergriindet
werden kann, wie eine (Teil)identitdt gestiftet und reproduziert wird. Es liegt
viel ndher zu fragen, wie der Raum durch die Subjekte instrumentalisiert und
symbolisch angefiillt wird und welche Bedingungen dazu fiihren, dass sich die
Subjekte mit spezifischen symbolischen Ladungen identifizieren. Rdumliche
Kategorien erscheinen in diesem Zusammenhang — da selbst “Platzhalter”
und mit symbolischen Ladungen besetzt — als unangebracht. Raumbezogene
Identitét ist in diesem Sinne als vereinfachende, reduzierende Spielart sozial-
kultureller Identitit zu verstehen. Nach Weichhart kann man davon
ausgehen, dass der Stellenwert raumbezogener Identitit im Vergleich zu
andern Teildimensionen wie Geschlecht, Beruf, Kulturkreis etc. eher gering
ist.? Dabei muss aber beriicksichtigt werden, dass vor dem Hintergrund der
Globalisierung der Lebenswelten und der damit einhergehenden zunehmenden
Entankerung der Lebensformen Identifikationspotentiale territorialer

32 SCHERRER, 2000:18.

33  LALLIL, 1989; zit. nach REUBER, 1993:17.

34  LarLl, 1989; zit. nach WEICHHART, 1990:10.
35  WEICHHART, 1990.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 843

Bindungen neu belebt werden. Dabei ist an Formen des Regionalismus und
Nationalismus zu denken, ohne dass diese beiden Begriffe mit “regionaler
Identitat” gleichzusetzen sind.

“Regionale Identitdt” umschreibt viel eher eine Bewusstseinstatsache
denn ein territorial lokalisierbares Erscheinungsbild. Dies reicht jedoch nicht
aus, um von einer Zugehorigkeit eines Subjektes zu einem bestimmten Raum
sprechen zu kénnen. Regionalismus hingegen ist primér als ein politischer
Diskurs zu(un)gunsten einer regional definierten Gesellschaft und deren
sozialen und/oder infrastrukturellen Bedingungen des Handelns zu verstehen.
Hard driickt diesen Sachverhalt so aus, dass regionalistische Diskurse “als
semantisch-symbolische Transformationen von politischen Diskursen und
Konflikten aller Art gelesen werden” kdnnen und die entsprechende regiona-
listische Rhetorik die Regionsbevilkerungen in politischer und kultureller
Hinsicht meist homogener erscheinen lassen als sie es tatsdchlich sind.3¢
Ethnien, Volker, Nationen usw. existieren jedoch nicht als eigenstindige
soziale Gebilde. Nach Berding widerspiegeln sich dabei in der Debatte um
Nation und Identitdt (und natiirlich auch Regionalismusformen) nicht zuletzt
“die Zerstorung ilberkommener politischer Strukturen und geistiger
Orientierungsmuster. Die alte Ordnung, mit der man vertraut war, wird
abgeldst durch eine neue Welt, in der man sich noch nicht zurechtfindet.”?’

Auch ist ein Blick auf nationalistische Muster zu werfen: Staat und
Territorium sind im Nationalstaat zwar auf zwingende Weise miteinander
verbunden, und obwohl Nationalismus an und fiir sich eng an Entstehung und
Bestand von Nationalstaaten gebunden ist, sollte nicht jede Einstellungs- und
Beziehungsform zu einem Nationalstaat gleich als Nationalismus eingestuft
werden. Der Raum — oder in diesem Fall besser das nationale Territorium —
kann bei den Subjekten zum gefiihlsbeladenen Symbol und Kiirzel fiir soziale
Beziehungen erscheinen, die sich im nationalen Perimeter, dem Territorium,
abgespielt haben oder nach wie vor bestehen. “Wichtig ist nun, vor allem
auch im Hinblick auf die Entstehung [von] [...] Regionalismus und [...]
Nationalismus, dass national-staatliche Institutionen darauf hinwirken, den
staatlichen Nationalismus zu fordern, indem sie bestimmte kulturelle
Standards — tiiber Bildungs- und Informationseinrichtungen — in aller Regel
gegen die regionalen Traditionen und ethnischen Minderheiten durchzusetzen

36 HARD. 1996:55.
37  BERDING, 1994:9.



844 DANIEL PORTMANN

versuchen.”® Die damit angestrebte Homogenisierung der Bevolkerung in
kultureller Hinsicht kann so verstanden werden, dass dadurch der Boden fiir
ein moglichst stabiles nationales Zugehorigkeitsgefithl vorbereitet werden
soll. Nationalismen konnen sich aber auch explizit gegen nationalstaatliche
Strukturen richten. Hypothetisch kann man — wie bereits erwdhnt wurde —
davon ausgehen, dass sowohl Nationalismus wie auch Regionalismus eine
identitatsstiftende Komponente aufweisen, was im Zusammenhang mit dem
beispielsweise von Giddens festgestellten, wachsenden Bediirfnis nach
Identitdtsmoglichkeiten in Situationen der Ungewissheit zu erkléren ist.3?
Diese Identititsmoglichkeiten sind mit komplexitdts-reduzierenden Leitbil-
dern verbunden, bzw. fungieren selbst als solche. “Und dieses Bediirfnis
koénnen sich sowohl nationalistische als auch regionalistische Diskurse fiir die
beabsichtigten Zielvorstellungen zunutzemachen.”4?

Bei der Konstruktion des Korpus der Identifikation in nationalistischer/
regionalistischer Manier spielen somit rdumliche bzw. territoriale Kategorien
eine zentrale Rolle, wobei davon auszugehen ist, dass in der Regel diese
rdumlich-territorialen Kategorien zur sozial-6konomischen und kulturellen
Typisierung der Bevolkerung verwendet werden und nicht umgekehrt. Daraus
resultiert eine unangemessene Homogenisierung der sozial-kulturellen Welt,
welche mit einem stark verzerrten Bild sozial-kultureller Verhéltnisse einher-
geht. Vor dem Hintergrund einer subjektzentrierten Sichtweise ist es zudem
ausgeschlossen, dass sich positive wie auch negative Auswirkungen eines
derartigen Diskurses homogen auf die Mitglieder der Region verteilen oder gar
dieselben Implikationen fiir alle mit sich bringen.

Abschliessend ist zu erwidhnen, dass das Interesse dieser Arbeit nicht auf
Formen raumbezogener Identitét als solcher gerichtet ist. Vielmehr ist danach
zu fragen, welche sozial-kulturellen Prozesse ein raumbezogenes Bewusstsein
generieren, worauf sich diese Prozesse beziehen, wie sie reproduziert werden,
wer sich weshalb davon angesprochen fiihlt und welche Folgen dadurch in den
alltdglichen Weltbeziigen der Subjekte entstehen. Dem liegt zugrunde, dass
hypothetisch davon ausgegangen werden kann, dass Subjekte mit intakten
personalen und sozialen Identititen und damit verbunder intakter Seinsgewiss-
heit weniger anféllig auf raumbezogene Diskurse sind.

38  WERLEN, 1993a:58.
39  GIDDENS, 1991.
40  WERLEN, 1993a:61.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 845

3. Praktische Betrachtungen am Beispiel der Sikhs

In diesem Kapitel sollen zuerst einige Aspekte der indischen Gesellschafts-
ordnung thematisiert werden. Ein kurzes Kapitel ist dann den historischen
Anfingen der Sikh-Bewegung gewidmet und befasst sich mit den frithen
Merkmalen der Sikh-Identitdt bis zum Zeitpunkt der Umformung der Sikh-
Bewegung in eine “Krieger- und Schicksalsgemeinschaft™! durch den letzten
Guru*? und den dazu fithrenden Rahmenbedingungen, sowie dem Zeitabschnitt
bis zur Integration des Panjab in das britische Kolonialreich im Jahre 1849.
Ein weiteres Kapitel behandelt die Kolonialzeit und den Anbruch der Moderne
bis zur Unabhingigkeit und Teilung Britisch-Indiens, bevor im letzten Kapitel
die Ereignisse bis in die frithen 90er Jahre des 20. Jh. thematisiert werden.

3.1 Spezifische Merkmale der indischen Gesellschaft

An dieser Stelle ist zuerst auf einige spezifische Merkmale der indischen
Gesellschaft einzugehen, in die auch die Religionsgemeinschaft der Sikhs
eingebunden ist. Das Kastensystem wird haufig als Teil des Hinduismus ver-
standen, doch ist diese Sichtweise bei ndherer Betrachtung nicht aufrechtzuer-
halten. Zum einen existiert keine Religion namens Hinduismus. Stattdessen
ist davon auszugehen, dass “der Begriff [des Hinduismus] [...] als zusammen-
fassende Bezeichnung fiir eine Gruppe von verwandten, aber voneinander
verschiedenen Religionen aufgefasst werden (muss), die im siidasiatischen
Raum [...] entstanden sind”.*3 In dieser Hinsicht ist auch zu bedenken, dass
die urspriingliche Bedeutung von “Hindu” keine religiose Belegung hatte,
sondern den Fluss Indus und das umliegende Land bezeichnete. Spiter wurde
der Bedeutungsgehalt auch auf das Land und die Leute hinter dem Indus
(Indien) ausgeweitet. Erst mit dem Auftauchen der Araber ab dem 8. Jh.
n.Chr. und der Errichtung muslimischer Reiche auf indischem Boden wurde
der Begriff Hindu mit einer religiésen Komponente versehen.

Die Entstehung des Sikhismus einige Jahrhunderte spater ist als Versuch
der Uberbriickung des Gegensatzes zwischen “Hinduismus” einerseits und
Islam andererseits zu verstehen. Der Sikhismus ldsst sich aus wissenschaft-

41 STUKENBERG, 1995a:30.

42 Die Sikh-Gemeinschaft wurde vom Zeitpunkt der Griindung bis ins Jahr 1708 von 10
Gurus angefiihrt. Nach dem Tod des letzten Gurus wurde das Heilige Buch der Sikhs
mit dieser Rolle betraut.

43 STIETENCRON; zit. nach WALDENFELS 1987:289.



846 DANIEL PORTMANN

licher Sicht weder vollstindig dem Hinduismus noch dem Islam zurechnen.
Das Verhiltnis der Sikhs zu andern Religionsbekenntnissen soll in der Folge
als vertikaler Analyseansatz zu verstehen sein. In horizontaler Hinsicht sind
die Auswirkungen des Kastensystems als traditionellem, in den sozial-
kulturellen Strukturen lokalisierbarem Ordnungssystem der indischen Gesell-
schaft und das mit dem Zeitalter der Moderne anbrechende Klassendenken zu
beachten. Mit dem horizontalen Ansatz sollen die Briiche und Diskontinuita-
ten innerhalb der Sikh-Gemeinschaft erfassbar werden.

Die Einteilung der indischen Gesellschaft in vier hierarchisch gegliederte
Kasten oder Varnas (Priester/Brahmanen, Krieger/Kshatryas, Hindler/Vai-
shyas und Diener/Shudras; Varna bedeutet soviel wie Farbe) und die ausserhalb
dieser Ordnung stehenden Kastenlosen (Dalits, Parias, Harijans) ist aber nach
Bronger, Bock und Rao, Michaels und anderen Autoren nicht zweckmassig
und wird insbesondere in einer soziologischen/sozialwissenschaftlichen For-
schungskonzeption bereits seit langem abgelehnt.#4 Der Begriff jafi bringt
ebenfalls konzeptionelle Schwierigkeiten mit sich. Das Wort ist aus der Sans-
krit-Wurzel jan oder ja abgeleitet, was soviel wie “gebdren” bzw. “erzeugen”
bedeutet. Im sozial-kulturellen Geflige Indiens existieren Hunderte, gar Tau-
sende verschiedener jatis, wovon auch die Nicht-Hindus beeinflusst sind. Nach
Michaels hat jati ein grosses Spektrum an Bedeutungen, das von
Abstammung, Geburt, Geschlecht, Familie, Genre, Spezies und Art bis hin zu
Staat und Nation reicht.*> Béck und Rao dehnen das Anwendungsgebiet des
jati-Begriffs auch auf die ethnische Herkunft der Subjekte aus.*¢

Da die beiden Begriffe varna und jati also mit gewissen Problemen
behaftet sind, soll der Begriff der Kaste in Anlehnung an Axel Michaels
aufgefasst werden.*’” Eine Kaste kann in in dieser Hinsicht nicht als feste
soziale Gruppe, sondern als ein kognitives Konzept sozialer Organisation und
Hierarchie verstanden werden, das als soziales System zudem nur in einem
begrenzten Gebiet funktioniert. Soziale Gruppen, die sich auf diese Art und
Weise abgrenzen lassen, sollen in der Folge statt Kasten Subkasten genannt
werden. Neben den Subkasten spielen auch die Familienverbiinde eine grosse
Rolle und werden von Michaels gar ins Zentrum des Kastensystems gestellt,
sind jedoch fiir die folgenden Betrachtungen von keiner grossen Bedeutung.

44  BRONGER, 1996; BOCK; RA0, 1995; MICHAELS, 1998.
45 MICHAELS, 1998:190.

46  BOCK; RAo, 1995:113.

47  MICHAELS, 1998.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 847

Ubersicht 2 soll der Vollstandigkeit halber einen allgemeinen Uberblick iiber
die soziale Segmentation der indischen Gesellschaft erlauben.

Alles in allem lassen sich die in Ubersicht 1 dargestellten Merkmale
traditioneller Gesellschaften zur Charakterisierung der gesellschaftlichen
Bedingungen im historischen Kontext gut niitzen. Im Zeitalter der Moderne
verliert das Kastensystem zumindest unter den gebildeten, stddtischen
Schichten zunehmend an Bedeutung.

3.2 Die Anfdnge der Sikh-Gemeinschaft

Bei den Sikhs handelt es sich urspriinglich um eine Glaubensgemeinschaft,
deren Wurzeln auf das spédte 15. Jh. zurlickgehen. Der Begriinder der Sikh-
Bewegung, Guru Nanak, wurde 1469 als Angehoriger einer Krieger-Subkaste in
einem Dorf in der Ndhe von Lahore im heutigen Pakistan geboren. Er strebte
nach einer Uberbriickung der Kluft zwischen Hinduismus und Islam und war
der leidenschaftlichen Uberzeugung, dass Gott von den Menschen eine ge-
meinsame Verehrung entgegengebracht werden miisse. Die Stiftung einer
neuen Religion lag aber nicht in der Absicht Nanaks. Seine monotheistisch
orientierten Lehren — verbunden mit der Vorstellung eines formlosen Gottes,
der Abkehr von der Verehrung von Gotterbildern, Statuen usw. und des Ver-
zichts des Besuches von Tempeln bzw. Moscheen — bildete aber einen starken
Kontrast zum damaligen Volkshinduismus.

Identitdtsstiftende Elemente der frilhen Sikh-Bewegung — im folgenden
auch Nanak-Panth*® genannt — fanden sich dementsprechend nicht im Ver-
such einer Abgrenzung gegeniiber Hindus und Muslimen. Stattdessen erfolgte
die Identitdtsgenerierung beispielsweise durch das Ausiiben gemeinsamer
Rituale wie dem Doppelkonzept von sangat und kirtan bzw. Dem Singen der
Hymnen des Gurus (kirtan) in der versammelten lokalen Sikh-Gemeinschaft
(sangat). Zu diesem Zweck wurde in jedem von Sikhs bewohnten Haus ein
dharamsala genannter Versammlungsraum eingerichtet. Auch das Befolgen
der von Nanak geschaffenen Formel “nam dan isnan”°, eine pazifistische
Grundhaltung und Loyalitdt gegeniiber dem Guru definierten einen Sikh. Die
Sikhs waren eine weltgebundene Gemeinschaft, welche die Erlosung aus dem

48  Im literarischen Sinn bedeutet Panth soviel wie “Pfad” oder “Weg”, aber eine genaue
Begriffsbestimmung gestaltet sich schwierig, da es nach McLEoD, 1989, keine
iiberzeugende englische — und damit auch deutsche — Ubersetzung gibt.

49  nam steht fiir das stindige Meditieren ber dem géttlichen Namen, dan bezieht sich auf
das Verteilen von Almosen und isnan steht fiir eine reine Lebensweise.



848

DANIEL PORTMANN

Ubersicht 2: Soziale Segmentationen®®

Soziale Gruppe

indische

Termini

Relationen, Funktionen und Besonderheiten

Stand,
Kastengruppe
“Kaste”, Berufs-
gruppierungen
Subkaste

Clan, Sippe

Lineage

Familienverbund

Joint family

Grossfamilie bzw.

Kernfamilie

varna (auch
jati)
jati

jati

gotra, vamsa,
kula, sapinda;
Hindi: kutumb,
bhaibandh,
khandan

jati

Hindi: biradari
Nepali: thar

Parivara

Klassische Stindeordnung, sozio-religidse
Ideologie: Brahmana, Kshatrya, Vaishya, Sudra
Gemeinsamkeiten in Beruf, Name, Traditionen;
Bildung von politischen Kastenorganisationen;
liberregional organisierte Kastenstrukturen
etablierten sich erst mit dem Anbruch der
Moderne. dto., aber regional durch Sprache bzw.
ethnisch, sprachlich, regional religiés und
kontextual eingegrenzt

genealogisch-fiktives Kriterium, besonders in
Heirats- und Verwandtschaftsverhiltnissen
relevant Blutsverwandtschaft mit nachweisbaren
Bindegliedern

Familidre Nachbarschaftshilfe in 6konomischen
und religidosen Angelegenheiten,
Heiratsarrangements, Teilnahme an Totenritualen
wegen mitbetroffener Verunreinigung, gemeinsame
Quartiers- und Familiengottheiten, gemeinsame
Feste

Ahnliche Kriterien wie beim Familienverbund,
aber zusitzlich noch gemeinsamer Besitz und
Haushalt Kommensalitdat, Aufzucht der Kinder,
Ahnenversorgung, lebenszyklische Rituale

Kreis der Wiedergeburten durch aktives Verbleiben in der Welt und nicht
durch asketische oder rituelle Abschottung suchten, was bis in die heutige Zeit
von grosser Bedeutung fiir ihr Selbstverstindnis ist. Ausserdem lehnten die
Sikhs die diskriminierenden Elemente des Kastensystems ab, was auch durch
das Ritual des /angar, d.h. des gemeinsamen Speisens der Sikh-Gemeinschaft
unabhingig von der jeweiligen Kastenzugehorigkeit verdeutlicht werden
sollte. Die eigentlichen Subkastenidentitdten wurden von den Sikhs jedoch
nicht abgelegt, sodass das Kastenwesen als Regelsystem in sozio-
okonomischer und sozio-kultureller Hinsicht von den Sikhs durchaus
anerkannt wurde. Die Glaubensgemeinschaft der Sikhs setzte sich aus etlichen

50  Nach MICHAELS, 1998:186; leicht veridndert.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 849

Subkasten zusammen. Vor allem Krieger- und Handwerkersubkasten, aber
auch Muslime sowie Jats folgten dem neuen Glauben. Bei den Jats handelte es
sich vornehmlich um Bauern, deren soziale Organisation durch eine Vielzahl
von Clans gekennzeichnet war. Sie verfiigten iiber martialische, kriegerische
Traditionen, die auch von den zur Sikh-Gemeinschaft gehdrenden Jats nicht
vollstindig abgelegt wurden. Der Grossteil der Sikhs lebte zu dieser Zeit rund
um Lahore. Nach dem Tod Nanaks 1539 blieb die Fiihrerschaft der Bewegung
bis zum Tod des 10. und letzten Gurus im Jahr 1708 in den Hénden von
Kriegersubkasten.

Im aufstrebenden Moghulreich des spaten 16. Jh. kam es zu einem wirt-
schaftlichen Aufschwung, von dem auch die Sikhs profitieren und ihre
Stellung in der Gesellschaft durch neue Organisationsformen und -strukturen
stirken konnten. Von grosser Bedeutung hierbei war nicht zuletzt die Atmos-
phére der religiosen Toleranz, die wihrend der Regierungszeit des Moghul-
Kaisers Akbar herrschte. Nach dessen Tod dnderte sich das Klima wiederum.
Vielerlei Faktoren spielten dabei eine Rolle. Die wachsenden Popularitit des

Zu Ubersicht 3: Der Panjab (nichste Doppelseite)

Der Name Panjab wurde im 16. Jh. vom Moghul-Herrscher Akbar eingefiihrt, bedeutet “Fiinf

Wasser” (persisch panj = finf, ab = Wasser) und war urspriinglich eine Bezeichnung fir die

Reichsprovinz Lahore (nicht dem britischen oder gar den beiden heutigen Panjabs gleichzu-

stellen).

- Ubersicht 3a gibt eine Vorstellung dessen, was unter einem von politischen Gren-zen
bereinigten Panjab verstanden werden kann. Nach STUKENBERG, 1995a:166f

- Ubersicht 3b: Die Teilung des Panjab®!

- Ubersicht 3c: Sprachregionen des Panjab bis 196652

. Ubersicht 3d: Der Unionsstaat Panjab nach 1966°3

Ubersicht 3: Der Panjab (Beschreibung siehe vordere Seite)
- Karten (a) und (b) im gleichen Masstab
- Karten (c) und (d) gleicher Masstab; Karte (c) entspricht dem indischen Teil in Karte (b)

51 Nach Boyp, 1991:152.
52 Nach GREwWAL, 1990:192.
53 Nach GREWAL, 1990:206.



850 DANIEL PORTMANN

7'a Zpp '73“ >0 Znt
o J ¥
lammu 4 4
M,
a-nM ‘ L

Il‘ El

s 'Il‘
[? S
%M
mmlm JULLUNDUR DOAS " arjy P
\_/‘.\-/

PAKISTAN INDIEN BDehli

r"




DIE SIKHS UND DER PANJAB 851

)
P angra
) Gurdaspur

oshid

-~

Amritsar

apur-
Q thala
Jullundur imla

Faroie udhian Chandigarh

1T UTTAR

5uu’ndu:;g§_-z PRADESH

- pa X Karnal
‘Z‘onﬂ?'

N Hissar HK ..C_\_‘ m

Rohtak not to scale

™

%

\ ¢

0,
Mohindergarh

= PANJABI
| | HINDI

JAWKHUY
usuml g )\
%

n hlnv

5

> e
l"‘"'(ﬂ : /'\-\ *
1'%, Gyroaseu ey 6

AIRALE  mar L N T
( e o % 'lllll —IS .

a;,t \,‘

\
z‘mmxsnc s b f'w{osm.ﬁm v,

K e
{" nuunlA‘HAL"n.nuu' i i an s
P4 / _rKT Yy
f sam ot “‘..::. ‘"‘“: e
v (11}
i \-)_,.— \!AIIIII JALANDHAG RN T
! i “ : ",";‘_“’!‘ﬁﬂ\ A‘MA:\A-(
| i ! o N
J‘Flnovun — "“°"""‘ & "'““"“
‘~.. nosA {nnul‘
g ) Fadior A
/ $
— ‘, wetiai — é"“"é‘
"n fIATNINDA"”.‘h\ 4
PuNL
)“ TALWANRI SARS
.~

\_,? wansa !

-

~ 'A-Jxﬁ

0N e
’i
—-—

'“"f\

- BOUNGARY INTERNATIONAL { Vi
= w SWATEfur 4 g 'Y

meee w DISTRICT A A

TANSIL




852 DANIEL PORTMANN

Nanak-Panth und andere Geschehnisse miindeten in der Hinrichtung eines
Gurus, was nachhaltige Folgen auf das Verhiltnis der Sikhs zu den Muslimen
hatte. Die pazifistische Gesinnung der Lehren der ersten fiinf Gurus wurde nun
revidiert, und der neue Guru ermutigte die Gemeinschaft zum offenen Tragen
von Waffen, was unter vielen Sikhs Besorgnis hervorrief und infolge der
inneren Heterogenitdt des Panth eine Kluft innerhalb der Gemeinschaft
heraufzubeschwoéren begann. Den Jats mit ihren kriegerischen Traditionen
kamen die neuen Entwicklungen entgegen und stirkten ihre Position im
Panth.

Doch die zunehmende Abgrenzung gegeniiber den Muslimen verhinderte
nicht das weitere Gedeihen des Panth. In Abweichung zu den Vorstellungen
Guru Nanaks entstanden viele Sikh-Tempel** in Nordindien. Damit verbun-
den waren auch wirtschaftliche und politische Macht, da ein nicht unbetracht-
liches Spendenvolumen aus diesen Tempeln resultierte. Der letzte bedeutende
Moghulherrscher, Aurangzeb, liess wegen dieser Entwicklungen den neunten
Guru der Sikhs hinrichten und vertiefte den Graben zwischen Sikhs und Musli-
men dadurch noch mehr. Die weitestreichende Reaktion seitens der Sikhs war
die Griindung der Khalsa, einer “Krieger- und Schicksalsgemeinschaft”, die
endgiiltig mit der urspriinglichen pazifistischen Auslegung des Nanak-Panth
brach.’3 Die Khalsa sollte eine straffere Identitdt und Abgrenzung insbeson-
dere gegeniiber den Muslimen generieren. Zu diesem Zweck sollten auch
dusserliche Identitdtsaspekte benutzt werden. Das heute so typische Bild der
Sikhs mit ihren Turbanen, dem ungeschnittenen Haupt- und Barthaar und
anderer Kennzeichen ist in diesem Sinn zu erwdhnen. Auch hierin zeigte sich
der Einfluss der Jats, bei denen sich die Médnner in der Regel das Haupthaar
nicht schnitten. Die Jats stellten denn auch den grossten Teil der Khalsa-
Angehorigen und wurden gleichsam zur bedeutendsten ethnischen Gruppe
innerhalb der Sikh-Gemeinschaft. Die Anhdnger der Khalsa sollen in der
Folge Amrit-Dharis®*® genannt werden und sind nicht mit den Nanak-Panthis
gleichzusetzen. In diesem Sinne gab es auch viele Sikhs, die sich der Khalsa
nicht anschlossen.

In Zeiten der zunehmenden Bedrohung — so kann resiimiert werden —
kam es also innerhalb der Sikh-Gemeinschaft zu einer stirkeren Abgrenzung
gegen aussen, um sich gegeniiber dem neuen Umfeld gewappnet zu sehen.

54  Sikh-Tempel sollen in der Folge Gurdwara genannt werden.

55 STUKENBERG, 1995a:30.

56  Amrit bedeutet soviel wie ‘Nektar der Unsterblichkeit” und bezieht sich auf das
gezuckerte Taufwasser der Sikhs, das zur Initiation in die Khalsa verwendet wird.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 853

Zentraler Aspekt war die Hervorhebung der Militanz und des Martyriums als
Eigenschaften des Idealsikh. Die internen Differenzierungen sorgten aber
dafiir, dass die traditionelle Ausrichtung des Nanak-Panth auch weiterhin
(aber nicht als Teil der Khalsa) reproduziert wurde. In dieser Hinsicht ist zu
beachten, dass die Bedeutung der Khalsa fiir die Geschehnisse bis in die
Gegenwart hoher einzuschétzen ist als diejenige des Nanak-Panth, sodass sich
in den folgenden Betrachtungen die Bezeichnung “Sikh” i.d.R. auf die Khalsa
bezieht, ohne damit die Existenz anderer Traditionen innerhalb der Sikh-
Gemeinschaft negieren zu wollen.

Die politischen Verhiltnisse in Nordindien zu Beginn des 18. Jh. waren
vom beginnenden Zerfall des Moghulreiches geprigt. Damit verbundene wirt-
schaftliche Probleme fiihrten vor allem unter der Landbevélkerung zur Ver-
armung. Die Sikhs konnten die Situation fiir ihre Zwecke ausnutzen und waren
in der Lage, sich in einigen Teilen des Panjab als Herrscher zu etablieren.
Grewal beschreibt die Zustande zwischen Sikhs und Moghul-Autorititen in der
ersten Hélfte des 18. Jh. als Biirgerkrieg.’” Man kann jedoch davon ausgehen,
dass der grosste Teil der Sikhs als friedliche Untertanen im niedergehenden
Moghulreich lebte. Ab Beginn des 19. Jh. gelang es einem Clanfiihrer namens
Ranjit Singh, ein Reich zu griinden. Dieses Reich als Sikh-Reich zu
bezeichnen, mag zwar nahe liegen, ist aber zu relativieren. Beziiglich der
Eliten des Reiches kann festgestellt werden, dass nur etwas mehr als die Halfte
davon Sikhs (vornehmlich Jats) waren. Der grosse Zuwachs zum Panth in
dieser Zeit war in starkem Masse auf Neukonvertierungen von Jats im
Kernland zuriickzufiihren, welche vor allem zu Amrit-Dharis wurden. An den
Privilegien und dem Reichtum der herrschenden Eliten konnten diese Sikhs
nicht teilhaben. Der Dienst in Ranjit Singhs Armee half aber vielen armen
Sikhs, ihre kargen Lebensbedingungen durch die Soldzahlungen und die ihnen
liberlassenen Teile aus Pliinderungen in einem nicht unerheblichen Mass
aufzubessern.

Zur Abstiitzung seiner Macht forderte Ranjit Singh die Udasis®®. Sie wur-
den vielfach als Gurdwaraverwalter eingesetzt und waren flir den Staat
insofern nitzlich, als sie durch ihre Funktion in den Gurdwaras fiir die
Konstituierung einer breiten Basis beziiglich des Willens zur Akzeptanz der
Regierung hilfreich waren. Diese machtpolitische Entscheidung Ranjit Singhs

57  GREWAL, 1990.

58  Es handelt sich dabei um eine Gruppe, die nicht der Khalsa angehorte. Einige Autoren
(z.B. McLEOD, 1989) gehen gar soweit, die Udasis ausserhalb der Sikh-Bewegung
anzusiedeln.



854 DANIEL PORTMANN

sollte aber den Grundstein fir grosse Identitdtsprobleme innerhalb der Sikh-
Gemeinschaft legen. Gopal Singh ist beziiglich des Reiches von Ranjit Singh
der Meinung, dass sich Ranjit Singhs Regierungsstil — obwohl er im Namen der
Khalsa regierte — nicht von dem der Moghuln unterschied.’® Dies ist so zu
verstehen, dass die Griindung und Erhaltung eines Reiches im Vordergrund
stand und nicht der Dienst fiir die Khalsa. Auch die sozialen Implikationen
des Kastensystems wurden wieder vermehrt beachtet, und es war nicht selten,
dass kastenlosen Sikhs der Zugang zu Gurdwaras verwehrt wurde. Auf dem
Lande war es hdufig gar nicht mdoglich, Sikhs von Hindus zu unterscheiden.
Dies war dadurch bedingt, dass viele Nicht-Sikhs in der Hoffnung auf Verbes-
serung ihrer Lebensverhiltnisse unabhingig von ihrem eigentlichen Glaubens-
bekenntnis die dusseren Kennzeichen der Khalsa-Zugehorigkeit adaptierten.
McLeod weist denn auch darauf hin, dass sich die Dorfbewohner der religidsen
und theologischen Unterschiede zwischen hinduistischen Stromungen und dem
Sikhismus haufig gar nicht bewusst waren.®® Der Khalsa entstanden so grosse
Identitidtsprobleme, da ihr Anspruch auf eine gesonderte Identitdt dadurch
unterminiert wurde. Der traditionelle Nanak-Panth war dadurch nicht
betroffen, da man in ihren Reihen getreu der Lehren Nanaks keinen Wert auf
dualistische Abgrenzungen legte. Nichtsdestotrotz attestiert Grewal den Sikhs
trotz aller sozialer Unterschiede und Stratifizierungen so etwas wie ein Be-
wusstsein fiir die politischen Realititen, was sich so dusserte, dass sie ein vages
Gefiihl dafiir hatten, dass die Herrscher des Landes ihre eigenen Leute wa-
ren.®! Dies ist aber keineswegs als nationale Zusammengehorigkeit oder Na-
tionalgefiihl zu verstehen. Viel stirker zu bewerten ist der Umstand, dass sich
unter Ranjit Singhs Herrschaft ein Gefiihl der Uberlegenheit unter den Sikhs
gegeniiber anderen Bevolkerungsgruppen entwickelte, ohne jedoch einen
direkten rdumlichen Bezug zum Panjab als Land der Sikhs mit sich zu flihren.
Als nach dem Tod Ranjit Singhs im Jahr 1839 der Zerfall des Sikh-
Reichs begann, kehrten sich einige der vorherigen Entwicklungen wieder um,
was sich dadurch zeigte, dass eine Vielzahl der “Neukonvertierten” die
[dentitdtsmerkmale der Khalsa wieder ablegten. Trotz dieser voriibergehenden
Geschehnisse verstanden sich die Sikhs — nach Sharma, Kaur u.a. — seit der
Begriindung von Ranjit Singhs Reich als die wahren Repridsentanten der
Bevolkerung des Panjab.®? Die “Verrdumlichung” der Sikh-Identitit lag

59  SINGH, 1998:113.

60 McLEoD, 1989.

61  GREwWAL, 1990:118.

62  SHARMA, 1998; KAUR, 1998.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 855

damals aber noch in ferner Zukunft. Mit dem Tod des charismatischen Ranjit
Singh enstand ein geféhrliches Machtvakuum. Von grosster Tragweite war der
Verlust der Kontrolle iiber die Armee, die sich nun ganz einfach nahm, was sie
brauchte. Dies war fiir die Briten ein Anreiz zur Intervention.

3.3 Die koloniale Phase

Durch die Integration des Panjab in das britische Kolonialreich wurde ersterer
nach Grewal in einen Kontext von beinahe globaler Wirtschaft und Politik
eingebettet und somit endgiiltig in das Projekt der Moderne miteinbezogen.¢?
Anhand der von Giddens identifizierten vier institutionellen Dimensionen der
Moderne soll nun herausgearbeitet werden, was damit verbunden war.

Die Einbindung der indischen Kolonien in den Kapitalismus erfolgte im
Rahmen eines kolonialen Abhédngigkeitsverhdltnisses. Die britische East India
Company legte grosses Gewicht darauf, die Inder in wirtschaftlichen Belangen
moglichst auszuschliessen. Das System der kolonialen Wirtschaft in Verbin-
dung mit den sozial-kulturellen Strukturen verhinderte ein weites Ausgreifen
des Kapitalismus.®4 So kann man die Dimension des Kapitalismus bzw. die
“Kapitalakkumulation im Kontext wettbewerbsorientierter Arbeits- und Pro-
duktmérkte® in Indien nicht in einem dhnlichen Sinn verstehen wie das in
Europa der Fall war. Die britischen Kolonialherren zogen denn auch den
grossten Nutzen aus dem Ganzen. Die Rolle Indiens war darauf beschriankt,
dem europdischen Kapitalismus als Nahrboden zu dienen, was gleichbedeutend
mit einer sehr effizienten Kapitalabschopfung aus Indien war. Das indische
Wirtschaftsleben wurde dabei nach Bronger “von den Engliandern parasitir
Uberlagert”.°¢ Die Kolonialmacht war in diesem Sinne nicht an einer tief-
greifenden Modernisierung der Gesellschaft interessiert.

Beziiglich der institutionellen Dimension der Industrialisierung kann
festgehalten werden, dass diese in England eine viel grossere Rolle spielte als
in den Kolonien. Statt die maschinelle Produktion im grossen Massstab nach
Indien zu verlagern, ging man so vor, dass die Rohstoffe ausgefiihrt, in
England verarbeitet und als Fertigprodukte in Indien wieder abgesetzt wurden.
Statt durch die Weltmarktintegration ein Wirtschaftswachstum in Indien
anzukurbeln, kam es zur bereits erwdhnten “parasitiren Symbiose”. “Die

63  GREWAL, 1990.
64  KAUR, 1998:13.
65  GIDDENS, 1995b:80.
66  BRONGER, 1996:249.



856 DANIEL PORTMANN

Anbindung Indiens an den Weltmarkt unter britischer Herrschaft hatte keine
positive Marktintegration bewirkt, sondern eben eine ‘Anbindung’, die die
ungiinstigsten Eigenschaften der indischen Agrargesellschaft akzentuierte und
den Weg zum industriellen Wachstum versperrte.”¢’

Beziiglich der Kontrolle iiber die Mittel zur Gewaltanwendung lésst sich
resiimieren, dass ohne das militdrische Potential der Besatzungsmacht die
Einbindung Indiens in das koloniale System nicht zu bewerkstelligen war. Die
institutionelle Dimension der Uberwachung bzw. der Méglichkeit zur Infor-
mationskontrolle und sozialer Beaufsichtigung, zeigte sich z.B. in der
Schaffung eines einheitlichen Rechtssystems und einer — im Vergleich zu allen
indischen Verwaltungsformen — sehr effektiven Verwaltung, die durchaus
nicht immer dem Wohle der Menschen diente. Eine tiefgreifende
Modernisierung der Gesellschaft wurde aber auch in dieser Hinsicht nicht
herbeigefiihrt bzw. nur eine kleine Schicht der indischen Bevdlkerung konnte
tatsdchlich profitieren. Die Briten sorgten nach der Annektion des Panjab fiir
eine “‘machine’ rule [instead of the °‘paternal’ rule] of laws, codes and
procedures”.®® Exekutive, Finanzangelegenheiten und Jurisprudenz wurden
getrennt, und diese fortschrittliche Verwaltung sollte nach Grewal auf das
Bediirfnis nach Frieden und Prosperitit ausgerichtet sein.®® Wirtschaftliche,
politische und verwaltungstechnische Aspekte fiihrten zu evidenten Veridnde-
rungen 1m Kommunikationssektor. Es wurde in die Kommunikations- und
Transportinfrastruktur investiert und auch das Pressewesen wurde stark
gefordert. Neben infrastrukturellen Verbesserungen im Panjab wurde der
Bildungs- und Erziehungssektor modernisiert, war aber nur einem kleinen Teil
der einheimischen Bevdlkerung zugénglich. Der eigentliche Zweck dieses
Schrittes, der auch zur Konstituierung einer gehobenen Mittelschicht fiihrte,
bestand in der Rekrutierung von Indern fiir die unteren und mittleren Verwal-
tungsposten und der Bereitstellung von Kriften in den Bereichen des Rechts,
der Lehre und der medizinischen Berufe. Die oberen urbanen Schichten des
Panjab erhielten so Zugang zu westlicher Bildung. Deren Inhalte selbst wurden
von vielen Indern, die Zugang zu diesen Angeboten hatten, als fortschritt-
licher als die eigenen angesehen, und auch die nationale Idee wurde so in das
Bewusstsein der gebildeten Schichten in Indien getragen.

67 ROTHERMUND, 1995:487.
68 GREWAL, 1990:128.
69  GREWAL, 1990:128.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 857

Beziiglich der Eliten lésst sich sagen, dass insbesondere viele der Sikh-Fihrer
ihre Positionen nach der Annektion des Panjab behalten konnten. Viele
waren den Briten wihrend der Anglo-Sikh-Kriege loyal ergeben und ihre
Stellung wurde nach dem grossen Aufstand indischer Hilfstruppen 1856/57
weiter gestdrkt, weil die Sikhs aufgrund der ihnen bereits gewdhrten
Privilegien auf der Seite der Kolonialmacht standen und einen bedeutenden
Anteil an der Riickerlangung der Herrschaft im krisengeschiittelten Nord-
indien hatten. Die Briten begannen nun, das militarische Potential der Sikhs
(der Khalsa, also insbesondere der Jats) fiir ihre Zwecke zu erschliessen. Ihr
Rekrutierungsanteil fir die Kolonialarmee lag weit iiber ihrem Anteil an der
Gesamtbevolkerung. Um einen Riickfall zum Hinduismus zu verhindern, wurde
Wert darauf gelegt, dass die Sikhs im Armeedienst die dusseren Kennzeichen
der Khalsa pflegten. Die Stirkung der Khalsa-Identitit wurde auch durch die
damalige Wissenschaft gestiitzt. Die Theorie der “martial races” diente als
Basis zur Rechtfertigung der einseitigen Rekrutierungspolitik und gab den
Sikhs bzw. den Amrit-Dharis eine Legitimierungsgrundlage fiir ihre eigenen
Anspriiche als “ruling race”.’® Neben der damit verbundenen Konstruktion
von ethnischen Identitdten hatte diese Politik auch langfristige politische,
soziale und wirtschaftliche Konsequenzen. Nach Stukenberg kann man davon
ausgehen, dass die Sikhs mit Begeisterung auf die neuen Entwicklungen im
Panjab reagierten.”’ Damit verbunden war ein sozialer und wirtschaftlicher
Aufstieg der Sikhs, der aber erstens noch zu relativieren sein wird und der
zweitens die Sikh-Gemeinschaft wiederum fiir bisherige Nicht-Sikhs attraktiv
machte. Insbesondere Kastenlose und niederkastige Hindus traten so zum Teil
zum Sikhismus tiber, da sie sich wirtschaftliche und soziale Vorteile sowie eine
Teilhabe an den rasanten Fortschritten im Panjab erhofften.

Doch der Einbezug des Panjab in das Kolonialsystem und der damit
verbundenen Integration in den Weltmarkt hatte auch seine Schattenseiten.
Vom steigenden Wohlstand im Panjab waren nicht alle Bevolkerungs-
schichten gleichermassen “betroffen”, und man sollte auch nicht nur
vertikale Raster (die Unterscheidung zwischen Hindus, Muslime und Sikhs) zur
Erklarung der Verteilung des Reichtums bemiihen, sondern in erster Linie
horizontale. Durch die kolonialen Umwilzungen und das britische Verwal-
tungssystem, welches das Land von in Verzug geratenen Steuerschuldnern
gnadenlos unter den Hammer brachte, wurde der Boden zu einem Spekula-

70  KAUR, 1998.
71 STUKENBERG, 1995a.



858 DANIEL PORTMANN

tionsobjekt, “in das Hindler, Geldverleiher und Stddter investierten, das
ansonsten jedoch unproduktiv brachlag oder zu horrenden Summen an
Kleinbauern verpachtet wurde”.’? Dies fiihrte zu keiner echten Produktivi-
tatssteigerung im Bereich der landwirtschaftlichen Giiter, sondern vor allem
zu einer Polarisierung zwischen Arm und Reich. Im Zuge grosser Landent-
eignungen stieg die Zahl landloser Bauern stark an. Das traditionelle erbliche
Bebauungsrecht wurde durch ein britisches Landbesitzrecht abgeldst, und
insgesamt kann man zusammenfassen, dass das koloniale Besteuerungssystem
und die tiefgreifenden Umwandlungen im Agrarsektor zur Ausbildung eines
indischen Agrarproletariats fiihrten. Der Zusammenbruch des relativen
Wohlstandes der Kleinbauern ist nach Grewal auf die 80er Jahre des 19. Jh. zu
datieren.’”? Profiteure waren — neben den Kolonialherren — in erster Linie die
Héndler, Geldverleiher und Grossgrundbesitzer. Vielen Bewohnern des rural
gepragten Panjab, darunter auch viele Sikhs, blieb nur die Hoffnung auf
Emigration nach Nordamerika oder in andere britische Kolonien. Die vorder-
grindige koloniale Romanze zwischen der Kolonialmacht und den Sikhs
zeigte nun ihr wahres Gesicht.

Mit den neuen Regierungsstrukturen war auch eine “Demokratisierung”
verbunden, was dazu fiihrte, dass quantitative Anteile der verschiedenen
Religionsgruppen an der Gesamtbevolkerung immer grossere Bedeutung
beziiglich des Zugangs zu den neuen Arbeitsplitzen und spiter der Sitz-
verteilung im faktisch machtlosen Parlament des Panjab hatten. Die Hindus
und Muslime fiihlten sich in ihrer Position durch ein steigendes Mass an
Konvertierungen ihrer “Schéiflein” zum Sikhismus oder dem missionarisch
auftretenden Christentum bedrédngt, und verbunden mit den sich zunehmend
tiberlappenden  wirtschaftlichen Interessensfeldern wurde die religidse
Differenzierung immer ausgepriagter. Dem im Rahmen der kolonialen Herr-
schaft verdnderten sozial-kulturellen Umfeld und der damit verbundenen
politischen, wirtschaftlichen und anderweitig kulturellen Verdnderungen
begegneten die verschiedenen Akteurgruppen mit Reformbemiihungen, um
ithre Rolle im neuen System zu definieren. Aufgrund der starken horizontalen
Differenzierung der indischen Gesellschaft entstanden aber auch innerhalb der
selben religiosen Blocke verschiedene Reformbewegungen mit unterschied-
lichen Interessen. In diesen Reformbewegungen kann eine wichtige Keimzelle
der nationalen Idee in Indien gesehen werden.

72  STUKENBERG, 1995a:42.
73  GREWwWAL, 1990.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 859

3.4 Die Sikhs und die indische Nationalbewegung

Mit dem 1885 gegriindeten Indischen Nationalkongress wurde eine Basis ge-
schaffen, von der aus Mohandas K. Gandhi Britisch-Indien in die Unabhingig-
keit fiihren sollte. Mit der Zunahme der Zahl westlich gebildeter Inder, die
nicht mehr im von den Briten geschaffenen “Establishment” Unterschlupf
fanden, ging eine Radikalisierung des Nationalismus — verbunden mit
zunehmenden regionalen Artikulationen dieser Idee — einher.”* Das damit
verbundene Hand-in-Hand-Gehen regionaler bzw. regionalistischer Elemente
mit der Nationalbewegung wurde wihrend dieser Zeit aber keineswegs als
Widerspruch aufgefasst, da so etwas wie eine gesamtindische Nation allenfalls
in den Kopfen einiger weniger Akteure existierte. Der grossen Masse der
indischen Bevolkerung war der nationale Gedanken unbekannt; ihre Lebens-
beziige waren auf den lokal-regionalen Massstab ausgerichtet. So war es unver-
meidlich, regionale Artikulationen des nationalen Gedankens zu formulieren,
um dem Ziel der nationalen Unabhéngigkeit ndher zu kommen.

Die Loyalitit der Sikh-Eliten zu den Kolonialherren hielt — im
Gegensatz zu derjenigen der unteren Sikh-Schichten — im grossen und ganzen
bis zum Ersten Weltkrieg an. Sich ihres eigenen iiberproportionalen Anteils
an der indischen Kriegsbeteiligung und ihrer stolze Tradition bewusst,
verlangten die Sikhs nach dem Ende des Krieges angemessene wirtschaftliche
Entschdadigungen und eine erhdhte politische Anerkennung in Form tberpro-
portionaler Anteile an Parlamentssitzen und Posten in Verwaltung und Heer,
was ithnen aber nicht zuteil wurde und die Entfremdung zwischen den beiden
Lagern forderte. Stattdessen kam es 1919 in Amritsar zu einem durch Regie-
rungstruppen begangenen Massaker an friedlich versammelten Menschen
(viele von ihnen Sikhs). Auch die Gurdwara-Reform-Bewegung zeigte deutlich
den bestehenden, sich zuspitzenden Konflikt zwischen den Sikhs und der
britischen Kolonialmacht auf. Bei dieser Bewegung ging es um die Bemihun-
gen der Sikhs, aus wirtschaftlichen und religiésen Griinden die Kontrolle iiber
ihre Gurdwaras zu erlangen, die seit der Zeit Maharaja Ranjit Singhs haufig in
den Héanden der Udasis lagen und deren Status als Sikhs insbesondere von der
Khalsa nicht anerkannt war, unter anderem weil sie viele Elemente des
Hinduismus in den Sikh-Gurdwaras aufleben liessen. Es dauerte fiinf Jahre und
kostete einige Menschenleben, bis es den Sikhs gelang, ihr Vorhaben in die
Tat umzusetzen und die Gurdwaras unter einer einheitlichen Verwaltung

74  KULKE; ROTHERMUND, 1985.



860 DANIEL PORTMANN

zusammenzufassen: dem “Shiromani Gurdwara Prabhandak Committee”’s,
das kurz SGPC genannt wurde und in der Folge zur wichtigsten religiosen
Institution der Sikhs aufsteigen sollte. Der Akali Dal wurde zum politischen
Arm des SGPC. Beide Organisationen wurden von den Jats dominiert und
waren nationalistisch orientiert. Nach diesen Ereignissen fiihrten die Loyalis-
ten unter den Sikhs nur noch ein Schattendasein.

Beziiglich des Weges hin zur Unabhéngigkeit zeichnete sich am Horizont
zwar das Ende der Kolonialherrschaft ab, aber gleichzeitig zeigte sich auch die
Fragilitit der Nationalbewegung durch die Agitationen Mohammed Ali
Jinnahs flir einen unabhidngigen islamischen Staat auf dem indischen Subkon-
tinent. Mit Slogans wie “Islam in Gefahr” und dank der Unterstiitzung vieler
islamischer Kleriker gelang es ihm, mit seinen Vorstellungen Fuss zu fassen.
Die damit verbundene Gefahr einer Teilung Britisch-Indiens stiirzte die Sikhs
in ein Dilemma, da die entsprechende Grenzziehung den Panjab’® und das
Kernland der Sikhs rund um Lahore und Amritsar durchschneiden wiirde.

Mit dem Beginn des Zweiten Weltkriegs kam wieder die Frage auf,
welchen Anteil Britisch-Indien an diesem Krieg haben sollte. Mit Ausnahme
einiger loyalistischer Gruppen verweigerten die Sikhs zundchst auf breiter
Basis die Zusammenarbeit mit den Briten, doch als diese einen zeitweiligen
Bann auf die Sikh-Rekrutierung fiir die Armee legten, mussten auch die Akalis
ithr Handeln anpassen, da ihnen klar war, dass “eine zufriedenstellende Losung
der Rekrutierungsfrage [...] fiir die Sikh-Gemeinschaft wichtig (war), um ihren
Status als eigenstdndige Gemeinschaft weiterhin unangefochten bewahren und
Rechte ableiten zu kénnen”.”” Vor allem gegeniiber der erstarkenden Muslim-
Gemeinschaft musste die Eigenstidndigkeit der Sikhs betont werden.

1940 verkiindete Jinnah seine Zwei-Nationen-Theorie, um so die Eigen-
stindigkeit der Hindus und Muslime als zwei eigene Nationen zu begriinden
und die Schaffung eines unabhdngigen Muslim-Staates zu legitimieren. Dabei
wurde insbesondere die Stellung derjenigen Sikhs ausser acht gelassen, die sich
explizit nicht als Hindus sahen. Und das waren vor allem die Amrit-Dharis
und damit verbunden das SGPC und der Akali Dal. Wie sollten sich die Sikhs
bei der naherriickenden Neugestaltung Indiens eine giinstige Position als
eigenstandige Gemeinschaft sichern? Die ersten Reaktionen der Sikhs
miindeten in einer scharfen Ablehnung der Zwei-Nationen-Theorie und einer

75  In Ubersetzung: “Zentrales Gurdwara-Verwaltungskomittee”.

76  Die Muslime stellten, gefolgt von den Hindus, den gréssten Anteil an der Bevolkerung
des Panjab.

77  EFFENBERG, 1984:113.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 861

Teilung Britisch-Indiens. Neben den Hindus sprachen sich auch viele muslimi-
sche Organisationen und der amtierende Ministerpriasident der britischen
Provinz Panjab’® — ein Muslim — gegen derartige Absichten aus. Doch schon
kurz nach der Verkiindigung der Zwei-Nationen-Theorie wurde die
Khalistan’ Idee von 125 Sikh-Fiihrern beraten. Die Khalistan-Idee sah einen
Pufferstaat zwischen dem kiinftigen Indien und Pakistan vor und wurde an die
Verwirklichung Pakistans gebunden. Zwei Jahre spiter herrschte mit der
Bekanntgabe des Cripps-Mission-Planes Klarheit dariiber, dass Pakistan
tatsdchlich gegriindet werden sollte. Zugleich verweigerten die Briten den
Sikhs einen eigenen unabhéngigen Staat mit der Begriindung, dass sie nirgend-
wo im Panjab iiber eine absolute Bevilkerungsmehrheit verfligten. Der Akali
Dal zeigte sich kooperativ und kam vom Sikh-Nationalismus ab. Stattdessen
lancierte man die Idee des “Azad Panjab” (“Freier Panjab”), bei der es um
eine Provinz innerhalb der kiinftigen Indischen Union ging, in der die Sikhs
gewisse Autonomien hitten geniessen konnen. Die “Azad Panjab”-Forderung
wurde aber bei weitem nicht von allen Sikhs unterstiitzt. Sogar einige Akali
Dal-Fraktionen waren weiterhin gegen jegliche Teilung Britisch-Indiens.
1946 zeigte der Rajagopalacharia-Plan auf, wie die Teilung Britisch-Indiens
bewerkstelligt werden sollte: Der neu zu schaffende muslimische Staat sollte
im Westen die Teilung des Panjab und im Osten die Teilung Bengalens zur
Folge haben. Die Forderung nach einem eigenen Sikh-Staat wurde nun wieder
insbesondere vom Akali Dal vertreten, was diesmal dadurch begriindet wurde,
dass “die Schaffung eines eigenstindigen Sikh-Staates erstens die Gefahr der
Fremdherrschaft (durch Muslime oder Hindus) abwenden™? sollte und
zweitens der Bedrohung der Sikh-Religion, Sikh-Kultur und Sikh-Sprache
durch die Hindu- und Muslimgemeinschaft entgegentreten sollte. Um diesen
Staat zu verwirklichen, dachte man auch an einen Transfer von Bevolke-
rungsteilen und Besitztimern, was von den Briten strikt abgelehnt wurde.

Die Teilung wurde 1947 zur Realitdt und Millionen entwurzelter und ent-
ankerter Menschen machten sich im Panjab und in Bengalen auf die Wander-
schaft, um in “ithrem” Land — “ihrer” Nation — ein neues Leben zu beginnen,
falls sie es nicht in den unvorstellbaren Gewaltakten im Umfeld der Teilung
verloren.

78  Der indische bzw. pakistanische Panjab ging aus der Teilung des Britisch-Panjab
hervor; sieche Uebersicht 4.

79  In Ubersetzung: “das Land der Khalsa”.

80  EFFENBERG, 1984:144.



862 DANIEL PORTMANN

Nach Kaur wurde bis Ende der zwanziger Jahre des 20. Jh. durch die Tatigkeit
verschiedener Sikh-Reformbewegungen eine Basis flir eine separate Sikh-
Identitdat auf sozialem, kulturellem und religiosem Gebiet im Rahmen der
Khalsa-Tradition geschaffen.8! Unterschiedliche politische, wirtschaftliche
und kulturelle Voraussetzungen innerhalb der Sikh-Bewegung verhinderten
aber eine vollstindige Abgrenzung gegeniiber den Hindus oder gar die
Aufhebung interner Differenzierungen. Vor dem Hintergrund der drohenden
Teilung Britisch-Indiens gegen Ende der Kolonialzeit wurde der Panjab von
den Sikhs als ihr “homeland” reinterpretiert.8? Der Panjab war natiirlich auch
lange vor der Teilung das Ursprungsgebiet und der Hauptlebensraum der Sikhs,
nur hatte dieser rdumliche Bezug keine Schliisselfunktion im Selbstverstéindnis
der Sikhs gehabt. Ranjit Singh beispielsweise war der Herrscher eines Sikh-
Reiches, aber er wurde nicht als Herrscher des Panjab verstanden. Die Sikh-
Identitat beruhte bis anhin vielmehr auf den Werten, die durch den Nanak-
Panth einerseits und durch die Khalsa andererseits vermittelt wurden. Die
bevorstehende Teilung fiihrte dann zu einer weiteren Neuinterpretation der
Sikh-Identitdt, indem der Panjab als erdraumlich definierte Region in die
Geschichte der Sikhs hineinerzdhlt wurde und nun “plotzlich als wichtiger
Bestandteil im Entwicklungsgang der Gemeinschaft™®? erschien. In diesem
Akt der Verkniipfung von Geschichte mit Geographie, von politischem
Diskurs mit rdumlicher Einheit, von Mythos mit Territorium haben die Sikhs
den Panjab als Symbol zu ihrer Neudefinition als ethno-territoriale Gemein-
schaft gewonnen. Dieser Versuch der Wiederverankerung entsprang der ins
Wanken geratenen Seinsgewissheit. Im nédchsten Kapitel soll aufgezeigt
werden, was dies am Beispiel der Sikhs flir Folgen hatte.

3.5 Teilung und Unabhdangigkeit

Die Teilung brachte die Kreation der islamischen Republik Pakistan, zu der
bis ins Jahr 1971 auch das heutige Bangladesh gehdrte, und der sdkular
orientierten Indischen Union. Direkt nach der Teilung stellten sich den
Indern und Pakistanis einige Probleme. Unter anderem musste eine Verfas-
sung geschaffen, die Folgen der Migrationsbewegungen im Schatten der
Teilung aufgefangen und die Integration der verbliebenen Fiirstenstaaten in
die Union vorangetrieben werden. Ausserdem musste man sich langfristig mit

81 KAUR, 1998.
82  STUKENBERG, 1995a/b.
83 STUKENBERG, 1995a:62.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 863

einer territorialen Reorganisation und der Schaffung der Grundlagen fiir wirt-
schaftliches Wachstum beschéftigen. Auch die Politik der Sikhs war in den
ersten  Jahrzehnten nach der Unabhéingigkeit mit diesen Problemen
verbunden. In der Indischen Union verloren die Sikhs ihre Privilegien
beziiglich der Armeerekrutierung und eines im Vergleich zur Bevolkerungszahl
Uberproportionalen Anteils an Abgeordnetenmandaten, wodurch der Sikh-
Glaube an Attraktivitit verlor. Viele Sikhs, die bisher nur aus wirtschaftlichen
Griinden die dusseren Insignien der Khalsa getragen hatten, begannen diese
wieder abzulegen. Trotz dieser bereits mehrfach beobachteten Entwicklung
verfligten die vornehmlich in ldndlichen Gebieten siedelnden Sikhs aber wegen
der teilungsbedingten Migrationsbewegungen iiber die Bevolkerungsmehrheit
in einigen Teilen des indischen Panjab. Dies diente den Akalis als Rechtferti-
gung fur die bisher vergeblich gestellte Forderung nach Selbstbestimmung und
sollte in der Folge zur Legitimierung der eigenen regionalistisch orientierten
Ziele dienen. Man verfolgte dabei keine nationalistischen Ziele, sondern sah
sich selbst als Teil der Indischen Union.

Im Zuge des inneren Umbaus der formal sidkularen Indischen Union
wurden hauptsichlich sprachliche Kriterien zur Abgrenzung der zu bildenden
Unionsstaaten angewandt. 14 Hauptsprachen waren damals durch die neue
indische Verfassung anerkannt, darunter auch das Panjabi. Nach der Teilung
waren es quasi nur noch die Sikhs, welche auf indischem Boden Panjabi
sprachen. Mit Ausnahme des Panjabi erhielten alle anerkannten Haupt-
sprachgruppen nach und nach einen eigenen Unionsstaat, was von den Sikhs
als Diskriminierung aufgefasst wurde. Da vor allem die Akalis die Schaffung
eines panjabi-sprechenden Staates forderten, wurde dies von der Zentral-
regierung mit der Begriindung abgelehnt, dass es dabei um die Interessen einer
Religionsgemeinschaft gehe, was nicht mit dem Verfassungsgrundsatz des
sdkularen Staates zu vereinbaren sei. Die Forderung der sich seit der
Unabhingigkeit immer mehr zersplitternden Sikh-Politiker nach einem
eigenen Unionsstaat wurde erst nach zwei Kriegen (gegen China 1962 und
Pakistan 1965) und dem dazwischenliegenden Tod Nehrus zur Zufriedenheit
der Sikhs geregelt. Ausserordentliche Verdienste der Sikhs vor allem wéhrend
des Kriegs mit Pakistan bewiesen ihre nationale Loyalitit und so wurde 1966
ein Unionsstaat mit Panjabi als Hauptsprache gegriindet (sieche Ubersicht 5).
Hindi-sprachige Teile des vormaligen Panjab wurden im neu gegriindeten
Unionsstaat Haryana zusammengefasst bzw. dem Himachal Pradesh eingeglie-
dert. Dass die Sikhs alles andere als eine homogene Gruppe darstellten, zeigte
sich spitestens bei den ersten Wahlen im Panjab. Obwohl die Sikhs die
Mehrheit der Bevolkerung stellten, konnte der in mehrere Fraktionen aufge-



864 DANIEL PORTMANN

spaltene Akali Dal keine tragfahige Regierungskoalition auf die Beine stellen.
Wenn man berticksichtigt, dass sich die Akalis selbst als die politische Vertre-
tung aller Sikhs sahen und zugleich der Hauptmotor hinter der Kreation des
neuen Panjab waren, kommt man nicht umhin, dass die Gesamtheit der Sikhs
trotz des Bekenntnisses zum selben Glauben nicht unter einem Hut zu kriegen
war. Da beispielsweise die von den Jats dominierten Akalis entgegen ihrer
eigenen Anspriiche in erster Linie die Interessen der Sikh-Eliten (v.a. der
landlichen Grossgrundbesitzer) vertraten, ist dies auch nicht verwunderlich.

Obwohl die Akalis seit der Unabhéngigkeit in der Regel keine nationa-
listischen Standpunkte vertraten, existierten nach wie vor extremistische
Elemente unter den Sikhs. Fiir diese war der neue Panjab denn auch nur eine
Zwischenstation auf dem Weg zu einer eigenen Nation. Die realitdtsferne
Khalistan-Idee existierte immer noch bzw. wurde nach Akbar und Grewal
durch extremistisch orientierte Akteure neu aufgegriffen.®* Um sie in die Tat
umzusetzen, sahen ihre Vertreter — darunter auch hohe religiose Wiirden-
trager — jetzt nur noch den Weg der Gewalt.

Wihrend der sechziger Jahre setzte im Panjab die Griine Revolution ein.
Hungersnéte, schlechte Fiinf-Jahrespldne und teure Kriege fiihrten im Vorfeld
dazu, dass Indien die Vereinigten Staaten um Nahrungsmittellieferungen bitten
musste. Die Griine Revolution brachte eine innovative Agrartechnologie mit
sich, die sich im Einsatz von Maschinen, Traktoren, Diinger, Schadlings-
bekdmpfungsmitteln, ertragreicherem Saatgut, neuen Bodenbearbeitungstech-
niken und Bewdésserungsmethoden manifestierte. “Sie verwandelte den Panjab
in die reichste Region Indiens.”®S Die Wirkung des neuen Wohlstandes sollte
bald zu dramatischen Anderungen in der Sikh-Gemeinschaft fiihren. Mit dem
einsetzenden Modernisierungsschub war eine Verstarkung der horizontalen
Stratifizierung der Bevolkerung des Panjab verbunden, die die sozio-0kono-
mischen und -politischen Unterschiede innerhalb der Sikh-Gemeinschaft
weiter akzentuierte. Der neue Wohlstand brachte durch die fortschreitende
Polarisierung der Gesellschaft auch neue Armut, da ein Grossteil der Land-
bevolkerung nicht von der Griinen Revolution profitieren konnte, vor allem
well sie die finanziellen Mittel zur Umstellung der Produktionsweise nicht
aufbringen konnten. Die ohnehin bessergestellten Jat-Grundbesitzer konnten
ithre Prosperitdt ausbauen, wihrend die Mehrheit der Kleinbauern (vielfach
auch Jats) und das stetig wachsende Agrarproletariat (nicht nur Sikhs) stark

84  AKBAR, 1985; GREwAL, 1990.
85 STUKENBERG, 1995a:71.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 865

unter diesen Entwicklungen zu leiden hatten — zumal die reichen
Grossgrundbesitzer statt der armen Sikh-Landbevélkerung nun hédufig Hindus
aus den niedersten sozio-dkonomischen Schichten der nordindischen Armen-
hduser wie Uttar Pradesh und Bihar auf ihren Hofen arbeiten liessen, um so
die Lohnkosten mdoglichst tief zu halten. Da die meisten Grossgrundbesitzer
Akalis waren, kam es dadurch aber zu einem Interessenkonflikt, da die grosse
Masse der ruralen Sikhs kein Interesse mehr hatte, bei Wahlen fiir die Akalis
zu stimmen. So entstand ein sozio-Okonomischer Hintergrund, der zu einem
wichtigen Nédhrboden fiir zunehmend extremistische Haltungen wurde. Mit
dem neuen Wohlstand wurde das Spannungsverhéltnis zwischen Tradition und
Moderne weiter verstarkt. Modernisierung, Technisierung und die damit
verbundenen sozial-kulturellen Implikationen wirkten sich aber nicht nur auf
die wirtschaftlich Unterprivilegierten, sondern auch auf die Sikh-Jugend ent-
ankernd aus. Freizeit, Geld, der Einfluss der Medien, der Traum vom Land mit
angeblich unbegrenzten Moglichkeiten und dessen Friichten machten auch
vor den jungen Sikhs nicht Halt. Ferner muss beachtet werden, dass diejenigen
Sikhs, welche vom zunehmenden Wohlstand durch die Griine Revolution
profitieren konnten, ihre Kinder vermehrt auf hohere Schulen schickten,
doch infolge der recht einseitigen Entwicklung des Panjab mit dem
Schwerpunkt Landwirtschaft fanden viele dieser jungen, gebildeten Sikhs
keine ihrer Ausbildung entsprechende Arbeit.

Neben einer grossen Gruppe, die ihre Identitdt weiterhin relativ unre-
flektiert und an traditionelleren Bezligen orientiert lebte, entfernten sich
immer mehr Sikhs von diesen Beziigen, um sich einem westlich geprégten
Individualismus anzundhern. In diesem Zusammenhang ist auch die bereits
Ende der 70er Jahre einsetzende Ablegung der dusseren Identitdtsmerkmale
vieler Khalsa-Sikhs zu verstehen. “Die Frage nach den ‘Inhalten’ der
vielthematisierten Sikh-Identitdt und was deren Stellung und Beitrag in einer
sich rapide wandelnden Umwelt sei, beschéftigt die Sikh-Jugend vehement.”8¢
Man kann diese intensive Beschaftigung mit der Identitdt so interpretieren,
dass die vermeintlich stark ausgepragte und selbstbewusste Sikh-Identitdt flr
diese Akteure nicht mehr intakt ist, sondern dass eher eine emotionale
Verstérung, ein Bruch der Identitat diagnostiziert werden kann, was im
Zusammenhang mit den verdnderten, “modernisierten” sozial-kulturellen
Rahmenbedingungen zu sehen und so zu verstehen ist, dass man sich durch
den zunehmenden Verlust der Seinsgewissheit auf diejenigen Aspekte sozialer

86  STUKENBERG, 1995a:154,



866 DANIEL PORTMANN

Identitdt berief, die in den Augen der meisten Menschen Hoffnung auf eine
Wiederverankerung brachte. Und dies geschah unter Anleitung der politischen
Fihrung in einem raumbezogenen, regionalistisch orientierten Diskurs. Es gab
also in verschiedener Hinsicht geniigend Nahrboden, um entankerte Sikhs fiir
extremistische “Blut-und-Boden”-Diskurse?’ anfillig zu machen. Es fehlte
nur noch der Ziinder.

Die Akalis waren durch die Entwicklungen innerhalb der Gemeinschaft
alarmiert, stellten sie doch den politischen Arm einer Organisation dar, fur
welche die Khalsa-Identitdt und die damit verbundenen Werte die Grundlage
der Existenz waren. Sie reagierten durch die Betonung der Einheit der Sikh-
Gemeinschaft. Konsequenz davon war die Stilisierung der Hindus zum neuen
Feindbild. “Auf diese Weise konnten [die Akalis] die kulturellen und wirt-
schaftlichen Unterschiede innerhalb der eigenen Gemeinschaft iiber-
briicken.”®® An den tatsdchlichen Realitdten ging der Blickwinkel der Akalis
aber vorbei. Trotzdem verstirkten sie mit der 1973 verabschiedeteten,
schwammig formulierten Anandpur-Sahib-Resolution mit ihren 6konomi-
schen, theo-politischen und weiter zugespitzten Forderungen regionalistischer
Art die alten Tendenzen.

1975 verhédngte Indira Gandhi aus andern Griinden den Ausnahmezustand
liber die Nation. Zwei Jahre spiter fiihlte sie sich wieder stark genug, um
Wahlen anzusetzen, die sie jedoch prompt verlor. Der Akali Dal war nun an
der Zentralregierung in Delhi und der Panjab-Regierung beteiligt. Durch diese
neue Machtkonstellation verschrieb sich der Akali Dal aufgrund der eigenen
Machterhaltungsinteressen einer gemdssigteren Gangart, um auch fiir Nicht-
Sikhs eine akzeptable politische Plattform zu sein. Den Sikh-Hardlinern miss-
fiel diese Entwicklung, und die Folge davon waren Abspaltungen vom Akali
Dal. Gleichzeitig versuchte der Kongress, die neue Stellung der Akalis durch
die Instrumentalisierung eines religiosen Fiihrers der Sikhs namens Jarnail
Singh Bhindranwale zu unterminieren. Doch diese Strategie war nur wenig
tragfdhig. “Bhindranwale wollte letztlich die allgemein verbindliche, ortho-
doxe Sikh-Identitét iiber alle Spaltungsbestrebungen hinsichtlich der verschie-
denen religiosen Praktiken und politischen Ziele [der Sikhs] hinweg
durchsetzen.”®® Die Absicht des Kongresses hingegen richtete sich darauf,
politische Vorteile aus den Briichen, Rivalititen und Spaltungen der Sikh-

87 WERLEN, 1997,
88  STUKENBERG, 1995a:77.
89  STUKENBERG, 19952a:92.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 867

Gemeinschaft und des Akali Dal zu ziehen, um die eigenen Machtinteressen
zu schiitzen bzw. wieder an die Regierung zu kommen.

1980 brach die Regierungskoalition zusammen und der Kongress kam
wieder an die Macht. Es gab nun Bemiihungen seitens der Akalis — nun wieder
in der Oppositionsrolle und einen Kurs der Riickkehr zur traditionellen Sikh-
Politik verfolgend — Kapital aus Bhindranwales Status zu schlagen, aber auch
hier existierten Interessensdisharmonien. Im Gegensatz zu Bhindranwale
hatte man in den Reihen der Akalis keine nationalistisch fundierten
Sezessionsabsichten, sondern wollte den Panjab als Heimat der Sikhs
innerhalb der Indischen Union stirken. Ein Problem dabei bestand darin, dass
der Kongress um Indira Gandhi weiterhin eine Politik verfolgte, die eine
Anndherung an die gemissigten Akalis ad absurdum fihrte. Bhindranwales
Position wurde durch diese unheilvolle Konstellation weiterhin gestérkt.
Wihrend also die extremen Elemente mit allem Nachdruck und durch den
Einsatz von Gewalt einen unabhingigen Sikhstaat (Khalistan) errichten
wollten, kamen die Akalis weiter in Bedringnis. Sie wollten nichts mit der
zunehmenden Gewalt zu tun haben, konnten aber auch nicht nur zusehen, wie
eine ausserhalb des Akali Dal stehende Person moglicherweise eine von
Erfolg gekronte Sikh-Bewegung auf die Beine stellen konnte. Man unternahm
einen letzten Versuch, um mit Bhindranwale zusammenzuarbeiten, aber der
Einbezug in den von Bhindranwale verfolgten extremistischen Kurs war fiir
die Akalis nicht tragbar. Die Betonung eines raumbezogenen, iiber die
Religion definierten Identititsdiskurses der Sikhs stiess unabhingig davon, ob
es sich um einen regionalistischen oder nationalistischen Diskurs handelte, an
ihre Grenzen. Zu gross waren die Diskrepanzen, die durch diese dusserst
einseitige Sichtweise entstanden, und zu unkontrollierbar waren die Folgen.

Bhindranwale und verschiedene, in der Regel mit ihm assoziierte
Gruppierungen liessen nun eine Welle des Terrors iiber den Panjab rollen um
ithren Absichten den nétigen Nachdruck zu verleihen. Ein Hauptziel dabei war
es, nach dem Muster einer ethnischen Sduberung moglichst viele Hindus aus
dem Panjab zu vertreiben. Eng damit verflochten war auch die Hoffnung, dass
allfallige Racheakte gegen Sikhs, die ausserhalb des Panjab lebten, diese zu
einer Riickkehr in die “Heimat” bewegen wiirden, um so iiber kurz oder lang
einen reinen Sikh-Staat schaffen zu koénnen. Bhindranwales Aktionen
richteten sich auch gegen Sikhs jeglicher Couleur, die seinen Absichten im
Weg standen. Seine Politik wurde aber von der grossen Masse der Sikhs nicht
gutgeheissen. Man fiihlte sich als Inder, wollte in Frieden und Sicherheit leben
und sah in Bhindranwale immer weniger ein Idol, sondern einen Terroristen.



868 DANIEL PORTMANN

Infolge vermehrter Aktionen der Ordnungskrifte — die Zentralregierung in
Delhi hatte inzwischen wegen der zunehmend anarchischen Zustinde die
Panjab-Regierung abgesetzt und die Regierungsgewalt liber die Krisenregion
selbst ibernommen — hatte sich Bhindranwale gegen den Willen der Sikh-
Hohepriester in der Zwischenzeit im religiosen Zentrum der Sikhs, dem Gol-
denen Tempel in Amritsar verschanzt — in der Annahme, dass die Sicher-
heitskrifte es nicht wagen wiirden, ihn aus dem heiligsten Ort der Sikhs zu
entfernen. Doch er irrte sich. In einer massiven, von zwei Sikh-Generélen
angeflihrten Militdraktion kam es zur Erstiirmung des Goldenen Tempels, bei
der Hunderte von Menschen (inklusive Bhindranwale) ihr Leben verloren und
der Tempel stark beschiddigt wurde. Diese Aktion hat die Sikh-Gemeinschaft
stairker von der indischen Zentralregierung entfremdet, als dies Bhindranwale
je gelungen wire. Man hatte die symbolische Bedeutung eines Angriffs auf das
grosste Heiligtum der Sikhs nicht geniligend beriicksichtigt und statt des
erhofften Endes der Gewalt erreichte man letztlich das Gegenteil. Im grossen
Reservoir entankerter Sikhs fanden sich nun viele junge Menschen, welche
die Welle des Terrors im Angesicht der Bedrohung ihres Fluchtpunktes — der
Zugehorigkeit zur Sikh-Gemeinschaft bzw. der Khalsa — weitertrugen. Anar-
chische Zustinde folgten, die schliesslich dazu fiihrten, dass die Extremisten
in einigen Gebieten des Panjab unter Anwendung von Gewalt eine alternative
Regierungsform etablieren konnten, welche nicht mehr der Kontrolle des
indischen Staates unterstand. Erst nach massiven Einsdtzen durch Polizei und
Militdr konnte dem Extremismus ein Riegel vorgeschoben werden. Doch die
dabei angewandten Methoden waren brachial und nicht nur gegen die
Extremisten selbst, sondern vielfach auch gegen die Zivilbevélkerung
gerichtet.®® Jeder Sikh wurde quasi als potentieller Terrorist angesehen und
hdufig auch so behandelt.

Obwohl dieser Konflikt im Panjab seit Beginn der 90er Jahre beigelegt zu
sein scheint, hinterliess er im Selbstwertgefiihl der Sikhs tiefe Narben. Man
muss auch davon ausgehen, dass die militdrische Losung des Problems die
eigentlichen Ursachen und Nihrboden dieses Konfliktes nicht behoben hat.
Aber diese Probleme miissen von verschiedenen Seiten angegangen werden.
Die Stilisierung des Panjab als homeland der Sikhs ist infolge des realen
sozial-kulturellen Gefiiges innerhalb des Panjab und der Sikh-Bewegung
genauso zu uiberdenken und zu hinterfragen wie die Rolle der Zentralregierung

90 Die Aktionen der Regierung werden in der Literatur (z.B. KAUR, 1998) hiufig als
staatlicher Gegenterror* bezeichnet.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 869

beziiglich ihres Verhéltnisses zu den Unionsstaaten, ihrer Religions-, Minder-
heiten- und Wirtschaftspolitik und anderer Faktoren. Dass ein nationalistisch
gefiihrter Diskurs durch die Sikhs Erfolg versprechen kann, ist durch die
allgemeine Situation der Indischen Union beziiglich nationaler Integration
nicht zu erwarten. Ein Nachgeben gegeniiber nationalistischen Diskursen trigt
das Risiko potentieller Auflosungserscheinungen der Union in sich, aber ohne
die Starkung der Regionen im Rahmen einer foderalistischeren Konzeption
des indischen Nationalstaates diirfte sich das Problem nationalistischer und
auch regionalistischer Auswiichse kaum nachhaltig l6sen oder zumindest unter
Kontrolle halten lassen.

4. Schlussbetrachtungen

Die urspriinglichen Absichten der Sikh-Gemeinschaft fanden sich nicht in der
Abgrenzung gegeniiber Hinduismus und Islam, sondern im Wunsch nach Ver-
stindigung und friedlicher Koexistenz. Mit der rdumlich-zeitlichen Ausdeh-
nung der Sikh-Bewegung und dem damit einhergehenden Strukturwandel war
ein zunehmendes Gewicht und Eigenprofil der Sikhs im sozial-kulturellen
Geflige der nordindischen Gesellschaft verbunden, was zu Reaktionen fiihrte,
denen sich die Sikhs aktiv entgegenstellten. Ein substantieller Teil der
Gemeinschaft legte zur Bewahrung der eigenen Identitdt in sich verandernden
sozial-kulturellen Kontexten Wert auf eine verstirkte Differenz zuerst
gegeniiber dem zunehmend als Feindbild wahrgenommenen Islam und spéter
auch gegeniiber dem Hinduismus, wihrend ein anderer Teil der Gemeinschaft
weiterhin keinen Wert auf eine derartige Abgrenzung legte. Diese Prozesse —
ersterer z.T. in einem primodernen Umfeld — lassen sich als Wiederveranke-
rungsversuche einer sich bedroht fiihlenden sozialen Gruppe verstehen und
waren jeweils mit einer Reinterpretation der eigenen Identitdt verbunden. Der
spezifische Unterschied der Strategien zur Wiederverankerung unter préa-
modernen bzw. modernen Bedingungen lag in der Art und Weise der
Identitdtsgenerierung. Erstere bezog sich auf die Griindung einer “Krieger- und
Schicksalsgemeinschaft” als Reaktion auf die zunehmende Feindseligkeit, die
den Sikhs von seiten der islamischen Moghul-Herrscher entgegenschlug, und
fiilhrte zu einem neuen Selbstverstindnis, das sich vom anfanglichen
Selbstverstindnis der Sikh-Gemeinschaft erheblich unterschied. Letztere war
charakterisiert durch die Projektion der eigenen Identitdt in den Raum, um so
die von der britischen Kolonialmacht aus Eigeninteresse zusitzlich geforderte



870 DANIEL PORTMANN

Abgrenzung der Khalsa gegeniiber Hinduismus und Islam aufrechtzuerhalten
und so den Anspruch auf Eigenstindigkeit zu untermauern. Die rdumliche
Beziehung war dabei nicht traditional gefasst, sondern auf der Basis
traditionaler Komponenten als Gegenentwurf zur Moderne gedacht. Diese
Entwicklung war geprégt durch die sich abzeichnende Teilung Britisch-Indiens
in zwel territorial definierte Nationalstaaten. Als Angst vor Verlust kam
durch die Stilisierung des Panjab zur Heimat der Sikhs unter Berufung auf die
Geschichte zu einem Versuch der kollektiven Wiederverankerung. Doch die
Realitdt erwies sich als zu komplex, um ihr mit der Beschworung eines ein-
heitlichen Zusammengehdrigkeitsgefiihls der Sikhs einen neuen Stempel auf-
driicken zu konnen. Die bereits unter vormodernen Bedingungen heterogene
Sikh-Bewegung wurde durch den Einfluss der Moderne in sozial-kultureller
Hinsicht noch komplexer und fragmentierter, sodass die Verbindung von
Religion und Raumbezug diese Strukturen nicht zu tiberdecken vermochte.

Nachdem sich die Phase der Anarchie und des Chaos im Panjab seit
Beginn der 90er Jahre wieder gelegt hat, wire es von grossem Interesse, die
Strategien zur Normalisierung und Befriedung der Lage, ihre Folgen fiir die
betroffenen Akteure und die Verdnderungen im sozial-kulturellen Kontext
einer genaueren Analyse zu unterziehen, um so Riickschliisse auf die Stabilitét
des Panjab ziehen zu konnen. Beziiglich der Identitdtsthematik stellt sich
zudem die Frage, ob das Verharren in den althergebrachten Identitdtsmustern
und ihrer Verbindung mit dem Raum unter den Bedingungen der Modemne eine
erfolgversprechende Strategie darstellt oder ob der damit verbundene Mangel
an Flexibilitdt und Anpassungsfahigkeit an den sozial-kulturellen Kontext
eine produktive Auseinandersetzung der Sikhs und natiirlich insbesondere der
Angehorigen der Khalsa mit den Herausforderungen der Gegenwart
verhindert. Aufgrund der bisherigen Beobachtungen ist eher von letzterem
auszugehen.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 871

Literatur

AKBAR, M.J.

1988  India: The Siege Within—Challenges to a Nation’s Unity. UBS
Publishers’ Distributors, New Delhi.

AUFHAUER, E.; GIFFINGER, Rudolf; HATZ, Gerhard

1989  Regionalwissenschaftliche Forschung: Fragestellungen einer empi-
rischen Disziplin. Mitteilungen des Arbeitskreises flir Regionalfor-
schung Vol 19. Eigenverlag Arbeitskreis Regionalforschung, Wien.

BERDING, Helmut (Hrsg.)

1994 Nationales Bewusstsein und kollektive Identitidt — Studien zur Ent-
wicklung des kollektiven Bewusstseins in der Neuzeit 2. Suhrkamp
Verlag, Frankfurt a.M.

BOCK Monika; RAO Aparna

1995  Aspekte der Gesellschaftskultur Indiens: Kasten und Stimme. In:
ROTHERMUND 1995: pp. 112-133.

BOHLE, Hans-Georg

1989 20 Jahre ‘Grine Revolution’ in Indien. In: Geographische
Rundschau, Februar 2/1989: pp. 91-98.

BOYD, Andrew

1991  An Atlas of World Affairs. Routledge, London.

BRONGER, Dirk

1996  Indien — Grosste Demokratie der Welt zwischen Kastenwesen und
Armut. Perthes Landerprofile, Perthes Verlag, Gotha.

DALMIA, Vasudha; STIETENCRON, Heinrich von (Hrsg.)

1995  Representing Hinduism — The Construction of Religious Traditions
and National Identity. Delhi/ London.

DESCHAMPS, Jean-Claude; DEVOS, Thierry

1998  Regarding the Relationship between Social Identity and Personal
Identity. In: WORCHEL; MORALES; PAEZ; DESCHAMPS: pp. 1-12.

EFFENBERG, Christine

1984  Die politische Stellung der Sikhs innerhalb der indischen National-
bewegung 1935-1947. Steiner Verlag, Stuttgart.

GIDDENS, Anthony

1991 Modernity and Self-ldentity. Self and Society in the Late Modern
Age. Polity Press, Cambridge.

1995a  Konstitution der Gesellschaft. 3.Auflage. Campus Verlag, Frankfurt
a.M.

1995b  Konsequenzen der Moderne. Suhrkamp Verlag, Frankfurt a.M.



872 DANIEL PORTMANN

GREWAL, Jagtar Singh

1990  The Sikhs of the Punjab. The New Cambridge History of India,
Bd.II-3. Cambridge University Press, Cambridge.

HARD, Gerhard

1996  Zur Theorie und Empirie des ‘Regionalbewusstseins’ — Anmer-
kungen zur Habilitationsschrift von Jirgen Pohl. In: Geographische
Zeitschrift 84. Jg, Heft 1 1996: pp. 55-61.

JONES, Kenneth.W.

1989  Socio-religious Reform Movements in British India. Cambridge
University Press, Cambridge.

KAUR, Rajinder

1998  Of Identities, Integration and Nationality Question. In: SINGH,
Gopal 1998: pp. 3-56.

KULKE, Hermann; ROTHERMUND, Dietmar (Hrsg.)

1985  Regionale Tradition in Siidasien. Steiner Verlag, Stuttgart.

KULKE, Hermann; ROTHERMUND, Dieter

1998 Geschichte Indiens von der Induskultur bis heute. Beck, Miinchen.

LALLI, M.

1989  Ortsbezogene Identitdt als Forschungsproblem der Psychologie. In:
AUFHAUER, E.; GIFFINGER, Rudolf; HATZ, Gerhard 1989: Regio-
nalwissenschaftliche Forschung: Fragestellungen einer empirischen
Disziplin. pp. 426-438.

LEGGEWIE, Claus

1994 Ethnizitdt, Nationalismus und multikulturelle Gesellschaft. In:
BERDING 1994: pp. 46-65.

MEUSBURGER, Peter (Hrsg.)

1999  Handlungszentrierte Sozialgeographie — Benno Werlens Entwurf in
kritischer Diskussion. Erdkundliches Wissen, Band 130. Steiner
Verlag, Stuttgart.

MICHAELS, Axel

1998 Der Hinduismus — Geschichte und Gegenwart. Beck, Miinchen.

MIKOS, Lothar

1998  Erinnerung, Populdrkultur und Lebensentwurf — Identitdt in der
multimedialen Gesellschaft. In: Medien Praktisch, Heft 1, 1998: pp.
4-8 (vergriffen); siehe auch http://www.gep.de/medienpraktisch/
amedienp/mp1-99/1-99miko.htm (entnommen 17.7.2000, 19.25).

MCLEOD, William Hewat

1989 Who is a Sikh? The Problem of Sikh Identity. Claredon Press,
Oxford.



DIE SIKHS UND DER PANJAB 873

MOSER, Rupert (Hrsg.)

2000  Die Bedeutung des Ethnischen im Zeitalter der Globalisierung.
Verlag Paul Haupt, Bern, Stuttgart, Wien.

RENNER, Erich (Hrsg.)

1996  Regionalismus. Tagungsbericht zum ASG-Symposium, 8.September
1995, anlédsslich der SANW-Jahresversammlung 1995. St.Gallen.

REUBER, Paul

1993  Heimat in der Grossstadt — Eine sozialgeographische Studie zu
Raumbezug und Entstehung von Ortsbindung am Beispiel Kélns
und seiner Stadtviertel. Kolner Geographische Arbeiten Band 58,
Koln.

ROTHERMUND, Dietmar (Hrsg.)

1995  Indien — Kultur, Geschichte, Politik , Wirtschaft, Umwelt — Ein
Handbuch. Beck, Miinchen.

SCHERRER, Christian P.

2000  Ethno-Nationalismus als globales Phanomen”. In: MOSER 2000: pp.
17-90.

SEDLACEK, Peter; WERLEN, Benno

1998  Texte zur handlungstheoretischen Geographie. Band 18/1998,
Selbstverlag, Universitét Jena.

SHARMA, Satish K.

1998 Social Structure, Religious Pluralism and Violence in Punjab
(Historical Roots). In: SINGH, Gopal 1998: pp. 321-355.

SINGH, Gopal (Hrsg.)

1994 Punjab—Past, Present and Future. Ajarta Press, Delhi.

SINGH, Harjinder

1977  Caste among Non-Hindus in India. National Publishing House,
Delhi.

STUKENBERG, Marla

1995a  Die Sikhs — Religion, Geschichte, Politik. Beck, Miinchen.

1995b  Die Sikhs. In: ROTHERMUND 1995: 199-210.

WALTY, Samuel; WERLEN, Benno (Hrsg.)

1995  Kulturen und Raum — Theoretische Ansdtze und empirische Kultur-
forschung in Indonesien. Riiegger Verlag, Ziirich.

WEICHHART, Peter

1990  Raumbezogene Identitit. Erdkundliches Wissen, Heft 102. Franz
Steiner Verlag, Stuttgart.

1995  Das Forschungsfeld ‘Raumbezogene Identitdt’: Koexistenz rivalisie-
render Paradigmen? In: RENNER 1996: pp. 53-70.



874

1999

DANIEL PORTMANN

Die Raume zwischen den Welten und die Welt der Raume. In:
MEUSBURGER, Peter 1999: pp. 67-94.

WERLEN, Benno

1993a

1993b

1995a

1995b

1997

2000

Identitdt und Raum. Regionalismus und Nationalismus. In: Soziogra-
phie — Bldtter des Forschungskomitees ‘Soziographie’ der Schwei-
zerischen Gesellschaft fiir Soziologie Nr. 7: pp. 39-73.

Handlungs- und Raummodelle in sozialgeographischer Forschung und
Praxis. In: Geographica Helvetica, 45. Heft 12: pp. 724-7209.
Sozialgeographie alltaglicher Regionalisierungen Band 1: Zur
Ontologie von Gesellschaft und Raum. Erdkundliches Wissen, Heft
116. Franz Steiner Verlag, Stuttgart.

Von der Regionalgeographie zur Sozial-/Kulturgeographie alltdg-
licher Regionalisierung. In: WALTY; WERLEN 1995: pp. 65-87.
Sozialgeographie alltaglicher Regionalisierungen Band 2: Globali-
sierung, Region und Regionalisierung. Erdkundliches Wissen, Heft
119. Franz Steiner Verlag, Stuttgart.

Sozialgeographie — Eine Einfiihrung. Verlag Haupt, Bern.

WORCHEL, S.; MORALES, I.F.; PAEZ, D.; DESCHAMPS, J-C.

1998

Social Identity - International Perspectives. Sage Publications,
London.



	Die Sikhs und der Panjab : Betrachtungen zur Entwicklung sozial-kultureller und "räumlicher" Identität im Spannungsfeld zwischen Tradition und Moderne

