Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 55 (2001)

Heft: 2

Artikel: L'origine de la compassion selon Yogcra et Mdhyamika
Autor: Viévard, Ludovic

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147534

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ORIGINE DE LA COMPASSION SELON
YOGACARA ET MADHY AMIKA

Ludovic Viévard

Trop souvent mésestimée au profit de thémes dits ‘plus
philosophiques’, la compassion (karuna) est cependant un élément
fondamental du Mahayana. Fondamentale, et méme fondatrice
puisqu’elle marque I’engagement initial du bodhisattva vers la bodhi.
C’est en effet a partir de la compassion que se déploie cette temporalité
de I’éveil et que s’organisent I’effort (prayoga) et I’intentionnalité
(abhoga) qui orientent la conduite (carya) du bodhisattva.! Malgré cela,
elle reste peu commentée. A dire vrai, le décalage de traitement entre
les themes philosophiques (Stnyata, pratityasamutpada, vijfiana...) et
la compassion est remarquable dés I’origine du Mahayana. La
production littéraire du Madhyamaka, comme celle du Yogacara, est
orientée vers la défense des thémes philosophiques et épistémologiques
par lesquels les deux écoles se différencient, tandis qu’elle passe
largement sous silence I’explicitation d’une compassion qui semble
avoir fait I’objet d’un consensus a I’intérieur du Mahayana. A bien y

1 so ‘’ham evathmama [...] anantasattvadhatuttaranayabhyuddharanaya

samsaraduhkhat paritranaya |[...] anuttarayam samyaksambodhau cittam
utpadayami. [...] itah prabhrti yatkithcid danarh dasyami Silam raksisyami
ksantih sampadayisyami viryam arabhya dhyanari samapatsye prajiiaya
vvavacarya upayakauSalyam va Siksisye tat sarvasattvanam arthaya hitaya
sukhaya.
“Moi, de tel nom, [...] pour le salut et la délivrance du monde infini des
créatures, pour les sauver de la douleur de la transmigration [...] je produis la
pensée dans la supréme et parfaite illumination. [...] Désormais le don que je
ferai, 1a moralité que j’observerai, la patience que je garderai, I’énergie que je
déploierai, I’extase que je pratiquerai, la sagesse que je développerai, 1’adresse
salvifique dont je témoignerai: tout cela sera pour I’intérét, le bien, le bonheur
de tous les étres”, BP, pp. 274-275, tr. LAMOTTE 1952:395-396.



424 LUDOVIC VIEVARD

regarder pourtant, I’origine méme de ce sentiment doit étre questionnée
dans les deux écoles, et ce questionnement fait apparaitre des
différences significatives.

On sait que du Sravakayana au bodhisattvayana la moralité s’est
trés largement déplacée du svartha vers le parartha. Le premier
privilégie le salut ‘individuel’, tandis que le dernier ne pense son propre
salut qu’au travers celui des autres. L autre est cet alfer (para) sans ego
(anatmika) qui, bien que de nature illusoire, s’impose au bodhisattva en
tant qu’il est défini comme un étre souffrant® et fait ainsi résonner la
nature compatissante du bodhisattva. Ainsi on doit savoir, d’une part,
que la carriére des bodhisattva a la mahakaruna pour origine et les étres
pour domaine3, et que d’autre part, il n’y a pas de bodhisattva sans
compassion.4 Mais par une simultanéité surprenante, et quelque peu
tautologique, le bodhisattva n’est bodhisattva que parce qu’il est
karunika. Autrement dit, il y a une superposition complete des deux
notions. Il n’est d’ailleurs pas rare de rencontrer le terme de
(maha)krpalu a la place de bodhisattva® Dés lors, la question de la
naissance du bodhisattva est étroitement liée a celle de I’émergence de
la compassion — et/ou inversement —, et la BBh définit le citfotpada
comme un écoulement de la compassion (karunanisyanda)®. En de trés
nombreux endroits la karuna est ainsi définie comme la racine de la
carriére du bodhisattva.” Mais comment germe cette racine? Dans “La
bienveillance bouddhique” E. Lamotte écrit:

Les terres préparatoires sont la terre de la naissance (gotrabhumi) et la terre de
la pratique des aspirations (adhimukticaryabhumi). Dans la premiére, le saint

2 duhkhita vata sattva iti (manasikurvan) karunar (samapadyate). Définition
des apramana dans AK, p. 453.

3 Mahakarunarambha, devaputra, bodhisattvanarit  carya sattvadhisthana.
GayaSirsasitra, cité dans BhK I, p. [187].

4 na bodhisattvo hy akrpas tatha yah, MSA XVII. 35, d, p. 125.

5 Sur krpalu comme synonyme de bodhisattva, voir MSA XIX. 74, p. 174, MV |,
p. 11.

6 BBhp. 13.

7  LAMOTTE 1944-80:1269, 1711; RAII. 74; SS, p. 146; BhK I, pp. [188], [196].



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 425

est disposé par naissance, ou se dispose lui-méme, a prononcer le veeu de
devenir Buddha par compassion pour les créatures.®

Toute la question qui nous occupe est dans ce ou que nous soulignons:
le saint est-1l compatissant (karunika) par volonté ou par naissance, par
adhésion ou par prédestination? La compassion est-elle acquise ou
innée? On voit bien dés lors les questions connexes. Dans les deux cas,
1l s’agit de savoir comment 1’acquérir, soit directement, soit — si elle est
innée — comment se mettre en position de 1’acquérir dans une naissance
future. Cette méme question peut encore €tre posée en ces termes:
comment entre-t-on dans la famille (kula / gotra) des buddha?

La question du gotra a déja fait I’objet de plusieurs études
remarquables et trées completes par D. Seyfort Ruegg.? Si, a notre tour,
nous proposons de nous arréter sur cette notion difficile, ¢’est moins
pour elle-méme que dans son rapport a la compassion et afin de la
mettre en parallele avec le terme de kula, plus en usage dans le
Madhyamaka. Il semble en effet que leurs emplois soient révélateurs
d’une divergence importante entre Madhyamika et Yogacara dans
I’émergence méme de la compassion.

On ne peut espérer répondre aux questions relatives a 1’origine de la
compassion que dans la mesure ou l’on dispose d’une définition
explicite. Nous ne parlerons pas ici de la mahakarund, et nous
laisserons de coté les différents degrés par lesquels on passe de
I’affection répréhensible et mondaine (sneho laukiko ‘niravadyah)'® a
la mahakaruna. Cette derniére ne concerne pas le bodhisattva débutant
(adikarmika) puisqu’elle n’apparait que dans la septiéme ou huitiéme
bhumi, selon les sources. Ensuite, bien que les degrés de la compassion
nous renseignent — sur ce qu’elle représente, sur son objet, comme sur

8  LAMOTTE 1952:39%4.

9  RUEGG 1969; 1977, 1989. Nombre des sources examinées ici I’ont déja été dans
ces ouvrages auxquels nous devons beaucoup.
10 Voir MSA XVII. 43, p. 127.



426 LUDOVIC VIEVARD

’attachement qu’elle suppose ou non, etc. —, il est possible de les
laisser de coté pour dégager un invariant a tous les stades de la
compassion: la souffrance a la souffrance d’autrui. Le bodhisattva, en
effet, souffre de la souffrance de 1autre (paresam duhkhena
duhkhayate).!l C’est l1a une définition qui convient a I’ensemble du
Mahayana et également, dans une certaine mesure, au bouddhisme
canonique. Curieusement, le sens commun de la compassion est ainsi
proche de celui qui transparait a travers nos étymologies grecques et
latines:  ‘souffrance partagée’ (sumpatheia), ‘souffrir avec’
(compassio), voire ‘com-misération’ (commiseratio). 1l n’est pas
inintéressant de citer ici cette étymologie, ou plutdt ce jeu de langue
avancé par Sthiramati pour expliquer la compassion:

karh runaddhiti karuna | kam iti sukhasyakhya sukhari runaddhity arthah |
karuniko hi paraduhkhaduhkhi bhavatiti | iyar cavihethanakarmika |

Le mot karuna (qui désigne la compassion) vient de kam et runaddhi. Le mot
ka est un des mots qui signifient ‘le plaisir’; le sens (de karuna) est donc:
‘Empécher le plaisir’. En effet, le compatissant souffre de la souffrance d’autrui.
Et son acte propre, ¢’est de ne pas faire violence.!2

Mais 1l ne suffit pas de souligner le role de la souffrance dans la
définition de la compassion. Il est clair également que pour de
nombreux auteurs, tant Yogacara que Madhyamika, elle se situe au
ceeur méme de son émergence.l3 Autrement dit, on pourrait bien

11 AK, p 182, BCAP, p. 211.5-6. prajiaya samsaradosaliptasya
karunaparatantratvat samsare sidhyati nigpadyate sthitir avasthanam | kim
artham? duhkhinam arthe paraduhkhaduhkhitaya dulkhinam sarmsarinam
arthe, tadduhkhasamuddharanabhilasat ||
“N’étant pas souillé par les fautes de la transmigration grace a la sapience, 1l
demeure dans le sariisara. Pourquoi? Pour le bien des transmigrants qui
souffrent, parce que [le bodhisattva] souffre de la souffrance d’autrui, et qu’il
désire les extraire de cette souffrance.”

12 TS, p. 28, tr. LEVI 1932:90.

13 OQutre les sources examinées ci-dessous, voir: LAMOTTE 1944-80:1797; RGSGP
XX. 23-24, p. 80, Dharanisvararajapariprccha, cité dans SS, p. 30.



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 427

trouver 14 une cause de la compassion. La souffrance est ce a quoi
réagit le compatissant, elle est a méme d’éveiller en lui ce sentiment.
Santideva explique ainsi qu’il n’est pas de joie (priti) pour le
compatissant, tant que dure la souffrance des étres (BCA VI.123).
Mieux, la souffrance est bénéfique puisqu’elle provoque un

¢branlement (saritvega) qui entraine, entre autre, la compassion
(karunya) (BCA VI.21).

Ce lien entre la souffrance et la compassion est présent des le
bouddhisme canonique:

Suppose, sirs, a sick and ailing man, grievously ill, were to go along the highway
— it might be with no village near ahead or near behind — unable to get proper
food, to get proper medicine, to get proper attention, to get a guide to some
village boundary; and suppose another man, also going along the road, were to
see him; verily it might raise pity in that man, raise compassion, raise
commiseration. .. 14

Ici, la nature méme du lien se trouve davantage précisée, puisque la
vision est implicitement désignée comme le lien opératoirel® entre la
souffrance et la compassion. Cette relation se trouvera amplifiée dans le
Mahayana. Dans I’AP on lit:

Subhtti, le bodhisattva mahdasattva est accompagné d’une une telle sapience
[et] accompagné d’une telle sapience, il voit (pasyati) les étres comme s’ils
allaient a la mort. A ce moment, il obtient la grande compassion.

14 Seyyatha  pi  avuso  puriso  abadhiko  dukkhito  balhagilano
addhanamaggapatipanno, tassa purato pi ‘ssa dire gamo pacchato pi ‘ssa
dure gamo, so na labheyya sappayani bhojanani na labheyya sappayani
bhesajjani  na  labheyya  patiripam  upatthakah ~ na  labheyya
gamanatanayakar, tam enari afifiataro puriso passeyya
addhanamaggapatipanno, so tasmimh purise karufifiarh yeva upatthapeyya
anudayath yeva upatthapeyya anukamparm yeva upatthapeyya... AN 111, p.
189, tr. HARE 1932-36:139 (nous soulignons).

15 Voir en ce sens I’analyse du terme vyapara dans MOTILAL 1960-61:65 et suiv.



428 LUDOVIC VIEVARD

tadrsya subhute prajfiaya samanvagatah sa bodhisattvo mahdsattvo bhavati
yadrs$ya prajfiaya samanvagato vadhyagatan iva sarvasattvan pasyati| tena
tasyarm veldayarm mahakarunaparigrhita bhavati |10

On remarque encore ici le lien de causalité entre d’une part ce qui est
de ’ordre de la vision, du constat, avec la racine PAS-, et d’autre part
la compassion qui est — littéralement — obtenue par lui (tena parigrhita
bhavati). Cependant, a la différence de ’exemple tiré de I’AN, il ne
s’agit plus de la souffrance d’une personne isolée, dont le cas est
objectivement terrible, mais des étres pris collectivement dans leur vie
quotidienne ou ils sont comme (iva) s’ils allaient a leur perte (vadhya-
gata). On remarquera également que si le role moteur de la souffrance
est identique, la compassion qui en résulte n’est pas orientée de la
méme maniere. Ici la conclusion qui s’impose n’est pas de mettre un
terme a sa propre souffrance ou de faire obstacle a I’hostilité (aghata),
mais de sauver les autres. La souffrance d’autrui n’est pas, la, le miroir
de sa propre souffrance. Tout au contraire, elle est elle-méme une cause
de souffrance:

Tant que les étres infernaux, animaux, ou du monde de Yama éprouveront la
sensation de souffrance, pour leur bien, moi [aussi] j’éprouverai cette sensation
de souffrance.

yavantah sattva nairayika va tairyagayonika va yamalaukika va duhkhar
vedanarit vedayanti tesam aham arthaya tam duhkharit vedanarm vedayeyarit 117

La compassion est ainsi liée a la souffrance en ce qu’elle-méme est une
souffrance (MSA XVII. 46-47;, BCA VI. 75; VIII. 104).

A coté de la relation PAS- (duhkha) | GRAH- (karund) de I’AP, la
relation DRS-/JAN-, trés proche mais-peut étre encore plus forte du SR:
mahakaruna janitva / sattvakdaye suduhkhita sattva anatha prapta
drstva |'8 “voyant les étres souffrants et sans protecteur, la grande
compassion nait pour ’ensemble des étres.”

16 AP, pp. 402-403.
17 PPr, p. 170.10-12.
18 SRIIL 38, ab, p. 18.



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 429

Tres proche DBh, p. 11.31-32: [...] sattvanam duhkha-
skandhavipramoksam drstva | sattvesu mahakarunonmiiijah sar-
bhavati, “voyant 1’enchainement des €tres aux agrégats douloureux, la
grande compassion est initiée.” Dans le méme champ sémantique on
trouve encore dans le MSA IX. 13: tathagato.. abhyudiksate...
/... karunayate (comm. drstva ca karunayate)... Un schéma similaire,
mais plus développé explique qu’en voyant que le monde n’est que
douleur le bodhisattva souffre (duhkhatmakam Ilokam aveksamano
duhkhdyate XVII. 33) et le commentaire ajoute, “‘il souffre’, il
compatit” (duhkhayata iti karundyate). Ailleurs encore, le MSA VIIL 5§
décrit la compassion comme le résultat d’une vision de la douleur (krpa
prakrtya paraduhkhadarsanar). 1l est donc clair qu’elle joue un role
central dans I’émergence de la compassion et le commentaire explique
qu’elle est la cause qui pousse le bodhisattva a faire le bien d’autrui
(pararthakriyanimitta, MSA ad IV. 22).

Mais pourquoi certains sont-ils compatissants, tandis que d’autres
ne le sont pas, alors que tous se trouvent pourtant confrontés a la
souffrance?!?

II

En I. 32-33, le RGV expose I’existence de différentes sortes d’étres
(icchantika, tirthya, Sravaka et pratyekabuddha) qui, a cause
d’empéchements (@varana), sont incapables de réaliser le
tathagatadhatu que tous possédent. L’un de ces @varana est I’aversion
(vimukhatd) ou I’indifférence (nirapeksata) au bien d’autrui (sattvartha)
— lequel est a D'inverse la marque du bodhisattvayana. Cet
empéchement a pour antidote (pratipaksa) la méditation de grande
compassion des bodhisattva (mahakarunabhavana bodhisattvanam).
Autrement dit, ’appartenance a un gotra inférieur recéle des
empéchements impropres a la réalisation du fathagatadhatu, soit le
prakrtisthagotra?0 Mais, méditant les quatre contrecarrants

19 Le constat de la douleur est bien évidemment une donnée trés présente dans le
bouddhisme canonique. Voir, VP I, p. 10.
20 RUEGG 1989:18-19.



430 LUDOVIC VIEVARD

(pratipaksa) aux quatre empéchements, soit I’adhésion (adhimukti), la
sapience (adhiprajiia), le samadhi et la mahakaruna, les bodhisattva
deviennent fils du roi de la Loi (dharmarajaputra) et entrent dans la
famille du tathagata (tathagatakula). Le RGV 1. 34 explique le role de
chacune de ces vertus:

Ceux, dont le germe (bija) est I’adhésion (adhimukti) au meilleur des véhicules
(agrayana), dont la mére est la sapience (prajfiad) produisant les dharma de
buddha,

qui se tiennent dans la matrice (garbha) qu’est le bonheur du recueillement
(dhyanasaukhya), [et] dont la nourrice (dhatri) est la pitié (krpa), ceux-ci sont
les fils nés des ascetes [= buddhal.

bijarh yesam agrayanadhimuktir mata prajfia buddhadharmaprasityai |
garbhasthanarh dhyanasaukhyari krpokta dhatri putras te 'nujata muninam ||

Ainsi, si le RGV établit un lien indéniable entre le développement de la
compassion et ’appartenance a la famille des buddha, deux éléments
importants ne sont pas abordés. D’abord, aucune relation de causalité
n’est instaurée. Le texte ne dit pas si le développement de la
compassion purifie le tathdagatadhatu en raison de sa présence dans le
prakrtisthagotra, ou si, a I'inverse, |’appartenance a la famille des
buddha permet de développer la compassion et préserve ainsi le
bodhisattva de déchoir dans des véhicules inférieurs. Ensuite, si le
RGV nous éclaire quant a ’origine de la compassion des buddha,
expliquant précisément que la cause de sa manifestation est la
méditation de compassion des bodhisattva (tathagatamahakaruna
[= thugs rje chen po] pravrttihetur bodhisattvakaruna [= shin rje chen
po] bhavaneti?!), il ne dit rien de la mahakaruna des bodhisattva, ni de
la simple karuna.

Le MSA contient au moins une stance similaire en IV. 1122, ou
’adhésion (adhimukti) est le germe (bija), les paramita — et non plus
seulement la prajiia — sont la mére (matr), le bonheur de la méditation
est la matrice (dhyanamaye sukhagarbha) et la karuna est la nourrice

21 RGV, p. 38; OBERMILLER 1931:179, n. 2; TAKASAKI 1966:[226], n. 200.
22 Voir également II. 5 qui n’est pas conservé en sanskrit.



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 431

(dhatri). Cependant, si la stance ne s’applique pas au tathagatadhatu
mais au bodhicitta, le commentaire est plus précis. Il explique que la
naissance (janman) du cittotpada provient de la particularité (visesa)
des éléments cités plus haut. Toujours dans le MSA, Asanga explique
que I’inclination vers tel ou tel véhicule — et donc vers la compassion
s’1l s’agit du bodhisattvayana — dépend du gotra de chacun:

La diversité de 1’adhésion des étres est [ainsi] comprise: 1’adhésion dés ’origine
méme, de tel ou tel, en tel ou tel véhicule est impossible sans la diversité du
gotra.

adhimuktibhedo 'pi sattvanam upalabhyate prathamata eva kasyacit kvacid
eva yane 'dhimuktir bhavati so 'ntarena gotrabhedari na syat | (ad I11. 2)

Dans la mesure ou il situe précisément le penchant de chacun des
I’origine (prathamata eva), il faut comprendre qu’il s’agit ici du gotra
inné, dans lequel on se tient naturellement (prakrtisthamn gotram). Par
naissance, chacun posséde en germe telle ou telle aptitude ou tendance.
La préséance dans I’ordre d’acquisition semble donc revenir au gotra.
Il est premier et joue un rdle causal. Le bodhisattvagotra est ainsi
compris comme la racine de ’arbre d’éveil (ad III. 13). Par ailleurs, la
compassion en est indissociable, ainsi que I’explique le MSA ad IIL 5:

Il y a quatre marques (/iziga) dans le gotra des bodhisattva: provenant d’une
pratique dés 1’origine; la compassion pour les étres, I’adhésion a 1’enseignement
du Mahayana et la patience, parce qu’il endure ce qui doit étre supporté lorsque
la pratique [devient] difficile, et la pratique (samacara) du bien consistant dans
les paramita.

caturvidham lingam bodhisattvagotre | adiprayogata eva karunyar sattvesu |
adhimuktir mahayanadharme | ksantir duskaracaryayam sahisnutarthena |

samacaras ca paramitamayasya kusalasyeti |23

Le terme ‘linga’ peut se comprendre comme ‘an inferential mark’. On
déduira donc de la présence de la compassion I’existence d’un gotra

23 Voir AA 36-37, p. 6; OBERMILLER 1933:90.



432 LUDOVIC VIEVARD

déterminé de bodhisattva, comme on déduit 1’existence du feu de la
présence de fumée 24

Pour en revenir a la genése de la compassion, on voit icit qu’elle
apparait comme un élément du gotra. Elle est ainsi contenue en lui et
n’est pas définie comme une de ses causes. Par conséquent, si la
souffrance est bien comprise dans le MSA comme un facteur de
I’émergence de la compassion, elle ne saurait suffire. En XVIL 63 et
comm., Asanga explique:

La compassion des bodhisattva provient du bonheur, de la douleur et de leur
prolongement.

La compassion des bodhisattva provient d’une cause, d’un ami, de [leur] nature
propre.

karuna bodhisattvanarit sukhad duhkhat tadanvayat |
karuna bodhisattvanar hetor mitrat svabhavatah ||

On voit bien ic1 que la compassion posséde un ressort propre, une
évidence qu’elle tire, non pas d’une cause extérieure — duhkha, mitra —,
mais de la nature méme du bodhisattva, parce qu’il est de la nature de

son gotra de développer la compassion. Ceci est encore exprimé
ailleurs dans le MSA ad VIIIL 5:

Sa raison, c’est sa nature, autrement dit la Famille, et le spectacle de la douleur
d’autrui, et I’éloignement de toute pensée basse, qui en font la Per-maturation 2

svaprakriya ca gotrena paraduhkhadarSanena nihinayanaparivarjanataya ca
paripacyata iti karanari |

Mais si la causalité de la compassion s’aveére si complexe c’est
certainement parce que le sentiment de compassion est lui-méme
multiple et qu’il intervient a plusieurs moments de la progression du
bodhisattva. La compassion est le moteur de son activité et, comme

24  Voir la discussion sur le DaSadharmakasutra dans la Prasphutapada de
Dharmamitra, trad. dans RUEGG 1977:290-291.
25 Trad. LEVI 1911:61. Pour une autre traduction voir infra, p. 436.



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 433

telle, nécessite d’étre accompagnée par tout un ensemble de facteurs
comme les amis de bien, I’union a la prajfia... Pour I’instant, ce sont
moins les facteurs de sa maturation et de son développement que ceux
de son émergence qui nous intéressent. Or, de ce point de vue, la stance
XVII. 34 du MSA est importante puisqu’elle distingue quatre sortes de
compassion et en définit I’étiologie:

La pitié (krpa) des compatissants (karunatmaka) est de quatre sortes: par
nature, par calcul?, par application a en répéter I’exercice, et sans adversaire
lorsqu’elle a obtenu la pureté.

Elle procéde respectivement de la particularité du gotra [du bodhisattva), de
I’examen des fautes et des mérites; de sa contemplation dans une autre
naissance; de I’obtention du détachement.

krpa prakrtya pratisathkhyaya ca purvam tadabhyasavidhanayogat |
vipaksahing ca visSuddhilabhat caturvidheyarm karunatmakanar ||
seyarit yathakramarh gotravisesatah | gunadosapariksanatah |
Jjanmantaraparibhavanatah | vairagyalabhatas ca veditavya |

Entre autres causes, Asanga expose a nouveau clairement 1’idée d’une
compassion naturelle au bodhisattva, contenue en germe dans la
particularité de son gotra. Ainsi peut-on lire dans I’AK de Vasubandhu:

26 Le sens de [ID’expression ‘par calcul’ (pratisamkhyaya) glosée
gunadosapariksanatah, ‘provenant de 1’examen des fautes et des vertus’, nous a
posé probléme. Nous proposons de I’interpréter ainsi: le bodhisattva adikarmika
rapporte, comme c’est la tendance de chacun, la souffrance d’autrui a ses
mérites et ses fautes. La douleur est minimisée si celui qui la ressent est
adharmika, tandis qu’elle frappe par son injustice si il est dharmika. Selon
qu’elle est rapportée a tel ou tel, elle inspire ou non la compassion.
Progressivement le bodhisatttva apprendra a ne plus relier la souffrance a la
vertu ou a son contraire, a ne plus faire ce type de calcul (saritkhya). Aussi cruel
que cela puisse nous paraitre, aucune distinction ne sera plus faite entre la
souffrance gratuite infligée a un enfant et le ‘juste’ chitiment d’un assassin. Le
bodhisattva mahasattva compatit pour tous, sans hiérarchiser leur souffrance.
Ainsi le fathagata compatit également pour ceux qui se plaisent a la paix
(Samabhirama), MSA IX. 13.



434 LUDOVIC VIEVARD

Il est un tel gotra qui fait en sorte que [certains] souffrent de la souffrance
d’autrui [mais] pas de la leur, et se réjouissent du bonheur d’autrui et non du
leur.

gotrantaram eva hi tat tathajatiyam nirvartate yat paresari duhkhena
duhkhayate sukhena sukhayate natmana iti 27

Il semble, des lors, que pour le Yogacara la douleur n’apparaisse que
comme une cause seconde de la compassion, son role ne se situant
qu’en aval, dans le cours d’une naissance déja prédestinée. Elle agit
alors a la maniere d’un révélateur et dévoile I’appartenance a la classe
(gotra) des bodhisattva. La souffrance d’autrui ne produit pas
veéritablement la compassion, mais permet a ce sentiment déja présent
en germe chez le futur bodhisattva, de se manifester. Entre d’autres
termes, si la compassion nait bien de la capacité a souffrir de la
souffrance de ’autre (paresarn duhkhena duhkhayate), cette aptitude a
la compréhension d’autrui n’est présente chez le bodhisattva que dans
la mesure ou elle appartient préalablement a son gotra.

I obtient une pensée de compassion pour les étres souffrants qui sont nés la,
[dans les enfers (apaya)], guidé par la grande compassion des buddha, c’est a
dire justement par son gofra.

lesu ca sattvesu tatropapannesu duhkhitesu karunyacittarh pratilabhate yad
uta tenaiva gotrena buddhamahakarunahetuna codyamanah.28

Inversement, la déficience en compassion (karunavikalata) reléve d’un
gotra inférieur (hinagotra) de Sravaka.?® Ainsi explique la BBh:

Le bodhisattva qui réside dans le gotra (gotra-viharin) parce que sa série
personnelle est bonne par nature (prakrti-bhadra-saritanata), est naturellement
(prakrti) muni (samanvagato bhavati) des bons dharma (kuSalair dharmais) et
des vertus des bodhisattva (bodhisattaguna).

27 AK, p. 182
28 BBh, p. 10.
29  Voir Sarmdhinirmocana, VII. 15: LAMOTTE 1935:74, 198.



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 435

iha bodhisattvo gotravihari prakrtibhadrasartanataya prakrtya
bodhisattvagunair bodhisattvarhaih kusalair dharmaih samanvagato bhavati |

En effet:

Le bodhisattva qui réside dans le gotra est muni du germe (bija) de tous les
dharma de buddha.

sarvegarh ca buddhadharmanam gotravihari bodhisattvo bijadharo bhavati 130

Toutefois, ces données restent d’interprétation difficile dans la mesure
ou Asanga, on 1’a vu, définit également une compassion née par suite
de sa prescription et de son application antérieure (prrvari
tadabhyasavidhanayogar). Et le commentaire précise qu’il s’agit de sa
pratique (paribhavana) dans une existence antérieure (janmantara).
Ailleurs, chez Dharmakirti, on trouve également mention d’une origine
itérative de la compassion:

Compassion is the proof [of the Buddha being a means of knowledge]. That
[compassion arises] from repeated practice. sadhanari karunabhyasat sa 31

Commentant cette stance, le Pramanavarttikavrtti de Manorathanandin
offre un parallele surprenant avec le MSA XVII. 34:

abhyasat sa| gotravisesat kalyanamitrasathsargad anuSayadarsanat kascin
mahasattvah krpdyam upajatasprhah... 32

Elle [la karuna) provient d’un exercice répété (abhyasa). Certains mahasattva
ont développé un désir de compassion (krpa) di a la particularité de leur lignée
(gotra), a la rencontre d’un ami de bien, [ou] a la vision des reliquats.

On voit donc la complexité de cette étiologie, a la fois basée sur la
répétition dans des vies antérieures et sur d’autres conditions inhérentes

30 BB, Viharapatala, p. 2.
31  Pramanavarttika 1. 34, édition et traduction commentée de FRANCO 1997:159.
32 Cité dans FRANCO 1997:24, n. 23.



436 LUDOVIC VIEVARD

a la naissance présente du bodhisattva telles qu’elles sont définies dans
son gotra. Si le lien de ’un a I’autre est compréhensible, la loi du
karma expliquant la progression possible des qualités d’une existence a
I’autre, D’impulsion premiére nécessaire a [’émergence de la
compassion reste obscure. On ne sait plus si la elle est 1ssue du gotra ou
si elle nait de sa propre répétition, de cet exercice (abhyasa) redondant
et progressif. Pourtant, si celui-ci joue trés certainement un roles c’est
sans doute en tant qu’il est un facteur de croissance de la compassion,
et moins en ce qu’il en serait proprement a 1’origine. En effet, Asanga
explique que:

Pour les bodhisattva, trois [choses] s’accroissent au travers de [leur] naissance
grace a [leur] compassion: la compassion [elle-méme] par son exercice [répété],
le don, parce qu’il dépend de la compassion [et] la richesse, parce qu’elle
dépend du don.”

trayari  bodhisattvanah  sarvajanmasu  vardhate karunayogat| karuna
tadabhyasat | danam karunavasat | bhogas$ ca danavasat | MSA ad XVII. 50

La répétition est ici clairement précisée. Elle n’est pas cause principale
(pradhanakarana) mais facteur de croissance (vrddhi). Autrement dit le
germe (bija) est déja présent lorsqu’intervient cette répétition (abhyasa)
dont parlent nos sources. Reprenons la traduction de MSA VII. 5. Nous
proposons maintenant de la lire ainst:

[la compassion nait] de sa propre nature a cause du gotra, [puis] elle mirit par
la vision de la souffrance d’autrui et I’abandon complet des pensées inférieures:
telle est [sa] cause (iti karanam).33

Tel est également se qui ressort de ’AAA:

La prise du bodhicitta provient originairement de la force du gotfra [et] de
I’éveil du germe de la piti€ par la perfection des intentions et des pratiques.

33  Sanskrit, voir supra, p. 432



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 437

tatradau gotrasamarthyat krpab jjaprabodhatah |
prayogasayasampattya bodhicittaparigrahah || 34

On peut alors affiner la causalité. L’ AK fait une description trés précise
de la causalité, en particulier de la différence entre hetu et pratyaya. 1l
n’est pas dans nos intentions de superposer artificiellement chaque
facteur intervenant dans la genése de la compassion a un type
particulier de causes ou de conditions décrites dans 1’AK. Toutefois,
I’explication qu’il donne peut aider a comprendre les différents degrés
d’intervention des causes. L’AK (II. 49) définit six causes (hetu):
karanahetu (cause premiére), sahabhiihetu (cause concomitante),
sabhagahetu (cause semblable), sarmprayuktahetu (cause associée);
sarvatragahetu (cause omniprésente) et vipakahetu (cause de
rétribution). Sans suivre 1’analyse détaillée que donne Vasubandhu, il
est intéressant de s’arréter sur la cause premiere (karanahetu) définie
comme “la [cause] par excellence (pradhana) parce qu’elle produit
(uipadana), [...] comme la graine (bija) pour la pousse (arikura)
[...1735. Mais explique I’AK, aucun dharma ne nait d’une cause
unique. Il y a toujours le karanahetu et le sahabhithetu. Continuant
avec les pratyaya, les conditions, il explique qu’elles sont de quatre
sortes, dont la premiére le hetupratyaya est littéralement “‘une condition
qui est une cause’. Elle est définie ainsi: “Les cinq causes, a I’exception
du karanahetu, sont [aussi] des conditions causales (hetupratyaya).”’36
Il ne faut pas suivre le détail de ces distinctions pour les plaquer sur la
genese de la compassion. Voir, par exemple, autrui (parasattva) comme
une ‘condition en qualité d’objet’ (alambanapratyaya)’’ ou la douleur
(duhkha) comme une sahabhuhetu puisqu’elle entretient avec la
compassion une relation de réciprocité.38 1l est toutefois clair que tous
ces facteurs n’interviennent pas de la méme fagon, au méme moment,
ni ne jouent le méme #ype de role. Le gotra apparait bien comme une

34  AAA, p. 29. Voir également RUEGG 1969:128-129; OBERMILLER 1933:19-20.
35 yastu pradhanah karanahetuh sa utpadane ‘pi samartho yatha caksiriupe
caksurvijfianasya aharah Sarirasya bijadayo ‘nkuradinam itii AK, p. 83.

36 karanahetuvarjyah pafica hetavo hetupratyayah | AK, p. 98.
37 LA VALLEE POUSSIN 1923-31: ii, p. 306.
38 MSA XVIIL 46-47, 52; ad IV. 22.



438 LUDOVIC VIEVARD

cause (hetu)’®, mais une cause différente d’autres, tel I’abhyasa, le
kalyanamitra, ou la vision du paraduhkha... La douleur agit comme un
révélateur, les bons dharma — pensée, ami, vertu... — la confortent,
’assurent, tandis que la répétition, I’exercice répété, la font croitre.
Mais, pour le Yogacara, la compassion est d’abord contenue dans le
gotra du bodhisattva. 1l est la base (pratistha)®®, la racine (mila)?!
c’est-a-dire la cause principale, premiére: pradhanahetu ou nimitta —
toujours dans ce méme sens de cause principale.42 Le MSA (ad IIL 4)
explique ainsi que le gotra est une cause (hetu), mais qu’il n’est pas un
fruit (phala), et développe cette étymologie:

Le [terme] gotra doit se comprendre par les termes gunottarana, parce que les
vertus (guna) proviennent (uttaranti) [du gotra] i.e. elles sont produites par lui.

gunottaranarthena gotram veditavyam guna uttaranty asmad udbhavantiti
krtva |43

Ainsi, en tant qu’il est un germe (bija) ou une racine (mila), le gotra
est une cause genératrice. 1l tient pour, le Yogacara, un role productif
défini comme étant celui du karanahetu. 1l est la cause souveraine
(adhipati) “parce qu’il posséde maitrise, activité génératrice et
prédominante (pradhana, janaka, arigibhava).”4

La souffrance, ou plutot la réaction a la vision de la souffrance
n’est ainsi pas la méme pour tous, selon que chacun appartient a tel ou
tel gotra. C’est lui qui détermine la pensée (cifta) de compassion
associée a cette vision/compréhension (darSana), puisque c’est lui qui
détermine I’ensemble des dharma de buddha.

39  Plus généralement sur le gotra comme cause, voir: RUEGG 1969:87-88.

40 AAIL 38,p.6.

41 MSAadlll. 13, p. 13.

42 Voir MSAIII. 3 dans LEVI 1911:26, n. 3.

43  Pour d’autres étymologies, voir OBERMILLER 1933:93.

44 LA VALLEE POUSSIN 1923-31: ii. p. 288. L’édition de Pradhan, p. 94 ne donne
qu’angibhava. Composé cvi (RENOU 1948:150) de arga-bhava, ‘devenir
facteur [d’existence]’ (?). Voir MAY 1959: index.



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 439

III

Cette méme question de l’origine de la compassion et donc du
bodhisattva est plus complexe dans le Madhyamaka.4> L’une des
raisons en est que la théorie du gofra n’y est pas exprimée. Cependant,
on trouve dans les textes de cette école d’autres développements,
parfois proches, qui posent des problémes d’interprétation.

~ Dans le premier chapitre du BCA, le bodhicittanusamsa,
Santideva commence par constater la supériorité du sentiment de
compassion du bodhisattva. Sa compassion a déja progresse, il la
cultive en n’abandonnant pas les étres, par opposition aux hommes
(matr, pitr, rsi, brahman) et aux dieux (deva) (BCA 1. 23). Toujours en
soulignant la rareté d’une compassion telle qu’elle se porte a délivrer
chaque étre de chaque souffrance (BCA 1. 22), il écrit:

D’ou [/comment] nait cet extraordinaire joyau parmi les étres [qu’est le
bodhisattva] sans précédant?

sattvaratnaviseso ‘yam apurvo jayate kutas (comm. katham), 1. 25, ab.

La réponse ne suit pas, elle a déja été donnée. Le bodhisattva, cette
perle des hommes (sattvaratna) nait du bodhicitta, perle de 1’esprit
(cittaratna, 1. 11-14; 36). Dans ce méme chapitre, on trouve la premiére
mention d’une intéressante série de métaphores:

Le malheureux enchainé dans la prison de I’existence est dit, a ce moment
[comm. tat ksanam], fils des sugata [comm. buddhaputral; lorsque le
bodhicitta apparatt, il est salué avec respect par le monde des hommes et des
dieux.

bhavacarakabandhano varakah sugatanar suta ucyate ksanena |
sanaramaralokavandaniyo bhavati smodita eva bodhicitte || 1. 9

45 C’est d’ailleurs la raison pour laquelle nous en traitons ici, aprés le Yogacara,
contrairement a la chronologie.



440 LUDOVIC VIEVARD

Ainsi, le bodhisattva est fils des buddha (buddhaputra 1I1. 23,
sugatanam suta, 1. 9, comm. buddhaputra; VII. 44; jinasya putra, 1. 34,
comm. sugatasya putra; jinatmaja,1V. 1, V. 100, comm. buddhaputra;
Jinasimhasuta, VIIL. 55), au moment ou il forme le bodhicitta 46

Le sage ayant ainsi1 sereinement pris la pensée de I’éveil,

se réjouit ainsi, afin de la faire croitre:

“Aujourd’hui ma naissance est féconde, je profite de ma condition d’homme.
Aujourd’hui je suis né dans la famille des buddha, je suis maintenant fils des
buddha.

Mon devoir est désormais celui qui sied 2 ma famille de sorte qu’aucune tache
ne [souille] cette famille immaculée.”47

S1 aucun lien de cause a effet n’est explicite, on pressent pourtant ici
que ce n’est qu’une fois qu’il y a prise du bodhicitta que le bodhisattva
entre dans la famille des buddha. Famille particuliére, avec des devoirs
particuliers, qui n’est pas celle de tous les hommes. La condition
humaine, antécédente, permet la prise du bodhicitta mais ne I'implique
pas nécessairement.

Le DBh explique comment dans la premiere terre de joie
(pramudita) le bodhisattva progresse, dépasse la terre des personnes
ordinaires par la production du bodhicitta, produit la position de
bodhisattva, nait immaculé dans la famille (kula) du tathagata, |...], et
se fixe dans la lignée (varhsa) des rathagata, entiérement dévoué a la
bodhi (yena cittotpadena sahotpannena bodhisattvo ’tikranto bhavati,
prthagianabhiimim  avakranto bhavati, bodhisattvaniyamarn jato
bhavati,  tathagatakule  ’navadyo  bhavati, [...] tryadhva-

46 1l s’agit d’'une métaphore classique, le jinaputra est également une appellation
du bodhisattva, voir les mémes réf. que pour krpalu, supra, n. 5
47  evar grhitva matiman bodhicittarh prasadatah |
punah prsthasya pustyartham cittam evaril praharsayet ||
adhya me saphalarii janma sulabdho manuso bhaval |
adhya buddhakule jato buddhaputro 'smi sarmpratam ||
tathadhuna maya karyam svakulocitakarinam |
nirmalasya kulasyasya kalanko na bhaved yatha || BCA 111. 24-26, p. 43.



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 441

tathagatavamsaniyato bhavati sambodhiparayanah ||*8). On voit ici ce
qui n’est qu’implicite dans le BCA. Le rapport de causalité entre le
bodhicitta et ’appartenance a une classe ou une famille (gotra / kula)
d’éveillés est inverse a celui ordonné par le Yogacara. C’est ici la prise
du bodhicitta qui produit ’entrée dans la famille du buddha. On
remarquera cependant que le terme de gofra n’est pas utilisé. Varmsa et
kula, qui en sont synonymes dans le Yogacara, ne doivent pas étre
compris comme tels ici. Il ne faut en tout cas pas leur attribuer le
contenu particulier que porte le terme gotra. Quoiqu’il en soit, pour
’instant, on voit que le DBh semble admettre que |’acquisition du
gotra / vamsa*® et I’entrée dans la famille (kula) des tathagata se fait
par adhésion, par la prise du bodhicitta. Cependant, le DBh utilise des
exemples plus ambigus. Il explique ainsi que la supériorité du
bodhisattva sur les Sravaka et les pratyekabuddha lui est acquise deés
’origine par la force de son intention, ce germe de la bodhi qu’est le
bodhicitta. L’analogie suivante est utilisée: le fils du roi, né dans la
famille royale est accompagné des marques royales. A peine né, il
I’emporte sur I’ensemble des ministres par la suprématie royale et non
par la réflexion de sa propre intelligence (rajakulaprasuto rajaputro
rajalaksanasamanvagato jatamatra eva sarvamatyaganam abhibhavati
rajadhipatyena, na punah svabuddhivicarena)®. Comme pour le
bodhisattva, la filiation seule lui assure une suprématie qu’il lui
appartient de développer afin de I’affirmer dans les faits, mais qu’il
possede en droit des la prise du bodhicitta qui marque son entrée dans
la famille. On voit combien I’exemple du DBh est ambigu, puisqu’il
fait référence au prince (rajaputra) qui est né (prasuta) dans la famille
royale (raja-kula) sans I’avoir souhaité, tandis que le bodhisattva, fils
du vainqueur (jinaputra), semble appartenir au buddhakula par
intention (adhydsaya). Candrakirti, qui reprend ce développement du
DBh31, cite également le Maitreyavimoksasitra? qui procéde de

48 P.8.22-26. Cité aussi SS, p. 11. Voir SEYFORT RUEGG 1969:111-112.

49  Sur la synonymie varit$a / gotra dans ce contexte il est a noter que la traduction
tibétaine utilise le méme terme (rigs) pour les traduire. Voir RAHDER 1928,

50 DBh, p. 39.21-22.

51 MABh L8, tr. LA VALLEE PoUsSIN 1907(b):267. DBh également cité dans S,
pp. 10-11.



442 LUDOVIC VIEVARD

maniére similaire. Les caractéristiques a développer par le bodhisattva
sont semblables aux caractéristiques qui seront développées par un
oisillon garuda, parce qu’elles appartiennent a cette famille d’oiseau.
De fait, I’exemple refléte 1a encore une ambiguité en utilisant I’1dée de
geénes biologiques pour illustrer le gofra, que D. Seyfort Ruegg a pu
définir comme faisant fonction de géne spirituel 33 Les exemples
choisis pourraient ainsi nous faire penser que le bodhisattva nait dans
sa famille sans I’avoir expressément souhaité, par prédestination.
Pourtant, il nous semble qu’il n’en est rien. En effet, ces illustrations
s’appliquent a éclairer la position d’un bodhisattva qui est déja entré
dans la premiére terre, et qui a donc préalablement produit le
bodhicitta. 1l ne servent donc pas a illustrer la causalité qui mene
précisément au bodhicitta ou a la compassion. Sur ce sujet, le
Mahaprajiiaparamitasastra précise en ce sens le rapport que nous

pouvons voir entre la compassion et la naissance dans la famille des
buddha.

Si quelqu’un produit a I’endroit des étres une trés profonde pensée de grande
compassion (mahakarunacitta), il prend naissance dans la famille des Bodhi-
sattva.>4

Méme si le sanskrit est perdu, le texte parle bien ici du bodhisattvakula.
Il commente en effet la PPr dont le sanskrit existant permet de nous
assurer. La compassion se trouve ici fondatrice de |’entrée dans
bodhisattvakula et non plus, comme dans le Yogacara, fondée par sa
pré-appartenance au gotra. On pourra cependant objecter que
’exemple est ici un peu particulier en ce qu’il concerne non la karuna
mais la mahakaruna. Si les termes sont parfois utilisés I’un pour I’autre,

52 MABhIIS, tr. LA VALLEE POUSSIN 1907(b):266-267.

53 RUEGG 1969:468. De fait 1’'usage qui en est fait dans ce contexte est différent de
celui que ’on trouve par exemple dans I’opération de réminiscence des
existences passées, quatriéme des six supersavoirs: amuftrahamasam evarinama
evarhgotra evamjatih evamahara evaricirasthitikah evamayuhparyantah | PPr,
p. 86.7-9. Egalement DBh, p. 22.4. Sur le piarvanivasanusmrtijfiana, voir
LAMOTTE 1944-80: 1811 et suiv.

54  Tr. LAMOTTE 1944-80:1920.



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 443

ce n’est pas le cas ici puisque le texte nous situe dans la huitieme terre,
nommeée kumarabhiumi>’ Le Mahaprajiiaparamitasastra précise plus
loin que bien que le bodhisattva naisse dans la famille (kula) des la
premiere production de la pensée, il est encore susceptible de déchoir,
sujet au recul. En revanche, dans la huitiéme terre, il entre dans la
famille sans recul (avaivartika) des bodhisattva. 11 est trés intéressant
de souligner ce paralléle que dresse le Mahaprajiiaparamitasastra:

—  lere bhumi: karuna / bodhicitta
bodhisattvakula
—  8e bhumi: mahakaruna / anutpattikadharmaksanti

avaivartikabodhisattvakula

Un tel parallele permet d’expliquer un point obscure du DBh. On a
indiqué plus haut comment ce texte situe la naissance du bodhisattva
dans le fathagatakula dans la premiére bhiimi ou i1l se fixe dans le
tathagatavarn$a. Plus loin, dans la huitiéme bhumi, le texte explique a
nouveau que le bodhisattva atteint cette fois le gotra de buddha
(buddhagotranugata)®®. Moins qu’une hésitation des sources ou du
vocabulaire, il faut sirement voir la la marque de I’irréversibilité du
bodhisattva. On retrouve bien le méme parallele que dans le
Mahaprajfiaparamitasastra, a cette différence prés que le vocabulaire
n’est pas uniforme.

Le MA 1. 1 et MABh37 de Candrakirti explique que trois facteurs
sont causes des bodhisattva. La logique de I’acquisition telle que la
décrit Candrakirti est ainsi: compassion (sfiin rje = karund ) —
advayajiiana — bodhicitta. 11 suit la RA 1I. 74 de Nagarjuna, a cette
exception pres que ’ordre différe, la compassion ne se situant qu’apres
la production du bodhicitta. Toutefois, Candrakirti est ici plus précis
que son maitre. Il indique clairement que ¢’est la compassion qui est la
racine des deux autres facteurs du bodhisattva. Elle est ainsi, pour lui,
la graine (sa bon = bija)*® des principes d’un buddha. Candrakirti

55 PPr,p. 23.6. LAMOTTE 1944-80:1923, n. 1.

56 DBh,p. 47.5.

57 Tr. LAVALLEE POUSSIN 1907(b):252 et suiv.

58 MAIL 2,p. 7et MABh, p. 8.12. CANDRA DAS 1902:1259.



444 LUDOVIC VIEVARD

continue en expliquant la nécessité de la compassion tout au long du
parcours du bodhisattva. Initialement, bien sur, pour la production du
bodhicitta, mais également ensuite, aprés qu’il ait ét¢ prononcé. En
particulier, elle assure le bodhisattva, I’empéchant de tomber au rang
des Sravaka et des pratyekabuddha et se faisant, elle le maintient dans
la famille des bodhisattva. Pour Candrakirti, cette compassion nait du
constat de la souffrance des étres (MA 1. 3). Reprenons a nouveau la
chronologie: le bodhisattva est face a la souffrance, 1l compatit.
Accompagné du savoir, il produit le bodhicitta et entre dans la premiére
terre. La, il est réellement un bodhisattva et ne peut plus étre appelé
autrement. Candrakirti explique qu’a partir de ce moment 1a, il est né
dans la famille des tathagata (jatah kule bhavati caisa tathagatanar)>®,
et qu’a partir de 13, il entre dans la “prédestination”®0.

L’appartenance a la famille des buddha découle ainsi d’une réaction
provoquée par la souffrance d’autrui. Une réaction acceptée, élargie a
tous. Cet élan naturel, instinctif est exprimé dans le S S:

Lorsque dans le monde, un fils est empalé, les parents qui voient [cela] ne voient
plus [’intérét] de s’attacher a leur propre bonheur (sva-saukhya-samiga), a
cause de leur compassion naturelle (svanuripa).

loke ‘pi putre Sulam aropyamane | pasyator matapitror na svasaukhyasamgo
drstah svanuripakrpavasit |1

Loin d’opposer ces deux sentiments, 1’un pur, I’autre impur, 1l les place
dans un rapport de continuité et de progression. Cette impulsion
initiale, brutale, sauvage, égotique méme, peut €tre raffinée et se
dépouiller de ses premiers motifs égoistes. La compassion dont il est ici
question n’a rien de commun avec la grande compassion. Elle n’est ni
gratuite, ni acquise a tous. Cette compassion, réaction initiale a la
souffrance d’autrui est d’abord une déclaration d’intention (api

59 MAL 6, a. Sk dans LA VALLEE POUSSIN 1907(b):264, n. 2.

60 LA VALLEE POUSSIN 1907(b):265. En note 8, La Vallée Poussin donne
I’équivalent sanskrit niyamavakranti.

61 SS.p. 166.14-15.



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 445

cadhyasaya ucyate | ... ] karunyam anaryesu)®?. En cela, la compassion
est un veceu, une aspiration, elle est ce par quoi I’action du bodhisattva
est ‘mise en branle’ (pra-IR ).63 De fait, elle conduit le bodhisattva au
bodhicitta, qui est bien cette intention d’atteindre la bodhi.

Ainsi 1l ne faudrait pas couper la compassion spontanée du
nécessaire effort que s’impose le bodhisattva pour la développer,
contrairement au Sravaka. Ce dernier va, lui, en supprimer I’intrusion
dans le cour d’un apaisement progressif de tout sentiment, y compris
celui-ci. Les apramana témoignent en effet de 1’épuration des
sentiments de bienveillance (maitri), de compassion (karunad) et joie
(mudita) pour se fondre en équanimité (upeksa). L’acceptation du
sentiment de compassion et |’application mise a le développer est
remarquable dans I’ceuvre de Santideva. Elle passe par la médiation de
Iintellection. Car il faut encore percevoir, derriere la valse des
émotions contradictoires et — parfois seulement — douloureuses, la
condition intime de chacun qui le lie indéfiniment a la souffrance. Ce
n’est pas 1c1 I’endroit de développer tous les aspects de 1’effort que
s’impose le bodhisattva pour mirir la compassion et nous nous
bornerons donc a quelques indications. Nous avons souligné plus haut
I’importance de la vision (DRS- et PAS-) dans la genése de la
compassion. Ces racines signifient bien dans leur sens premier ‘voir’,
‘regarder’, mais elles ont également un sens plus technique — on
connait bien le terme de darsana qui désigne les systémes
philosophico-religieux de I’Inde. De fait, ces termes rendent compte
d’une vision-compréhension. A I’extréme, le darSana est du méme
ordre que la prajfid: une intuition libératrice. C’est alors une vision née
de U’ceil de la prajiia (prajiiacaksus)®*. C’est ainsi que Santideva
deéveloppe une approche beaucoup plus intellectualisée de la douleur.

62 SS,p.285.14-15.

63 BhKI, p. [187].

64 Voir la Salistambatika de Kamala§ila, SCHOENING 1995:237-238. Et en écho
MMK XXIV. 40, p. 515. 9-10; VV. ad 54, p. 140: uktarh hi bhagavata yo hi
bhiksavah pratityasamutpadam paSyati sa dharmar paSyatiti. AP, p. 170:
caksur bhagavan prajfiaparamita (Bienheureux, la vertu de sapience est un
®il). Comparer les expressions: adarSanayogena darSanam et
aparijfianayogena parijfianam. Sur ces racines, voir MAY 1959: n. 10.



446 LUDOVIC VIEVARD

Ici, d’une certaine fagon, le duhkhadarsana doit succéder a la
duhkhadrsti qui n’en est que le simple constat. La compassion fait bien
écho a la souffrance, mais elle est cultivée par le biais de méthodes
telles que I’identité (samata) entre les étres et 1’échange (parivartana)
des 1dentités. Ces méthodes, qui ne concernent pas en propre
I’impulsion initiale (unmifija) de la compassion mais plus proprement
son développement, seront particulierement utilisées et codifiées dans
le bouddhisme tardif et tibétain®5. Kamala$ila les évoque dans le BhK
I66, ainsi qu’Ati$a / Diparmnkara$rijfiana de filiation madhyamika®’ et
elles sont trés largement commentées par Tson kha pa‘®.

IV

Les termes kula et gotra peuvent €tre pris comme des synonymes dans
de nombreuses occurrences. Toutefois, gofra est utilisé dans un sens
technique alors que kula est un terme plus large, qui revient dans les
emplois banals tels que le fameux kulaputra qui émaille tous les
mahayanasitra.%® Pour le Yogacara, qui a développé 1’aspect technique
du terme gotra, I’accent est largement mis sur ce ‘germe’ qui renvoie a
’embryon du tathagata a partir duquel se déploie et s’organise la
carriere du bodhisattva. Asanga explique ainsi que le Mahayana

65 MAXWELL 1976; TENZING GYATSO 1979. Il est a noter que la vison de chaque
étre comme étant un frére, un pére ou une meére est présente dés I’AP (p.
321.13-20). Plus tard, I’amplification de ce théme portera sur la probabilité que
chacun des étres ait pu réellement étre, dans une vie antérieure, un frére, un pere
ou une mere. L’égalité théorique des étres exprimée par la vacuité s’est
transformée un devoir moral enraciné dans la réalité de la transmigration.

66 Pp. [189]-[190].

67 RUEGG 1981:112: “This list [of texts cited by him] appears to link
Dipariikara$rijiiana above all with the pure Madhyamaka traditions transmitted
from Buddhapalita, Bhavaviveka and Candrakirti, rather than with the
Yogacara-Madhyamaka synthesis represented by Santaraksita and KamalaSila.”
Mais voir VAN DEN BROECK 1976: V, n. 2.

68 MAXWELL 1976:231.

69 Voir SHOPEN 1997: 117.



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 447

commence avec le gotra (MSA XIX. 61). Ce qui est particulierement
d’intérét pour nous, c’est que le gofra est compris comme une cause
qui englobe la compassion. Ainsi, parce qu’il posséde le buddhagotra,
le bodhisattva développe la compassion face a la douleur d’autrui, et
débute son activité sotériologique. Pour le Madhyamaka, 1’étiologie est
inverse. La compassion reléve davantage d’une impulsion spontanée en
écho a la souffrance que d’une disposition particuliére a la nature du
bodhisattva. Le bodhisattva entre dans la famille (kula) du buddha par
compassion et par adhésion. Il accepte ce sentiment qui le conduit non
seulement a formuler des veeux pour autrui, mais de plus, il lui dédie la
longue carriere qu’il entreprend. C’est cet événement qui constitue
I’acte de naissance du bodhisattva tel que le comprend le Madhyamaka.
La compassion est d’abord ordinaire, puis cultivée, choisie comme un
ancrage et une orientation dans la temporalité de 1’éveil. L’acceptation
de la compassion et de I’obligation qu’elle lui fait place, de fait, le
bodhisattva dans la famille ou la lignée des buddha. Ainsi apparaitra, a
travers [’effort d’intellection, la compassion qui permettra au
prthagjana de devenir un bodhisattva et d’entrer dans la famille du
buddha.

Cette différence s’explique sans doute par [’interprétation
différente qu’ont fait les deux écoles de la notion de tathdagatagarbha.
Ainsi que le souligne D. Seyfort Ruegg, Candrakirti a jugé les textes
relevant de I’enseignement du tathagatagarbha comme non définitifs et
a interpréter.’0 Mais, bien que cette divergence d’interprétation soit
importante, elle ne doit pas pour autant étre trop appuyée. Car, si la
notion de gotra n’intervient pas — ou trés peu — dans le Madhyamaka,
I"¢étiologie des naissances joue un role important. On a vu comment
Santideva explique la nécessité de naitre homme. Or, cette condition
essentielle de la sotériologie peut également s’inscrire dans une
causalité de la rétribution morale; chaque naissance entrainant telle ou
telle renaissance. Le Mahaprajiiaparamitasastra introduit cette lecture
lorsqu’il explique que c’est en fonction de ses vceux antérieurs
(purvapranidhdna) et de ses facultés, qu’un tel posséde ou pas la
compassion. Autrement dit si ce n’est certes pas comparable au gotra,
une certaine forme de prédisposition peut également intervenir, dans le

70 RUEGG 1989:27-28.



448 LUDOVIC VIEVARD

Madhyamaka, comme facteur propice a la prise du bodhicitta — bien
qu’a notre sens, elle joue essentiellement un role moral et non
épistémologique.

De son c6t€, le Yogacara attribue le fathagatagotra a tous les étres,
posant en principe la possibilité pour tous de produire le bodhicitta. A
chacun de le purifier pour en retrouver la puissance motrice sur le
chemin de I’éveil.

Ainsi, ¢’est surtout une question d’éclairage porté par chacune des
deux écoles sur I’origine de la compassion. L’une mettant davantage en
avant son appartenance a la nature propre du bodhisattva par quoi elle
trouve véritablement son origine, 1’autre soulignant sa nature brute
possédée par tous mais diversement utilisée et qui, acceptee et
accompagnée de sapience, fait pénétrer 1’homme ordinaire dans la
famille des buddha.

Bibliographie

Abréviations:

AA  Abhisamayalankara-Prajfiaparamita-upade $a-$astra,
¢d. Th. Stcherbatsky & E. Obermiller, 1970 (BB, XXIII).

AAA  Abhisamayalarikaraloka Prajfiaparamitavyakhya,
¢d. G. Tucci, Baroda, 1932 (GOS, LXII).

AK Abhidharmako Sabhasyam of Vasubandhu,
¢d. P. Pradhan, Patna, 1975 (TSWS, 8). lere éd. 1967.

AN Anguttaranikaya,
éd. pali, Morris R., Hardy E., London, 1883-1910, 6 vol. (PTS).

AP Astasahasrika Prajiiaparamita,
éd. R. Mitra, Astasahasrika, a Collection of Discourses on the Metaphysics
of the Mahdyana School of the Buddhists, Calcutta, 1888 (BI).



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 449

BBh  Bodhisattvabhumi, A Statement of Whole Course of the Bodhisattva (Being
Fifteenth Section of Yogacarabhiimi), éd. U. Wogihara, Tokyo, 1971.
Le Viharapatala est cité d’aprés ’édition de J. Rahder, Dasabhumikasiitra
et Bodhisattvabhumi (chapitre Vihara et Bhimi), Louvain, 1926.

BCA et BCAP Bodhicaryavatara of Sintideva with the Commentary of
Prajfiakaramati, éd. P. L. Vaidya, Darbhanga, 1960 (BST, 12).

BhK 1 Premier Bhavanakrama de Kamala$ila,
éd. G. Tucci, Minor Buddhist Texts, Part II, Roma, 1958 (SOR, IX.2).

BP Bodhisattvapratimoksasutra, éd. N. Dutt, Indian Historical Quarterly, vol.
vii, n°2, 1931, pp. 259-286.

DBh  DaSabhiimikasitra, éd. P. L. Vaidya, Darbhanga, 1967 (BST, 7).

MABh Madhyamakavatara par Candrakirti, traduction tibétaine,
¢d. La Vallée Poussin, St-Pétersbourg, 1912 (BB IX)

MMK  Milamadhyamakakarika, voir PPa

MN  Majjhimanikaya, éd pali, V. Trenckner & R. Chalmers, London, 3 vol.,
1888-1899 (PTS).

MSA  Mahayanasiitralaritkara, éd. S. Lévi, Paris, 1907 (BEHE, 159).

MV Mahavyutpatti, éd. MinayefT, 1910, vol. 2 (BB, XIII).

PPa L. de La Vallée Poussin, Miulamadhyamakakarikas de Nagarjuna avec la
Prasannapada commentaire de Candrakirti, St.-Pétersbourg, 1913 (BB,

V).

PPr ParicavimSatisahasrika Prajiiaparamita,
€d. N. Dutt, Calcutta, 1934 (COS, 28).

RA Ratnavali de Nagarjuna, éd. M. Hahn, Bonn, 1982.



450 LUDOVIC VIEVARD
RGSGP Prajiiaparamitaratnagunasariicayagatha,
éd. E. Obermiller, Indo Iranian- Reprint V, 1960.

RGV  The Ratnagotravibhaga Mahayanottaratantrafistra,
éd. E. H. Johnson, Patna, 1950.

S Ed. tib., frag. sk. J. D. Schoening, The Salistamba Sitra and its Indian
Commentaries, vol. II: Tibetan editions, Wien, 1995 (WSTB, 35, 2).

SR Samadhirajasiitra, éd. P. L. Vaidya, Darbhanga, 1961 (BST, 2).

SS Sutrasamuccaya, éd. Bhikkhu Pasadika, Nagarjuna’s Sutrasamuccaya,
Kebenhavn, 1989 (FTH, 2).

SS Siksasamuccaya. A Compendium of Buddhistic Teaching Compiled by
Santideva Chiefly from Earlier Mahayana-siitra, éd. C. Bendall, St.-
Pétersbourg, 1902 (BB, 1.).

TS Trithsikavijfiaptibhagyar, éd. sk., dans Vijiiaptimatratasiddhi, S. Lévi, Paris,
1925 (BEHE, 245).

VP Vinayapitaka, 5 vol. PTS, 1879-1883.

S

E. H. Johnston & A. Kunst, The Vigrahavyavartani of Nagarjuna with the
Author’s Commentary, MCB, IX, 1951.

Ouvrages cités:

ARONSON, H. B.: Love and Sympathy in Theravada Buddhism, Delhi, 1980.
FRANCO, E.: Dharmakirti on Compassion and Rebirth, Wien (WSTB, 38), 1997.

HARE, E. M. 1932-36: The Book of the Gradual Sayings, London, 5 Vol. 1932-36
(PTS).



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 451

LAMOTTE, E.: Sarhdhinirmocana, [’explication des mystéres, texte tibétain édité et
traduit, Louvain, Paris, 1935.

—  Le Traité de la grande vertu de sagesse de Nagarjuna (Mahaprajiiaparamita-
Sastra), 5 Vol: 1, II, BM, 1944 et 1949; 11, IV, V, PIOL, 1970, vol. 2, 1976, vol. 12,
et 1980, vol. 24.

—  “La bienveillance bouddhique”, Bulletin de la Classe des Lettres et des
Sciences Morales et Politiques, xxxviii, Bruxelles, 1952, pp. 381-403.

LA VALLEE POUSSIN, L. de: Bodhicaryavatara, Introduction a la pratique des futurs
Bouddhas, poéme de Santideva, Paris, 1907(a).

- “Madhyamakavatara, Introduction au traité du milieu de 1’Acéarya Candrakirti
avec le commentaire de I’auteur traduit d’aprés la version tibétaine”, Le Muséon, 8,
1907(b), pp. 249-315; 11, 1910, pp. 271-358; 12, 1911, pp. 235-328.

—  L’Abhidharmakosa de Vasubandhu, traduit et annoté, Paris, 6 vol., 1923-31
(Les citations renvoient, selon I’'usage, au chapitre du AK et non au volume de la
traduction, puis a la page.)

LEV1, S.: Mahayanasutralamkara, Exposé de la doctrine du Grand Véhicule selon le
systeme Yogacara, Paris 1911 (BEHE, 190).

—  Un systéme de philosophie bouddhique. Matériaux pour l’étude du systéme
Vijiiaptimatra, Paris 1932 (BEHE, 260).

MOTILAL, B. K.: “The Doctrine of karana in Grammar-Logic”, The Journal of the
Ganganatha Jha Research Institute, vol. xvii, nov. 1960-feb. 1961, part. 1-2, pp. 63-
69.

MAXWELL, N.: Great Compassion: the Chief Cause of the Bodhisattva, University
Microfilms, Ann Arbor, 1976.

MAY, J.: Candrakirti prasannapada madhyamakavrtti, Commentaire limpide au
Traité du Milieu, Paris, Adrien Maisonneuve, 1959.



452 LUDOVIC VIEVARD

OBERMILLER, E.: “The Sublime Science of the Great Vehicle to Salvation Being A
Manual of Buddhist Monism, The Work of Arya Maitreya with a Commentary by
Aryasanga”, Acta Orientalia, ix, 1931, pp. 81-306.

—  Analysis of the Abhisamayalarhkara, London, 1933 (COS, 27).

RAHDER, J.: Glossary of the DaSabhiumika-Sitra, Paris, 1928 (Buddhica, 2e Sére,
Documents, t. 1).

RUEGG, D. S.: La théorie du tathagatagarbha et du gotra, Paris, 1969 (PEFEO).

—  “The gotra, ekayana and tathagatagarbha theories of the Prajfiaparamita
according to Dharmamitra and Abhayakaragupta”, in Prajiaparamita and Related
Systems: Studies in honor of Edward Conze, Ed. L. Lancaster, Berkeley, 1977, pp.
282-312.

—  The Literature of the Madhyamaka School of Philosophy in India, An History
of Indian Literature, vol. vi1, fasc. I, Wiesbaden, 1981.

—  Buddha-nature, Mind and the Problem of Gradualism in a Comparative
Perspective, On the Transmission and Reception of Buddhism in India and Tibet,
School of Oriental and African Studies, London, 1989.

SCHOENING, J. The Salistamba Sitra and its Indian Commentaries, vol. I:
Translation with Annotation, Wien, 1995 (WSTB, 35, 1).

SHOPEN, G. Bones, Stones, and Buddhist Monks, Collected Papers on the
Archaeology, Epigraphy, and Texts of Monastic Buddhism in India, Honolulu, 1997.

TAKASAKI, J. A Study on the Ratnagotravibhaga (Uttaratantra) Being a Treatise on
the Tathagatagarbha Theory of Mahayana Buddhism, Roma, 1966 (SOR, 33).

TENZING GYATSO, 14éme Dalai Lama Aryasiira’s Aspiration and A Meditation on
Compassion, Dharamsala, 1979.



L’ORIGINE DE LA COMPASSION... 453

VEN DEN BROECK, J. Le Flambeau sur le chemin de l’éveil (Bodhipathapradipa),
texte tibétain édité, traduit et annoté, Publication de I'Institut Belge des Hautes
Etudes Bouddhiques, Série Etudes et Textes n°5, Bruxelles, 1976.






	L'origine de la compassion selon Yogācāra et Mādhyamika

