Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 55 (2001)
Heft: 1: Die Schweiz in der modernen japanischen Literatur

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

GEBHARDT, Lisette: Christentum, Religion, Identitit. Ein Thema der
modernen japanischen Literatur. Frankfurt am Main: Peter Lang GmbH
Europdischer Verlag der Wissenschaften, 1999. 262 S.

ISBN 3-631-35829-6

Die Autorin organisiert das aspektreiche Thema nach fiinf Kapiteln. Knapp
zwanzig Seiten informieren iiber die Problemstellung. (I. Kap.). Das
zweite Kapitel ist iiberschriecben mit: “Literatur und Religion in der
japanischen Moderne”. Das dritte Kapitel mit dem Titel: “Die religios-
philosophischen und dsthetischen Systeme der zeitgenossischen Ideenwelt”
signalisiert eine Erweiterung; die Tradition riickt ins Visier. Enigmatischer
ist das vierte Kapitel: “Das ‘Geheimnis der Jahrhundertwende”. Und auf
den ersten Blick ebenso ritselhaft ist die elfseitige Schlussbemerkung:
““Spirituelle Kreuzwege’”. (V. Kap.).

Der Begriff Kreuzweg gilt fiir den hier behandelten Problemkreis im
Gesamten. Es geht um eine Kreuzungsstelle von Ost und West, von
Tradition und Moderne, um eine Stelle, wo eine Vielheit von Stromungen
der verschiedensten Art miteinander in Kontakt kommt. “Kreuzweg”
impliziert zudem die katholische Vorstellung der Betrachtung der vierzehn
Stationen des Leidensweges Christi, was in der vorliegenden Studie
ebenfalls relevant ist. Lisette Gebhardt hilt in der Schlussbetrachtung fest:
“Religion und religiose Inhalte werden zu Ormamenten der Kunst. [...] Als
Menschen der Jahrhundertwende sahen die japanischen Literaten beides:
Eine grosse Kunst, die die Bedingungen der modernen menschlichen
Existenz abbildet, das Unwigbare der Psyche vermittelt, und hinter dieser
Kunst (oder in und mit ihr) in eine Sphidre gelangt, in der sich ein
transzendentes Etwas befindet — der Heilige Geist, Gott oder der Ddmon”.

Die drei mittleren gegen sechzig bis iiber siebzig Seiten umfassenden
Kapitel sind in kurze Abschnitte gegliedert, die jeden Aspekt detailliert
definieren. So stehen beispielsweise unter “Spiritismus” die Paragraphen
1.1. Der Spiritismus als ideengeschichtlicher Faktor. 1.2. Geister und
Nerven als Mittler der Kunst. 1.3. Nervenheilkunde, Nervenkunst,



214 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Geisterkunst. — Dieses Vorgehen ermoglicht es, sich einzelnen Kapiteln
zuzuwenden, die iiber jede Frage im gesteckten Rahmen klare Auskunft
geben. Belege dazu bieten viele literarische Zitate sowohl im Text wie in
den Anmerkungen.

“Spiritueller Kreuzweg” konnte als Obertitel der Studie dienen. Er ist
eine Metapher fiir den ungeheuren Wandlungsprozess, dem Japan von der
Meiji-Zeit bis weit tiber die Jahrhundertwende ausgesetzt war, ein Wandel,
der alle Bevolkerungsschichten betraf. Unter den vielen Komponenten der
modernen Ideenwelt spielt das Christentum eine wichtige Rolle; das heisst,
in erster Linie der Protestantismus. Die Rezeption, die schon vor der Meiji-
Restauration eingesetzt hatte, verbreitete sich, und es entwickelten sich
zwel Stringe, ndmlich die auf der Kirche basierende Lehre und die Lehre
der “japanischen Christen”. Das japanische Christentum ist eine
Konfiguration von religiosen, philosophischen und literarischen Elementen;
1.e. aus Transzendentalismus und Taoismus, aus Vitalismus und Anarchis-
mus, aus Priraffaelitentum und Zen. In Japan wie iiberall in Ostasien hat
Religion nie einen aussschliesslichen Charakter wie im Westen. Shinto,
Buddhismus, Taoismus sind alles religiose Verbindungswege zum
“transzendenten Etwas”. In diesem Geiste wurde auch das Christentum als
Glaubenslehre verstanden. Wie sich die Intellektuellen damit auseinander-
setzten, zeigt sich auf literarischem Gebiet, wo es neue Strémungen
ausloste. Zwei Faktoren, zum einen das Prophetische, zum andern die
Stinde und damit zusammenhingend die Beichte waren japanischem
Empfinden fremd. Solche Begriffe veranlassten Literaten und Philosophen,
das eigene tradierte Menschenbild zu hinterfragen. In jeder der
gleichzeitigen und aufeinanderfolgenden Richtungen weist Gebhardt auf
das christliche Element hin, das oft auch ein Synonym fiir westlich ist. Im
Personenindex fehlt kaum ein Autorenname der Epoche.

An herausragenden Personlichkeiten wie Akutagawa Ryiinosuke und
Natsume Soseki erldutert Gebhardt umfassend die Auseinandersetzung mit
der fremden Religion. Sie stellt Akutagawa als Schiiler Sosekis und, nach
seiner Selbstdefiniton, als Kind des Fin de si¢écle vor. Als scharfsinniger
Intellektueller durchdenke er die Dinge mit philosophischem und erkennt-
nistheoretischem Interesse und habe darob stets die Einheit seines Lebens
im Blick beziehungsweise zum Ziel. Die Beschiftigung mit der christlichen
Lehre hat eine zentrale Position in Akutagawas Suche nach dem Sinn des
Lebens. Er verfasste iiber fiinfzehn Texte, in denen das Christentum, vor
allem die christliche Mission im mittelalterlichen Japan im Mittelpunkt



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 215

stehen. An den Texten Saihé no hito (Mensch aus dem Westen) hat
Akutagawa bis zus seinem Selbstmord im Juli 1927 gearbeitet. Es heisst,
Akutagawa habe in jener Nacht die Bibel gelesen. Die Bibel lag allerdings
neben seinem Kopfkissen, und er trug ein chinesisches Gewand. — Ist dies
eine kiinstlerische Selbstinszenierung, ist es eine letzte Metapher seiner
Auseinandersetzung mit dem Westlichen und dem Ostlichen?

“Zwei Seelen in einer Brust” — Das Leitmotiv, das einen Grossteil der
Schriftsteller- und Dichterbiographien durchzieht. Gebhardt zitiert dazu eine
Formulierung Akutagawas: “Das Christentum war eine Religion reich an
Paradoxen, die Christus selbst nicht befolgen konnte.” Das Christentum ist
einer der Bezugspunkte, worunter Akutagawas Werk und Leben betrachtet
werden. Im erweiterten Rahmen der Studie werden andere Aspekte seiner
Uberlegungen zur antiken und christlichen Kultur eingeblendet. Im Werke
des annihernd dreissig Jahre dlteren Natsume Soseki ist die Beschiftigung
mit der christlichen Religion weniger offensichtlich. Bemerkenswert ist
allerdings dies: Der Einband von Natsume Sosekis unvollendetem Roman
Meian (Licht und Dunkel) ist mit einem Bild Marias geschmiickt, und auf
dem Einband von Akutagawas Saiho no hito von 1927 ist eine weisse
Maria Kannon abgebildet.

Im vierten Kapitel “Das ‘Geheimnis der Jahrhundertwende™ ist der
zweite Paragraph des ersten Abschnittes betitelt mit: “‘Nuptiale Mystik’
oder der préraffaelitische Vortex — Natsume Soseki”. Darin wird dargelegt,
wie nahe der Schriftsteller sowohl in der Themenwahl als auch im
kiinstlerischen Gehalt den Priraffaeliten und ihren bevorzugten Motiven
steht. In Japan wurden die Priraffaeliten um das Jahr 1895 zur Kenntnis
genommen. Soseki hat sich mit priraffaelitischem Gedankengut vermutlich
wihrend seines Londoner Aufenthaltes 1900-1903 befasst. Die
rickwiartsgewandten Theorien waren ihm wesensverwandter als die
moderne westliche Lebensweise in England. Nach Gebhardt enthilt der
Priraffaclismus eine Heilslehre, eine Art von nuptialer Mystik. In
taoistischer Terminologie spricht Soseki von inyo wago, der Balance
zwischen dem ménnlichen und dem weiblichen Prinzip. Gebhardt erwihnt
dazu das Gesprich iiber die Yin-Yang-Polaritit im Roman Meian (Licht
und Dunkel). Die hiretische Auslegung des Christentums im Pri-
raffaclismus war ein Stimulans fiir Sosekis Schaffen. Auch die Jesusfigur
wird zum literarischen Motiv; im Roman Kokoro beispielsweise zeigt sich
eine Jesus-Petrus-Beziehung zwischen dem Lehrer und dem Ich-Erzihler.

299



216 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Zum Schluss der Rezension sei auf den Einband hingewiesen, der die
Essenz dieser Studie illustriert. Das in dunkler grau-brauner, violetter
Tonalitét gehaltene Bild von Onchi Koshird (1891-1955) trigt den Titel
“Christus und Maria” (1914) — Im Zentrum auf einem Hiigel steht wie ein
Signet ein massives Kreuz, umschlungen von einer kauernden, weiss-
konturierten weiblichen Figur. Aus dem mit schwarzen Linien
strukturierten Hiigel 16st sich eine durchsichtige, lange ménnliche Gestalt.
Christus hebt sich ab von der Erdenwelt, er entschwebt in das auch den
Menschen prophezeite Paradies. Es ist eine diistere, in der Manier des
westlichen Jugendstils konzipierte Komposition. Akutagawa Ryunosuke,
der Autor aus der Taisho-Epoche und Natsume Soseki, der noch der Meiji-
Zeit zugehort, fallen uns bei diesem Bild nicht ein, hingegen Kitamura
Tokoku (1868-1894), Schriftsteller und Dichter, der vor allem in der
Poesie eine harmonische Synthese suchte zwischen Ostlichem und
westlichem Denken. Nach Gebhardt siecht Tokoku den Dichter als Reformer
und Mystiker, und versteht ihn als Mittler zum Ubemnatiirlichen, der sich
fiir die Menschheit opfert und so selbst zum Erloser wird. Abschliessend
bemerkt Gebhardt, bei Tokoku erscheine dies mystische Moment nur als
Postulat, eine kiinstlerische Umsetzung sei ihm nicht gelungen.
Einflussreich war er als Theoretiker.

Wie die drei Oberbegriffe Christentum, Religion, Identitdt in der
Literatur zueinander in Beziehung stehen, wird exemplarisch in den
Werken von Akutagawa, Soseki und Tokoku dargelegt. Das Thema
verlangt die Fokussierung auf das Christentum. Das Portrit der Autoren
erfahrt dadurch ein Akzentverschiebung, die gelegentlich iiberbetont wirkt.
— Das weite Spektrum der Studie insgesamt zeigt sich im achtseitigen
Sachindex, im fiinfseitigen Personenindex und im zwdlfseitigen Literatur-
verzeichnis. Die bis ins Kleinste aufgefacherte und sorgfiltig dokumentierte
Problemstellung eroffnet neue Perspektiven auf die spannungsreiche
Wandlungsperiode von der zweiten Hilfte des neunzehnten bis in die ersten
Dezennien des zwanzigsten Jahrhunderts.

Elise Guignard



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 217

KODA Rohan: Begegnung mit einem Totenschidel. Zwei Novellen aus
dem Japan der Jahrhundertwende. Aus dem Japanischen iibersetzt und mit
einem Nachwort versehen von Diana Donath. Berlin: edition q, 1999.
106 S. ISBN 3-86124-502-7

Die Dekade vor der Jahrhundertwende um 1900 wird in der japanischen
Literaturgeschichte oft als die “Zeit von Koyo und Rohan” bezeichnet, eine
Einschitzung, die den Stellenwert der beiden Autoren Ozaki Koyo und
Koda Rohan (1867—-1947) in der literarischen Welt ihrer Zeit widerspiegelt.
Von Rohan lag jedoch bisher in deutscher Ubersetzung nur die Erzdhlung
Goju no to (Die fiinfstockige Pagode, 1891/92; dt. 1960) vor. Dies mag
daran liegen, dass der Stil des Autors nicht leicht zu verstehen und noch
schwerer in eine andere Sprache zu iibertragen ist. Donald Keene beruft
sich auf Zeitgenossen Rohans, die zugaben, Miihe mit seinen komplizierten
Satzstrukturen zu haben, und konstatiert: “The language was sometimes
almost perversely obscure” (Keene 1987: 154).

Der Band Begegnung mit einem Totenschddel enthdlt zwei der
bekanntesten Texte aus Rohans Friithwerk, Taidokuro (Begegnung mit
einem Totenschidel) von 1890 und Firyi butsu (1989), hier iibersetzt von
Diana Donath als Die aus Liebe erschaffene Buddhafigur; andere
Ubersetzungsvarianten sind: Der anmutige Buddha (May/Schonbein), Der
ausstaffierte Buddha (Kato Shiiichi) oder The Buddha of Art und The
Buddha of Elegance (Keene).

Taidokuro erzihlt von einem jungen Mann, der, von seiner langen
Wanderung erschopft, Zuflucht in einer Hiitte sucht. Die Bewohnerin der
Hiitte ist eine schone junge Frau. Sie besitzt einen ungewohnlichen
Charakter, ist intelligent, direkt und ganz anders als es der Protagonist von
einer Frau erwartet hitte. Als sie dem Gast sogar anbietet, das eine
vorhandene Bett gemeinsam zu nutzen, schwankt der junge Mann zwischen
Erstaunen, Versuchung und Schrecken. Er weiss nicht, ob sie nur eine
ausserordentlich reizvolle Frau, ein erleuchtetes iiberirdisches Wesen, ein
Dimon oder ein Fuchsgeist ist, der ihn vernichten will. Thm scheint es
deshalb sicherer, nur ein Gesprach zu fiihren. Die ritselhafte Schone
vertraut thm die Geschichte ihres Schicksals an. Friih verstarben die Eltern,
und sie lebt trauernd und allein in einem grossen Haus. Der Sohn einer
adeligen Familie verliebt sich in sie. Sie weist den heiratswilligen
Kandidaten mit besten Referenzen — “kiirzlich erhielt er einen akademischen
Grad in Deutschland” (S. 37) — mehrmals ab. Der junge Mann erkrankt vor



218 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Kummer an Schwindsucht und stirbt. Die Frau, die diese tragische
Entwicklung selbst sehr bedauert, erklirt auf die Nachfrage des
Protagonisten hin, dass ein Brief ihrer Mutter, in dem diese ihr auferlegt,
von der Welt zuriickgezogen zu leben, sie davon abgehalten habe, eine
Verbindung mit dem jungen Grafen einzugehen. Das Ritsel um die schone
Frau ist nicht ganz gelost, als der Morgen anbricht und die Hiitte und ihre
Bewohnerin sich ins Nichts verfliichtigen. Nur noch ein Schidel liegt vor
den Fiissen des Protagonisten, der damit erkennt, dass er einer
Geistererscheinung begegnet ist.

Der zweite Text berichtet von dem jungen Bildhauer Shuun (Keene
schreibt Shu’un), der es sich zum Ziel gesetzt hat, eine vollkommene
Buddhastatue zu schaffen. Auf seiner Wanderung zu den Tempeln trifft er
auf ein schones Midchen, das er schliesslich aus unertriglichen
Verhiltnissen freikauft. Zunichst mochte er Otatsu und sich selbst zu nichts
verpflichten, und setzt seine Wanderung fort. Shuun erkrankt unterwegs.
Otatsu pflegt ihn, beide erkennen ihre Liebe zueinander und wollen
heiraten. Da erfihrt das Maidchen, dass sie die Tochter eines reichen
Fiirsten ist. Der Vater holt sie zu sich und plant, sie mit einem adidquaten
Partner zu verméahlen. Shuun, der seine iiberbordenden Gefiihle fiir sie in
eine Plastik des (weiblich imaginierten) Bodhisattva Kannon (jap. Kannon
bosatsu) einfliessen ldsst, leidet. Als er an der Aufrichtigkeit des Madchens
zweifelt und die Figur zerstéren will, erscheint ihm Otatsu und schliesst ihn
in thre Arme. Ob sich der Bodhisattva Kannon seiner erbarmte, oder ob
Otatsu tatsichlich zu ihm zuriickkam, bleibt das Geheimnis der Geschichte,
die einen Raum zwischen realer Schilderung und phantastischem
Geschehen eroffnet.

Rohan behandelt als einer der ersten japanischen Literaten die Figur
des Kiinstlers und die Frage nach den Moglichkeiten des kiinstlerischen
Gestaltens. Furyu butsu wird deshalb in der japanischen Literaturforschung
auch als geido shosetsu (den “Weg der Kunst” behandelnder Roman)
bezeichnet. Wie Rohan aber die Disziplin Kunst und das Konzept des fiiryi
verstand, und wie er die Bezichung zwischen Liebe, Kunst und Religion
sah, 1st bis heute noch nicht ganz geklrt.

Die Schwierigkeit, Rohans Konstruktion nachvollziehen zu konnen,
zeigt sich schon bei der Ubertragung des Titels Firyid butsu. Ist die
Buddhafigur als Kunstwerk das Produkt eines vollendeten Kiinstlers? Ist
sie als Ausdruck einer religiosen Verehrung des Kannon bosatsu gemeint?
Oder ist sie das Symbol fiir die Liebe des Protagonisten, und wenn ja, ist



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 219

dies eine “reine” Liebe zweier Seelen, die zueinander fanden, oder
beinhaltet sie auch ein sexuelles Moment? Rohans Argumentation bedient
sich jeder dieser moglichen Auslegungen. Der Text ist ein #dusserst
komplexes Gefiige, und das macht seinen Reiz aus. Es finden sich hier
zahlreiche Anspielungen auf den klassischen literarischen Kanon sowie auf
die verschiedenen religiosen, philosophischen und dsthetischen
Vorstellungen, die in die japanische Ideenwelt Eingang gefunden haben.
Rohan, dessen Familie der Nichiren-Schule des Buddhismus angehorte,
bevor sie zum protestantischen Christentum iiberwechselte, blieb selbst
praktizierender Zen-Buddhist. In seinen Texten lassen sich sowohl
buddhistisches Gedankengut wie auch Beziige auf die konfuzianische
Moral und auf taoistische Vorstellungen erkennen. Kato Shuichi raumt ein,
man habe keinen Beleg dafiir, dass Rohan bei seiner Schilderung des
“Schicksals” oder der Nichtigkeit alles menschlichen Tuns nachweislich
eine eindeutig buddhistische Position vertreten hitte, und fiigt hinzu, in
seinen Werken komme immer wieder die Sehnsucht nach etwas
Transzendentem zum Ausdruck, nach etwas, das “jenseits dieser Welt und
ithrer Geschichte liegt”. Kato denkt, dass dem Autor, um diese Sehnsucht
zu artikulieren, “allein die Sprache des Buddhismus” zur Verfiigung
gestanden hitte (Kato 1990: 501), doch Rohans Gefiihl der Sehnsucht ist
vielmehr durch seinen Zugriff auf verschiedene religiose Bilder bestimmt.

Rohans Texte aus der ersten Schaffenszeit werden einem
“romantischen Mystizismus” zugerechnet. Sie sind besonders faszinierende
Beispiele fiir den Synkretismus der Meiji-zeitlichen Ideenwelt um 1890. In
dieser Zeit nimmt das Konzept von firyiu — einer dsthetisch-religiosen
Komponente der Edo-Kunst — die zeitspezifische Fiarbung an, deren Basis
die idealistisch-romantische Note bildet. Kitamura Tokoku (1868—1894),
Reprisentant der sogenannten “japanischen Romantik”, schitzte Rohans
Literatur sehr. Er fand in Rohans kiinstlerischem Temperament ein Vorbild
fiir seine eigene Kunst, in der er ebenso ein modermes firyi hervorbringen
wollte — und diese Qualitiit lag, wie es Tokoku bei Rohan erkannte, in einer
“geheimnistiefen iibernatiirlichen Idealitidt™ (meigenteki choshizen no riso).
Rohans Kunst offenbare die “Feengestalten des spirituellen Lebens im
Herzen” (vgl. Gebhardt 1999: 164-165).

Tatsdchlich weisen Rohans Texte auf das “Geheimnis” der Meiji-
Seele, das auch bei Tokoku, Izumi Kyoka und Natsume Soseki formuliert
wird. Die Protagonisten der genannten Autoren begeben sich nicht selten
auf eine Wanderschaft in die Berge, wo sie, in einer schwebenden Welt



220 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

zwischen Traum und Realitit auf eine seltsame, schone Frau treffen. Wenn
es um das Geheimnis der Frau geht, ist immer auch das Geheimnis des
Mannes gemeint. In Sosekis Fall ist dies ein “priraphaelitischer Vortex”,
der die Seele des Mannes mit der der Frau zu verbinden sucht. Wihrend bei
Soseki und Kyoka nachgewiesen werden konnte, dass westliche Texte der
Jahrhundertwende den Entwurf der Figuren beeinflussten, ist es bei Rohan
schwierig zu sagen, wo genau die Moderne ihre Spuren hinterlassen hat.
Ob etwa die Personlichkeitsanteile, die das Selbstbewusstsein der
Protagonistinnen bei Rohan — auch im Vergleich zu den Heldinnen Kyokas
und Sosekis — ausmachen, mehr “modern” oder mehr “klassisch™ sind,
bedarf genauerer Uberlegung. Katd Shiichi unterstellt Izumi Kyoka die
Vorliebe fiir einen bestimmten Frauentyp mit der “Fdhigkeit, ‘nein’ zu
sagen, starker Wille, weisse Haut und vollbusig”, und einen bestimmten
Minnertyp, “Handwerkermentalitit, polternder Edo-Dialekt” (Kato 1990:
503). Bei Rohans Protagonisten lassen sich dhnliche Ziige feststellen. Eine
humoristische Note in Rohans Schreiben relativiert die Moralstirke und die
hehre Minnlichkeit des aufrechten Helden und die weibliche
Ritselhaftigkeit der Protagonistinnen. Die Kultivierung des Humors ist bei
Rohan Ausdruck der Lebenshaltung des Gelehrten und Gentlemen. Wie
Donald Keene ausfiihrt, stellt Rohans “maskuline” Literatur ein Gegenstiick
zur “femininen” Linie des Naturalismus dar, dessen Protagonisten sich
gern ausgiebig ihren Seelenqualen iiberlassen (vgl. Keene 1987: 157).
Rohan wird oft als iiberzeugter Traditionalist verstanden. In den
neunziger Jahren des 19. Jahrhunderts hatten sich in der japanischen
Literaturszene, vor allem als Reaktion auf die Forderungen der realistischen
Richtung und der Sprachreformbewegung, Stromungen herausgebildet, die
eine Riickbesinnung auf die klassische Literatur und ihren sino-japanischen
Kanon befiirwortete. Rohan ist aber insofern auch modern, als sein
orientalisierender  Riickzug auf klassische Muster schon eine
charakteristische Begleiterscheinung der Moderne war. Wenn man sich
erinnert, dass Rohans Familie zum Christentum iiberwechselte, er selbst
Kenntnisse des Englischen und der Naturwissenschaften hatte und 1883
zunidchst eine Ausbildung als Telegraphentechniker begann, mutet seine
konsequente Bezugnahme auf klassische Szenerien ein wenig wie das
Verhalten des Knaben an, “der in seine Bibel Kritzeleien vom Berg-und-
Wasser-Kobold Tengu geschmiert hat” (S. 105). Freilich hatte Rohan keine
Veranlassung wie der Knabe am Sonntagmorgen, die despektierlichen
Randnotizen im Buch der Modeme in aller Eile “auszuradieren”. Zum



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 221

anderen weist auch Rohans Neigung zu etwas Idealem, Transzendentem
und “Mystischem” auf die modemetypische Neigung hin, einen Sinn-
zusammenhang jenseits von Materialismus und Rationalismus zu suchen.

Rohans Ambitionen im Hinblick auf eine ‘“‘starke” Frau und seine
Schilderung der Lepra-Erkrankung in Taidokuro wird als gesellschafts-
kritisches und humanitires Engagement im Sinne eines modernen
Individualismus gewertet. Japanische Literaturwissenschaftler, so Donath
im Nachwort des vorliegenden Bandes, erkannten in Rohans Taidokuro
auch die erste Schilderung einer Geisteskrankheit. Das Korrelieren von
psychischem Leid mit korperlicher Krankheit (etwa der Liebestod des
Freiers) und somit die Beschreibung psychosomatischer Reaktionen wie sie
als Erkenntnis der modernen Medizin gilt, konnte ein weiteres Merkmal der
Bezugnahme Rohans auf zeitgendssisches Denken sein; das Verhiltnis von
“Nerven” und “Geistern” wurde bereits 1888 durch den ebenfalls in der
Tradition des Edo-Schrifttums stehenden Romancier San’yutei Encho auf
ironische Art und Weise kommentiert.

Die Dimensionen der “modemen” Wahrnehmung, Sensibilitit und
Sehnsucht hinter der kunstvollen klassischen Fassade waren noch differen-
zierter zu charakterisieren: Rohans literarischer Kosmos, der hier mit zwei
Textbeispielen erschlossen wurde, bietet viel Material fiir kiinftige
Forschungen. Sein Interesse fiir Religion und seine Freude am Gebrauch
religioser Metaphemn gipfelt in Furyu butsu schliesslich “modern™ — in
Bezugnahme auf die europiische Renaissance (vgl. Donath 1999: 161) — in
der Gestaltung einer nackten (weiblichen) Buddhafigur, sicher ein
ungewohnliches Bild fiir das damalige Lesepublikum.

Lisette Gebhardt

LITERATUR

DONATH, Diana (1998): Koda Rohan und sein reprdsentatives Friihwerk Furyubutsu.
Bonn: Dieter Born.

GEBHARDT, Lisette (1999): Christentum, Religion, Identitit. Ein Thema der modernen
japanischen Literatur. F.a.M., Berlin, Bruxelles, Bern, New York, Wien: Peter Lang
(Europiische Hochschulschriften: Reihe 27, Asiatische und Afrikanische Studien;
Bd. 73).



222 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

KATO Shuichi (1990): Geschichte der japanischen Literatur. Die Entwicklung der
poetischen, epischen, dramatischen und essayistisch-philosophischen Literatur Japans
von den Anfdngen bis zur Gegenwart. Aus dem Japanischen iibersetzt von Horst Arold-
Kanamori et al. Bern, Miinchen, Wien: Scherz Verlag.

KEENE, Donald (1987): Dawn to the West. Japanese Literature in the Modern Era.
Fiction. New York: Henry Holt and Company (Owl Book Edition).

SHOTETSU: Gedanken zur Dichtung: eine japanische Poetik aus dem 15.
Jahrhundert | Shotetsu. Aus dem Original iibersetzt und kommentiert von
Judit Arokay. Miinchen: Tudicium, 1999. 141 S. ISBN 3-89129-326-7
Zugl.: Hamburg, Univ., Magisterarbeit J. Arokay, 1994.

In einem knappen Vorwort orientiert Judit Arokay iiber den kultur-
geschichtlichen Rahmen, in dem die Poetik des Monchdichters Shotetsu
entstanden ist und weist hin auf die Rezeption in der angelsdchsischen und
deutschen Japanologie.

In der zwanzigseitigen Einleitung wird die Kultur der Muromachi-Zeit,
im besonderen die Neubewertung des Zen-Buddhismus und der
zunechmende Einfluss der chinesischen Kultur dargestellt. Riickblickend
wird die poetologische Tradition des 12. bis 13. Jahrhunderts skizziert.
Anschliessend an die Kurzbiographie von Seigan Shotetsu (1381-1459)
erldutert die Autorin die wichtigsten Begriffe in den Texten des
Dichtermonchs.

Die Darstellung des geistesgeschichtlichen Umfelds ist reichhaltig und
tibersichtlich und bietet somit einen fundierten, sachlichen Einstieg in die
aus dem Original tibersetzte zweiteilige Poetik, das heisst, des Tesshoki
monogatari (Die Erzahlungen des Schreibers) und des Seigan sawa
(Seigans Gespriche beim Tee). Beide Texte versicht J. Arokay mit
prazisen, weiterfithrenden Fussnoten.

Aus den zwei je fiinfzig Seiten umfassenden Schriften lassen sich der
Lebensweg des Dichters und die Maximen seines Poetikverstdndnisses
herauslesen. Schon in frithester Kindheit, so erzihit er, habe er im siebten
Monat ein Gedicht auf ein Baumblatt geschrieben, um es den Sternen zu
widmen. Und von diesem Zeitpunkt an habe er aus Dankbarkeit zu den
Sternen jedes Jahr bis letzten Herbst siecben Gedichte auf je sieben Blitter



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 223

geschrieben und sie den Sternen als Opfer dargebracht. An anderer Stelle
kommentiert er sein Gedicht “Der Traum in der Morgenddmmerung’:

Dass ich aufwachte in der Morgendammerung
ist langst Vergangenheit.

So sehr ich des Nachts auch flehe,

die Triume kommen nicht mehr.

Anschliessend notiert er: “In der Morgendimmerung aufzuwachen, gehort
fiir mich Alten schon ldngst der Vergangenheit an, als ich vielleicht vierzig
oder oder fiinfzig Jahre alt war. Jetzt kann ich nicht einmal nachts
schlafen.” Eindriicklich ebenfalls die anschauliche Selbstdarstellung im
Gedicht “Warten auf den Bergkuckuck™:

Die Jahre vergingen,

bis die Perlenschnur meines Lebens recht lang geworden,
doch stets wart* ich ungeduldig,

auf den Ruf des Bergkuckucks!

Dazu erginzt er: “Da ich schon siebzig Jahre gelebt habe, heisst es, dass die
Perlenschnur meines Lebens lang ist, und weil ich jedes Jahr auf den Ruf
des Bergkuckucks gewartet habe, schrieb ich, ‘Die Jahre vergingen ...’
Man fragt sich vielleicht, wozu ich diese Formulierung gewihlt habe. Doch
wenn man sich bemiiht, gleichartige Gedichte zu vermeiden, ist es, als hitte
man sich beim Dichten in einem Gebiisch verirrt.”

Die drei zitierten Passagen vermitteln das Bild eines Literaten, der
tradierte Formulierungen neu belebt. Sich dichterisch ausdriicken und
gleichzeitig dariiber reflektieren, hilt er fest nach der Weise, “wie es in den
Pinsel fliesst”. Mit dieser Formulierung beginnt das Tsurezuregusa des
Yoshida Kenko, und in diesem Sinne gehort Seigan sawa auch in die
Kategorie des zuihitsu, der japanischen Essayversion. Im Tagebuchstil
bindet Shotetsu die eigene Lebenswirklichkeit ein in die stellenweise
kritisierte Gegenwart und in die Vergangenheit. Das Tesshoki monogatari
dagegen ist eher als theoretischer, didaktischer Text angelegt. Doch der
freie, spontane Ton herrscht auch hier vor. Der Schlusssatz lautet dement-
sprechend: “Es ist schon von unseren Vorfahren iiberliefert, dass man das
Kokinshu (1. kaiserliche Anthologie, 913-914), ohne es aus der Hand zu



224 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

legen, stidndig bei sich haben und die Gedichte darin auswendig lernen
soll.”

Die lose Einheit von Teil I und Teil II der Poetik verlockt den Leser,
das Ganze im Hinblick auf Stichworte wie Tradition, Vorbild, Maximen
fiirs eigene wie fiirs allgemeine dichterische Schaffen zu ordnen. Die
folgenden zwei Zitate verweisen auf die massgeblichen Meister. Das eine
aus dem Seigan sawa: “Wenn mir beim Erwachen ein Gedicht von Teika in
den Sinn kommt, habe ich das Gefiihl, den klaren Verstand zu verlieren. Es
gibt keine Gedichte, die die von Teika an Einfiihlsamkeit und Ausdrucks-
kraft iibertreffen wiirden.”” Das andere aus dem Tesshoki monogatari lautet:
“Als Shunzei an Jahren fortgeschritten und den ganzen Tag nur Gedichte
verfasste, fiihrte er iiberhaupt keine religivsen Ubungen fiir sein
zukiinftiges Dasein durch. [...] Da zog er sich fiir sieben Tage in den
Schrein von Sumiyoshi zuriick, Busse zu tun. [...] In der Nacht des
siebten Tages erschien ihm im Traum der Gott von Sumiyoshi und
eroffnete thm, dass der Weg der Dichtkunst und der Weg des Buddha ein
und derselbe sei.”

Fujiwara no Shunzei (1114-1204) ist ein Traditionalist im besten
Sinne des Wortes. Es ging ihm darum, die Ideale der Heian-Ara weiter zu
vertiefen. Neue Gedanken und gewandeltes Empfindungsvermégen mittels
der alten Formen auszudriicken, war eine seiner Thesen; denn nur so konne
sich eine schone, lebendige Kontinuitit erhalten.

Fujiwara no Teika (1162-1241), der Sohn von Shunzei, wurde in
seiner Epoche und in spéteren Zeiten als Dichter und Kritiker geschitzt. Er
hinterliess sowohl eigene Gedichtsammlungen als auch offizielle
Anthologien. Seine Poetik diente Shotetsu als Vorbild, sie wird oft zur
Quelle seiner Maximen. Die Ausserung, diejenigen Gedichte seien
vortrefflich, die nicht alles durch Worte ausdriicken, erldutert er anhand
eines Gedichtes von Teika. Grundsitzliches verfasst Shotetsu stets in
einem lebhaften Gesprichsstil. Da heisst es beispielsweise iiber honkadori,
tiber die poetischen Anspielungen, ein Anfinger sollte sich ihrer nur mit
Vorsicht bedienen, denn wenn er bloss die Zeilen umstelle, bleibe die
Bedeutung die gleiche. Oder er behauptet, zum Dichten brauche man kein
Wissen anzuhdufen, sondern es gehe allein darum, das Wesen des
Gedichtes griindlich zu verstehen. Nach Shotetsus Uberzeugung kann ein
Meister in der Dichtung darauf verzichten, sich ein Thema zu stellen, denn
sein Gedicht werde wie von selbst genau den Sinn des Themas treffen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 225

Ein Vertrauen, ja ein Wissen um die Eigendynamik der Sprache tut
sich da kund. Das ganz speziell japanische Sprachverstindnis offenbart
sich im Begriff des yiigen. Yiigen konne im Geiste wahrgenommen, aber
niemals mit Worten ausgedriickt werden, schreibt Shotetsu. Sein Wesen sei
zu erahnen bei der Sicht auf eine leichte, schleierdhnliche Wolke iiber dem
Mond oder beim Anblick des Herbstnebels, der das rote Laub eines
Berghanges einhiille. Menschen ohne feines Einfiihlungsvermogen zégen
den klaren, wolkenlosen Himmel dem Geheimnisvollen vor. Was yiigen

nicht ist, expliziert er anhand eines waka von Fujiwara no Ietaka
(1158-1237):

In den Wipfeln der

Kiefern am Strand weht der Wind, plétzlich der Schrei
eines bejahrten Kranichs,

im Mondlicht trauernd.

Dieser Stil sei kraftvoll und stark, ohne den leisesten unergriindlichen
Nachhall — yigen, kommentiert Shotetsu. Er lehnt sich vermutlich an
Teikas Urteil an, der an letakas Dichtung gelegentlich ebenfalls den Mangel
an yugen bedauerte. Im sechzehnten Jahrhundert dann zitiert Sen no Rikyu
Ietakas waka als vorbildlich fiir die Teezeremonie. Die Interpretation des
yugen verdnderte sich wie alle iibrigen poetologischen Begriffe im Laufe
der Jahrhunderte.

Der grosste Reiz des Shotetsu monogatari liegt in der vielleicht nur
vorgetduschten Unvoreingenommenheit, mit der der Autor sich mit den
Werken der Vorfahren, der Zeitgenossen und mit seinem eigenen Schaffen
beschiftigt. Als Beispiel eines seiner spiten Gedichte, “Die
Kirschbliitenschau™:

Nur weil ich mein

Haus schmiickte mit einem
bunten Blitenzweig,

wirken sie nun verschlissen,
meine Armel, die eines Alten.

Dazu bemerkt er witzig: “In der Zeit, als noch Schnee lag, trug ich schibige
Kleider, doch jetzt machen sie einen schlechten Eindruck.” Oder iiber ein
waka, das allgemein als gut taxiert wird, &ussert er ironisch und



226 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

vielsagend, solche Verse schreibe er von morgens bis abends.
Selbstbewusst kritisiert er sogar Teikas Rat, den Stil alter Gedichte zu
erlernen, indem er erginzt, die kaiserliche Anthologie Goshuishii (1087)
sei dazu ginzlich ungeeignet; denn diese Gedichte seien selbstgefillig und
wirkten wie ein altes chinesisches Bronzegefdss, das mit einem
geschwungenen Ausgiesser und Verzierungen versehen ist. Das Seigan
sawa schliesst er ab mit dem zeitlosen Grundsatz: “Nur wer sich in seine
Leidenschaft vertieft und Tag und Nacht unaufhoérlich iibt, indem er immer
weiter fliessend und mit leichter Hand Gedichte schreibt, wird eines Tages,
natiirlich, ohne es zu erzwingen, Herausragendes schaffen konnen. [...] Es
gibt nichts, was wichtiger und wertvoller wire, als die Hingabe an die
Kunst.”

Elise Guignard

Die vier Jahreszeiten . Gedichte aus dem Kokin wakashu. Ausgewihlt, aus
dem Japanischen iibertragen und kommentiert von Peter Ackermann und
Angelika Kretschmer. Frankfurt am Main und Leipzig: Insel Verlag, 2000.
264 S.

Es gibt drei Moglichkeiten, sich mit den von Peter Ackermann und
Angelika Kretschmer iibersetzten und kommentierten Jahreszeitengedichten
aus dem Kokin wakashu zu beschiftigen. Man orientiert sich anhand des
kurzen Vorworts und des langen, sehr reichhaltigen Nachwortes iiber den
allgemeinen und im Speziellen iiber den literarischen Kontext. Oder man
gibt sich ganz einfach dem Vergniigen hin, dies und jenes waka zu lesen
und eventuell die Anmerkungen nachzuschlagen. Die dritte Moglichkeit
halte ich fiir die fruchtbarste, nimlich sich an die Reihenfolge zu halten, in
der sie die Kompilatoren im friihen zehnten Jahrhundert angelegt haben. So
wird die Lektiire zu einer Entdeckungsreise in zwiefacher Hinsicht; zum
einen werden oft genannte Autoren als Individuen fassbar, zum andern
erweist es sich, dass jede Jahreszeit mit bestimmten, charakteristischen
Motiven dargestellt wird.

Trotz Schnee, trotz gefrorenen Wassers tont schon in den ersten
Friihlingstagen der Ruf des Buschsidngers. Schneeflocken wecken die
Vorstellung von Bliiten, erwecken Sehnsucht nach Sonnenstrahlen, und
Freude erfiillt das Herz der Alteren, die den Friihling noch einmal erleben



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 227

werden. Auf den Feldern spriessen griine Kriuter, und die immergriine
Kiefer scheint noch griiner als zuvor. Vogel zwitschemn, und die Wildginse
fliegen nordwirts. Pflaumenbliiten verstromen ihren Duft, und nach ihnen
sind’s die Kirschbdume, die hell und licht erbliihen, die fallenden Bliiten-
blitter schweben mit dem Winde. Solches Blilhen und Verbliihen
liberstrahlt den Friihling, bis die Glyzinienranken den Saisonwechsel
ankiinden. Etwa ein Drittel aller Jahreszeitengedichte besingen den
Friihling, eine wahre Bliitenlese, ein Florilegium, ein florilege.

Die Leichtigkeit, die das franzosische Wort evoziert, gilt fiir den
Sommer nicht. Der Kuckuck ruft, Sehnsucht nach einem fernen geliebten
Mensch ergreift den Dichter. Unbestimmtes Heimweh, quilende Empfin-
dungen erweckt der Kuckucksruf. Bedriickend ist die schwiile Regenzeit,
selten sind die heiteren Momente, und dennoch, sobald dann und wann ein
kiihler Wind weht, regt sich ein neues Lebensgefiihl.

Zahlreicher noch als die Friihlingsgedichte sind die Herbstlieder. Der
Herbstbeginn ist von Auge nicht zu erkennen; der Horsinn reagiert als
erster, bald raschelt’s auf dem Reisfeld. Ein zentrales Motiv in den Herbst-
waka ist die Tanabata-Legende, nach der am siebten Tag im siebten Monat
Tanabatahime, die “Weberjungfrau”, ihren Geliebten Altair trifft, den
“Stern des Hirten”, der einmal im Jahr die Milchstrassse beziehungsweise
den Himmelsfluss kreuzt. Diese Geschichte einer ewig nicht erfiillbaren
Liebe schimmert in einzelnen Facetten in manchen waka durch. Sehnsucht
ist das Stichwort, selbst das Mondlicht stimmt den Menschen traurig, und
die Grillen schreien herzzerreissend. Versohnendes liegt im Ruf der
Wildginse, die aus dem Norden zuriickkehren. Die Schonheit des bunten
Laubes, der spit blithenden Striucher verleiht den Herbstliedern einen
eigenen Farbklang. Kostbarstes evoziert die Chrysantheme, diese Blume
schillert wie Brokat.

Im Winter dann herrscht das Weiss, Symbol fiir das Nichts, fiir
Einsamkeit und Tod sogar. Der dichterische Quell fliesst spirlich, keine
dreissig waka entstehen, weniger als ein Zehntel aller Jahreszeitengedichte.
Das Motiv des ersten waka ist der “gotterlose Zehnte Monat”, der Monat, in
dem sich die Gotter im grossen Schrein von Izumo versammeln, weshalb
sich die Menschen einsam fiihlen. Die Pflanzen verdorren, unterm Schnee
biegt sich das Gras im Garten, die Pfade sind verschneit, niemand bahnt
sich einen Weg zu abgelegenen Hiusern. Das Rauschen des Wassers
verstummt, der Mond spiegelt sich im Eis. Aber die Bliiten gehen nicht aus
dem Sinn, und im dichterische Wort heisst es dann: “so scheint es denn als



228 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

ob Steine Bliiten trieben”. Mit dem Niherriicken des Jahresendes
imaginieren die Poeten bliihende Pflaumenbdume, und Schnee und Bliiten
sind jetzt allein an ithrem Dufte zu unterscheiden.

Die Wanderung des Lesers durch die Jahreszeiten mahnt an die erste
Strophe eines Goethe-Liedes: “Ich ging im Walde / So fiir mich hin, / Und
nichts zu suchen, / Das war mein Sinn.” Aber auch ohne die Absicht ewas
zu suchen, fallen uns einzelne Autoren auf wegen ihrer prignanten
Ausdrucksweise, allen voran Ki no Tsurayuki, Oshikochi no Mitsune, Der
Monch Sosei, Ono no Komachi, Die Dichterin Ise, um nur diese zu nennen
und dabei zu bedenken, wieviele anonyme Personlichkeiten zu erwihnen
wiren. An einigen wenigen Beispielen seien die raffinierten Bild- und
Gedankenkombinationen gezeigt. Dies von Ki no Tsurayuki:

Wie ein Nachhall

zum Wind, der die Kirschbliite
von den Biaumen gefegt,

steigen Wellen auf

in den Himmel, wo kein Wasser —

Auf den ersten Blick ein Ritsel. Das Verbum “gefegt” entschliisselt es. Ein
heftiger Wind hat die Bliiten gleich weiss schdumenden Wellen gen
Himmel gefegt. In einem andern Gedicht fragt der Dichter, ob die weissen
Wolken zwischen den steilen Felsen wohl Kirschbliiten seien. Eine ebenso
lebhafte Phantasie und Beobachtungsgabe bezeugen die Verse der Dichterin
Ise. Da fragt sie sich, ob die Wildginse, die im Friihling nordwirts ziehen,
“in einer Heimat ohne Bliiten leben”. Oder sie sinnt am Flussufer
bliihenden Pflaumenbdumen nach:

Die Jahre vergehen,

und immer bildet das Wasser

der Bliiten Spiegel —

soll ich sagen, er sei triibe, weil sie fallen,
oder weil sich Staub darauf gelegt?

Das Fallen der Bliiten — eine melancholische Vorstellung. Ein staubiger
Spiegel — etwas Banales, Alltigliches. Steckt da nicht die Reflexion
dahinter, dass jedes Ding seine zwei Seiten hat? — Uberlegungen ganz
anderer Art stellt der Monch Sosei an. Dazu seine Vorbemerkung: “Ein



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 229

Gedicht iiber eine Landschaft mit einem Menschen, der sich beim Hause
eines Eremiten einen Weg durch die Chrysanthemen bahnt. ” —

Vom Tau

der Chrysanthemen auf dem Bergweg
erst durchnisst — dann wieder trocken:
unversehens tausend Jahre

sind in dieser Zeit fiir mich vergangen.

“Durchnisst und wieder trocken’ — wie oft wiederholt sich der Wechsel auf
seinem Weg, und stets wieder fallt der Tau auf die Blumen des Herbstes,
vergehen die Tropfen auf den Chrysanthemen — all dies sind Bilder der
Verginglichkeit; die Jahre vergehen, und ihre Zahl wird unendlich. — Ein
anonymes waka von einem Dichterwettbewerb mag ein Hinweis sein,
warum die Chrysantheme im Herbst, zur Zeit des Wandels,
Symbolcharakter gewinnt. Es lautet:

Herbstchrysantheme,
die ihre Farbe dndert
sie ist die Blume,

die man in einem Jahr
zweimal bliihen sieht —

Der Ubersetzer merkt dazu an, die Chrysantheme verindere ihre Farbe von
weiss zu rotlich.

Die vier zitierten Fiinfzeiler zeugen stellvertretend fiir die ganze
Sammlung, fiir das besondere Naturverstindnis des Japaners. Blumen,
Gridser, Biume, Wasser, Singen und Rufen der Vogel, die Gemiits-
stimmung des Menschen, alles ist auf seltsame Weise miteinander
verbunden. Der Japaner predigt nicht den Vogeln, ermahnt sie nicht, Gottes
Lob zu singen wie der Heilige Franz von Assisi. Oder denken wir an
Orpheus, den iltesten griechischen Sianger. Wilde Tiere sogar lauschten
dem Klang seiner Leier, die ihm Apollon verlichen hatte. Selbst Biume und
Felsen verzauberte sein Spiel. — Im Abendland behauptet der Mensch eine
Sonderstellung in der belebten und unbelebten Natur; aus Japan tont
gleichsam ein Unisono; die Stimmen der Menschen und der Tiere, das
Rauschen des Windes und des Wassers, die Gerdusche aller Elemente



230 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

klingen zusammen. Kein vergleichendes Nebeneinander wie in Goethes
Gesang der Geister tiber den Wassern —

Seele des Menschen,

Wie gleichst du dem Wasser!
Schicksal des Menschen,
Wie gleichst du dem Wind!

Wiihrend der Lektiire der klassischen japanischen Gedichte taucht stets
wieder Verwandtes oder auch vollig Gegensitzliches aus dem eigenen
Kulturkreis auf. Die Ubersetzer Angelika Kretschmer und Peter Ackermann
beschrinken den Kommentar auf die japanische beziehungsweise
ostasiatische Literatur- und Geistesgeschichte. Der Gehalt jedes waka und
sein  Zusammenhang im Ganzen ist mit voraus- oder eventuell
nachfolgenden Anmerkungen zu erschliessen. Die Kommentare sind derart
ausfiihrlich, das aus ihnen allein schon das Gedankengut der Sammlung zu
erfassen ist. Die Frage nach einer belastenden Uberinterpretation dringt
sich gelegentlich auf. Die Lust am schopferischen Schaffen, die in den
Gedichten zum Ausdruck kommt, der besondere Charakter dieser
Bliitenlese geht dabei fast ein wenig verloren.

Einer der Ausgangspunkte des weit abgestiitzten Nachwortes sind die
Passagen aus dem Vorwort von Ki no Tsurayuki, dem fiihrenden
Kompilator des Kokin wakashu, aus dem hervorgeht, dass “Alle Wesen
Emotionen kennen. Somit kann der Mensch beim Blick auf die Natur etwas
tiber das Grundelement des Lebens erforschen. [...] Liedkunst
(Dichtkunst) ist demnach ein fester Bestandteil des zeitlosen Universums
wie der Mond am Himmel, dessen Erscheinung untrennbar mit Erleuchtung
und Erkenntnis verbunden ist.”— Im Ubrigen ist das Nachwort nach
Struktur und Inhalt der Anthologie, Erkldarung der dichterischen Handgriffe
gegliedert. Dann geht Ackermann ausfiihrlich auf die Entstehungs-
geschichte der kaiserlichen Sammlungen ein, beleuchtet das Kokin
wakashu 1m  kulturellen Kontext und informiert iiber die
Uberlieferungspraxis bis in die Edo-Zeit. Mit dem Vergleich zu anderen
Kunstgattungen, im Speziellen mit der Musik, 6ffnet sich eine weitere
Dimension, die hier allerdings bloss angedeutet wird.

Elise Guignard



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 231

UNGER, Ulrich: Grundbegriffe der altchinesischen Philosophie. Ein
Worterbuch fiir die Klassische Periode. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1999; ISBN 3-534-14535-6; xviii + 158 S.; Index.

Ulrich Ungers Arbeit hat den Anspruch, “allen, die an altchinesischer
Philosophie interessiert sind”, die wichtigsten Begriffe aus der Literatur
vom 5. bis 3. Jahrhundert v. Chr., der klassischen Epoche also, in der die
Grundlagen der philosophischen Traditionen Chinas gelegt wurden,
vorzustellen. Ob sie diesen Anspruch einlost, ist fraglich. Denn Ungers
philosophisches Worterbuch macht nicht den Eindruck, auch als solches
konzipiert worden zu sein. Es verridt die Abkunft aus einem “fiir den
internen Gebrauch des Ostasiatischen Seminars der Universitdt Miinster”
bestimmten Glossar, das angehenden Sinologen “nicht mehr als eine erste
Orientierung geben sollte” (V). Die einzelnen Eintrige sind, so Unger,
zudem eigentlich Teil eines “Sachworterbuchs des chinesischen Altertums”
(V), das als ganzes noch der Veroffentlichung harrt.

In der Tat versteht man Ungers Buch besser, wenn man es als Exzerpt
aus einer eigentlich anderen Zwecken dienenden Arbeit sieht. Seine Vor-
geschichte ist ihm nur zu deutlich anzumerken. Zunichst einmal vermisst
man, dass der Autor nicht den Versuch unternimmt, sein Werk in die Reihe
der schon vorliegenden #hnlichen Arbeiten einzuordnen. So hitten In
deutscher Sprache etwa die Bemiihungen von Lutz Geldsetzer und Hong
Han-ding wie auch die Eintrige im Historischen Worterbuch der
Philosophie (Ritter) und der Enzyklopddie Philosophie und Wissenschafts-
theorien (Mittelstrass) wohl eine Erwiahnung verdient. Sodann wire ein
Eintrag zum Begriff der Philosophie selber (hierzu nur sehr magere
Hinweise auf den Seiten 26 und 31) nicht fehl am Platze gewesen. Ferner
nennt Unger unter den sehr wenigen empfohlenen Gesamtdarstellungen zur
chinesischen Philosphie mit Marcel Granets La pensée chinoise (1934,
deutsch 1950 Das chinesische Denken) und Anne Chengs Histoire de la
pensée chinoise (1997) ausgerechnet zwei Arbeiten, in denen die Verwend-
barkeit des Begriffs “Philosophie” auf China erkldrtermassen in Zweifel
gezogen wird. Auch mit J. J. M. de Groots Universismus (1918) wird ein
Werk genannt, dem beim besten Willen nicht bescheinigt werden kann,
einen Blick auf philosophisches Denken in China zu erdffnen oder
liberhaupt er6ffnen zu wollen. Und schliesslich bezieht sich Unger mit
keinem Wort auf den sinologisch-philosophischen internationalen wissen-
schaftlichen Diskurs, der gerade in den letzten Jahrzehnten zur klassischen



232 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

chinesischen Philosophie gefiihrt worden ist, und es fehlt zu den einzelnen
Eintridgen jede weiterfilhrende bibliographische Angabe. Ungers Ansicht,
dieses Verfahren “rechtfertige” sich daraus, dass die Artikel “aus-
schliesslich aus den Quellentexten erarbeitet wurden” (IX), kann kaum
tiberzeugen. Sich auf die Quellen zu beziehen beansprucht schliesslich auch
die souverin iibergangene Fachliteratur. Sie hat iiberdies an vielen Stellen
durchaus gewinnbringende neue Gesichtspunkte in die Diskussion einge-
fiihrt, deren Beachtung man in Ungers Eintrdgen vermisst — auch wenn es
in der Tat ein unsinniges Unterfangen wire, jeder hier neu aufkommenden
Mode nachzulaufen.

Unger prisentiert im einzelnen ca. 270 Artikel von “ai”” % bis “Zeit”,
dic im allgemeinen nach den chinesischen und vereinzelt auch nach
deutschen Termini gefiihrt sind. Fiir die chinesischen Termini verwendet er
hierbei, wie in allen seinen Arbeiten, die ausserhalb Miinsters so gut wie
ausser Gebrauch gekommene, leicht variierte traditionelle deutsche
Umschrift. Die Ansicht des Verfassers, dass hierin ein Vorzug liege, mag
ich nicht zu teilen — der Orientierung des angesprochenen breiten Publi-
kums wire mit der Verwendung einer der beiden gebrduchlichen Trans-
kriptionen sicherlich mehr gedient gewesen. Zudem verstirkt die Wahl der
Umschrift den Eindruck einer Abschottung von den im Fach und dariiber
hinaus zur chinesischen Philosophie gefiihrten Diskussionen.

Die einzelnen Eintrdge in Ungers Worterbuch erscheinen mir von sehr
unterschiedlicher Qualitdt; informative, die jeweilige Thematik bei aller
gebotenen Kiirze abdeckende Darstellungen, aus denen der belesene
Philologe spricht, wechseln mit unvollstindigen Notizen. Etwas zufillig
und zumindest nicht immer der Suche nach den loci classici verpflichtet
erscheint die Auswahl der Belegstellen. Das Material wirkt im Ganzen recht
ungeordnet; wichtige, ja unerladssliche Informationen finden sich oft nicht
unter dem Hautpteintrag, sondern — z. T. auch ohne Erwihnung im Index —
deplaziert an anderen Stellen. Dass beispielsweise “liang chi” (liang zhi)
RA “intuitives Wissen” (bzw. “gutes Wissen™) allererst mit Ethik zu tun
hat, erfahrt der Leser weder im entsprechenden Eintrag (S. 56) noch unter
dem Querverweis “lii” &, sondern beilidufig unter dem Eintrag “ts’ing”
(qing) 1§ “Gefiihle” (auf S. 101 wird sogar suggeriert, dass “liang” J
nicht ethisch, sondern pragmatisch zu verstehen sei). Und die wichtige
Nuancierung, dass “ai” 4 nicht schlechthin “Liebe” bedeutet, sondern
“den Beiklang von ‘schonen’” hat, findet sich gleichfalls nicht im



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 233

Haupteintrag, sondern, wieder beildufig, unter “tsieh” (jie) i “Mass,
Missigung”.

Die Gewichtung der Eintrige lasst, vielleicht ausser einem besonderen
Interesse fiir mit den menschlichen Emotionen verbundenen Themen, keine
klare Konzeption erkennen. So sind etwa “yung” (yong) 5 “Tapferkeit”
mehr als drei Seiten gewidmet, dem “tao” (dao) 1 aber knappe achtzehn
liberdies verwirrende Zeilen und damit weniger als etwa den “neun
Korpersffnungen” “kiu k’iao™ (jiu qiao) JL#&. Zahlreiche weitere Eintrige
erscheinen mir in ihrer Kiirze und selektiven Ausgestaltung ohne grossen
Informationswert. So fehlt beispielsweise im Eintrag “hii”’ (xu) i “Leere”
ein Hinweis auf die wichtigen kosmologischen und erkenntnistheoretischen
Bedeutungen dieser Vorstellung. Im Eintrag “chi” (zhi) %1 “Wissen™ wiire
ein Eingehen auf die implikationsreiche und in letzter Zeit auch fiir China
ins Spiel gebrachte Unterscheidung von “knowing how” und “knowing
that” wiinschenswert gewesen (was allerdings voraussetzt, den Dis-
kussionsstand im Fach nicht auszublenden). Im Eintrag “kian ai” (jian ai)
FHe% “allgemeine Liebe” bleibt unausgefiihrt, worum es eigentlich geht.
Das gleiche gilt fiir den Eintrag “jen” (ren) {— “Menschlichkeit”, der die
Bedeutung dieses zentralen Begriffs der zhouzeitlichen Ethik iiber einigen
etymologischen Uberlegungen weitestgehend im Dunklen ldsst. Im Eintrag
“king” (jing) 4% “Achtung” wird der Eindruck vermittelt, als ginge es
durchweg um eine “Haltung gegeniiber respektgebietenden Instanzen” im
hierarchischen Sinne; es fehlt ein Hinweis auf die fiir die Einschitzung der
konfuzianischen Ethik wichtige horizontale, wechselseitige Dimension des
Respektes und das Motiv des “Respektes gegeniiber sich selbst”. Im
Eintrag “Leben” (ebenso im Eintrag “Tod”) fehlt jeder Hinweis auf das
Thema der Bewahrung oder Hingabe des Lebens, das die zhouzeitliche
Ethik immer wieder anschneidet.

Der Eintrag “li” ! informiert weder iiber die argumentations-
theoretische (“Logizitit”) noch iiber das volle Spektrum der natur-
philosophischen Bedeutungen des Begriffs. In den Eintragen “Natur” und
“Naturphilosophie” fehlt das im Daoismus und bei Xunzi kontrovers
diskutierte Thema der Naturbearbeitung bzw. Naturbeherrschung. Im
Eintrag “Scham” vermisse ich die Differenzierung von dusserer und innerer
Scham, ohne die die chinesischen Positionen kaum zureichend beschrieben
werden konnen. Der Eintrag “sin” (xin) /(» “Herz” beschrinkt sich
weitgehend auf Xunzi; die bedeutende Rolle des Begriffs bei Mengzi bleibt
cbenso unerwdhnt wie die Kritik des berechnenden ‘“Herzens” im



234 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Zhuangzi. Im Eintrag “sing” (xing) P} ist trotz seines betrichtlichen
Umfangs die daoistische Position vollig ausgeklammert, obwohl ohne sie
die zhouzeitliche Auseinandersetzung um diesem Begriff wohl nicht zu
verstehen ist. Gleiches gilt fiir die Eintriige “sheng” #2 und “sheng jen”
(shengren) ¥2 N\ — auch hier ist die daoistische Position zumindest unzu-
reichend beriicksichtigt, da die dort auch negativen Konnotationen der
Begriffe keine Erwihnung finden. “Wu wei” # 2 ist nicht nur “Regie-
rungsmaxime” (S. 138), sondern — im Daoismus — eine allgemeine Lebens-
maxime. Auch ihre fiir den Daoismus zentrale ontologische Verankerung
im Wirken der Natur (so ist “wu wei” auch Eigenschaft des “Himmels”)
bleibt im betreffenden Eintrag unerwihnt. Erginzungsbediirftig ist auch der
Eintrag “wu yiih” (wu yu) 4k “nichts begehren”: Um das Begehren zu
beeinflussen, sind nicht “zwei”, sondern mindestens drei verschiedene
“Remedien” propagiert worden: Zu “kua yiih” (gua yu) ZE#Kk und “wu yiih”
(wu yu) kommt das von Unger selbst (S. 145) erwihnte “Kanalisieren der
Begierden” Xunzis (dao yu) 1% hinzu. Im Eintrag “ying” J# “Antworten,
Reagieren” vermisse ich einen Hinweis auf die Funktion des Gedankens in
Xunzis Theorie der Naturbeherrschung.

Ich habe eine Reihe von Eintrigen herausgegriffen, in denen keines-
wegs marginale, sondern wesentliche Aspekte der jeweils betroffenen
Thematiken nicht zur Sprache kommen. Hinzu kommen viele Ungenauig-
keiten oder Unstimmigkeiten in Ungers Darstellung, die insbesondere eine
nicht-sinologische Leserschaft irritieren konnen. So stimmt es beispiels-
weise nicht, dass “das Begriffspaar jen i (ren yi) {-7¢ in gewisser Weise
fiir den Konfuzianismus iiberhaupt charakteristisch” ist (S. 121) — fiir den
Konfuzianer Xunzi namlich ist die relative (was nicht heisst:
ausschliessliche) Bevorzugung des Begriffspaars “li yi” % charakte-
ristisch und programmatisch bedeutend. Weiter spricht Unger von der
“metaphysischen Zentralinstanz des Tao” (112 f.), obwohl der Begniff
“Metaphysik™ seinen Ausfiihrungen auf S. VIII zufolge eigentlich als
“abendlidndisch” vermieden werden miisste. Durchweg irrefiihrend und
ohne textlichen Beleg erscheint mir die Deutung der Unterscheidung des
Sinnlichen vom Verniinftigen (der Instanz des “Herzens”) bei Xunzi als
Unterscheidung von etwas “Kreatiirlichem” und etwas offenbar nicht
“Kreatiirlichem™; entsprechend gewagt ist die Rede von “platonischen”
Ankldangen bei Xunzi (S. 97). Unklar ist, wie sich die von Unger
behauptete Existenz eines “universistischen”” Weltbildes (S. 73 und 116 —
der de Groot’sche Begriff wird dem Leser nicht erklirt) und einer Mikro-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 235

und Makrokosmos verbindenden “analogie universelle” (S. 86) im alten
China mit der zu Recht an zahlreichen Stellen betonten Inanspruchnahme
von Autonomie (der Begriff fehlt unerklérlicherweise im Index) vertragt.
“Yen” (yan) & wiederum wird auf S. 45 richtig als “Rede” iibersetzt,
obwohl man einem (moglicherweise missverstindlichen) Satz auf S. 124
entnehmen muss, dass es nicht eine Wortfolge, sondern “das einzelne
Wort” bezeichne. Im Mozi wird nicht die Frage angesprochen, “ob ein
Réiuber oder ein Sklave ein Mensch sei” (S. 65) — vielmehr ist die An-
nahme, dass beide Menschen sind, Ausgangspunkt der offenbar ange-
sprochenen, vieldiskutierten sprachlogischen Uberlegungen. Dass “k’i”
(gi) %8 “im Verstindnis der Alten etwas Immaterielles” sei (S. 45 u. 61) ist
zumindest in der von Unger behaupteten Allgemeinheit fragwiirdig und
bediirfte einer ausfiihrlicheren Begriindung — das Zhuangzi z. B. spricht,
wie Unger selbst zitiert (S. 45), immerhin von der “Sammlung” und
“Auflosung” desselben, und auch aus einer Reihe anderer zhouzeitlicher
Stellen (aus hanzeitlichen ohnehin) scheint ein materielles Verstindnis zu
sprechen.

Ganz vermisse ich Eintrige zu wichtigen Themen bzw. Termini wie
“chang” ¥, “Invarianz”, “Regelhaftigkeit” (wichtig in der Naturphilosophie
Xunzis); “chou” L “(Blut)rache”; “da tong” K[r] “Grosse Gemein-
samkeit”; das “Eine” (der magere Eintrag “t’ai ih” (tai yi) X — verweist
weder auf die Rolle des Einen in der Ethik Konfuzius’, noch auf die
einschligigen Thesen Hui Shis zu ’K— und /N—, noch auf den Guodian-
Text Taiyi sheng shui, den Unger ebensowenig wie die anderen
archidologischen Textfunde der letzten Jahrzehnte beriicksichtigt); “da
zhangfu” KK “wahrer Kerl”, das hochste ethische Ideal Mengzis (auch
zu finden im Laozi), sowie das zugehorige “du xing” 1T “unabhingig
handeln” (Mengzi, Liji) und das sinnverwandte “du Ii” %17, ; “ge wu zhi
zhi” ¥ EUA, die Devise des Daxue, die den Titel des Buches ziert und
an einer fiir nicht-sinologische Leser nicht identifizierbaren Stelle (S. 99)
auch zitiert ist, aber nicht besprochen wird; “huanghu” / “hundun” g2 /
{E¥fi “Chaos”, deplaziert und am Rande erwihnt auf S. 49; “jian” 7
“Kritik, Ermahnung”; “min ben” A “das Volk als Grundlage™; “san
biao” =K /“san fa” =k — die drei Geltungskriterien Mo Dis; “shen du”
{60 “Achtsamkeit im Alleinsein™; “shi” +: “Scholar”, “Gelehrter”, die
wichtigste Trigerschicht philosophischen Denkens; “shui” 7K “Wasser”,
mit symbolischen (z. B. im Lunyu und im Laozi), kosmologischen (Guanzi
39) und kosmogonischen (Taiyi sheng shui) Bedeutungen; “shi” il



236 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

“Lehrer”; “su” % “Brauch”, “Mode™; “tianxia” K & “Oikumene”; “tui” £
“ausweiten”, “weitertreiben”, ein zentrales Motiv der Ethik Mengzis;
“xiang” £ “(Un)bild™; “yin” [H “folgen, entsprechen” (Guanzi 36, Xunzi
21, Liishi chungiu 15.7); “yin” [ “sich verbergen”, “aussteigen”, von
Unger nur in der Bedeutung “mitleiden” erwéhnt; und manches mehr wie
etwa Krieg, Mystik, Tradition oder Tyrannenmord. Angebracht gewesen
wire auch ein informativer Eintrag zum Begriff des “Guten” — der Eintrag
“shan” ¥ ist mit fiinf Zeilen viel zu kurz ausgefallen; iibergangen ist u. a.
der wichtige Terminus “zang” & (Zhuangzi 8).

So kommt Ungers Buch im ganzen iiber einen fiir Publikationszwecke
nur ungeniigend bearbeiteten Zettelkasten kaum hinaus. Dies ist bedauer-
lich, denn der Autor kennt die behandelte Epoche und die in ihr
entstandenen Texte wie kaum ein zweiter und hitte aus seinem Wissen weit
mehr machen konnen. Man mag einwenden, dass sich solche Krittelei
verbietet, solange die Sinologie keine bessere Arbeit zu diesem Thema — ein
echtes Desiderat — vorlegt. In Ungers eigenen Worten: “Besser nur dieses
und jenes, aber jetzt, als gar niemals etwas. 7 (VI) Hierin liegt zweifellos
viel Wahres. Gerade ein renommierter Philologe wie Ulrich Unger aber hat
es verdient, noch an anderen Massstibe gemessen zu werden. Sein
starkstes Werk ist dies nicht.

Heiner Roetz



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

