
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 55 (2001)

Heft: 1: Die Schweiz in der modernen japanischen Literatur

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

GEBHARDT, Lisette: Christentum, Religion, Identität. Ein Thema der
modernen japanischen Literatur. Frankfurt am Main: Peter Lang GmbH
Europäischer Verlag der Wissenschaften, 1999. 262 S.

ISBN 3-631-35829-6

Die Autorin organisiert das aspektreiche Thema nach fünf Kapiteln. Knapp
zwanzig Seiten informieren über die Problemstellung. (I. Kap.). Das
zweite Kapitel ist überschrieben mit: "Literatur und Religion in der

japanischen Moderne". Das dritte Kapitel mit dem Titel: "Die religiös-
phüosophischen und ästhetischen Systeme der zeitgenössischen Ideenwelt"
signalisiert eine Erweiterung; die Tradition rückt ins Visier. Enigmatischer
ist das vierte Kapitel: "Das 'Geheimnis der Jahrhundertwende'". Und auf
den ersten Blick ebenso rätselhaft ist die elfseitige Schlussbemerkung:
"'Spirituelle Kreuzwege'". (V. Kap.).

Der Begriff Kreuzweg gut für den hier behandelten Problemkreis im
Gesamten. Es geht um eine Kreuzungsstelle von Ost und West, von
Tradition und Moderne, um eine Stelle, wo eine Vielheit von Strömungen
der verschiedensten Art miteinander in Kontakt kommt. "Kreuzweg"
impliziert zudem die katholische Vorstellung der Betrachtung der vierzehn
Stationen des Leidensweges Christi, was in der vorliegenden Studie
ebenfalls relevant ist. Lisette Gebhardt hält in der Schlussbetrachtung fest:

"Religion und religiöse Inhalte werden zu Ornamenten der Kunst. [...] Als
Menschen der Jahrhundertwende sahen die japanischen Literaten beides:
Eine grosse Kunst, die die Bedingungen der modernen menschlichen
Existenz abbildet, das Unwägbare der Psyche vermittelt, und hinter dieser
Kunst (oder in und mit ihr) in eine Sphäre gelangt, in der sich ein
transzendentes Etwas befindet - der Heüige Geist, Gott oder der Dämon".

Die drei mittleren gegen sechzig bis über siebzig Seiten umfassenden

Kapitel sind in kurze Abschnitte gegliedert, die jeden Aspekt detaüliert
definieren. So stehen beispielsweise unter "Spiritismus" die Paragraphen
1.1. Der Spiritismus als ideengeschichtlicher Faktor. 1.2. Geister und
Nerven als Mittler der Kunst. 1.3. Nervenheilkunde, Nervenkunst,



214 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Geisterkunst. - Dieses Vorgehen ermöglicht es, sich einzelnen Kapiteln
zuzuwenden, die über jede Frage im gesteckten Rahmen klare Auskunft
geben. Belege dazu bieten viele literarische Zitate sowohl im Text wie in
den Anmerkungen.

"Spiritueüer Kreuzweg" könnte als Obertitel der Studie dienen. Er ist
eine Metapher für den ungeheuren Wandlungsprozess, dem Japan von der

Meiji-Zeit bis weit über die Jahrhundertwende ausgesetzt war, ein Wandel,
der aüe Bevöücerungsschichten betraf. Unter den vielen Komponenten der
modernen Ideenwelt spielt das Christentum eine wichtige RoUe; das heisst,
in erster Linie der Protestantismus. Die Rezeption, die schon vor der Meiji-
Restauration eingesetzt hatte, verbreitete sich, und es entwickelten sich
zwei Stränge, nämlich die auf der Khche basierende Lehre und die Lehre
der "japanischen Christen". Das japanische Christentum ist eine

Konfiguration von religiösen, philosophischen und literarischen Elementen;
i.e. aus Transzendentalismus und Taoismus, aus Vitalismus und Anarchismus,

aus Präraffaelitentum und Zen. In Japan wie überaD in Ostasien hat

Religion nie einen ausschliesslichen Charakter wie im Westen. Shintö,
Buddhismus, Taoismus sind aües religiöse Verbindungswege zum
"transzendenten Etwas". In diesem Geiste wurde auch das Christentum als
Glaubenslehre verstanden. Wie sich die InteDektuellen damit auseinandersetzten,

zeigt sich auf literarischem Gebiet, wo es neue Strömungen
auslöste. Zwei Faktoren, zum einen das Prophetische, zum andern die
Sünde und damit zusammenhängend die Beichte waren japanischem
Empfinden fremd. Solche Begriffe veranlassten Literaten und Philosophen,
das eigene tradierte Menschenbüd zu hinterfragen. In jeder der
gleichzeitigen und aufeinanderfolgenden Richtungen weist Gebhardt auf
das christliche Element hin, das oft auch ein Synonym für westlich ist. Im
Personenindex fehlt kaum ein Autorenname der Epoche.

An herausragenden Persönlichkeiten wie Akutagawa Ryünosuke und
Natsume Soseki erläutert Gebhardt umfassend die Auseinandersetzung mit
der fremden Religion. Sie stellt Akutagawa als Schüler Sösekis und, nach
seiner Selbstdefiniton, als Kind des Fin de siècle vor. Als scharfsinniger
Intellektueller durchdenke er die Dinge mit philosophischem und
erkenntnistheoretischem Interesse und habe darob stets die Einheit seines Lebens
im Blick beziehungsweise zum Ziel. Die Beschäftigung mit der christlichen
Lehre hat eine zentrale Position in Akutagawas Suche nach dem Sinn des
Lebens. Er verfasste über fünfzehn Texte, in denen das Christentum, vor
aüem die christliche Mission im mittelalterlichen Japan im Mittelpunkt



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 215

stehen. An den Texten Saihö no hito (Mensch aus dem Westen) hat

Akutagawa bis zus seinem Selbstmord im Juli 1927 gearbeitet. Es heisst,
Akutagawa habe in jener Nacht die Bibel gelesen. Die Bibel lag allerdings
neben seinem Kopfkissen, und er trug ein chinesisches Gewand. - Ist dies
eine künstlerische Selbstinszenierung, ist es eine letzte Metapher seiner

Auseinandersetzung mit dem Westlichen und dem Östlichen?

"Zwei Seelen in einer Brust" - Das Leitmotiv, das einen Grossteü der
Schriftsteller- und Dichterbiographien durchzieht. Gebhardt zitiert dazu eine

Formulierung Akutagawas: "Das Christentum war eine Religion reich an
Paradoxen, die Christus selbst nicht befolgen konnte." Das Christentum ist
einer der Bezugspunkte, womnter Akutagawas Werk und Leben betrachtet
werden. Im erweiterten Rahmen der Studie werden andere Aspekte seiner
Überlegungen zur antiken und christlichen Kultur eingeblendet. Im Werke
des annähernd dreissig Jahre älteren Natsume Soseki ist die Beschäftigung
mit der christlichen Religion weniger offensichtlich. Bemerkenswert ist
allerdings dies: Der Einband von Natsume Sösekis unvoüendetem Roman
Meian (Licht und Dunkel) ist mit einem Büd Marias geschmückt, und auf
dem Einband von Akutagawas Saihö no hito von 1927 ist eine weisse
Maria Kannon abgebüdet.

Im vierten Kapitel "Das 'Geheimnis der Jahrhundertwende'" ist der
zweite Paragraph des ersten Abschnittes betitelt mit: '"Nuptiale Mystik'
oder der präraffaelitische Vortex - Natsume Soseki". Darin wird dargelegt,
wie nahe der Schriftsteller sowohl in der Themenwahl als auch im
künstlerischen Gehalt den Präraffaeliten und ihren bevorzugten Motiven
steht. In Japan wurden die Präraffaeliten um das Jahr 1895 zur Kenntnis

genommen. Soseki hat sich mit präraffaelhischem Gedankengut vermutlich
während seines Londoner Aufenthaltes 1900-1903 befasst. Die

rückwärtsgewandten Theorien waren ihm wesensverwandter als die
moderne westliche Lebensweise in England. Nach Gebhardt enthält der
Präraffaelismus eine Heilslehre, eine Art von nuptialer Mystik. In
taoistischer Terminologie spricht Soseki von inyö wagö, der Balance
zwischen dem männlichen und dem weiblichen Prinzip. Gebhardt erwähnt
dazu das Gespräch über die Yin-Yang-Polarität im Roman Meian (Licht
und Dunkel). Die häretische Auslegung des Christentums im
Präraffaelismus war ein Stimulans für Sösekis Schaffen. Auch die Jesusfigur
wird zum literarischen Motiv; im Roman Kokoro beispielsweise zeigt sich
eine Jesus-Petrus-Beziehung zwischen dem Lehrer und dem Ich-Erzähler.



216 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Zum Schluss der Rezension sei auf den Einband hingewiesen, der die

Essenz dieser Studie ülustriert. Das in dunkler grau-brauner, violetter
Tonalität gehaltene Büd von Onchi Köshhö (1891-1955) trägt den Titel
"Christus und Maria" (1914) - Im Zentrum auf einem Hügel steht wie ein

Signet ein massives Kreuz, umschlungen von einer kauernden, weiss-
konturierten weiblichen Figur. Aus dem mit schwarzen Linien
strukturierten Hügel löst sich eine durchsichtige, lange männliche Gestalt.
Christus hebt sich ab von der Erdenwelt, er entschwebt in das auch den
Menschen prophezeite Paradies. Es ist eine düstere, in der Manier des

westlichen Jugendstils konzipierte Komposition. Akutagawa Ryünosuke,
der Autor aus der Taishö-Epoche und Natsume Soseki, der noch der Meiji-
Zeit zugehört, faüen uns bei diesem Büd nicht ein, hingegen Kitamura
Tökoku (1868-1894), Schriftsteller und Dichter, der vor aüem in der
Poesie eine harmonische Synthese suchte zwischen östlichem und
westlichem Denken. Nach Gebhardt sieht Tökoku den Dichter als Reformer
und Mystiker, und versteht hin als Mttler zum Übernatürlichen, der sich
für die Menschheit opfert und so selbst zum Erlöser wird. Abschliessend
bemerkt Gebhardt, bei Tökoku erscheine dies mystische Moment nur als

Postulat, eine künstlerische Umsetzung sei ihm nicht gelungen.
Einflussreich war er als Theoretiker.

Wie die drei Oberbegriffe Christentum, Religion, Identität in der
Literatur zueinander in Beziehung stehen, wird exemplarisch in den

Werken von Akutagawa, Soseki und Tökoku dargelegt. Das Thema

verlangt die Fokussierung auf das Christentum. Das Porträt der Autoren
erfährt dadurch ein Akzentverschiebung, die gelegentlich überbetont wirkt.

- Das weite Spektmm der Studie insgesamt zeigt sich im achtseitigen
Sachindex, im fünfseitigen Personenindex und im zwölfseitigen
Literaturverzeichnis. Die bis ins Kleinste aufgefächerte und sorgfältig dokumentierte

Problemstellung eröffnet neue Perspektiven auf die spannungsreiche
Wandlungsperiode von der zweiten Hälfte des neunzehnten bis in die ersten
Dezennien des zwanzigsten Jahrhunderts.

Elise Guignard



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 217

KÖDA Rohan: Begegnung mit einem Totenschädel. Zwei Novellen aus
dem Japan der Jahrhundertwende. Aus dem Japanischen übersetzt und mit
einem Nachwort versehen von Diana Donath. Berlin: edition q, 1999.
106 S. ISBN 3-86124-502-7

Die Dekade vor der Jahrhundertwende um 1900 whd in der japanischen
Literaturgeschichte oft als die "Zeit von Köyö und Rohan" bezeichnet, eine

Einschätzung, die den Steüenwert der beiden Autoren Ozaki Köyö und
Köda Rohan (1867-1947) in der literarischen Welt ihrer Zeit widerspiegelt.
Von Rohan lag jedoch bisher in deutscher Übersetzung nur die Erzählung
Gojü no tö (Die fünfstöckige Pagode, 1891/92; dt. 1960) vor. Dies mag
daran liegen, dass der Stü des Autors nicht leicht zu verstehen und noch
schwerer in eine andere Sprache zu übertragen ist. Donald Keene bemft
sich auf Zeitgenossen Rohans, die zugaben, Mühe mit seinen komplizierten
Satzstmkturen zu haben, und konstatiert: "The language was sometimes
almost perversely obscure" (Keene 1987: 154).

Der Band Begegnung mit einem Totenschädel enthält zwei der
bekanntesten Texte aus Rohans Frühwerk, Taidokuro (Begegnung mit
einem Totenschädel) von 1890 und Füryü butsu (1989), hier übersetzt von
Diana Donath als Die aus Liebe erschaffene Buddhafigur, andere

Übersetzungsvarianten sind: Der anmutige Buddha (May/Schönbein), Der
ausstaffierte Buddha (Katö Shüichi) oder The Buddha of Art und The
Buddha ofElegance (Keene).

Taidokuro erzählt von einem jungen Mann, der, von seiner langen
Wanderung erschöpft, Zuflucht in einer Hütte sucht. Die Bewohnerin der
Hütte ist eine schöne junge Frau. Sie besitzt einen ungewöhnlichen
Charakter, ist intelligent, dhekt und ganz anders als es der Protagonist von
einer Frau erwartet hätte. Als sie dem Gast sogar anbietet, das eine

vorhandene Bett gemeinsam zu nutzen, schwankt der junge Mann zwischen
Erstaunen, Versuchung und Schrecken. Er weiss nicht, ob sie nur eine

ausserordentlich reizvohe Frau, ein erleuchtetes überirdisches Wesen, ein
Dämon oder ein Fuchsgeist ist, der ihn vernichten will. Dim scheint es

deshalb sicherer, nur ein Gespräch zu führen. Die rätselhafte Schöne

vertraut ihm die Geschichte ihres Schicksals an. Früh verstarben die Eltern,
und sie lebt trauernd und aüein in einem grossen Haus. Der Sohn einer

adeligen Famüie verliebt sich in sie. Sie weist den heiratswiüigen
Kandidaten mit besten Referenzen - "kürzlich erhielt er einen akademischen
Grad in Deutschland" (S. 37) - mehrmals ab. Der junge Mann erkrankt vor



218 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Kummer an Schwindsucht und stirbt. Die Frau, die diese tragische
Entwicklung selbst sehr bedauert, erklärt auf die Nachfrage des

Protagonisten hin, dass ein Brief ihrer Mutter, in dem diese ihr auferlegt,
von der Welt zurückgezogen zu leben, sie davon abgehalten habe, eine

Verbindung mit dem jungen Grafen einzugehen. Das Rätsel um die schöne
Frau ist nicht ganz gelöst, als der Morgen anbricht und die Hütte und ihre
Bewohnerin sich ins Nichts verflüchtigen. Nur noch ein Schädel hegt vor
den Füssen des Protagonisten, der damit erkennt, dass er einer

Geistererscheinung begegnet ist.
Der zweite Text berichtet von dem jungen Büdhauer Shuun (Keene

schreibt Shu'un), der es sich zum Ziel gesetzt hat, eine vollkommene
Buddhastatue zu schaffen. Auf seiner Wanderung zu den Tempeln trifft er
auf ein schönes Mädchen, das er schliesslich aus unerträglichen
Verhältnissen freikauft. Zunächst möchte er Otatsu und sich selbst zu nichts
verpflichten, und setzt seine Wanderung fort. Shuun erkrankt unterwegs.
Otatsu pflegt ihn, beide erkennen ihre Liebe zueinander und wollen
heiraten. Da erfährt das Mädchen, dass sie die Tochter eines reichen
Fürsten ist. Der Vater holt sie zu sich und plant, sie mit einem adäquaten
Partner zu vermählen. Shuun, der seine überbordenden Gefühle für sie in
eine Plastik des (weiblich imaginierten) Bodhisattva Kannon (jap. Kannon
bosatsu) einfliessen lässt, leidet. Als er an der Aufrichtigkeit des Mädchens
zweifelt und die Figur zerstören will, erscheint ihm Otatsu und schliesst ihn
in ihre Arme. Ob sich der Bodhisattva Kannon seiner erbarmte, oder ob
Otatsu tatsächlich zu ihm zurückkam, bleibt das Geheimnis der Geschichte,
die einen Raum zwischen realer Schüdemng und phantastischem
Geschehen eröffnet.

Rohan behandelt als einer der ersten japanischen Literaten die Figur
des Künstlers und die Frage nach den Möglichkeiten des künstlerischen
Gestaltens. Füryü butsu whd deshalb in der japanischen Literaturforschung
auch als geidö shösetsu (den "Weg der Kunst" behandelnder Roman)
bezeichnet. Wie Rohan aber die Disziplin Kunst und das Konzept des füryü
verstand, und wie er die Beziehung zwischen Liebe, Kunst und Religion
sah, ist bis heute noch nicht ganz geklärt.

Die Schwierigkeit, Rohans Konstruktion nachvollziehen zu können,
zeigt sich schon bei der Übertragung des Titels Füryü butsu. Ist die

Buddhafigur als Kunstwerk das Produkt eines vollendeten Künstlers? Ist
sie als Ausdmck einer religiösen Verehrung des Kannon bosatsu gemeint?
Oder ist sie das Symbol für die Liebe des Protagonisten, und wenn ja, ist



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 219

dies eine "reine" Liebe zweier Seelen, die zueinander fanden, oder
beinhaltet sie auch ein sexuelles Moment? Rohans Argumentation bedient
sich jeder dieser möglichen Auslegungen. Der Text ist ein äusserst

komplexes Gefüge, und das macht seinen Reiz aus. Es finden sich hier
zahlreiche Anspielungen auf den klassischen literarischen Kanon sowie auf
die verschiedenen religiösen, phüosophischen und ästhetischen

Vorstellungen, die in die japanische Ideenwelt Eingang gefunden haben.
Rohan, dessen Famüie der Nichhen-Schule des Buddhismus angehörte,
bevor sie zum protestantischen Christentum überwechselte, blieb selbst

praktizierender Zen-Buddhist. In seinen Texten lassen sich sowohl
buddhistisches Gedankengut wie auch Bezüge auf die konfuzianische
Moral und auf taoistische Vorstellungen erkennen. Katö Shüichi räumt ein,
man habe keinen Beleg dafür, dass Rohan bei seiner Schüdemng des

"Schicksals" oder der Nichtigkeit aües menschlichen Tuns nachweislich
eine eindeutig buddhistische Position vertreten hätte, und fügt hinzu, in
seinen Werken komme immer wieder die Sehnsucht nach etwas
Transzendentem zum Ausdmck, nach etwas, das "jenseits dieser Welt und
ihrer Geschichte liegt". Katö denkt, dass dem Autor, um diese Sehnsucht
zu artikulieren, "aüein die Sprache des Buddhismus" zur Verfügung
gestanden hätte (Katö 1990: 501), doch Rohans Gefühl der Sehnsucht ist
vielmehr durch seinen Zugriff auf verschiedene religiöse Büder bestimmt.

Rohans Texte aus der ersten Schaffenszeit werden einem
"romantischen Mystizismus" zugerechnet. Sie sind besonders faszinierende
Beispiele für den Synkretismus der Meiji-zeitlichen Ideenwelt um 1890. In
dieser Zeit nimmt das Konzept von füryü - einer ästhetisch-religiösen
Komponente der Edo-Kunst - die zeitspezifische Färbung an, deren Basis
die idealistisch-romantische Note bildet. Kitamura Tökoku (1868-1894),
Repräsentant der sogenannten "japanischen Romantik", schätzte Rohans
Literatur sehr. Er fand in Rohans künstlerischem Temperament ein Vorbüd
für seine eigene Kunst, in der er ebenso ein modernes füryü hervorbringen
wollte - und diese Qualität lag, wie es Tökoku bei Rohan erkannte, in einer
"geheimnistiefen übernatürlichen Idealität" (meigenteki chöshizen no riso).
Rohans Kunst offenbare die "Feengestalten des spirituellen Lebens im
Herzen" (vgl. Gebhardt 1999: 164-165).

Tatsächlich weisen Rohans Texte auf das "Geheimnis" der Meiji-
Seele, das auch bei Tökoku, Izumi Kyöka und Natsume Soseki formuliert
wird. Die Protagonisten der genannten Autoren begeben sich nicht selten
auf eine Wanderschaft in die Berge, wo sie, in einer schwebenden Welt



220 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

zwischen Traum und Realität auf eine seltsame, schöne Frau treffen. Wenn
es um das Geheimnis der Frau geht, ist immer auch das Geheimnis des

Mannes gemeint. In Sösekis FaD ist dies ein "präraphaelitischer Vortex",
der die Seele des Mannes mit der der Frau zu verbinden sucht. Während bei
Soseki und Kyöka nachgewiesen werden konnte, dass westliche Texte der
Jahrhundertwende den Entwurf der Figuren beeinflussten, ist es bei Rohan

schwierig zu sagen, wo genau die Moderne ihre Spuren hinterlassen hat.
Ob etwa die Persönlichkeitsanteüe, die das Selbstbewusstsein der

Protagonistinnen bei Rohan - auch im Vergleich zu den Heldinnen Kyökas
und Sösekis - ausmachen, mehr "modem" oder mehr "klassisch" sind,
bedarf genauerer Überlegung. Katö Shüichi unterstellt Izumi Kyöka die
Vorhebe für einen bestimmten Frauentyp mit der "Fähigkeit, 'nein' zu

sagen, starker WUle, weisse Haut und vollbusig", und einen bestimmten

Männertyp, "Handwerkermentalität, polternder Edo-Dialekt" (Katö 1990:

503). Bei Rohans Protagonisten lassen sich ähnliche Züge feststellen. Eine
humoristische Note in Rohans Schreiben relativiert die Moralstärke und die
hehre Männlichkeit des aufrechten Helden und die weibliche
Rätselhaftigkeit der Protagonistinnen. Die Kultiviemng des Humors ist bei
Rohan Ausdmck der Lebenshaltung des Gelehrten und Gentlemen. Wie
Donald Keene ausführt, stellt Rohans "maskuline" Literatur ein Gegenstück
zur "femininen" Linie des Naturalismus dar, dessen Protagonisten sich

gem ausgiebig ihren Seelenqualen überlassen (vgl. Keene 1987: 157).
Rohan whd oft als überzeugter Traditionalist verstanden. In den

neunziger Jahren des 19. Jahrhunderts hatten sich in der japanischen
Literaturszene, vor allem als Reaktion auf die Forderungen der realistischen

Richtung und der Sprachreformbewegung, Strömungen herausgebüdet, die
eine Rückbesinnung auf die klassische Literatur und ihren sino-japanischen
Kanon befürwortete. Rohan ist aber insofern auch modern, als sein
orientalisierender Rückzug auf klassische Muster schon eine
charakteristische Begleiterscheinung der Moderne war. Wenn man sich
erinnert, dass Rohans Famüie zum Christentum überwechselte, er selbst
Kenntnisse des Englischen und der Naturwissenschaften hatte und 1883
zunächst eine Ausbildung als Telegraphentechniker begann, mutet seine

konsequente Bezugnahme auf klassische Szenerien ein wenig wie das

Verhalten des Knaben an, "der in seine Bibel Kritzeleien vom Berg-und-
Wasser-Kobold Tengu geschmiert hat" (S. 105). Freilich hatte Rohan keine

Veranlassung wie der Knabe am Sonntagmorgen, die despektierlichen
Randnotizen im Buch der Moderne in aüer Ehe "auszuradieren". Zum



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 221

anderen weist auch Rohans Neigung zu etwas Idealem, Transzendentem
und "Mystischem" auf die modernetypische Neigung hin, einen

Sinnzusammenhang jenseits von Materialismus und Rationalismus zu suchen.

Rohans Ambitionen im Hinblick auf eine "starke" Frau und seine

Schüdemng der Lepra-Erkrankung in Taidokuro whd als gesellschafts-
kritisches und humanitäres Engagement im Sinne eines modernen
Individualismus gewertet. Japanische Literaturwissenschaftler, so Donath
im Nachwort des vorliegenden Bandes, erkannten in Rohans Taidokuro
auch die erste Schüdemng einer Geisteskrankheit. Das Korrelieren von
psychischem Leid mit körperlicher Krankheit (etwa der Liebestod des

Freiers) und somit die Beschreibung psychosomatischer Reaktionen wie sie
als Erkenntnis der modernen Medizin gut, könnte ein weiteres Merkmal der

Bezugnahme Rohans auf zeitgenössisches Denken sein; das Verhältnis von
"Nerven" und "Geistern" wurde bereits 1888 durch den ebenfalls in der
Tradition des Edo-Schrifttums stehenden Romancier San'yütei Enchö auf
honische Art und Weise kommentiert.

Die Dimensionen der "modernen" Wahrnehmung, Sensibüität und
Sehnsucht hinter der kunstvollen klassischen Fassade wären noch differenzierter

zu charakterisieren: Rohans literarischer Kosmos, der hier mit zwei
Textbeispielen erschlossen wurde, bietet viel Material für künftige
Forschungen. Sein Interesse für Religion und seine Freude am Gebrauch

religiöser Metaphern gipfelt in Füryü butsu schliesslich "modem" - in

Bezugnahme auf die europäische Renaissance (vgl. Donath 1999: 161) - in
der Gestaltung einer nackten (weiblichen) Buddhafigur, sicher ein

ungewöhnliches Büd für das damalige Lesepublikum.

Lisette Gebhardt

LITERATUR

Donath, Diana (1998): Köda Rohan und sein repräsentatives Frühwerk Füryübutsu.
Bonn: Dieter Born.

GEBHARDT, Lisette (1999): Christentum, Religion, Identität. Ein Thema der modernen

japanischen Literatur. F.a.M., Berlin, Bruxelles, Bern, New York, Wien: Peter Lang

(Europäische Hochschulschriften: Reihe 27, Asiatische und Afrikanische Studien;

Bd. 73).



222 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Katö Shüichi (1990): Geschichte der japanischen Literatur. Die Entwicklung der'

poetischen, epischen, dramatischen und essayistisch-philosophischen Literatur Japans

von den Anfängen bis zur Gegenwart. Aus dem Japanischen übersetzt von Horst Arnold-

Kanamori et al. Bern, München, Wien: Scherz Verlag.

KEENE, Donald (1987): Dawn to the West. Japanese Literature in the Modern Era.

Fiction. New York: Henry Holt and Company (Owl Book Edition).

SHOTETSU: Gedanken zur Dichtung: eine japanische Poetik aus dem 15.
Jahrhundert I Shôtetsu. Aus dem Original übersetzt und kommentiert von
Judit Àrokay. München: Iudicium, 1999. 141 S. ISBN 3-89129-326-7
Zugl.: Hamburg, Univ., Magisterarbeit J. Àrokay, 1994.

In einem knappen Vorwort orientiert Judit Arokay über den
kulturgeschichtlichen Rahmen, in dem die Poetik des Mönchdichters Shôtetsu
entstanden ist und weist hin auf die Rezeption in der angelsächsischen und
deutschen Japanologie.

In der zwanzigseitigen Einleitung whd die Kultur der Muromachi-Zeh,
im besonderen die Neubewertung des Zen-Buddhismus und der
zunehmende Einfluss der chinesischen Kultur dargestellt. Rückblickend
wird die poetologische Tradition des 12. bis 13. Jahrhunderts skizziert.
Anschliessend an die Kurzbiographie von Seigan Shôtetsu (1381-1459)
erläutert die Autorin die wichtigsten Begriffe in den Texten des
Dichtermönchs.

Die Darsteüung des geistesgeschichtlichen Umfelds ist reichhaltig und
übersichtlich und bietet somit einen fundierten, sachlichen Einstieg in die

aus dem Original übersetzte zweiteüige Poetik, das heisst, des Tesshoki
monogatari (Die Erzählungen des Schreibers) und des Seigan sawa
(Seigans Gespräche beim Tee). Beide Texte versieht J. Àrokay mit
präzisen, weiterführenden Fussnoten.

Aus den zwei je fünfzig Seiten umfassenden Schriften lassen sich der

Lebensweg des Dichters und die Maximen seines Poetikverständnisses
herauslesen. Schon in frühester Kindheit, so erzählt er, habe er im siebten
Monat ein Gedicht auf ein Baumblatt geschrieben, um es den Sternen zu
widmen. Und von diesem Zeitpunkt an habe er aus Dankbarkeit zu den
Sternen jedes Jahr bis letzten Herbst sieben Gedichte auf je sieben Blätter



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 223

geschrieben und sie den Sternen als Opfer dargebracht. An anderer Stelle
kommentiert er sein Gedicht "Der Traum in der Morgendämmerung":

Dass ich aufwachte in der Morgendämmerung
ist längst Vergangenheit.
So sehr ich des Nachts auch flehe,

die Träume kommen nicht mehr.

Anschliessend notiert er: "In der Morgendämmerung aufzuwachen, gehört
für mich Alten schon längst der Vergangenheit an, als ich vieDeicht vierzig
oder oder fünfzig Jahre alt war. Jetzt kann ich nicht einmal nachts
schlafen." Eindrücklich ebenfaüs die anschauliche Selbstdarstellung im
Gedicht "Warten auf den Bergkuckuck":

Die Jahre vergingen,
bis die Perlenschnur meines Lebens recht lang geworden,

doch stets wart' ich ungeduldig,
auf den Ruf des Bergkuckucks!

Dazu ergänzt er: "Da ich schon siebzig Jahre gelebt habe, heisst es, dass die
Perlenschnur meines Lebens lang ist, und weü ich jedes Jahr auf den Ruf
des Bergkuckucks gewartet habe, schrieb ich, 'Die Jahre vergingen ...'
Man fragt sich vielleicht, wozu ich diese Formulierung gewählt habe. Doch

wenn man sich bemüht, gleichartige Gedichte zu vermeiden, ist es, als hätte

man sich beim Dichten in einem Gebüsch verirrt."
Die drei zitierten Passagen vermitteln das Büd eines Literaten, der

tradierte Formulierungen neu belebt. Sich dichterisch ausdrücken und

gleichzeitig darüber reflektieren, hält er fest nach der Weise, "wie es in den
Pinsel fliesst". Mt dieser Formulierung beginnt das Tsurezuregusa des

Yoshida Kenkö, und in diesem Sinne gehört Seigan sawa auch in die

Kategorie des zuihitsu, der japanischen Essayversion. Im Tagebuchstil
bindet Shôtetsu die eigene Lebenswhklichkeit ein in die stellenweise
kritisierte Gegenwart und in die Vergangenheit. Das Tesshoki monogatari
dagegen ist eher als theoretischer, didaktischer Text angelegt. Doch der

freie, spontane Ton herrscht auch hier vor. Der Schlusssatz lautet
dementsprechend: "Es ist schon von unseren Vorfahren überliefert, dass man das

Kokinshû (1. kaiserliche Anthologie, 913-914), ohne es aus der Hand zu



224 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

legen, ständig bei sich haben und die Gedichte darin auswendig lernen
soll."

Die lose Einheit von Teü I und Teü II der Poetik verlockt den Leser,
das Ganze im Hinblick auf Stichworte wie Tradition, Vorbüd, Maximen
fürs eigene wie fürs aügemeine dichterische Schaffen zu ordnen. Die

folgenden zwei Zitate verweisen auf die massgeblichen Meister. Das eine

aus dem Seigan sawa: "Wenn mh beim Erwachen ein Gedicht von Teika in
den Sinn kommt, habe ich das Gefühl, den klaren Verstand zu verlieren. Es

gibt keine Gedichte, die die von Teika an Einfühlsamkeit und Ausdruckskraft

übertreffen würden." Das andere aus dem Tesshoki monogatari lautet:

"Als Shunzei an Jahren fortgeschritten und den ganzen Tag nur Gedichte
verfasste, führte er überhaupt keine religiösen Übungen für sein

zukünftiges Dasein durch. [...] Da zog er sich für sieben Tage in den
Schrein von Sumiyoshi zurück, Busse zu tun. [...] In der Nacht des

siebten Tages erschien ihm im Traum der Gott von Sumiyoshi und
eröffnete ihm, dass der Weg der Dichtkunst und der Weg des Buddha ein
und derselbe sei."

Fujiwara no Shunzei (1114-1204) ist ein Traditionalist im besten
Sinne des Wortes. Es ging ihm dämm, die Ideale der Heian-Ära weiter zu
vertiefen. Neue Gedanken und gewandeltes Empfindungsvermögen mittels
der alten Formen auszudrücken, war eine seiner Thesen; denn nur so könne
sich eine schöne, lebendige Kontinuität erhalten.

Fujiwara no Teika (1162-1241), der Sohn von Shunzei, wurde in
seiner Epoche und in späteren Zeiten als Dichter und Kritiker geschätzt. Er
hinterliess sowohl eigene Gedichtsammlungen als auch offizieüe
Anthologien. Seine Poetik diente Shôtetsu als Vorbild, sie whd oft zur
Queüe seiner Maximen. Die Äusserung, diejenigen Gedichte seien

vortrefflich, die nicht aües durch Worte ausdrücken, erläutert er anhand
eines Gedichtes von Teika. Grundsätzliches verfasst Shôtetsu stets in
einem lebhaften Gesprächsstü. Da heisst es beispielsweise über honkadori,
über die poetischen Anspielungen, ein Anfänger soüte sich ihrer nur mit
Vorsicht bedienen, denn wenn er bloss die Zehen umstelle, bleibe die

Bedeutung die gleiche. Oder er behauptet, zum Dichten brauche man kein
Wissen anzuhäufen, sondern es gehe aüein dämm, das Wesen des

Gedichtes gründlich zu verstehen. Nach Shötetsus Überzeugung kann ein
Meister in der Dichtung darauf verzichten, sich ein Thema zu stellen, denn
sein Gedicht werde wie von selbst genau den Sinn des Themas treffen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 225

Ein Vertrauen, ja ein Wissen um die Eigendynamik der Sprache tut
sich da kund. Das ganz speziell japanische Sprachverständnis offenbart
sich im Begriff des yügen. Yügen könne im Geiste wahrgenommen, aber
niemals mit Worten ausgedrückt werden, schreibt Shôtetsu. Sein Wesen sei

zu erahnen bei der Sicht auf eine leichte, schleierähnliche Wolke über dem
Mond oder beim Anblick des Herbstnebels, der das rote Laub eines

Berghanges einhülle. Menschen ohne feines Einfühlungsvermögen zögen
den klaren, wolkenlosen Himmel dem Geheimnisvollen vor. Was yügen
nicht ist, expliziert er anhand eines waka von Fujiwara no Ietaka

(1158-1237):

In den Wipfeln der

Kiefern am Strand weht der Wind, plötzlich der Schrei

eines bejahrten Kranichs,

im Mondlicht trauernd.

Dieser Stü sei kraftvoll und stark, ohne den leisesten unergründlichen
Nachhall - yügen, kommentiert Shôtetsu. Er lehnt sich vermutlich an
Teikas Urteü an, der an Ietakas Dichtung gelegentlich ebenfaüs den Mangel
an yügen bedauerte. Im sechzehnten Jahrhundert dann zitiert Sen no Rikyü
Ietakas waka als vorbüdlich für die Teezeremonie. Die Interpretation des

yügen veränderte sich wie aüe übrigen poetologischen Begriffe im Laufe
der Jahrhunderte.

Der grösste Reiz des Shôtetsu monogatari liegt in der vieüeicht nur
vorgetäuschten Unvoreingenommenheit, mit der der Autor sich mit den

Werken der Vorfahren, der Zeitgenossen und mit seinem eigenen Schaffen
beschäftigt. Als Beispiel eines seiner späten Gedichte, "Die
Khschblütenschau":

Nur weil ich mein

Haus schmückte mit einem

bunten Blütenzweig,
wirken sie nun verschlissen,

meine Ärmel, die eines Alten.

Dazu bemerkt er witzig: "In der Zeit, als noch Schnee lag, trug ich schäbige
Kleider, doch jetzt machen sie einen schlechten Eindruck." Oder über ein
waka, das aügemein als gut taxiert wird, äussert er honisch und



226 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

vielsagend, solche Verse schreibe er von morgens bis abends.
Selbstbewusst kritisiert er sogar Teikas Rat, den Stü alter Gedichte zu
erlernen, indem er ergänzt, die kaiserliche Anthologie Goshüishü (1087)
sei dazu gänzlich ungeeignet; denn diese Gedichte seien selbstgefällig und
whkten wie ein altes chinesisches Bronzegefäss, das mit einem

geschwungenen Ausgiesser und Verziemngen versehen ist. Das Seigan
sawa schliesst er ab mit dem zeitlosen Grundsatz: "Nur wer sich in seine

Leidenschaft vertieft und Tag und Nacht unaufhörlich übt, indem er immer
weiter fliessend und mit leichter Hand Gedichte schreibt, whd eines Tages,
natürlich, ohne es zu erzwingen, Herausragendes schaffen können. [...] Es

gibt nichts, was wichtiger und wertvoller wäre, als die Hingabe an die
Kunst."

Elise Guignard

Die vier Jahreszeiten Gedichte aus dem Kokin wakashü. Ausgewählt, aus
dem Japanischen übertragen und kommentiert von Peter Ackermann und
Angelika Kretschmer. Frankfurt am Main und Leipzig: Insel Verlag, 2000.
264 S.

Es gibt drei Möglichkeiten, sich mit den von Peter Ackermann und
Angelika Kretschmer übersetzten und kommentierten Jahreszeitengedichten
aus dem Kokin wakashü zu beschäftigen. Man orientiert sich anhand des

kurzen Vorworts und des langen, sehr reichhaltigen Nachwortes über den

aügemeinen und im SpezieUen über den literarischen Kontext. Oder man
gibt sich ganz einfach dem Vergnügen hin, dies und jenes waka zu lesen
und eventueü die Anmerkungen nachzuschlagen. Die dritte Möglichkeit
halte ich für die fruchtbarste, nämlich sich an die Reihenfolge zu halten, in
der sie die Kompüatoren im frühen zehnten Jahrhundert angelegt haben. So
whd die Lektüre zu einer Entdeckungsreise in zwiefacher Hinsicht; zum
einen werden oft genannte Autoren als Individuen fassbar, zum andern
erweist es sich, dass jede Jahreszeit mit bestimmten, charakteristischen
Motiven dargestellt whd.

Trotz Schnee, trotz gefrorenen Wassers tönt schon in den ersten
Frühlingstagen der Ruf des Buschsängers. Schneeflocken wecken die
Vorstellung von Blüten, erwecken Sehnsucht nach Sonnenstrahlen, und
Freude erfüüt das Herz der Älteren, die den Frühling noch einmal erleben



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 227

werden. Auf den Feldern spriessen grüne Kräuter, und die immergrüne
Kiefer scheint noch grüner als zuvor. Vögel zwitschern, und die Wüdgänse
fliegen nordwärts. Pflaumenblüten verströmen ihren Duft, und nach ihnen
sind's die Khschbäume, die heü und licht erblühen, die fallenden Blütenblätter

schweben mit dem Winde. Solches Blühen und Verblühen
überstrahlt den Frühling, bis die Glyzinienranken den Saisonwechsel
ankünden. Etwa ein Drittel aüer Jahreszeitengedichte besingen den

Frühling, eine wahre Blutenlese, ein Florilegium, ein florilège.
Die Leichtigkeit, die das französische Wort evoziert, gut für den

Sommer nicht. Der Kuckuck ruft, Sehnsucht nach einem fernen gehebten
Mensch ergreift den Dichter. Unbestimmtes Heimweh, quälende Empfindungen

erweckt der Kuckucksruf. Bedrückend ist die schwüle Regenzeit,
selten sind die heiteren Momente, und dennoch, sobald dann und wann ein
kühler Wind weht, regt sich ein neues Lebensgefühl.

Zahlreicher noch als die Frühlingsgedichte sind die Herbstlieder. Der

Herbstbeginn ist von Auge nicht zu erkennen; der Hörsinn reagiert als

erster, bald raschelt's auf dem Reisfeld. Ein zentrales Motiv in den Herbst-
waka ist die Tanabata-Legende, nach der am siebten Tag im siebten Monat
Tanabatahime, die "Weberjungfrau", ihren Geliebten Altair trifft, den
"Stem des Hirten", der einmal im Jahr die Müchstrassse beziehungsweise
den Himmelsfluss kreuzt. Diese Geschichte einer ewig nicht erfüllbaren
Liebe schimmert in einzelnen Facetten in manchen waka durch. Sehnsucht
ist das Stichwort, selbst das Mondlicht stimmt den Menschen traurig, und
die Grillen schreien herzzerreissend. Versöhnendes hegt im Ruf der

Wildgänse, die aus dem Norden zurückkehren. Die Schönheit des bunten
Laubes, der spät blühenden Sträucher verleiht den Herbstliedem einen

eigenen Farbklang. Kostbarstes evoziert die Chrysantheme, diese Blume
schillert wie Brokat.

Im Winter dann herrscht das Weiss, Symbol für das Nichts, für
Einsamkeit und Tod sogar. Der dichterische Queü fliesst spärlich, keine

dreissig waka entstehen, weniger als ein Zehntel aüer Jahreszeitengedichte.
Das Motiv des ersten waka ist der "götterlose Zehnte Monat", der Monat, in
dem sich die Götter im grossen Schrein von Izumo versammeln, weshalb
sich die Menschen einsam fühlen. Die Pflanzen verdorren, unterm Schnee

biegt sich das Gras im Garten, die Pfade sind verschneit, niemand bahnt
sich einen Weg zu abgelegenen Häusern. Das Rauschen des Wassers

verstummt, der Mond spiegelt sich im Eis. Aber die Blüten gehen nicht aus
dem Sinn, und im dichterische Wort heisst es dann: "so scheint es denn als



228 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

ob Steine Blüten trieben". Mt dem Näherrücken des Jahresendes

imaginieren die Poeten blühende Pflaumenbäume, und Schnee und Blüten
sind jetzt allein an ihrem Dufte zu unterscheiden.

Die Wanderung des Lesers durch die Jahreszeiten mahnt an die erste

Strophe eines Goethe-Liedes: "Ich ging im Walde / So für mich hin, / Und
nichts zu suchen, / Das war mein Sinn." Aber auch ohne die Absicht ewas
zu suchen, faüen uns einzelne Autoren auf wegen ihrer prägnanten
Ausdrucksweise, allen voran Ki no Tsurayuki, Oshiköchi no Mitsune, Der
Mönch Sosei, Ono no Komachi, Die Dichterin Ise, um nur diese zu nennen
und dabei zu bedenken, wieviele anonyme Persönlichkeiten zu erwähnen
wären. An einigen wenigen Beispielen seien die raffinierten Büd- und
Gedankenkombinationen gezeigt. Dies von Ki no Tsurayuki:

Wie ein Nachhall

zum Wind, der die Kirschblüte

von den Bäumen gefegt,

steigen Wellen auf

in den Himmel, wo kein Wasser -

Auf den ersten Blick ein Rätsel. Das Verbum "gefegt" entschlüsselt es. Ein
heftiger Wind hat die Blüten gleich weiss schäumenden Wellen gen
Himmel gefegt. In einem andern Gedicht fragt der Dichter, ob die weissen
Woücen zwischen den steilen Felsen wohl Khschblüten seien. Eine ebenso
lebhafte Phantasie und Beobachtungsgabe bezeugen die Verse der Dichterin
Ise. Da fragt sie sich, ob die Wildgänse, die im Frühling nordwärts ziehen,
"in einer Heimat ohne Blüten leben". Oder sie sinnt am Flussufer
blühenden Pflaumenbäumen nach:

Die Jahre vergehen,

und immer bildet das Wasser

der Blüten Spiegel -
soll ich sagen, er sei trübe, weil sie fallen,
oder weil sich Staub daraufgelegt?

Das Fallen der Blüten - eine melancholische Vorstellung. Ein staubiger
Spiegel - etwas Banales, Alltägliches. Steckt da nicht die Reflexion
dahinter, dass jedes Ding seine zwei Seiten hat? - Überlegungen ganz
anderer Art stellt der Mönch Sosei an. Dazu seine Vorbemerkung: "Ein



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 229

Gedicht über eine Landschaft mit einem Menschen, der sich beim Hause

eines Eremiten einen Weg durch die Chrysanthemen bahnt. " -
Vom Tau

der Chrysanthemen auf dem Bergweg

erst durchnässt - dann wieder trocken:

unversehens tausend Jahre

sind in dieser Zeit für mich vergangen.

"Durchnässt und wieder trocken" - wie oft wiederholt sich der Wechsel auf
seinem Weg, und stets wieder fällt der Tau auf die Blumen des Herbstes,
vergehen die Tropfen auf den Chrysanthemen - aü dies sind Büder der

Vergänglichkeit; die Jahre vergehen, und ihre Zahl whd unendlich. - Ein

anonymes waka von einem Dichterwettbewerb mag ein Hinweis sein,

warum die Chrysantheme im Herbst, zur Zeit des Wandels,
Symbolcharakter gewinnt. Es lautet:

Herbstchrysantheme,

die ihre Farbe ändert

sie ist die Blume,
die man in einem Jahr

zweimal blühen sieht -

Der Übersetzer merkt dazu an, die Chrysantheme verändere ihre Farbe von
weiss zu rötlich.

Die vier zitierten Fünfzeiler zeugen stellvertretend für die ganze
Sammlung, für das besondere Naturverständnis des Japaners. Blumen,
Gräser, Bäume, Wasser, Singen und Rufen der Vögel, die
Gemütsstimmung des Menschen, aües ist auf seltsame Weise miteinander
verbunden. Der Japaner predigt nicht den Vögeln, ermahnt sie nicht, Gottes
Lob zu singen wie der Heilige Franz von Assisi. Oder denken wh an

Orpheus, den ältesten griechischen Sänger. WUde Tiere sogar lauschten
dem Klang seiner Leier, die ihm Apollon verliehen hatte. Selbst Bäume und
Felsen verzauberte sein Spiel. - Im Abendland behauptet der Mensch eine

Sonderstellung in der belebten und unbelebten Natur; aus Japan tönt
gleichsam ein Unisono; die Stimmen der Menschen und der Tiere, das

Rauschen des Windes und des Wassers, die Geräusche aller Elemente



230 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

klingen zusammen. Kein vergleichendes Nebeneinander wie in Goethes

Gesang der Geister über den Wassern -
Seele des Menschen,

Wie gleichst du dem Wasser!

Schicksal des Menschen,

Wie gleichst du dem Wind!

Während der Lektüre der klassischen japanischen Gedichte taucht stets

wieder Verwandtes oder auch vöüig Gegensätzliches aus dem eigenen
Kulturkreis auf. Die Übersetzer Angelika Kretschmer und Peter Ackermann
beschränken den Kommentar auf die japanische beziehungsweise
ostasiatische Literatur- und Geistesgeschichte. Der Gehalt jedes waka und
sein Zusammenhang im Ganzen ist mit voraus- oder eventueü

nachfolgenden Anmerkungen zu erschliessen. Die Kommentare sind derart

ausführlich, das aus ihnen allein schon das Gedankengut der Sammlung zu
erfassen ist. Die Frage nach einer belastenden Überinterpretation drängt
sich gelegentlich auf. Die Lust am schöpferischen Schaffen, die in den

Gedichten zum Ausdmck kommt, der besondere Charakter dieser
Blutenlese geht dabei fast ein wenig verloren.

Einer der Ausgangspunkte des weit abgestützten Nachwortes sind die

Passagen aus dem Vorwort von Ki no Tsurayuki, dem führenden

Kompüator des Kokin wakashü, aus dem hervorgeht, dass "AUe Wesen
Emotionen kennen. Somit kann der Mensch beim Blick auf die Natur etwas
über das Gmndelement des Lebens erforschen. [...] Liedkunst
(Dichtkunst) ist demnach ein fester Bestandteü des zeitlosen Universums
wie der Mond am Himmel, dessen Erscheinung untrennbar mit Erleuchtung
und Erkenntnis verbunden ist."- Im Übrigen ist das Nachwort nach

Struktur und Inhalt der Anthologie, Erklärung der dichterischen Handgriffe
gegliedert. Dann geht Ackermann ausführlich auf die Entstehungsgeschichte

der kaiserlichen Sammlungen ein, beleuchtet das Kokin
wakashü im kulturellen Kontext und informiert über die

Überlieferungspraxis bis in die Edo-Zeit. Mt dem Vergleich zu anderen

Kunstgattungen, im Spezieüen mit der Musik, öffnet sich eine weitere

Dimension, die hier allerdings bloss angedeutet whd.

Elise Guignard



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 231

UNGER, Ulrich: Grundbegriffe der altchinesischen Philosophie. Ein
Wörterbuch für die Klassische Periode. Darmstadt: Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, 1999; ISBN 3-534-14535-6; xviii + 158 S.; Index.

Ulrich Ungers Arbeit hat den Anspruch, "allen, die an altchinesischer

Philosophie interessiert sind", die wichtigsten Begriffe aus der Literatur
vom 5. bis 3. Jahrhundert v. Chr., der klassischen Epoche also, in der die

Grundlagen der phüosophischen Traditionen Chinas gelegt wurden,
vorzustellen. Ob sie diesen Anspmch einlöst, ist fraglich. Denn Ungers
philosophisches Wörterbuch macht nicht den Eindruck, auch als solches

konzipiert worden zu sein. Es verrät die Abkunft aus einem "für den

internen Gebrauch des Ostasiatischen Seminars der Universität Münster"
bestimmten Glossar, das angehenden Sinologen "nicht mehr als eine erste

Orientierung geben soüte" (V). Die einzelnen Einträge sind, so Unger,
zudem eigentlich Teü eines "Sachwörterbuchs des chinesischen Altertums"
(V), das als ganzes noch der Veröffentlichung harrt.

In der Tat versteht man Ungers Buch besser, wenn man es als Exzerpt
aus einer eigenthch anderen Zwecken dienenden Arbeit sieht. Seine

Vorgeschichte ist ihm nur zu deutlich anzumerken. Zunächst einmal vermisst

man, dass der Autor nicht den Versuch unternimmt, sein Werk in die Reihe
der schon vorliegenden ähnlichen Arbeiten einzuordnen. So hätten in
deutscher Sprache etwa die Bemühungen von Lutz Geldsetzer und Hong
Han-ding wie auch die Einträge im Historischen Wörterbuch der

Philosophie (Ritter) und der Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorien

(Mittelstrass) wohl eine Erwähnung verdient. Sodann wäre ein

Eintrag zum Begriff der Philosophie selber (hierzu nur sehr magere
Hinweise auf den Seiten 26 und 31) nicht fehl am Platze gewesen. Femer
nennt Unger unter den sehr wenigen empfohlenen Gesamtdarstellungen zur
chinesischen Phüosphie mit Marcel Granets La pensée chinoise (1934,
deutsch 1950 Das chinesische Denken) und Anne Chengs Histoire de h
pensée chinoise (1997) ausgerechnet zwei Arbeiten, in denen die Verwendbarkeit

des Begriffs "Phüosophie" auf China erklärtermassen in Zweüel
gezogen whd. Auch mit J. J. M. de Groots Universismus (1918) wird ein
Werk genannt, dem beim besten Wülen nicht bescheinigt werden kann,
einen Blick auf philosophisches Denken in China zu eröffnen oder

überhaupt eröffnen zu wollen. Und schliesslich bezieht sich Unger mit
keinem Wort auf den sinologisch-philosophischen internationalen
wissenschaftlichen Diskurs, der gerade in den letzten Jahrzehnten zur klassischen



232 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

chinesischen Philosophie geführt worden ist, und es fehlt zu den einzelnen

Einträgen jede weiterführende bibliographische Angabe. Ungers Ansicht,
dieses Verfahren "rechtfertige" sich daraus, dass die Artikel
"ausschliesslich aus den Queüentexten erarbeitet wurden" (IX), kann kaum

überzeugen. Sich auf die Quellen zu beziehen beanspmcht schliesslich auch
die souverän übergangene Fachliteratur. Sie hat überdies an vielen Steüen

durchaus gewinnbringende neue Gesichtspunkte in die Diskussion eingeführt,

deren Beachtung man in Ungers Einträgen vermisst - auch wenn es

in der Tat ein unsinniges Unterfangen wäre, jeder hier neu aufkommenden
Mode nachzulaufen.

Unger präsentiert im einzelnen ca. 270 Artikel von "ai" H bis "Zeit",
die im aügemeinen nach den chinesischen und vereinzelt auch nach
deutschen Termini geführt sind. Für die chinesischen Termini verwendet er
hierbei, wie in aüen seinen Arbeiten, die ausserhalb Münsters so gut wie
ausser Gebrauch gekommene, leicht variierte traditioneüe deutsche

Umschrift. Die Ansicht des Verfassers, dass hierin ein Vorzug liege, mag
ich nicht zu teüen - der Orientierung des angesprochenen breiten Publikums

wäre mit der Verwendung einer der beiden gebräuchlichen
Transkriptionen sicherlich mehr gedient gewesen. Zudem verstärkt die Wahl der
Umschrift den Eindruck einer Abschottung von den im Fach und darüber
hinaus zur chinesischen Philosophie geführten Diskussionen.

Die einzelnen Einträge in Ungers Wörterbuch erscheinen mh von sehr
unterschiedlicher Qualität; informative, die jeweüige Thematik bei aller

gebotenen Kürze abdeckende Darstellungen, aus denen der belesene

Philologe spricht, wechseln mit unvollständigen Notizen. Etwas zufäüig
und zumindest nicht immer der Suche nach den loci classici verpflichtet
erscheint die Auswahl der Belegstellen. Das Material whkt im Ganzen recht

ungeordnet; wichtige, ja unerlässliche Informationen finden sich oft nicht
unter dem Hautpteintrag, sondern - z. T. auch ohne Erwähnung im Index -
deplaziert an anderen Stellen. Dass beispielsweise "liang ch'i" (liang zhi)
Êk$iï "intuitives Wissen" (bzw. "gutes Wissen") allererst mit Ethik zu tun
hat, erfährt der Leser weder im entsprechenden Eintrag (S. 56) noch unter
dem Querverweis "lü" JÜ, sondern beüäufig unter dem Eintrag "ts'ing"
(qing) '|# "Gefühle" (auf S. 101 wird sogar suggeriert, dass "liang" j^
nicht ethisch, sondern pragmatisch zu verstehen sei). Und die wichtige
Nuancierung, dass "ai" H nicht schlechthin "Liebe" bedeutet, sondern
"den Beiklang von 'schonen'" hat, findet sich gleichfalls nicht im



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 233

Haupteintrag, sondern, wieder beüäufig, unter "tsieh" (jie) Ü5 "Mass,
Mässigung".

Die Gewichtung der Einträge lässt, vieüeicht ausser einem besonderen
Interesse für mit den menschlichen Emotionen verbundenen Themen, keine
klare Konzeption erkennen. So sind etwa "yung" (yong) |§ "Tapferkeit"
mehr als drei Seiten gewidmet, dem "tao" (dao) ü aber knappe achtzehn
überdies verwirrende Zehen und damit weniger als etwa den "neun

Körperöffnungen" "kiu k'iao" (jiu qiao) A,Sc. Zahlreiche weitere Einträge
erscheinen mh in ihrer Kürze und selektiven Ausgestaltung ohne grossen
Informationswert. So fehlt beispielsweise im Eintrag "hü" (xu) ät "Leere"
ein Hinweis auf die wichtigen kosmologischen und erkenntnistheoretischen
Bedeutungen dieser Vorstellung. Im Eintrag "chi"' (zhi) £tl "Wissen" wäre
ein Eingehen auf die implikationsreiche und in letzter Zeit auch für China
ins Spiel gebrachte Unterscheidung von "knowing how" und "knowing
that" wünschenswert gewesen (was allerdings voraussetzt, den
Diskussionsstand im Fach nicht auszublenden). Im Eintrag "kian ai" (jian ai)
M'Ê. "aUgemeine Liebe" bleibt unausgeführt, worum es eigentlich geht.
Das gleiche gut für den Eintrag "jen" (ren) \A "Menschlichkeit", der die

Bedeutung dieses zentralen Begriffs der zhouzeitlichen Ethik über einigen
etymologischen Überlegungen weitestgehend im Dunklen lässt. Im Eintrag
"king" (jing) ffc "Achtung" whd der Eindmck vermittelt, als ginge es

durchweg um eine "Haltung gegenüber respektgebietenden Instanzen" im
hierarchischen Sinne; es fehlt ein Hinweis auf die für die Einschätzung der
konfuzianischen Ethik wichtige horizontale, wechselseitige Dimension des

Respektes und das Motiv des "Respektes gegenüber sich selbst". Im
Eintrag "Leben" (ebenso im Eintrag "Tod") fehlt jeder Hinweis auf das
Thema der Bewahrung oder Hingabe des Lebens, das die zhouzeitliche
Ethik immer wieder anschneidet.

Der Eintrag "li" M. informiert weder über die argumentationstheoretische

("Logizität") noch über das voüe Spektmm der natur-
phüosophischen Bedeutungen des Begriffs. In den Einträgen "Natur" und

"Naturphilosophie" fehlt das im Daoismus und bei Xunzi kontrovers
diskutierte Thema der Naturbearbeitung bzw. Naturbeherrschung. Im
Eintrag "Scham" vermisse ich die Differenziemng von äusserer und innerer
Scham, ohne die die chinesischen Positionen kaum zureichend beschrieben
werden können. Der Eintrag "sin" (xin) ö "Herz" beschränkt sich

weitgehend auf Xunzi; die bedeutende Rolle des Begriffs bei Mengzi bleibt
ebenso unerwähnt wie die Kritik des berechnenden "Herzens" im



234 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Zhuangzi. Im Eintrag "sing" (xing) 1É ist trotz seines beträchthchen

Umfangs die daoistische Position völlig ausgeklammert, obwohl ohne sie

die zhouzeitliche Auseinandersetzung um diesem Begriff wohl nicht zu
verstehen ist. Gleiches gut für die Einträge "sheng" iE und "sheng jen"
(shengren) UÀ - auch hier ist die daoistische Position zumindest
unzureichend berücksichtigt, da die dort auch negativen Konnotationen der

Begriffe keine Erwähnung finden. "Wu wei" M%k ist nicht nur
"Regierungsmaxime" (S. 138), sondern - im Daoismus - eine aügemeine
Lebensmaxime. Auch ihre für den Daoismus zentrale ontologische Verankerung
im Whken der Natur (so ist "wu wei" auch Eigenschaft des "Himmels")
bleibt im betreffenden Eintrag unerwähnt. Ergänzungsbedürftig ist auch der

Eintrag "wu yüh" (wu yu) M'lfc "nichts begehren": Um das Begehren zu

beeinflussen, sind nicht "zwei", sondern mindestens drei verschiedene

"Remedien" propagiert worden: Zu "kua yüh" (gua yu) ^fflt. und "wu yüh"
(wu yu) kommt das von Unger selbst (S. 145) erwähnte "Kanalisieren der

Begierden" Xunzis (dao yu) xft$C hinzu. Im Eintrag "ying" M "Antworten,
Reagieren" vermisse ich einen Hinweis auf die Funktion des Gedankens in
Xunzis Theorie der Naturbeherrschung.

Ich habe eine Reihe von Einträgen herausgegriffen, in denen keineswegs

marginale, sondern wesentliche Aspekte der jeweüs betroffenen
Thematiken nicht zur Sprache kommen. Hinzu kommen viele Ungenauig-
keiten oder Unstimmigkeiten in Ungers Darstellung, die insbesondere eine

nicht-sinologische Leserschaft irritieren können. So stimmt es beispielsweise

nicht, dass "das Begriffspaar jen i (ren yi) {A-Wt in gewisser Weise

für den Konfuzianismus überhaupt charakteristisch" ist (S. 121) - für den

Konfuzianer Xunzi nämlich ist die relative (was nicht heisst:

ausschliessliche) Bevorzugung des Begriffspaars "li yi" feit charakteristisch

und programmatisch bedeutend. Weiter spricht Unger von der

"metaphysischen Zentralinstanz des Tao" (112 f.), obwohl der Begriff
"Metaphysik" seinen Ausführungen auf S. VIII zufolge eigenthch als

"abendländisch" vermieden werden musste. Durchweg irreführend und
ohne texüichen Beleg erscheint mh die Deutung der Unterscheidung des

Sinnlichen vom Vernünftigen (der Instanz des "Herzens") bei Xunzi als

Unterscheidung von etwas "Kreatürlichem" und etwas offenbar nicht
"Kreatürlichem"; entsprechend gewagt ist die Rede von "platonischen"
Anklängen bei Xunzi (S. 97). Unklar ist, wie sich die von Unger
behauptete Existenz eines "universistischen" Weltbüdes (S. 73 und 116 -
der de Groot'sehe Begriff wird dem Leser nicht erklärt) und einer Mikro-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 235

und Makrokosmos verbindenden "analogie universelle" (S. 86) im alten

China mit der zu Recht an zahlreichen Stehen betonten Inanspruchnahme
von Autonomie (der Begriff fehlt unerklärlicherweise im Index) verträgt.
"Yen" (yan) W wiederum whd auf S. 45 richtig als "Rede" übersetzt,
obwohl man einem (möglicherweise missverständlichen) Satz auf S. 124

entnehmen muss, dass es nicht eine Wortfolge, sondern "das einzelne

Wort" bezeichne. Im Mozi whd nicht die Frage angesprochen, "ob ein
Räuber oder ein Sklave ein Mensch sei" (S. 65) - vielmehr ist die
Annahme, dass beide Menschen sind, Ausgangspunkt der offenbar
angesprochenen, vieldiskutierten sprachlogischen Überlegungen. Dass "k'i"
(qi) M, "im Verständnis der Alten etwas Immaterielles" sei (S. 45 u. 61) ist
zumindest in der von Unger behaupteten ADgemeinheit fragwürdig und
bedürfte einer ausführlicheren Begründung - das Zhuangzi z. B. spricht,
wie Unger selbst zitiert (S. 45), immerhin von der "Sammlung" und

"Auflösung" desselben, und auch aus einer Reihe anderer zhouzeitlicher
Stellen (aus hanzeitlichen ohnehin) scheint ein materieDes Verständnis zu

sprechen.
Ganz vermisse ich Einträge zu wichtigen Themen bzw. Termini wie

"chang" S "Invarianz", "Regelhaftigkeit" (wichtig in der Naturphüosophie
Xunzis); "chou" \% "(Blut)rache"; "da tong" À|wJ "Grosse
Gemeinsamkeit"; das "Eine" (der magere Eintrag "t'ai ih" (tai yi) ;&— verweist
weder auf die Roüe des Einen in der Ethik Konfuzius', noch auf die

einschlägigen Thesen Hui Shis zu f\— und t]\—, noch auf den Guodian-
Text Taiyi sheng shui, den Unger ebensowenig wie die anderen

archäologischen Textfunde der letzten Jahrzehnte berücksichtigt); "da

zhangfu" f^A^f^ "wahrer Kerl", das höchste ethische Ideal Mengzis (auch
zu finden im Laozi), sowie das zugehörige "du xing" $5fr "unabhängig
handeln" (Mengzi, Liji) und das sinnverwandte "du li" $Sal ; "ge wu zhi
zhi" |§#Jg$t£{], die Devise des Daxue, die den Titel des Buches ziert und
an einer für nicht-sinologische Leser nicht identifizierbaren SteUe (S. 99)
auch zitiert ist, aber nicht besprochen whd; "huanghu" / "hundun" tfnM, I
WLìfo "Chaos", deplaziert und am Rande erwähnt auf S. 49; "jian" W.

"Kritik, Ermahnung"; "min ben" g;£ "das Volk als Grundlage"; "san
biao" HS / "san fa" H£ë - die drei Geltungskriterien Mo Dis; "shen du"
f*3D "Achtsamkeit im Aüeinsein"; "shi" ± "Scholar", "Gelehrter", die

wichtigste Trägerschicht phüosophischen Denkens; "shui" zR "Wasser",
mit symbolischen (z. B. im Lunyu und im Laozi), kosmologischen (Guanzi
39) und kosmogonischen (Taiyi sheng shui) Bedeutungen; "shi" M



236 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

"Lehrer"; "su" fë "Brauch", "Mode"; "tianxia" AT "Oikumene"; "tui" ft
"ausweiten", "weitertreiben", ein zentrales Motiv der Ethik Mengzis;
"xiang" & "(Ur)büd"; "yin" H "folgen, entsprechen" (Guanzi 36, Xunzi
21, Lüshi chunqiu 15.7); "yin" IU "sich verbergen", "aussteigen", von
Unger nur in der Bedeutung "mitleiden" erwähnt; und manches mehr wie
etwa Krieg, Mystik, Tradition oder Tyrannenmord. Angebracht gewesen
wäre auch ein informativer Eintrag zum Begriff des "Guten" - der Eintrag
"shan" H ist mit fünf Zeüen viel zu kurz ausgefaüen; übergangen ist u. a.
der wichtige Terminus "zang" $£ (Zhuangzi 8).

So kommt Ungers Buch im ganzen über einen für Publikationszwecke
nur ungenügend bearbeiteten Zettelkasten kaum hinaus. Dies ist bedauerlich,

denn der Autor kennt die behandelte Epoche und die in ihr
entstandenen Texte wie kaum ein zweiter und hätte aus seinem Wissen weit
mehr machen können. Man mag einwenden, dass sich solche Krittelei
verbietet, solange die Sinologie keine bessere Arbeit zu diesem Thema - ein
echtes Desiderat - vorlegt. In Ungers eigenen Worten: "Besser nur dieses
und jenes, aber jetzt, als gar niemals etwas. " (VI) Hierin liegt zweüeüos
viel Wahres. Gerade ein renommierter Phüologe wie Ulrich Unger aber hat

es verdient, noch an anderen Massstäbe gemessen zu werden. Sein
stärkstes Werk ist dies nicht.

Heiner Roetz


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

