
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 4

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 975

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Composing a Tradition: Concepts, Techniques and Relationships.
Proceedings of the First Dubrovnik International Conference on the Sanskrit

Epics and Puränas. August 1997. Edited by Mary Brockington and Peter

Schreiner. General editor Radoslav Katicic. Zagreb: Croation Academy
of Sciences and Arts, 1999, S. X, 351.

Mit diesem Band werden die Früchte der First Dubrovnik International
Conference on the Sanskrit Epics and Puränas einem breiteren Publikum
vorgestellt. International war die im August 1997 in Dubrovnik durchgeführte

Konferenz tatsächlich, gelang es den Organisatoren doch, zahlreiche
namhafte Indologen, die auf dem Gebiet der Epen- und Puräna-Forschung
tätig sind, anzuziehen.

Fünfzehn Vorträge und drei Workshop-Berichte sind in diesem Band

vereinigt, gegliedert in drei Unterkapitel: Concepts, Techniques of composition

und Relationships. Diese Uniformität, die Titel und Untertitel
suggerieren, ist aber nur oberflächlich, zeigen sich doch die einzelnen Beiträge
sehr individuell in Themensetzung und Materialpräsentation. Die Publikation

wird durch zwei umfassende Indices, einen Stellen- und einen
Stichwortindex, abgerundet. Für die kroatischen Leser enthält der Band zudem
eine von Mislav Jezic hergestellte Zusammenfassung aller Artikel in Kroatisch.

Die Vorträge, wiewohl im Einzelnen sehr unterschiedlich zu
beurteilen, zeigen sich insgesamt von hoher Qualität. Unter dem Titel Concepts
führt Yaroslav Vassilkov in den kälaväda ein und zeigt, dass dieses

Konzept für die epische Weltsicht zentral ist. Horst Brinkhaus setzt die
trimürti-DoYXr'm mit der parallel auftretenden aber vermutlich älteren
tryavasthä-Doktr'm. in Beziehung. Georg von Simson verfolgt seine Theorie
weiter, wonach dem Mahâbhârata ein Jahresmythos zugrunde liege, indem

er untersucht, inwieweit die Zeitangaben, die das Epos selber gibt, mit
seiner Theorie übereinstimmen. Minoru Hara stellt mit einer Wortuntersuchung

fest, dass aus dem Blickwinkel von Samkaras Kommentar der
Terminus ätman in der Bhagavadgïtâ kein zentrales Konzept ist. Francis



976 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Brassard untersucht den Begriff buddhi in der Bhagavadgïtâ und rückt ihn
in die Nähe des westlich-platonischen Konzeptes der Idee.

Unter Techniques of composition geht Mary Brockington der
Kompositionstechnik des hypothetischen Autors des von John Brockington
rekonstruierten Ur-Rämäyana nach. John Brockington listet formulae aus

dem Rämayana auf und muss dabei erklären, warum sie, die eigentlich
Zeichen von Mündlichkeit sein sollen, in der von ihm rekonstruierten
ersten Stufe der Verschriftlichung am häufigsten sind. Renate Söhnen-
Thieme nimmt eine Theorie von Mary Carroll Smith auf, indem sie zeigt,
dass die in tristubh-Wersen abgefassten Teile der Würfelspielszene eine

lückenhafte, aber in sich stimmige Fassung der Erzählung ergeben. Alf
Hiltebeitel widerspricht Vishnu S. Sukthankar's Bhärgava-Theorie und will
zeigen, dass der Bhärgava-Zyklus eng mit dem zentralen Thema des Epos,
der Überwindung von endlosen Racheakten, verknüpft ist. Iwona Milewska
gibt Hintergrundinformationen zu den beiden Filmversionen des

Mahâbhârata, der europäischen von Peter Brook und der indischen Fernsehserie,
und liefert Vorarbeiten zu einem interkulturellen Vergleich des

Publikumsgeschmacks.

In Relationships erläutert Greg Bailey in der Theorie die Anwendung
der Begriffe intertext und intertextuality. Danielle Feller Jatavallabhula

präsentiert die vedischen und epischen Fassungen der Erzählung vom Raub
des Soma aus strukturalistischer Sicht als kosmischen Kampf um die

Macht. Petteri Koskikallio vergleicht den Rämäsvamedha im Padmapuräna
mit dem Asvamedha im Jaiminïbhârata und dem vedischen Ritual und listet
einige Unterschiede auf. Klara Gönc Moacanin zeigt, was man untersuchen

könnte, wenn man den Beziehungen zwischen Epos und Nätya-Literatur
nachgehen würde. Peter Schreiner schliesslich zeigt, wie das Satsamgijïva-

nam, ein neohinduistischer Text, das Bhagavatapuräna rezipiert, indem er
den Zitaten und Erwähnungen des Letzteren im Ersteren nachgeht.

Neben den Vorträgen wurden auf dem Kongress fünf Workshops
durchgeführt, von denen drei als Workshop-Berichte in den Band Eingang
gefunden haben. Allerdings zeugen diese Berichte nicht eben von einer
fruchtbaren Diskussion: Greg Bailey beklagt sich in seinem als Einleitung
verwendeten Bericht zur zukünftigen Forschung über die mangelhafte
Diskussionsfreudigkeit der Teilnehmer. Sein Text ist denn auch in erster
Linie eine kenntnisreiche Analyse des aktuellen Forschungsstandes,
obwohl einige Ausblicke auf das, was noch zu tun ist, nicht fehlen. Dasselbe



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 977

Bild bieten die anderen beiden Berichte, die in Techniques of composition
untergebracht sind: der eine, von Mary Brockington erstellt, befasst sich

mit der Entwicklung des Rämayana nach der Brockington-Theorie, der

andere, von John Brockington, mit dem Übergang von mündlicher zu
schriftlicher Überlieferung. Beide beschränken sich darauf, den Stand der
Wissenschaft zu den jeweiligen Themen zusammenzufassen. Eine Diskussion

unter den Teilnehmern ist hingegen nicht dokumentiert.
Nimmt man den vorliegenden Band als - zugegebenermassen

ungenauen - Massstab für das, was am Kongress punkto Austausch und
Zusammenarbeit erreicht wurde, so muss man feststellen, dass sich der

Dialog zwischen den beteiligten Fachvertretern in Grenzen hielt. Die

Vorträge zitieren sich gegenseitig nur selten - solche Zitate einzufügen,
wäre bei der Überführung von der mündlichen in die schriftliche Form ein
Leichtes gewesen - und die Workshop-Berichte belegen kaum einen
intensiven Gedankenaustausch.

Auch auf dem Gebiet der Methodik scheint sich wenig zu bewegen.
Vielmehr scheint die Epen- und Puräna-Forschung methodisch auf den

alten Pfaden fortzuschreiten. Auch die von Bailey in der Einleitung geforderte

Zusammenführung von synchron-strukturalistischem und diachron-
texthistorischem Blickwinkel findet nicht statt. So gesehen ist der Titel
Composing a Tradition doppeldeutig, denn man kann ihn nicht nur auf die
untersuchten Texte, sondern auch auf die zur Untersuchung angewandten
Methoden beziehen.

Dass die alten Pfade jedoch nach wie vor neue und interessante

Ergebnisse liefern können, zeigt sich im vorliegenden Band ebenfalls
deutlich. In diesem Sinne ist das Werk ein Muss für jeden, der in der

Epos- und Puräna-Forschung auf dem neuesten Stand sein will.

Andreas Bigger



978 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Essays, Interviews, Recollections and Unpublished Material of Gu Cheng,

Twentieth-Century Chinese Poet. The Poetics of Death. Edited, with an
Introduction and Translations by Li Xia. Lewiston/Queenston/Lampeter:
The Edwin Meilen Press, 1999. xx 4- 433 pp. Fotos, Zeichnungen,
Faksimiles.

Gu Cheng (1956-1993) hatte nicht nur die Gabe der Dichtung, sondern
auch diejenige, sich als Poet und exzentrischer Genius in Szene zu setzen.
Es ist daher verständlich, dass er dem schwedischen Sinologen Göran

Malmqvist, wie dieser im Geleitwort zu vorliegendem Werk bekundet, als

"poem on two legs" in Erinnerung bleiben wird. Ebensowenig erstaunt es,
dass von den sechzehn Aufsätzen, die Li Xia gesammelt hat, sich nicht
einmal die Hälfte mit Gu Chengs poetischem Werk auseinandersetzt. Die
übrigen befassen sich entweder mit seinem einzigen Prosa-Werk, dem im
letzten Lebensjahr gemeinsam mit seiner Frau Xie Ye verfassten
autobiographischen Roman Ying'er, oder sie widmen sich, z.T. in Form
persönlicher Erinnerungen, ganz dem Versuch, die Psyche des Dichters zu
ergründen. Auch wenn man dabei manchmal mehr Intimitäten aus dem
Leben des jeweiligen Autors als aus demjenigen Gu Chengs erfährt, so

ergibt sich insgesamt doch ein facettenreiches Bild dieser aussergewöhn-
lichen Persönlichkeit. Ergänzt werden die Aufsätze durch drei Gespräche
mit dem Dichter sowie einige Briefe von Gu Cheng und Xie Ye im
Original und in englischer Übersetzung. Gu Chengs eigene Stimme in
diesem dritten Teil des Buches ist es denn auch, die am meisten Einblick in
sein Denken und den philosophisch-literarischen Hintergrund seines

Schaffens bietet. Aufschlussreiche Einsichten in sein Leben, insbesondere
in die Dreiecksgeschichte, die Ying'er zugrunde liegt, vermittelt ein Essay

von Wen Xin, die mit Gu Cheng und Xie Ye eng befreundet war und
ausführlich aus deren Briefen zitiert. Auch die ungewöhnliche gesellschaftliche

Rolle, in die sich Gu Cheng und andere junge Dichter im China der

achtziger Jahre gedrängt sahen, wird darin anekdotisch vor Augen geführt:
In einer Zeit, in der politische Führer als Jugendidole ausgedient hatten,
die chinesischen Pop- und Filmstars aber noch in den Kinderschuhen
steckten, waren es für ein paar Jahre die Dichter, die sich durch
Toilettenfenster vor autogrammjagenden Meuten in Sicherheit bringen
müssten. Diesen Zeiten scheint auch Wang Yuechuan ein wenig
nachzutrauern, dessen moralisierende Betrachtungen über den Nihilismus



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 979

lebensmüder Dichter, die er mit der hehren Hoffnung auf "ein neues
Jahrhundert einer gesunden neuen Nationalliteratur" (95) beschliesst, einen
eher zwiespältigen Eindruck hinterlassen.

Von den Beiträgen, die sich ausführlich Gu Chengs Dichtung
widmen, ist Wolfgang Kubins kommentierte Übersetzung seines letzten
Gedichtzyklus mit dem wortspielenden Titel Cheng ("Peking. Ich")
hervorzuheben, die allerdings, wie auch Kubins Erinnerungen an das

Dichterehepaar sowie ein hochinteressantes Gespräch Gu Chengs mit Suizi

Zhang-Kubin, bereits anderswo auf Deutsch erschienen ist. Dies schmälert
nicht nur für deutschsprachige Sinologen den Wert dieses Sammelbandes,
da auch andere Beiträge, einschliesslich derjenigen der Herausgeberin,
schon an anderer Stelle im chinesischen bzw. englischen Original publiziert
worden sind. Erstmals zu lesen ist hingegen ein Essay von Peter

Hoffmann, der einem einzigen späten Gedicht Gu Chengs mit seinen

Lieblingsautoren Derrida, Luhmann und Zhuangzi zu Leibe rückt.
Inwieweit sich deren Schriften auch als Leitfaden zur Gedichtinterpretation
eignen, ist jedoch fraglich. Hoffmanns dekonstruktivistisches Feuerwerk ist
nicht ohne Reiz, wirkt aber stellenweise allzu beliebig und vermag den

Verdacht nicht zu verdrängen, dass es sich bei dem betreffenden Gedicht

weniger um ein hellsichtiges metapoetisches Meisterstück als vielmehr um
eine jener in Gu Chengs Spätwerk geradezu obsessiv wiederkehrenden
Todes- und Gewaltvisionen handelt. Zwar sind solche nachträglichen
Assoziationen aufgrund der Biographie eines Autors nicht unproblematisch.

Gerade Gu Chengs eigene Kommentare zum Zyklus Cheng, in
welchem einige Schlüsselworte aus dem von Hoffmann besprochenen
Gedicht wieder auftauchen, würden eine Interpretation in dieser Richtung
jedoch stützen. Andererseits muss gesagt werden, dass Gu Chengs späte

Gedichte, die in ihren verstörenden losen Bilderfolgen wie bruchstückhafte

Traumprotokolle wirken, eine Willkürlichkeit der Interpretation
provozieren. Schliesslich war es der Dichter selbst, der bekannte, dass er vor der
Niederschrift des Bandes "Quecksilber" ein "sonderbares Phänomen
entdeckt hatte, nämlich dass die Schriftzeichen sich selbständig machten und
wie Quecksilber auseinanderspritzten, vielleicht in alle Richtungen flössen
oder sich in Luft auflösten ..." (385). Die letzte Konsequenz einer solchen
"Auto-Poesie" wäre aber der vollständige Rückzug des Autors aus dem
dichterischen Prozess. Vielleicht lässt sich daraus schliessen, dass hinter
Gu Chengs Freitod auch eine schöpferische Krise steckte.



980 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Simon Patton gründet seine Annäherung an Gu Chengs poetisches
Werk auf frühe poetologische Notizen des Dichters. Wiewohl er dabei

einige interessante Ansätze findet, erscheint sein abschliessender Brückenschlag

zu den Betrachtungen über Träume, Wasser und Sprache des

französischen Philosophen Gaston Bachelard reichlich arbiträr. Es gäbe
viel naheliegendere und wohl auch erheilendere Bezüge, z.B. die Frage
nach einer Prägung von Gu Chengs Poetik und Lebensphilosophie durch
das Denken Mao Zedongs bzw. durch den (Un)Geist der Kulturrevolution
- eine Frage, die in diesem Sammelband jedoch höchstens am Rande

gestreift wird, u.a. von Marian Gâlik in den erläuternden Marginalien zu
einem seiner beiden Gespräche mit dem Dichter, die mit zu den spannendsten

Beiträgen gehören. Dort wird deutlich, dass Gu Chengs Verhältnis zur
Kulturrevolution und ihrem Urheber durchaus ambivalent war und nicht
frei von Faszination und von Verklärung jener tabula rasa, auf der die so

zarten wie bizarren Blüten seiner Dichtung gedeihen konnten. Zudem trägt
sein buddhistisch-daoistisch inspiriertes Lebensideal des "ziellosen Ichs" in
seiner Absolutheit und Radikalität ideologische Züge, sodass Gu Chengs
Bezeichnung Mao Zedongs als "einen Gefangenen seines eigenen Systems"
(zitiert in Wolfgang Kubins "Reminiszenzen", S. 257) letztlich auch auf
ihn selbst zurückfiel. Vor diesem Hintergrund erscheint das tragische Ende
Gu Chengs und Xie Yes nicht mehr bloss als grausiger Einzelfall, sondern
auch als Teil der grösseren Tragik jener traumatisierten Generation, die

von der Politik missbraucht in geistiger Heimatlosigkeit heranwachsen
musste. Es wäre wohl nicht ganz abwegig, Gu Cheng und Xie Ye als späte

Opfer einer Ära zu bezeichnen, über deren hohen Blutzoll - von psychischen

Zerstörungen ganz zu schweigen - immer noch nur spekuliert
werden kann.

Erwähnenswert ist neben Li Xias eigenen Essays über den Roman
Ying 'er und die Rolle der Natur in Gu Chengs Werk auch Richard Trappls
kurze aber inspirierte Skizzierung von Gu Chengs poetischem Werdegang.
Den bei weitem umfangreichsten Beitrag liefert Raoul David Findeisen
mit einer minutiösen Analyse der Text-, Editions- und Rezeptionsgeschichte

von Ying'er und Mao Duns Roman Hong. Findeisen begibt sich
darin auf die mühselige Suche nach den kreativen Spuren der Ehefrauen
bzw. Geliebten im Werk ihrer Männer, ohne freilich diese Frage endgültig
klären zu können.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 981

Auch wenn es übertrieben wäre zu sagen, dass das vorliegende Werk
dem Psychologen mehr zu bieten hätte als dem Literaturwissenschaftler, so

bringt es uns doch einer nüchternen kritischen Betrachtung von Gu Chengs
literarischem Opus nur bedingt näher. Dazu wäre auch ein Vergleich mit
der chinesischen Poesie der letzten Jahre notwendig. Li Xias Werk wirft
jedoch einen weiteren unverdienten Schatten auf all jene jungen Dichter,
die gegenwärtig in China unter nach wie vor schwierigen Bedingungen
leben und schreiben, denen jedoch seit dem internationalen Erfolg von Gu

Cheng, Bei Dao, Yang Lian und anderen Exilliteraten ausserhalb Chinas

nur vereinzelt Interesse entgegengebracht wird.

Raffael Keller

KUBNY, Manfred: Qi, Lebenskraftkonzepte in China, Definitionen,
Theorien und Grundlagen. Heidelberg: Haug, 1995; zugleich: München:

Ludwig Maximilian Universität, Dissertation, 1993. ISBN 3-7760-1492-X.

Das grosse Buch (DIN-A4-Format) über das sogenannte "Konzept Qi" von
Manfred Kubny gibt sich gewichtig (bringt es doch immerhin etwa 750g
auf die Küchenwaage) und ist nicht billig (DM/Fr. 236.00). Dafür bietet es

583 unlektorierte Seiten, 70 Abbildungen und 21 Schemata, sowie 2030
Fussnoten. Die Fussnotendichte liegt damit bei etwa dreieinhalb Fussnoten

pro Seite.

Das Fleisch der Arbeit (491 Seiten) schneidet der Autor in acht Teile
mit insgesamt vierzehn Unterteilungen, wovon bloss deren dreizehn als

"Kapitel" gezählt werden (Einleitung, p. XXv). Hierzu gehört auch der

"Textanhang" (Kapitel 11, 61 Seiten) mit Übersetzungen aus dem Chinesischen.

116 Seiten bilden die hintere und vordere Umhüllung des Werkes.
Vorne (26 Seiten) findet sich das Inhaltsverzeichnis (pp. v-ix) und das

Vorwort (pp. xi-xii), sowie die redaktionellen Hinweise, die im
Inhaltsverzeichnis allerdings "redaktionelle Anmerkungen" heissen (p. xm), nebst
der Einleitung, worin die "Arbeitshypothesen" dargelegt werden (pp.
xxiii-xxvi). Hinten (90 Seiten) Literatur- und Abkürzungsverzeichnis
(Kapitel 12, pp. 493-524), ein Glossar mit Schriftzeichen und Pinyin-
Umschrift zu chinesischen Begriffen, Namen und Buchtitel ("Kapitel" 13,



982 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

pp. 525-539), sowie das Sach- und Namensverzeichnis (Abschnitt 14, pp.
541-582) samt einer Übersichtstafel der chinesischen Dynastien (p. 583).

Inhaltsübersicht

1. Teil, Kapitel 1-3, pp. 1-65, 354 Fussnoten: Kapitel 1 ist eine "Einführung

in die Problematik des Begriffes Qi H ", worin a) die Mehrdeutigkeit
des Graphen qi H und b) die besonderen Schwierigkeiten des

Kulturtransfers von Denk- und Praxisinhalten der chinesischen Heilkunde entlang
der Stichworte "Rezeption" und "Übersetzung" zur Sprache kommen.

Kapitel 2 über den "gegenwärtigen Stand der Forschung zum Konzept
Qi M. " entwickelt die Problematik des Kulturtransfers in dreifacher
Hinsicht: a) Durch die aufzählende Wiedergabe früherer Übersetzungen des

Graphen qi û in einige abendländische Sprachen, b) Durch die "kritische
Würdigung der energetischen Terminologie als Rezeptionsmatrix für den

Begriff Qi H, ", das ist ein historischer Ausflug in die Begriffsgeschichte
des Wortes "Energie", unter besonderer Berücksichtigung der Arbeiten

von Manfred Porkert. Und schliesslich c) durch die Darstellung einiger
westlicher philologischer Überlegungen zur Übersetzung von qi H (u.a. J.

Legge, J.J.M. de Groot, Wing-tsit Chan, N. Sivin und P.U. Unschuld).
Kapitel 3 befasst sich mit der chinesischen Konstruktion eines

wissenschaftlichen Qigong im 20. Jahrhundert, wodurch Kubny die Sichtweise
des von ihm so benannten "Kulturspenders" andeuten möchte. Diese

Ausführungen werden ergänzt durch die Übersetzung der Aufsätze " < Über
das Verständnis von Qigong>"1 (pp. 54-57) und "<Eine erste
Untersuchung der Begriffe "inneres Qi" und "äusseres Qi">"2 (pp. 58-65) aus

einem Sammelband über "<Die wissenschaftlichen Grundlagen des

Qigong >" von 1987.

1 "Qigong De Gainian ^Ijj #J -Üt & ", in "Xie Huanzhang %] #| $ [ed.]: Qigong

De Kexue Jichu ^ £)] Éft £]¦ f§ jgg #. Beijing, 1987; [Taiwan-Nachdruck] [Yang-

sheng qigong wenhua chuban shiye] Taipei: 1991", pp. 1-4. (Die Übersetzungsund

Darstellungsweise der Literaturangaben hält sich hier und im folgenden an

diejenige von Kubny.)
2 "Qigong Waiqi, Neiqi De Hanyi Chutan % ïf] ?f %, [*] %, fà $g ü #J %$ ", in:

op. cit. pp. 27-33.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 983

2. Teil: Kapitel 4, pp. 67-91, 146 Fussnoten: Unter der Kapitelüberschrift
"Die Etymologie des Zeichens Qi %? werden, gar langfädig und mit
etlichen zwischengestreuten Kommentierungen des Autors versehen, die

Eintragungen zu den Graphen qi H,, xi ü, und qi % in das "etymologische
Lexikon" namens "< Buchsammlung zur Erklärung der chinesischen

Schrift > "3 in deutscher Übersetzung wiedergegeben. Darin seien "alle
wesentlichen Meinungen unkommentiert zusammengestellt worden", was
einem "einen weitgehenden Überblick über das Spektrum chinesischer,
textkritischer Untersuchungen zu einzelnen Piktogrammen [siel], und
damit auch zu dem Zeichen Qi" (p. 69) erlaube.

Dem folgen lediglich fünf Seiten Text zur "thematischen Kategori-
sierung des Begriffes Qi" in den chinesischen "Enzyklopädien" (lei shu |J|
ü). Dieses soll einen Hinweis geben "auf das Bedeutungsumfeld, mit dem
der Begriff als Bestandteil des Allgemeinwissens in einen grösseren
Zusammenhang gebracht worden ist" (pp. 87-91).

3. Teil: Kapitel 5, pp. 93-140, 212 Fussnoten: "Qi-Konzepte in der
chinesischen Philosophie bis zum Ende der späten Han-Zeit (221 n.Chr.)" soll
uns vertraut machen mit der "schwankenden Entwicklung von gleichbleibenden

Textmaterialien" (p. 93), gemeint sind unterschiedliche
Interpretationsansätze der klassischen Schriften durch die Jahrhunderte. Das "Qi-
Konzept" wird der folgenden Rasterfahndung unterzogen, diskutiert werden

a) die "generellen Eigenschaften" desselben (pp. 97-100)4, b) das "on-

3 Gemeint ist die Schrift «shuo wen jie zi gu lin» g£ >C Ä? sä W von Ding Fubao

T ti U (1874-1952). Als "Primärquelle" listet Kubny diesen Titel in seinem

Literaturverzeichnis inkonsequent übersetzt, ohne Angabe von Schriftzeichen für
den Personennamen Cheng Lükun wie folgt: "Shuowen Jiezi Gulin Ift X S? ^ Ii
ffi < Schriftensammlung der Literatur zum Shuowen Jiezi >. [von Ding Fubao]

(in) Cheng Lükun (Hrsg.): Shuowen Jiezi Gulin Zhengbu Hebian 1$ X I? ^ IE ffi
IE ti û Wà < Berichtigte und erweiterte Gesamtfassung des Shuowen Jiezi

Gulin>. [von Ding Fubao (1874-1952 n.Chr.] [Abk.: SWJZ] Taipei [Dingwen
shuju] 1983." "Shuo wen jie zi" indessen wird mit " <Erklärung von Sprache und

Schriftzeichen >" wiedergegeben (p. 67).
4 Dazu ein Beispiel des hierunter fallenden Raisonnements: "Insgesamt gibt es für

die Spekulationen über ein homogenes Qi-Konzept vor der Zhou-Zeit nur unklare
Hinweise. Wir müssen aber davon ausgehen, dass sich die Menschen dieser Zeit



984 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

tologisch wirksame Qi" (pp. 101-106)5, c) das "Qi der Natur" (pp. 107-

116), d) das "Qi im menschlichen Körper" (pp. 117-140), wo Kubny
hauptsächlich das sogenannte "psychologisch wirksame Qi" durchnimmt
(pp. 124-140).

4. Teil: Kapitel 6-7, pp. 141-285, 555 Fussnoten: Diese beiden Kapitel
besprechen "Qi-Konzepte" "unter der Dominanz daoistischer Weltbilder"
(p. 141) von 221 n.Chr. bis zum Beginn der Song-Dynastie (960-1126).
(Siehe unten bei Kritik: Stichprobe «yang xing yan ming lu».)

5. Teil: Kapitel 86, pp. 289-349, 207 Fussnoten: Behandelt werden "Qi-
Konzepte innerhalb des Neokonfuzianismus von Beginn der Song-Zeit
bis zum Ende der Ming-Zeit (1368-1443 n.Chr.)". Erläutert werden
"Formen des kognitiven Zugriffs auf Qi" von Zhou Dunyi IU ffc Elif, Shao

Yong g|S H Zhang Zai gl H£, der Gebrüder Cheng fi und von Zhu Xi tJc

IF, sowie "Formen des affektiven Zugriffs auf Qi", etwa bei Lu Xiangshan

U? H ili und Wang Yangming 3E. ß§ B§

irgendetwas vorgestellt haben, in dem sich Animismus und Natur miteinander
vereinten. Dagegen liegen derzeit keine Beweise für den Standpunkt einiger chinesischer

Autoren vor, die für die frühe Zhou-Zeit bereits von existierenden weltbildlichen

Konzepten ausgehen, deren Zentrum das Konzept Qi gewesen sein soll, und

die in Atem- oder Bewegungstechniken explizit zu einer konzeptrelevanten Anwendung

kamen, um Qi zu pflegen und zu bewahren. Umgekehrt ist es aber nicht

auszuschliessen, dass es gesundheitshygienische und psychohygienische Verfahren

gab." [Abschnitt]

"Dagegen hat es aber mit dem Piktogramm Qi ein Konzept gegeben, das einen

Einfluss des Himmels auf die Schöpfung beschrieb, denn tatsächlich [!] zeigen die

vier Striche des Zeichens Qi sich überlagernde Luftschichten, so dass ein weiterer

entwicklungsgeschichtlicher Schritt zur Atmung nicht mehr allzu gross war." (pp.

99-100)

Auftakt ist: "Der wichtigste Grundsatz innerhalb des Konzeptes des ontologisch
wirksamen Qi ist der Einheitsgedanke des Weltbeginns und damit auch der Ein-

heitsgedanke des Qi, der innerhalb der Schriften der bedeutendsten Philosophen
stets betont wird, (...)" (p. 101).

Die Angabe auf p. XXIV "bestehend aus den Kapiteln 7 bis 8.2.3." ist ein Fehler.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 985

6. Teil: Kapitel 9, pp. 351-391, 170 Fussnoten: Diese vierzig Seiten
versprechen Ausführungen zu "Qi-Konzepten" während der Qing (1644-
1911). Wh finden aber als Hauptmenu eine paraphrasierte Darstellung (pp.
355-377) der "Lunqi m M < Abhandlung über das ursprüngliche Qi>",
das sind die "Gesammelte[n] Materialien in vier Aufsätzen aus dem Werk
des Song Xingxing ^5 jfi M " (fl- 1650, um 1600 geboren, von den Ming
beamtet7), die während der letzten Regierungsdevise der Ming (chong zhen

#tfl, 1628-1644) entstanden sein dürfte (p. 353).8
Nach einigen Gedanken zu "Materialistischen Qi-Konzepte[n]" während

der Qing (pp. 378-383) folgt die Übersetzung von zwei Abhandlungen
von Qing-Gelehrten, nämlich Wei Xiemeng H \§] |f (Lebensdaten
unbekannt) " Yuanqi, Shang Zhong Xia JK H _h ^ ~~f < Über das ursprüngliche
Qi, in 3 Teilen >" (pp. 385-390)9 und Guan Xianghuang f % w10
(Lebensdaten unbekannt), "Gu Jin Yuanqi Bu Shen Xiang Yuan Shuo ^^jft
M ^F IS t@ ?M IÄ <Über die Theorie, dass sich das Qi des Alterums und
das der Neuzeit nicht ähnlich sind>", mit alternativer Übersetzung des

Titels als " < Darüber, dass das Qi der Neuzeit dem Qi des Altertums Brüder

sind> " [sic] (pp. 390-391)11.

7 Diese biographischen Angaben findet sich auf pp. 354-355.

8 Eine Übersetzung ins Deutsche wurde in Anhang B (pp. 460-491) besorgt. Benutz¬

te Ausgabe: "Song Yingxing Shizhu Si Zhong ^S 11 ^ If H fl <4 verschollene

Schriftwerke von Song Yingxing >. Shanghai: Shanghai renmin chubanshe, 1976"

(Literaturverzeichnis, p. 497).
9 Gemäss Fussnote 9, p. 385, befindet sich dieser Artikel in der Sammlung Huhai

Wenzhuan < Schriftliche Überlieferungen aus Huhai >, welche in der "Library of
the Institute of African and Oriental Studies (London)" vorliege. Die Angabe von

p. 499 des Literaturverzeichnisses lautet: "Yuan Qi ft H, _h A* T <Über das

ursprüngliche Qi (1.-3. Teil)>; [von Wei Xiemeng M Ìm W (Qing-Zeit). (in)

Huhai Wenzhuan $j j§ x \% Literarische Überlieferungen aus Huhai >, 16 juan

[Institute for Oriental and African Studies, Originalausgabe]". - Ortskundige

werden die entsprechende Institutsbibliothek trotz variabler Bezeichnung - siehe

auch Fussnote 11 - schon zu finden wissen.

10 p. 385 steht fälschlicherweise "Guan Xianghuan" ohne chinesische Schriftzeichen.
11 Die erste Betitelung findet das geneigte Lesepublikum p. 385, die zweite p. 390

und im Literaturverzeichnis p. 494. Die Übersetzung des Graphen yuan jt wird
indessen beide Male unterlassen. - Gemeinhin überträgt unser Autor yuan qi jt M.



986 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

7. Teil: Kapitel 10, pp. 393-429, 112 Fussnoten: Dargestellt werden die

"Inhalte des Qi-Konzeptes gegen Ende des 20. Jahrhunderts". Dies wird
(p. 429) beschlossen mit folgendem Appell:

Auf der anderen Seite sind Schritte zu einer unkonventionellen Erforschung des

Menschen aus einer nicht-abendländischen Sicht sehr zu begrüssen, vor allem

wenn dies aus der Perspektive eines derart hochentwickelten Systems wie das

[sie] der chinesischen Yangsheng-Techniken und der TCM [= Traditionelle

Chinesische Medizin] geschieht, weil zu erwarten ist, dass sie den derzeitigen

Wissenstand über den Menschen auf überraschende Weise erweitern können.

Jedoch ist zu befürchten, dass bei einer unbedingten Fixierung des Qi als

physikalisch nachweisbares Phänomen sich das Qi selbst als klassisches

Lückenparadigma erweisen könnte, in dessen Namen der Mensch seine Abneigung

gegen den Tod sublimiert. Schliesslich ist die Angst vor dem Tod und die

ersatzweise und hektische Befriedigung peripherer "äusserer" Bedürfnisse genau

das gewesen, was nach den Auffassungen innerhalb der daoistischen Yangsheng-

Techniken die "Vervollständigung des Lebens" und die "Erlangung von
Langlebigkeit" verhinderte. (Einfügungen vom Rezensenten)

8. Teil: Kapitel 11-13, pp. 431-539, 274 Fussnoten: Kapitel 11 enthält den

"Textanhang", gemeint ist die Übersetzung von "Yuanqi Lun jtMm
< Abhandlung über das ursprüngliche Qi>" (Anhang A, pp. 431-459)12

mit das "ursprüngliche Qi", siehe das "Sach- und NamensVerzeichnis" p. 580,

manchmal noch mit "Yuanqi <Das Qi des Ursprungs>", cf. p. 351, dort ist, ach

nein!, der Titel des Traktates von Wei Xiemeng angesprochen! Seite 494 des

Literaturverzeichnisses macht die folgende Angabe, beim Sternchen * fehlt ein

Graph: "Gu Jin Yuanqi Bu Shen Xiang Yuan Shuo ]±f <%¦ jtM.^ S t@ jS 1$

< Darüber, dass das Qi der Neuzeit und das Qi des Altertums Brüder sind>. [von

Guan Xianghuan <g % ^ (fl. 1792 n.Chr.)] in Wu Yi Huijiang J£ f§ * li
< Zusammengetragene Erklärungen der Heilkundigen aus [der Gegend um] Wu >
[Originalausgabe der Library of African and Oriental Studies, London] Vorwort
datiertauf 1792".

12 In Fussnote 1 (p. 431) fehlt die Angabe der Quelle. Im Literaturverzeichnis (p.

499) lautet diese: "Yuanqi Lun ft%Am <Über das ursprüngliche Qi> ; (in) Yunji
qiqian f} J£ -fc JE < Sieben Bambusstreifen einer wolkigen Schachtel >. [Tang-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 987

und von llLunqi §{fg H < Abhandlung über das ursprüngliche Qi > Ming-
Zeit Gesammelte Materialien in vier Aufsätzen aus dem Werk des Song
Xingxing ^111" (Anhang B, pp. 460-491, siehe oben Fussnote 8).

Kapitel 12 ist das Literaturverzeichnis (pp. 493-524). "Kapitel 13"
das "Glossar chinesischer Zeichen" (pp. 525-539).

Kritik

/. Umgang mit Abbildungen: Eigenartigerweise finden sich zwischen den

Ausführungen des 5. Kapitels, welches die älteren Zeugnisse vor dem 3.

Jahrhundert n.Chr. behandelt, eingestreute Abbildungen aus den Sancai
Tuhui H ff H H" (Graphischen Darstellungen der 3 Entitäten [der
Schöpfung]) - pp. 105, 108, 114 -, ein Werk des Wang Qi 3£ iff, fl. 1565-
1614 n.Chr.13, ohne dass uns Kubny irgendeinen Zusammenhang mit den

um Jahrhunderte älteren Texten auch nur erwähnen würde. Ganz einfach:
Es gibt keinen Zusammenhang!

Der gleiche Umgang auch mit den "Schemata" zu den Fünf
Wandlungsphasen (pp. 127, 138): Kein Bezug zu den laufenden Erörterungen
und hier zusätzlich auch keine Quellenangabe, denn diese hätte uns wohl
wiederum ausserhalb des diskutierten Zeitrahmens gebracht. Nun, nach
dem "Verzeichnis der Abbildungen" gibt es 70 Abbildungen, die nach

Meinung des Rezensenten in der Mehrzahl gleichermassen unvermittelt

Zeit] (in) Zhujia Qifa ||§^ä <Über die Qi-Methoden aller Schulen> [Song-

Zeit] (in) Daozang Yaoji Xuankan £g[ j/gg fg $f jig? f ij < Ausgewählte Ausgabe der

wichtigsten Werke des Daozang>. Shanghai 1989: Vol.I: 56.Juan". - Nun: Yun Ji

Qi Qian in 122 juan ist ein Werk der Song, circa um 1022, verfasst von Zhang

Junfang jjg jg J§ ; und darin gibt es eine Abteilung zhu jia qi fa, worin wiederum

der übersetzte Text in juan 56 zu finden ist. Yun Ji Qi Qian liegt in mehreren

Ausgaben vor, welche aufgrund ihrer Eigenheiten für jedes Übersetzungsvorhaben

unbedingt zu konsultieren sind. Für genauere Angaben, vgl. Kristofer Schipper 1981-

1982: Projet Tao-tsang. Index du Yunji Qiqian. 1981: Tome I (Traits 1-8); 1982:

Tome II (Traits 9-33) (Publications de l'École Française d'Extrême-Orient,
Volume CXXXI) Paris: École Française d'Extrême-Orient.

13 Angaben - ohne Gewähr - nach Kubnys Literaturverzeichnis, p. 496.



988 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

eingestreut werden oder aber durch den Autor aus ihrem jeweiligen
Zusammenhang gerissen und für seine Zwecke "genutzt" werden. Dies

führt bei den zumeist äusserst abstrakten schematischen Darstellungen in
Texten aus dem daoistischen Umfeld nicht selten zu unsinnigen Aussagen.
Einer eingehenden Interpretation der Schaubilder wird indessen stets

geflissentlich aus dem Weg gegangen.
Da diese sogenannten "Abbildungen" zusammen mit - z.T. haarsträubenden

- "Übersetzungen" der ursprünglichen Betitelungen und sonstigen
Textes jeweils den Umfang einer vollen Seite einnehmen, sind hier
ungefähr weitere 60-70 Seiten für die Katz'!14 Folglich reduziert sich der

F/mc/z-Anteil auf circa 400 Seiten.

14 Beispiel (p. 218): "33. Abbildung: Die Geister der Organe wachen über das inere

Elixir". Dazu sagt Fussnote 199: "entnommen aus dem Xiuzhen Taiji Hunyuan

Zhixuan Tu [* \% ig. -fc ;gü jg jt tei ;£ H1 < Graphik zur Erklärung des Mysteriösen

bei der Pflege des Echten und des äusserst trüben Ursprungs > 2.Kap. :7a in DZ

[*= Dao Zang If] 168:1501*.]" [*Abschnitt] "Das Schaubild heisst "Graphik

zum Hof des Nichts [in dem] das Qi zu Geist geschmolzen wird, in Reimen

erklärt" lianqi chengshen chaowu juetu [*^ %, fi£ t$ #1 ^C I£ Hl]- Die Graphik

zeigt das zentral liegende Neidan [*ft\ fr] mit allen seinen 5 Aspekten der

Wandlungsphasen. Die Einflüsse der Organe sind hier lose, nämlich spirituell
dargestellt. Die Nieren sind schwarz markiert, genauso wie ihre [*sic] Anteil innerhalb

des inneren Elixirs." (Einfügungen des Rezensenten sind mit einem Sternchen

* markiert.)
Der Autor datiert diesen Text im Literaturverzeichnis auf die Song-Zeit (p. 498),

also irgendwann zwischen das 10. und 13. Jahrhundert, ohne irgendeinen Hinweis

auf Sekundärliteratur. Der Index (p. 578) verrät mühelos, dass diese daoistische

Schrift von Kubny einzig in Fussnoten und zwar allein zwecks "Entnahme"

weiterer Abbildungen erwähnt wird. Dies gilt für die zwölf Abbildungen 24, 25,

28, 31, 32, 33, 35, 37, 38, 64a+b, 65, 67. Denen ergeht es genauso, wie dem

oben zitierten Beispiel: Wenn ein Bezug zu den laufenden Erörterungen besteht, so

wird dieser an keiner Stelle im Haupttext bekannt gegeben, ganz zu schweigen von

irgendeiner Besprechung der Quelle selbst. Damit flottiert bereits fast ein Fünftel

aller "Abbildungen" zusammenhangslos im Werk. In der Umgebung der genannten

Abbildung bespricht der Autor hingegen "6.3.2.2. Neidan-Techniken in der Tradition

des Huangting Jing if JH M <Der Klassiker der gelben Halle >" (pp. 211-

219). Diese Tradition beginnt nun ihrerseits wiederum einige Jahrhunderte vor der



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 989

2. Stichprobe «yang xing yan ming lu» §| '|4 jjE ap M '• Auf den Seiten 234-
238 bespricht Kubny "Qi bei Tao Hongjing ß@ %^ (456-536 n.Chr.) im
Yangxing Yanming Lu ü 14 M pjî f^ < Register zur Pflege der natürlichen
Anlage und Verlängerung des Lebens > ".15

Tao Hongjing wird dabei ganz selbstverständlich als "Autor"
angesprochen.16 Doch der Text whd traditionellerweise nebst Tao auch Sun
Simiao J^SJH (581-682) zugeschrieben. Beide Zuschreibungen sind
problematisch. Im übrigen weist die Schrift einen komplexen Komposit-Cha-
rakter auf, weswegen ihre Datierung umstritten ist.17 Die Interpretation
eines solchen Komposit-Werkes, welches Kubny bloss nach Massgabe der
Zitate jener chinesischen Sammlungen über Qigong oder Qi zu kennen
scheint, die er indes korrekterweise zu jeder übersetzten Stelle ausweist,
gerät in der Folge leicht zu einem Geschwafel sondergleichen. Seite 238
heisst es:

Neben diesen rein technischen und therapeutischen Betrachtungen, die sich im
wesentlichen dem breiten Strom der daoistischen Bemühungen angeschlossen

haben, ist uns aber aus dem Yangxing Yanming Lu eine Textstelle erhalten, in

der Tao Hongjing eine Definition von Qi wagt. Er äussert dies innerhalb des

bereits bekannten Kontexts von "Feinstoff", Qi und "Geist", als die drei

auf die Song datierten Quelle. Solch ein Umgang mit bislang wenig erschlossenen

Quellen ist (mir) unerträglich).
15 Kubny verschreibt sich im Literaturverzeichnis (p. 498) bei der Angabe des Faszi¬

kels im Dao Zang statt "Dao Zang 582" musste es heissen "572" (p. 234 Fussnote

250 ist dies denn auch richtig festgehalten worden). Das Lesepublikum erfährt

nicht, dass sich in juan 32 des Yun Ji Qi Qian (siehe oben Fussnote 12) noch eine

verkürzte Fassung des Textes finden lässt.

16 Dies entspricht der landläufigen Auffassung in Qigong-Werken.
17 Zur Textgeschichte, siehe Okanishi Tameto HglA [1936-1944]: Song Yi Qian

Yiji Kao 7J5 IA Itj ü ff # • Fentian: Manzhou Yike Daxue. 4 vols, reprint 1958:

Beijing: renmin weisheng cbs. 1 vol: 462; Tang Yongtong üffll^ 1964: Du «Dao

Zang» Zha Jim < fèjff > *L ffi, in: Lishi Yanjiu Jg $. W % 3: 183-190 und Zhu

Yueli %k £g jfij 1986: «Yang Xing Yan Ming Lu» Kao < X 'ft M w B » # (A
textual research on the Yang Xing Yan Ming Lu), in: Shijie Zongjiao Yanjiu -fti; Jr?.

mìWH 1: 101-115.



990 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Entitäten des menschlichen Leibes. Dabei zitiert er selbst ein Werk namens Fuqi

Jing <Klassiker über die Aufnahme von Qi> :

Wie kann Tao gleichzeitig eine Definition wagen und dennoch jenes andere
Werk zitieren, worin ebendiese Definition steht? Wie könnte ein daoisti-
sches Werk, dass aus Zitaten aufgebaut ist, etwa nicht den "daoistischen
Bemühungen" entsprechen? (Und diese wären auch noch enger
einzugrenzen.) Im Fu Qi Jing fflkMM. heisst es, laut der Übersetzung Kubnys
(ebd.), welcher ich hier jedoch den chinesischen Text folgen lasse:

Was das Dao betrifft, so ist es das Qi. Wenn man das Qi bewahrt, dann bewahrt

man das Dao. Wenn man das Dao erlangt, dann exisitert man lange.

Was den Geist betrifft, so ist er die Feinstoffe. Wenn man die Feinstoffe

bewahrt, dann leuchtet der Geist. Wenn der Geist leuchtet, dann lebt man lange.

Was die Feinstoffe betrifft, so sind sie der Fluss des Blutes und sind das

Spirituelle dessen, was die Knochen bewahrt. Wenn die Feinstoffe versiegen,

dann werden die Knochen morsch. Wenn die Knochen morsch werden, dann

tritt der Tod ein.

Deshalb liegt es am Dao, [welches gleichzeitig das Qi ist] und deshalb muss

man seine Feinstoffe wertschätzen.

nmm& \mmnm nmmm^ „

Dieser ungeschlachten "Übersetzung" folgt eine Betrachtung, worin die

Logik des Textes angezweifelt und durch diejenige des "Interpreten"
ersetzt wird:

Für Tao Hongjing ist Qi direkter Ausdruck des Dao, welches er nur durch die

Veränderungen in der Welt beschreiben kann. Diese Gleichsetzung beider

Begriffe ist insofern nicht unlogisch, da man in beiden Fällen nicht mit Hilfe der

sichtbaren Ebene argumentieren kann, sondern nur generative Zustände, wie die

Phänomene Hitze, Kälte oder Wind es sind, für den Vergleich heranziehen

kann. Tao Hongjing entgeht dem Dilemma einer Erklärung letztendlich damit,
dass er das, was er nicht sehen kann, mit dem, was er nicht erklären kann,

vergleicht. [Ende des Kapitels 6]



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 991

Der Rezensent entgeht dem Dilemma dieser Rezension, indem er sie an
dieser Stelle aufgibt.

Rudolf Pfister

RASTELLI, Marion: Philosophisch-theologische Grundanschauungen der
Jayäkhyasamhitä. Mit einer Darstellung des täglichen Rituals. Wien: Verlag

der Österreichischen Akademie der Wissenschaften. 1999.
(Österreichische Akademie der Wissenschaften, philosophisch-historische Klasse,

Sitzungsberichte, 668. Band. Beiträge zur Kultur- und Geistesgeschichte
Asiens, Nr. 33.) 433 pp. ISBN 3-7001-2854-1. 891 öS.

Readers will find more in this book than is promised by its main title. The

presentation of the daily ritual mentioned in the subtitle, along with the

chapter on Yoga which concludes the main text, cover 174 pages, which is

more than the 169 pages covered by the remaining chapters. The chapters
on the daily ritual and on Yoga are justified in the introduction with the

argument that most of the Jayâkhya Samhitâ deals with ritual; moreover,
ritual and Yoga cannot really be separated from the philosophical-theological

ideas. This last argument contrasts strangely with the convincing
claim, expressed in the same introduction and elsewhere, that the chapters
dealing with philosophical-theological teachings (mainly chapters 3-5),
were added later to a text which thus far was without "theoretical"
teachings.

However this may be, scholars will have reason to be happy with the

appearance of this book. Both the theoretical teachings and the daily ritual
along with Yoga are presented in a clear and thorough manner which

throughout remains close to the text. Numerous passages are carefully
translated and analysed. This is most welcome, the more so since the

Pâncarâtra tradition to which the Jayâkhya Samhitä belongs has received

relatively little attention from scholars apart from the well-known studies

by F.O. Schrader and Sanjukta Gupta.
Some minor points of criticism may here be made. The present

reviewer feels uncomfortable with the translation "Eigenschaft" (property,
quality) for the term guna when referring to sattva, rajas and tamas. These



992 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

three are clearly constituents of prakrti, and the term guna is no doubt
related to expressions such as triguna "triple". There is no need to postulate
a "primitive" failure to distinguish between constituents and qualities.

On p. 55 the expression bhütayoni ("die Ursprünge der Elemente") is

interpreted as "die Reinstoffe (tanmätra) Ton, Berührung, Farbe,
Geschmack und Geruch"; similarly on p. 58. The reference is to Jayâkhya
Samhitä 3.2-8, which does not however use the expression tanmätra (cp.
3.7: bhütätmä bhütayonlnäm srastä viddhi sadaiva hi/ sabdasparsau tathä

rüparasagandhäbhidhäyinah//). This superimposition of the term tanmätra

may distort the picture. Sound, touch, colour, taste and smell might
equally well be qualities (guna), which are also recognised in the Säipkhya
system of thought. It is true that the term tanmätra occurs in other parts of
the Jayâkhya Samhitä, but it is not excluded that it is never used in the

three "theoretical" chapters, which may constitute a separate text, as we
have seen. This, if true, would be very interesting and perhaps significant,
because the role of the tanmätras in classical Sämkhya is obscure and

ambiguous.

Johannes Bronkhorst

WILKE, Annette: Ein Sein - ein Erkennen. Meister Eckharts Christologie
und Samkaras Lehre vom Ätman. Zur (Un-)Vergleichbarkeit zweier
Einheitslehren. Bern etc.: Peter Lang. 1995. (Studia Religiosa Helvetica,
Series Altera, 2.) ISBN 3-906755-61-4. 469 pp.

Religious studies are still predominantly carried out by people who are
either religiously committed or pursue issues that are related to personal

religious quests rather than to larger academic concerns. This field of study

may in this way maintain a certain interest among believers and spiritual
seekers, but one can legitimately raise the question whether it can in this

manner be expected to make any contribution worth the name to the

academic understanding of religion. The numerous comparisons between
Eckhart and Samkara that have been published in the recent past illustrate
these remarks. There are a number of undeniable close similarities between
these two thinkers. Wilke formulates them as follows (p. 297):



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 993

Zentrum von Eckharts Lehre ist es, die Gottesgeburt im Menschen mittels

rationaler Argumentation darzulegen. Die Gottesgeburt versteht er als ein

Geschehen, worin ein Mensch ist, was er von jeher war, wesenhaft vernünftig,
frei von Zeit, Raum und Körperlichkeit eins mit Gott. Die eigene Erfahrung

zeugt davon. Zentrum von Samkaras Denken ist die Lehre vom wahren Selbst,

dem Ätman, der zeitlos, raumlos, körperlos und wesenhaft vernünftig den Kern

der individuellen Persönlichkeit ausmacht. In diesem Kern ist ein Mensch

identisch mit dem Absoluten, mit Brahman. Auch Samkara will diese Identität

mittels rationaler Argumentation darlegen und auch nach ihm ist diese Einheit

realiter erfahrbar.

And again (p. 441):

Eckhart will die Gottesgeburt im Menschen mittels rationaler Argumentation

darlegen, Samkara geht es um die Darlegung des wahren Selbst mittels rationaler

Argumentation; sowohl das Sohn-Sein, als auch das Ätman-Sein, besteht

darin, das sich ein Mensch erkennt, wie er von jeher war: wesenhaft vernünftig,
frei von Zeit, Raum und Körperlichkeit eins mit dem Höchsten; dieser Einsicht

ist nach beiden Denkern realiter erfahrbar.

Practically all scholars who have taken these similarities seriously have
concluded from them that fundamentally all religions say the same (p. 300:

"Allen ist gemein, dass sie ausschliesslich die Gemeinsamkeiten betonten

Es whd implizit eine Metareligion postuliert, in welcher es keine
Unterschiede gibt, und nach welcher alle Religionen im Grunde dasselbe

sagen."). Others have concentrated on the differences and, as in the case

of Rudolf Otto, have arrived at the conviction that one, i.e. normally
Christianity, is superior to the other. Conclusions like these are of course
of the greatest interest to those who wish to gain clarity about, or
propagate, their own religious convictions. It is much less clear what place
they have in academic scholarship.

Wilke's book distinguishes itself from many of its predecessors by
bringing in solid scholarship and the determination not to be apologetic for
whatever position. More than half of it deals with Eckhart's christology,
and the remaining portion testifies to the author's familiarity with Samkara
studies. This does not however change the fact that her approach is still



994 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

very much the same as that of her predecessors. This approach becomes

clear when we consider the concluding paragraph ofthe book (p. 448):

Die Frage, ob Eckhart und Samkara vergleichbar sind, habe ich sowohl mit 'ja',
als auch mit 'nein' beantwortet - eine unbefriedigende Antwort und eher ein

Offenlassen der Frage als eine Antwort darauf. Haben Eckhart und Samkara in

dem, was als 'echte' Gemeinsamkeit festgestellt wurde, nur unterschiedlich

gewichtet oder ist auch diese Gemeinsamkeit illusorisch, eine mäyä? Sogar wenn
die Antwort auf der negativen Seite liegt, ist ein Vergleich sinnvoll, da er

erhellt, wie unterschiedlich Einheitslehren verstanden werden. Ziel des Dialogs ist

nicht Selbstbestätigung, sondern eine Klärung des Eigenen und Fremden.

It is clear from this paragraph that Wilke's book is part of a dialogue
between two religions—Christianity and Hinduism, presumably—one of
which is "own" (no doubt Christianity), the other "foreign". It is

presumably written for Christians, or for those who somehow feel that

Christianity is their "own".
I am deeply disturbed to find such a statement in an academic

publication. Academic research is not primarily for Christians, nor for the

adherents of any other religion for that matter. Travel accounts owe no
doubt much of their popularity to the fact that they show how much
"others" differ from "us"; academic research should not allow itself to
become a glorified travelogue.

Apart from this general consideration, it is hard to see what could be

the advantage or justification of considering Meister Eckhart, a man who
lived some 700 years before the present, as one of "us". Indeed, what
could it possibly mean? Does it mean that Wilke likes Eckhart better than

Samkara, or that she finds Latin easier to read than Sanskrit; does she

perhaps wish to communicate that she agrees with him or that, as a

European/Christian she has privileged access to his thought? All Indologists
know what dangers some Indian scholars expose themselves to when

assuming that they, as Indians, somehow understand better than others the

thinkers of their past. European history, from around 1300 to the present,
has gone through momentous upheavals and fundamental changes. It seems

a priori advisable (at least in an academic study) to approach Eckhart and

Samkara in fundamentally the same manner: as historical figures that have



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 995

to be understood in their temporal and cultural contexts; neither of them

belongs to "us", and neither of them belongs to "them". Curiously, Wilke
would seem to agree with this when she expresses her conviction "dass es

möglich ist, sich in beide Standpunkte gleichermassen hineinversetzen zu
können und mehrfache Loyalität auszuüben" (p. 316-317), yet she returns
to the "us/them" opposition at several occasions.

The question as to what is to be compared in these two thinkers is,

once again, determined by the "religious" approach. The questions asked

are whether Eckhart and Samkara, in spite of the numerous differences in
their expositions, fundamentally taught and experienced the same thing
(e.g. p. 15). These questions—and especially the second one—are no doubt

ofthe greatest interest to believing Christians. For an academic reader, one
who is not committed to any particular religious tradition, the question
whether Eckhart and Samkara had the same experience is completely
theoretical and probably even in principle undecidable (at least on the basis

of the textual evidence); even Wilke grants this when she says (p. 318):
"Ob das 'ozeanische Gefühl', Eckharts 'Seelengrund' und Samkaras

'selbstleuchtendes Geisteslicht' letztlich doch daselbe meinen, kann kein

religionswissenschaftlicher Vergleich entscheiden, da es 'keinen methodologisch

einwandfreien Zugang' gibt." And the question whether they taught
the same thing can be answered without even looking at the texts: no two
authors belonging to two different cultures (that are not in contact) ever
teach the same thing, especially not if one takes contextual differences into
account. Wilke is, once again, aware of this (p. 446: "Die blosse

Feststellung von Unterschieden zweier Denker aus verschiedenen Kulturkreisen
und unterschiedlichen Zeitperioden ist als solche natürlich banal und liegt
auf der Hand"), but this awareness has no effect on her approach. It should
be clear that the more philological labour one dedicates to the study of
these two authors, the more differences will pop up. Wilke even turns this
into an aim (p. 297): "Anhand von identischen oder ähnlichen Aussagen
und gleichen Metaphern möchte ich zeigen, wie unterschiedlich sie jeweils
verstanden wurden"; and again (p. 321): "Ich lege den Schwerpunkt auf
die Unterschiede, was mir bei einer sorgfältigen Lektüre der Grundtexte

unumgänglich erscheint". Perhaps so, but the outcome of the investigation
will no longer be a surprise.



996 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Does this mean that comparative studies can have no place in the

academic study of religion? They certainly can. But a precondition for any
kind of success may have to be that the division "us" versus "them" be

abandoned, and that more than purely personal aims (such as the possibility
"das Eigene als anderes kennenzulernen", p. 15) be pursued. In the study
of language there is a growing consensus that an innate propensity is
behind all human languages, a shared propensity (not a shared experience)
that makes it possible for human beings to learn and use language. A
detailed comparison of individual languages, however, may primarily bring
to light differences between them. Conceivably, there is a shared propensity

(which should not be confused with the same experience, "Erfahrung",
which Wilke reflects upon as explanation on p. 446) that expresses itself in
the works and ideas of Eckhart and Samkara. Predictably, the detailed

study of their writings in context will bring to light differences, ever more
differences, and will practically guarantee that the shared propensity will
be completely overlooked, even if it exists. The method makes sure that

significant similarities will be buried in contextual debris.
The book under review does not show any awareness of these risks,

and dutifully digs up enough material to make sure that the end result is

sufficiently rich in data to allow of no conclusion whatsoever. This is not
surprising, for the outcome is predetermined by the method. Wilke even
finds it edifying to emphasise the differences: "Die Unterschiede hervorzuheben

erscheint mir für einen Dialog der fruchtbarere Ansatz. Ich
möchte vorschlagen, gerade in den Unterschieden die echte Bereicherung

zu sehen. Ein Lernprozess wird in Gang gesetzt. Dazu gehören auch

Irritation, Verunsicherung und gegenseitige Kritik; in erster Linie aber das

Kennenlernen des eigenen anderen. " Words like these may have a place in
"religious dialogue"; one may have serious doubts about their
appropriateness in an academic publication. Numerous books of this nature could
be written, and will no doubt be written, but it is hard to see how they will
ever be able to take religious studies forward, to greater understanding, not
of the "other" or the "own", but of religion as a human phenomenon.

Johannes Bronkhorst


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

