Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 54 (2000)
Heft: 4

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 975

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Composing a Tradition: Concepts, Techniques and Relationships. Pro-
ceedings of the First Dubrovnik International Conference on the Sanskrit
Epics and Puranas. August 1997. Edited by Mary BROCKINGTON and Peter
SCHREINER. General editor Radoslav Kati¢i¢. Zagreb: Croation Academy
of Sciences and Arts, 1999, S. X, 351.

Mit diesem Band werden die Friichte der First Dubrovnik International
Conference on the Sanskrit Epics and Puranas einem breiteren Publikum
vorgestellt. International war die im August 1997 in Dubrovnik durchge-
fiihrte Konferenz tatsdchlich, gelang es den Organisatoren doch, zahlreiche
namhafte Indologen, die auf dem Gebiet der Epen- und Purana-Forschung
tiatig sind, anzuziehen.

Fiinfzehn Vortrige und drei Workshop-Berichte sind in diesem Band
vereinigt, gegliedert in drei Unterkapitel: Concepts, Techniques of compo-
sition und Relationships. Diese Uniformitit, die Titel und Untertitel sugge-
rieren, ist aber nur oberflachlich, zeigen sich doch die einzelnen Beitrige
sehr individuell in Themensetzung und Materialprasentation. Die Publika-
tion wird durch zwei umfassende Indices, einen Stellen- und einen Stich-
wortindex, abgerundet. Fiir die kroatischen Leser enthdlt der Band zudem
eine von Mislav Jezi¢ hergestellte Zusammenfassung aller Artikel in Kroa-
tisch.

Die Vortrige, wiewohl im Einzelnen sehr unterschiedlich zu beur-
teilen, zeigen sich insgesamt von hoher Qualitit. Unter dem Titel Concepts
fiihrt Yaroslav Vassilkov in den kalavada ein und zeigt, dass dieses
Konzept fiir die epische Weltsicht zentral ist. Horst Brinkhaus setzt die
trimurti-Doktrin mit der parallel auftretenden aber vermutlich ilteren
tryavastha-Doktrin in Beziehung. Georg von Simson verfolgt seine Theorie
weiter, wonach dem Mahabharata ein Jahresmythos zugrunde liege, indem
er untersucht, inwieweit die Zeitangaben, die das Epos selber gibt, mit
seiner Theorie ilibereinstimmen. Minoru Hara stellt mit einer Wortunter-
suchung fest, dass aus dem Blickwinkel von Samkaras Kommentar der
Terminus afman in der Bhagavadgita kein zentrales Konzept ist. Francis



976 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Brassard untersucht den Begriff buddhi in der Bhagavadgita und riickt ihn
in die Nihe des westlich-platonischen Konzeptes der Idee.

Unter Techniques of composition geht Mary Brockington der Kom-
positionstechnik des hypothetischen Autors des von John Brockington
rekonstruierten Ur-Ramayana nach. John Brockington listet formulae aus
dem Ramayana auf und muss dabei erkliren, warum sie, die eigentlich
Zeichen von Miindlichkeit sein sollen, in der von ihm rekonstruierten
ersten Stufe der Verschriftlichung am hiufigsten sind. Renate Sohnen-
Thieme nimmt eine Theorie von Mary Carroll Smith auf, indem sie zeigt,
dass die in fristubh-Versen abgefassten Teile der Wiirfelspielszene eine
lickenhafte, aber in sich stimmige Fassung der Erzdhlung ergeben. Alf
Hiltebeitel widerspricht Vishnu S. Sukthankar’s Bhargava-Theorie und will
zeigen, dass der Bhargava-Zyklus eng mit dem zentralen Thema des Epos,
der Uberwindung von endlosen Racheakten, verkniipft ist. Iwona Milewska
gibt Hintergrundinformationen zu den beiden Filmversionen des Maha-
bharata, der europdischen von Peter Brook und der indischen Fernsehserie,
und liefert Vorarbeiten zu einem interkulturellen Vergleich des Publikums-
geschmacks.

In Relationships erlautert Greg Bailey in der Theorie die Anwendung
der Begriffe intertext und intertextuality. Danielle Feller Jatavallabhula
prasentiert die vedischen und epischen Fassungen der Erzidhlung vom Raub
des Soma aus strukturalistischer Sicht als kosmischen Kampf um die
Macht. Petteri Koskikallio vergleicht den Ramasvamedha im Padmapurana
mit dem ASvamedha im Jaiminibharata und dem vedischen Ritual und listet
einige Unterschiede auf. Klara Gonc Moacanin zeigt, was man untersuchen
konnte, wenn man den Beziehungen zwischen Epos und Natya-Literatur
nachgehen wiirde. Peter Schreiner schliesslich zeigt, wie das Satsamgijiva-
nam, ein neohinduistischer Text, das Bhagavatapurana rezipiert, indem er
den Zitaten und Erwihnungen des Letzteren im Ersteren nachgeht.

Neben den Vortrigen wurden auf dem Kongress fiinf Workshops
durchgefiihrt, von denen drei als Workshop-Berichte in den Band Eingang
gefunden haben. Allerdings zeugen diese Berichte nicht eben von einer
fruchtbaren Diskussion: Greg Bailey beklagt sich in seinem als Einleitung
verwendeten Bericht zur zukiinftigen Forschung iiber die mangelhafte
Diskussionsfreudigkeit der Teilnehmer. Sein Text ist denn auch in erster
Linie eine kenntnisreiche Analyse des aktuellen Forschungsstandes, ob-
wohl einige Ausblicke auf das, was noch zu tun ist, nicht fehlen. Dasselbe



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 977

Bild bieten die anderen beiden Berichte, die in Techniques of composition
untergebracht sind: der eine, von Mary Brockington erstellt, befasst sich
mit der Entwicklung des Ramayana nach der Brockington-Theorie, der
andere, von John Brockington, mit dem Ubergang von miindlicher zu
schriftlicher Uberlieferung. Beide beschrinken sich darauf, den Stand der
Wissenschaft zu den jeweiligen Themen zusammenzufassen. Eine Diskus-
sion unter den Teilnehmern ist hingegen nicht dokumentiert.

Nimmt man den vorliegenden Band als - zugegebenermassen unge-
nauen - Massstab fiir das, was am Kongress punkto Austausch und
Zusammenarbeit erreicht wurde, so muss man feststellen, dass sich der
Dialog zwischen den beteiligten Fachvertretern in Grenzen hielt. Die
Vortrige zitieren sich gegenseitig nur selten - solche Zitate einzufiigen,
wire bei der Uberfithrung von der miindlichen in die schriftliche Form ein
Leichtes gewesen - und die Workshop-Berichte belegen kaum einen
intensiven Gedankenaustausch.

Auch auf dem Gebiet der Methodik scheint sich wenig zu bewegen.
Vielmehr scheint die Epen- und Purana-Forschung methodisch auf den
alten Pfaden fortzuschreiten. Auch die von Bailey in der Einleitung gefor-
derte Zusammenfiihrung von synchron-strukturalistischem und diachron-
texthistorischem Blickwinkel findet nicht statt. So gesehen ist der Titel
Composing a Tradition doppeldeutig, denn man kann ihn nicht nur auf die
untersuchten Texte, sondern auch auf die zur Untersuchung angewandten
Methoden beziehen.

Dass die alten Pfade jedoch nach wie vor neue und interessante
Ergebnisse liefern konnen, zeigt sich im vorliegenden Band ebenfalls
deutlich. In diesem Sinne ist das Werk ein Muss fiir jeden, der in der
Epos- und Purana-Forschung auf dem neuesten Stand sein will.

Andreas Bigger



978 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Essays, Interviews, Recollections and Unpublished Material of Gu Cheng,
Twentieth-Century Chinese Poet. The Poetics of Death. Edited, with an
Introduction and Translations by Li Xia. Lewiston/Queenston/Lampeter:
The Edwin Mellen Press, 1999. xx + 433 pp. Fotos, Zeichnungen,
Faksimiles.

Gu Cheng (1956-1993) hatte nicht nur die Gabe der Dichtung, sondern
auch diejenige, sich als Poet und exzentrischer Genius in Szene zu setzen.
Es ist daher verstindlich, dass er dem schwedischen Sinologen Goran
Malmgqvist, wie dieser im Geleitwort zu vorliegendem Werk bekundet, als
“poem on two legs” in Erinnerung bleiben wird. Ebensowenig erstaunt es,
dass von den sechzehn Aufsitzen, die Li Xia gesammelt hat, sich nicht
einmal die Hilfte mit Gu Chengs poetischem Werk auseinandersetzt. Die
ubrigen befassen sich entweder mit seinem einzigen Prosa-Werk, dem im
letzten Lebensjahr gemeinsam mit seiner Frau Xie Ye verfassten autobio-
graphischen Roman Ying’er, oder sie widmen sich, z.T. in Form per-
sonlicher Erinnerungen, ganz dem Versuch, die Psyche des Dichters zu
ergrinden. Auch wenn man dabei manchmal mehr Intimititen aus dem
Leben des jeweiligen Autors als aus demjenigen Gu Chengs erfahrt, so
ergibt sich insgesamt doch ein facettenreiches Bild dieser aussergewohn-
lichen Personlichkeit. Ergdnzt werden die Aufsdtze durch drei Gespriche
mit dem Dichter sowie einige Briefe von Gu Cheng und Xie Ye im
Original und in englischer Ubersetzung. Gu Chengs eigene Stimme in
diesem dritten Teil des Buches ist es denn auch, die am meisten Einblick in
sein Denken und den philosophisch-literarischen Hintergrund seines
Schaffens bietet. Aufschlussreiche Einsichten in sein Leben, insbesondere
in die Dreiecksgeschichte, die Ying’er zugrunde liegt, vermittelt ein Essay
von Wen Xin, die mit Gu Cheng und Xie Ye eng befreundet war und
ausfuhrlich aus deren Briefen zitiert. Auch die ungewohnliche gesellschaft-
liche Rolle, in die sich Gu Cheng und andere junge Dichter im China der
achtziger Jahre gedringt sahen, wird darin anekdotisch vor Augen gefiihrt:
In einer Zeit, in der politische Fiihrer als Jugendidole ausgedient hatten,
die chinesischen Pop- und Filmstars aber noch in den Kinderschuhen
steckten, waren es fiir ein paar Jahre die Dichter, die sich durch
Toilettenfenster vor autogrammjagenden Meuten in Sicherheit bringen
mussten. Diesen Zeiten scheint auch Wang Yuechuan ein wenig
nachzutrauern, dessen moralisierende Betrachtungen iiber den Nihilismus



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 979

lebensmiider Dichter, die er mit der hehren Hoffnung auf “ein neues
Jahrhundert einer gesunden neuen Nationalliteratur” (95) beschliesst, einen
eher zwiespaltigen Eindruck hinterlassen.

Von den Beitrdgen, die sich ausfiihrlich Gu Chengs Dichtung
widmen, ist Wolfgang Kubins kommentierte Ubersetzung seines letzten
Gedichtzyklus mit dem wortspielenden Titel Cheng (“Peking. Ich”)
hervorzuheben, die allerdings, wie auch Kubins Erinnerungen an das
Dichterehepaar sowie ein hochinteressantes Gesprach Gu Chengs mit Suizi
Zhang-Kubin, bereits anderswo auf Deutsch erschienen ist. Dies schmilert
nicht nur fiir deutschsprachige Sinologen den Wert dieses Sammelbandes,
da auch andere Beitrdge, einschliesslich derjenigen der Herausgeberin,
schon an anderer Stelle im chinesischen bzw. englischen Original publiziert
worden sind. Erstmals zu lesen ist hingegen ein Essay von Peter Hoff-
mann, der einem einzigen spiaten Gedicht Gu Chengs mit seinen
Lieblingsautoren Derrida, Luhmann und Zhuangzi zu Leibe riickt.
Inwieweit sich deren Schriften auch als Leitfaden zur Gedichtinterpretation
eignen, ist jedoch fraglich. Hoffmanns dekonstruktivistisches Feuerwerk ist
nicht ohne Reiz, wirkt aber stellenweise allzu beliebig und vermag den
Verdacht nicht zu verdringen, dass es sich bei dem betreffenden Gedicht
weniger um ein hellsichtiges metapoetisches Meisterstiick als vielmehr um
eine jener in Gu Chengs Spitwerk geradezu obsessiv wiederkehrenden
Todes- und Gewaltvisionen handelt. Zwar sind solche nachtriglichen
Assoziationen aufgrund der Biographie eines Autors nicht unproblema-
tisch. Gerade Gu Chengs eigene Kommentare zum Zyklus Cheng, In
welchem einige Schliisselworte aus dem von Hoffmann besprochenen
Gedicht wieder auftauchen, wiirden eine Interpretation in dieser Richtung
jedoch stiitzen. Andererseits muss gesagt werden, dass Gu Chengs spite
Gedichte, die in ihren verstérenden losen Bilderfolgen wie bruchstiickhafte
Traumprotokolle wirken, eine Willkiirlichkeit der Interpretation provo-
zieren. Schliesslich war es der Dichter selbst, der bekannte, dass er vor der
Niederschrift des Bandes “Quecksilber” ein “sonderbares Phinomen ent-
deckt hatte, nimlich dass die Schriftzeichen sich selbstindig machten und
wie Quecksilber auseinanderspritzten, vielleicht in alle Richtungen flossen
oder sich in Luft auflosten ...” (385). Die letzte Konsequenz einer solchen
“Auto-Poesie” wire aber der vollstindige Riickzug des Autors aus dem
dichterischen Prozess. Vielleicht ldsst sich daraus schliessen, dass hinter
Gu Chengs Freitod auch eine schopferische Krise steckte.



980 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Simon Patton griindet seine Anniherung an Gu Chengs poetisches
Werk auf frithe poetologische Notizen des Dichters. Wiewohl er dabei
einige interessante Ansitze findet, erscheint sein abschliessender Briicken-
schlag zu den Betrachtungen tber Trdume, Wasser und Sprache des
franzosischen Philosophen Gaston Bachelard reichlich arbitrir. Es gibe
viel naheliegendere und wohl auch erhellendere Beziige, z.B. die Frage
nach einer Prigung von Gu Chengs Poetik und Lebensphilosophie durch
das Denken Mao Zedongs bzw. durch den (Un)Geist der Kulturrevolution
- eine Frage, die in diesem Sammelband jedoch hochstens am Rande
gestreift wird, u.a. von Maridn Galik in den erlduternden Marginalien zu
einem seiner beiden Gespriche mit dem Dichter, die mit zu den spannend-
sten Beitrdgen gehoren. Dort wird deutlich, dass Gu Chengs Verhiltnis zur
Kulturrevolution und ihrem Urheber durchaus ambivalent war und nicht
fre1 von Faszination und von Verklarung jener tabula rasa, auf der die so
zarten wie bizarren Bliiten seiner Dichtung gedeihen konnten. Zudem tragt
sein buddhistisch-daoistisch inspiriertes Lebensideal des “ziellosen Ichs” in
seiner Absolutheit und Radikalitit ideologische Ziige, sodass Gu Chengs
Bezeichnung Mao Zedongs als “einen Gefangenen seines eigenen Systems”
(zitiert in Wolfgang Kubins “Reminiszenzen”, S. 257) letztlich auch auf
ihn selbst zurtickfiel. Vor diesem Hintergrund erscheint das tragische Ende
Gu Chengs und Xie Yes nicht mehr bloss als grausiger Einzelfall, sondern
auch als Teil der grosseren Tragik jener traumatisierten Generation, die
von der Politik missbraucht in geistiger Heimatlosigkeit heranwachsen
musste. Es ware wohl nicht ganz abwegig, Gu Cheng und Xie Ye als spite
Opfer einer Ara zu bezeichnen, iiber deren hohen Blutzoll - von psychi-
schen Zerstdrungen ganz zu schweigen - immer noch nur spekuliert
werden kann.

Erwihnenswert ist neben Li Xias eigenen Essays iiber den Roman
Ying’er und die Rolle der Natur in Gu Chengs Werk auch Richard Trappls
kurze aber inspirierte Skizzierung von Gu Chengs poetischem Werdegang.
Den bel weitem umfangreichsten Beitrag liefert Raoul David Findeisen
mit einer minutidsen Analyse der Text-, Editions- und Rezeptionsge-
schichte von Ying’er und Mao Duns Roman Hong. Findeisen begibt sich
darin auf die miihselige Suche nach den kreativen Spuren der Ehefrauen
bzw. Geliebten im Werk ihrer Minner, ohne freilich diese Frage endgiiltig
kldren zu kOnnen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 981

Auch wenn es tibertrieben wire zu sagen, dass das vorliegende Werk
dem Psychologen mehr zu bieten hitte als dem Literaturwissenschaftler, so
bringt es uns doch einer niichternen kritischen Betrachtung von Gu Chengs
literarischem Opus nur bedingt niher. Dazu wire auch ein Vergleich mit
der chinesischen Poesie der letzten Jahre notwendig. Li Xias Werk wirft
jedoch einen weiteren unverdienten Schatten auf all jene jungen Dichter,
die gegenwirtig in China unter nach wie vor schwierigen Bedingungen
leben und schreiben, denen jedoch seit dem internationalen Erfolg von Gu
Cheng, Bei Dao, Yang Lian und anderen Exilliteraten ausserhalb Chinas
nur vereinzelt Interesse entgegengebracht wird.

Raffael Keller

KUBNY, Manfred: Qi, Lebenskraftkonzepte in China, Definitionen,
Theorien und Grundlagen. Heidelberg: Haug, 1995; zugleich: Miinchen:
Ludwig Maximilian Universitit, Dissertation, 1993. ISBN 3-7760-1492-X.

Das grosse Buch (DIN-A4-Format) iiber das sogenannte “Konzept Q1” von
Manfred Kubny gibt sich gewichtig (bringt es doch immerhin etwa 750g
auf die Kiichenwaage) und ist nicht billig (DM/Fr. 236.00). Dafiir bietet es
583 unlektorierte Seiten, 70 Abbildungen und 21 Schemata, sowie 2030
Fussnoten. Die Fussnotendichte liegt damit bei etwa dreieinhalb Fussnoten
pro Seite.

Das Fleisch der Arbeit (491 Seiten) schneidet der Autor in acht Teile
mit insgesamt vierzehn Unterteilungen, wovon bloss deren dreizehn als
“Kapitel” gezdhlt werden (Einleitung, p. XxV). Hierzu gehort auch der
“Textanhang” (Kapitel 11, 61 Seiten) mit Ubersetzungen aus dem Chinesi-
schen.

116 Seiten bilden die hintere und vordere Umhiillung des Werkes.
Vorne (26 Seiten) findet sich das Inhaltsverzeichnis (pp. V-1X) und das
Vorwort (pp. XI-XII), sowie die redaktionellen Hinweise, die im Inhalts-
verzeichnis allerdings “redaktionelle Anmerkungen” heissen (p. XIII), nebst
der Einleitung, worin die “Arbeitshypothesen” dargelegt werden (pp.
XXII-XXVI). Hinten (90 Seiten) Literatur- und Abkiirzungsverzeichnis
(Kapitel 12, pp. 493-524), ein Glossar mit Schriftzeichen und Pinyin-
Umschrift zu chinesischen Begriffen, Namen und Buchtitel (“Kapitel” 13,



982 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

pp. 525-539), sowie das Sach- und Namensverzeichnis (Abschnitt 14, pp.
541-582) samt einer Ubersichtstafel der chinesischen Dynastien (p. 583).

Inhaltsiibersicht

1. Teil, Kapitel 1-3, pp. 1-65, 354 Fussnoten: Kapitel 1 ist eine “Einfiih-
rung in die Problematik des Begriffes Qi g ”, worin a) die Mehrdeutigkeit
des Graphen gi %, und b) die besonderen Schwierigkeiten des Kultur-
transfers von Denk- und Praxisinhalten der chinesischen Heilkunde entlang
der Stichworte “Rezeption” und “Ubersetzung” zur Sprache kommen.

Kapitel 2 iiber den “gegenwirtigen Stand der Forschung zum Konzept
Qi 5@ 7 entwickelt die Problematik des Kulturtransfers in dreifacher Hin-
sicht: a) Durch die aufzdihlende Wiedergabe friiherer Ubersetzungen des
Graphen gi %4, in einige abendlindische Sprachen. b) Durch die “kritische
Wiirdigung der energetischen Terminologie als Rezeptionsmatrix fiir den
Begriff Qi 44 ”, das ist ein historischer Ausflug in die Begriffsgeschichte
des Wortes “Energie”, unter besonderer Beriicksichtigung der Arbeiten
von Manfred Porkert. Und schliesslich c¢) durch die Darstellung einiger
westlicher philologischer Uberlegungen zur Ubersetzung von ¢i 5, (u.a. J.
Legge, J.J.M. de Groot, Wing-tsit Chan, N. Sivin und P.U. Unschuld).

Kapitel 3 befasst sich mit der chinesischen Konstruktion eines wissen-
schaftlichen Qigong im 20. Jahrhundert, wodurch Kubny die Sichtweise
des von ihm so benannten “Kulturspenders” andeuten mdchte. Diese Aus-
fiilhrungen werden erginzt durch die Ubersetzung der Aufsitze “< Uber
das Verstindnis von Qigong>"1 (pp. 54-57) und “<Eine erste Unter-
suchung der Begriffe “inneres Qi” und “dusseres Qi”>"2 (pp. 58-65) aus
einem Sammelband iiber “ <Die wissenschaftlichen Grundlagen des Qi-
gong>" von 1987.

1  “Qigong De Gainian 54 Ij f9 #% 4 7, in “Xie Huanzhang Zif {1 2 [ed.]: Qigong
De Kexue Jichu & I (7 £} 22 5 7% . Beijing, 1987; [Taiwan-Nachdruck] [Yang-
sheng qigong wenhua chuban shiye] Taipei: 19917, pp. 1-4. (Die Ubersetzungs-
und Darstellungsweise der Literaturangaben hélt sich hier und im folgenden an
diejenige von Kubny.)

2 “Qigong Waiqi, Neiqi De Hanyi Chutan 5§ h 7t & , N RV IE F A FE 7, in
op. cit. pp. 27-33.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 983

2. Teil: Kapitel 4, pp. 67-91, 146 Fussnoten: Unter der Kapiteliiberschrift
“Die Etymologie des Zeichens Qi %@~ werden, gar langfidig und mit
etlichen zwischengestreuten Kommentierungen des Autors versehen, die
Eintragungen zu den Graphen ¢i %, xi & und gi =, in das “etymologische
Lexikon” namens “<Buchsammlung zur Erkldrung der chinesischen
Schrift>73 in deutscher Ubersetzung wiedergegeben. Darin seien “alle
wesentlichen Meinungen unkommentiert zusammengestellt worden”, was
einem “einen weitgehenden Uberblick iiber das Spektrum chinesischer,
textkritischer Untersuchungen zu einzelnen Piktogrammen [sic!], und
damit auch zu dem Zeichen Qi” (p. 69) erlaube.

Dem folgen lediglich fiinf Seiten Text zur “thematischen Kategori-
sierung des Begriffes Qi” in den chinesischen “Enzyklopadien” (lei shu %fi
2). Dieses soll einen Hinweis geben “auf das Bedeutungsumfeld, mit dem
der Begriff als Bestandteil des Allgemeinwissens in einen grosseren Zu-
sammenhang gebracht worden ist” (pp. 87-91).

3. Teil: Kapitel 5, pp. 93-140, 212 Fussnoten: “Qi-Konzepte in der chine-
sischen Philosophie bis zum Ende der spiten Han-Zeit (221 n.Chr.)” soll
uns vertraut machen mit der “schwankenden Entwicklung von gleichblei-
benden Textmaterialien” (p. 93), gemeint sind unterschiedliche Interpre-
tationsansitze der klassischen Schriften durch die Jahrhunderte. Das “Qi-
Konzept” wird der folgenden Rasterfahndung unterzogen, diskutiert wer-
den a) die “generellen Eigenschaften” desselben (pp. 97-100)4, b) das “on-

3 Gemeint ist die Schrift «shuo wen jie zi gu lin» 3 3 fi# =% 4 #& von Ding Fubao
118 & (1874-1952). Als “Primirquelle” listet Kubny diesen Titel in seinem
Literaturverzeichnis inkonsequent tibersetzt, ohne Angabe von Schriftzeichen fiir
den Personennamen Cheng Liikun wie folgt: “Shuowen Jiezi Gulin 3¢ 3 fif &7 24
f& < Schriftensammlung der Literatur zum Shuowen Jiezi>. [von Ding Fubao]
(in) Cheng Liikun (Hrsg.): Shuowen Jiezi Gulin Zhengbu Hebian i ~ i &7 24 #£
IE #i & # <Berichtigte und erweiterte Gesamtfassung des Shuowen Jiezi
Gulin>. [von Ding Fubao (1874-1952 n.Chr.] [Abk.: SWJZ] Taipei [Dingwen
shuju] 1983.” “Shuo wen jie zi” indessen wird mit “ < Erkléirung von Sprache und
Schrifizeichen>" wiedergegeben (p. 67).

4 Dazu ein Beispiel des hierunter fallenden Raisonnements: “Insgesamt gibt es fiir
die Spekulationen Giber ein homogenes Qi-Konzept vor der Zhou-Zeit nur unklare
Hinweise. Wir miissen aber davon ausgehen, dass sich die Menschen dieser Zeit



984 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

tologisch wirksame Qi” (pp. 101-106)3, c) das “Qi der Natur” (pp. 107-
116), d) das “Qi im menschlichen Korper” (pp. 117-140), wo Kubny
hauptsdchlich das sogenannte “psychologisch wirksame Qi” durchnimmt
(pp. 124-140).

4. Teil: Kapitel 6-7, pp. 141-285, 555 Fussnoten: Diese beiden Kapitel
besprechen “Qi-Konzepte” “unter der Dominanz daoistischer Weltbilder”
(p. 141) von 221 n.Chr. bis zum Beginn der Song-Dynastie (960-1126).
(Siehe unten bei Kritik: Stichprobe «yang xing yan ming lu».)

5. Teil: Kapitel 86, pp. 289-349, 207 Fussnoten: Behandelt werden “Qi-
Konzepte innerhalb des Neokonfuzianismus von Beginn der Song-Zeit (...)
bis zum Ende der Ming-Zeit (1368-1443 n.Chr.)”. Erldutert werden
“Formen des kognitiven Zugriffs auf Qi” von Zhou Dunyi [& 2% [if, Shao
Yong #F 5, Zhang Zai 5 &Y, der Gebriider Cheng 2 und von Zhu Xi 4
=, sowie “Formen des affektiven Zugriffs auf Qi”, etwa bei Lu Xiang-

PO

shan [z 5% ||| und Wang Yangming F 5 FH .

irgendetwas vorgestellt haben, in dem sich Animismus und Natur miteinander ver-
einten. Dagegen liegen derzeit keine Beweise fiir den Standpunkt einiger chinesi-
scher Autoren vor, die fiir die frithe Zhou-Zeit bereits von existierenden weltbild-
lichen Konzepten ausgehen, deren Zentrum das Konzept Qi gewesen sein soll, und
die in Atem- oder Bewegungstechniken explizit zu einer konzeptrelevanten Anwen-
dung kamen, um Qi zu pflegen und zu bewahren. Umgekehrt ist es aber nicht
auszuschliessen, dass es gesundheitshygienische und psychohygienische Verfahren
gab.” [Abschnitt]

“Dagegen hat es aber mit dem Piktogramm Qi ein Konzept gegeben, das einen
Einfluss des Himmels auf die Schépfung beschrieb, denn tatsdchlich [!] zeigen die
vier Striche des Zeichens Qi sich iiberlagernde Luftschichten, so dass ein weiterer
entwicklungsgeschichtlicher Schritt zur Atmung nicht mehr allzu gross war.” (pp.
99-100)

5 Auftakt ist: “Der wichtigste Grundsatz innerhalb des Konzeptes des ontologisch
wirksamen Qi ist der Einheitsgedanke des Weltbeginns und damit auch der Ein-
heitsgedanke des Qi, der innerhalb der Schriften der bedeutendsten Philosophen
stets betont wird, (...)” (p. 101).

6 Die Angabe auf p. XX1v “bestehend aus den Kapiteln 7 bis 8.2.3.” ist ein Fehler.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 985

6. Teil: Kapitel 9, pp. 351-391, 170 Fussnoten: Diese vierzig Seiten ver-
sprechen Ausfiihrungen zu “Qi-Konzepten” wihrend der Qing (1644-
1911). Wir finden aber als Hauptmenu eine paraphrasierte Darstellung (pp.
355-377) der “Lungi g %. < Abhandlung iiber das urspriingliche Qi>”,
das sind die “Gesammelte[n] Materialien in vier Aufsitzen aus dem Werk
des Song Xingxing 7 & 2 ” (fl. 1650, um 1600 geboren, von den Ming
beamtet”), die wihrend der letzten Regierungsdevise der Ming (chong zhen
£ 15, 1628-1644) entstanden sein diirfte (p. 353).8

Nach einigen Gedanken zu “Materialistischen Qi-Konzepte[n]” wih-
rend der Qing (pp. 378-383) folgt die Ubersetzung von zwei Abhandlungen
von Qing-Gelehrten, namlich Wei Xiemeng % {7 2 (Lebensdaten unbe-
kannt) “Yuanqi, Shang Zhong Xia [ 5, = T <Uber das urspriingliche
Qi, in 3 Teilen>" (pp. 385-390)9 und Guan Xianghuang & 5 & 10 (Le-
bensdaten unbekannt), “Gu Jin Yuanqi Bu Shen Xiang Yuan Shuo &5 5 J
& 7 H #8355 # <Uber die Theorie, dass sich das Qi des Alterums und
das der Neuzeit nicht ihnlich sind>”, mit alternativer Ubersetzung des
Titels als “ < Dariiber, dass das Qi der Neuzeit dem Qi des Altertums Brii-
der sind > ” [sic] (pp. 390-391)11.

7 Diese biographischen Angaben findet sich auf pp. 354-355.

8 Eine Ubersetzung ins Deutsche wurde in Anhang B (pp. 460-491) besorgt. Benutz-
te Ausgabe: “Song Yingxing Shizhu Si Zhong 7 FE& & 4 & U & <4 verschollene
Schriftwerke von Song Yingxing >. Shanghai: Shanghai renmin chubanshe, 1976”
(Literaturverzeichnis, p. 497).

9 Gemiss Fussnote 9, p. 385, befindet sich dieser Artikel in der Sammlung Huhai
Wenzhuan < Schriftliche Uberlieferungen aus Huhai >, welche in der “Library of
the Institute of African and Oriental Studies (London)” vorliege. Die Angabe von
p. 499 des Literaturverzeichnisses lautet: “Yuan Qi jC & ( &1 F ) <Uber das
urspriingliche Qi (1.-3. Teil)>; [von Wei Xiemeng Z {7} & (Qing-Zeit). (in)
Huhai Wenzhuan #j ¥ 3 {8 Literarische Uberlieferungen aus Huhai>, 16 juan
[Institute for Oriental and African Studies, Originalausgabe]”. - Ortskundige
werden die entsprechende Institutsbibliothek trotz variabler Bezeichnung - siehe
auch Fussnote 11 - schon zu finden wissen.

10 p. 385 steht falschlicherweise “Guan Xianghuan” ohne chinesische Schriftzeichen.

11 Die erste Betitelung findet das geneigte Lesepublikum p. 385, die zweite p. 390
und im Literaturverzeichnis p. 494. Die Ubersetzung des Graphen yudn ji; wird
indessen beide Male unterlassen. - Gemeinhin iibertragt unser Autor yudn qi JT &



986 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

7. Teil: Kapitel 10, pp. 393-429, 112 Fussnoten: Dargestellt werden die
“Inhalte des Qi-Konzeptes gegen Ende des 20. Jahrhunderts”. Dies wird
(p. 429) beschlossen mit folgendem Appell:

Auf der anderen Seite sind Schritte zu einer unkonventionellen Erforschung des
Menschen aus einer nicht-abendldndischen Sicht sehr zu begriissen, vor allem
wenn dies aus der Perspektive eines derart hochentwickelten Systems wie das
[sic] der chinesischen Yangsheng-Techniken und der TCM [= Traditionelle
Chinesische Medizin] geschieht, weil zu erwarten ist, dass sie den derzeitigen
Wissenstand iiber den Menschen auf iiberraschende Weise erweitern konnen.
Jedoch ist zu befiirchten, dass bei einer unbedingten Fixierung des Qi als physi-
kalisch nachweisbares Phdnomen sich das Qi selbst als klassisches Liicken-
paradigma erweisen konnte, in dessen Namen der Mensch seine Abneigung
gegen den Tod sublimiert. Schliesslich ist die Angst vor dem Tod und die
ersatzweise und hektische Befriedigung peripherer “Ausserer” Bediirfnisse genau
das gewesen, was nach den Auffassungen innerhalb der daoistischen Yangsheng-
Techniken die “Vervollstindigung des Lebens” und die “Erlangung von Lang-
lebigkeit” verhinderte. (Einfiigungen vom Rezensenten)

8. Teil: Kapitel 11-13, pp. 431-539, 274 Fussnoten: Kapitel 11 enthdlt den
“Textanhang”, gemeint ist die Ubersetzung von “Yuangi Lun TG & 3@
< Abhandlung iiber das urspriingliche Qi>" (Anhang A, pp. 431-459)12

mit das “urspriingliche Qi”, siehe das “Sach- und Namensverzeichnis” p. 580,
manchmal noch mit “Yuangi <Das Qi des Ursprungs>"”, cf. p. 351, dort ist, ach
nein!, der Titel des Traktates von Wei Xiemeng angesprochen! Seite 494 des
Literaturverzeichnisses macht die folgende Angabe, beim Sternchen * fehlt ein
Graph: “Gu Jin Yuangi Bu Shen Xiang Yuan Shuo & 4 jU & 1~ & fH i R
< Dariiber, dass das Qi der Neuzeit und das Qi des Altertums Briider sind>. [von
Guan Xianghuan & % # (fl. 1792 n.Chr.)] in Wu Yi Huijiang & B * 2§
< Zusammengetragene Erkldrungen der Heilkundigen aus [der Gegend um] Wu>
[Originalausgabe der Library of African and Oriental Studies, London] Vorwort
datiert auf 1792”.

12 In Fussnote 1 (p. 431) fehlt die Angabe der Quelle. Im Literaturverzeichnis (p.
499) lautet diese: “Yuanqi Lun J7 %5 34 < Uber das urspriingliche Qi > ; (in) Yunji
qiqian Z£ %, += % < Sieben Bambusstreifen einer wolkigen Schachtel >. [Tang-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 987

und von “Lungi 3 58, < Abhandlung iber das urspriingliche Qi> Ming-
Zeit Gesammelte Materialien in vier Aufsitzen aus dem Werk des Song
Xingxing % i€ &2 ” (Anhang B, pp. 460-491, siehe oben Fussnote 8).

Kapitel 12 ist das Literaturverzeichnis (pp. 493-524). “Kapitel 13”
das “Glossar chinesischer Zeichen” (pp. 525-539).

Kritik

1. Umgang mit Abbildungen: Eigenartigerweise finden sich zwischen den
Austithrungen des 5. Kapitels, welches die dlteren Zeugnisse vor dem 3.
Jahrhundert n.Chr. behandelt, eingestreute Abbildungen aus den Sancai
Tuhui = =¥ (Graphischen Darstellungen der 3 Entititen [der Scho-
pfung]) - pp. 105, 108, 114 -, ein Werk des Wang Qi =+ i1, fI. 1565-
1614 n.Chr.13, ohne dass uns Kubny irgendeinen Zusammenhang mit den
um Jahrhunderte élteren Texten auch nur erwidhnen wiirde. Ganz einfach:
Es gibt keinen Zusammenhang!

Der gleiche Umgang auch mit den “Schemata” zu den Fiinf Wand-
lungsphasen (pp. 127, 138): Kein Bezug zu den laufenden Erorterungen
und hier zusitzlich auch keine Quellenangabe, denn diese hitte uns wohl
wiederum ausserhalb des diskutierten Zeitrahmens gebracht. Nun, nach
dem “Verzeichnis der Abbildungen” gibt es 70 Abbildungen, die nach
Meinung des Rezensenten in der Mehrzahl gleichermassen unvermittelt

Zeit] (in) Zhujia Qifa 2% 5% & 1% < Uber die Qi-Methoden aller Schulen>. [Song-
Zeit] (in) Daozang Yaoji Xuankan 3 j& %5 % 3% 1] <Ausgewihlte Ausgabe der
wichtigsten Werke des Daozang > . Shanghai 1989: Vol.I: 56.Juan”. - Nun: Yun Ji
Qi Qian in 122 juan ist ein Werk der Song, circa um 1022, verfasst von Zhang
Junfang 5& & 5 ; und darin gibt es eine Abteilung zhu jia qi fa, worin wiederum
der tlbersetzte Text in juan 56 zu finden ist. Yun Ji Qi Qian liegt in mehreren Aus-
gaben vor, welche aufgrund ihrer Eigenheiten fiir jedes Ubersetzungsvorhaben un-
bedingt zu konsultieren sind. Fiir genauere Angaben, vgl. Kristofer Schipper 1981-
1982: Projet Tao-tsang. Index du Yunji Qigian. 1981: Tome I (Traits 1-8); 1982:
Tome II (Traits 9-33) (Publications de 1'Ecole Francaise d'Extréme-Orient,
Volume CXXXI) Paris: Ecole Frangaise d'Extréme-Orient.
13 Angaben - ohne Gewihr - nach Kubnys Literaturverzeichnis, p. 496.



088 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

eingestreut werden oder aber durch den Autor aus ihrem jeweiligen
Zusammenhang gerissen und fiir seine Zwecke “genutzt” werden. Dies
fiihrt bei den zumeist Ausserst abstrakten schematischen Darstellungen in
Texten aus dem daoistischen Umfeld nicht selten zu unsinnigen Aussagen.
Einer eingehenden Interpretation der Schaubilder wird indessen stets
geflissentlich aus dem Weg gegangen.

Da diese sogenannten “Abbildungen” zusammen mit - z.T. haarstriu-
benden - “Ubersetzungen” der urspriinglichen Betitelungen und sonstigen
Textes jeweils den Umfang einer vollen Seite einnehmen, sind hier
ungefihr weitere 60-70 Seiten fiir die Katz’!14 Folglich reduziert sich der
Fleisch-Anteil auf circa 400 Seiten.

14 Beispiel (p. 218): “33. Abbildung: Die Geister der Organe wachen iiber das inere
Elixir”. Dazu sagt Fussnote 199: “entnommen aus dem Xiuzhen Taiji Hunyuan
Zhixuan Tu [*{% & /=& 7048 3 [E]] <Graphik zur Erklarung des Mysteridsen
bei der Pflege des Echten und des dusserst triiben Ursprungs>. 2.Kap.:7a in DZ
[*= Dao Zang & ji& ] 168:150[*.]” [*Abschnitt] “Das Schaubild heisst “Graphik
zum Hof des Nichts [in dem] das Qi zu Geist geschmolzen wird, in Reimen
erklart” lianqgi chengshen chaowu juetu [*#% 58 p% t# ¥ )G 3k [E]]. Die Graphik
zeigt das zentral liegende Neidan [*PAN F}] mit allen seinen 5 Aspekten der
Wandlungsphasen. Die Einfliisse der Organe sind hier lose, ndmlich spirituell dar-
gestellt. Die Nieren sind schwarz markiert, genauso wie ihre [*sic] Anteil inner-
halb des inneren Elixirs.” (Einfiigungen des Rezensenten sind mit einem Sternchen
* markiert.)

Der Autor datiert diesen Text im Literaturverzeichnis auf die Song-Zeit (p. 498),
also irgendwann zwischen das 10. und 13. Jahrhundert, ohne irgendeinen Hinweis
auf Sekundirliteratur. Der Index (p. 578) verridt miihelos, dass diese daoistische
Schrift von Kubny einzig in Fussnoten und zwar allein zwecks “Entnahme”
weiterer Abbildungen erwihnt wird. Dies gilt fir die zwolf Abbildungen 24, 25,
28, 31, 32, 33, 35, 37, 38, 64a+b, 65, 67. Denen ergeht es genauso, wie dem
oben zitierten Beispiel: Wenn ein Bezug zu den laufenden Erorterungen besteht, so
wird dieser an keiner Stelle im Haupttext bekannt gegeben, ganz zu schweigen von
irgendeiner Besprechung der Quelle selbst. Damit flottiert bereits fast ein Fiinftel
aller “Abbildungen” zusammenhangslos im Werk. In der Umgebung der genannten
Abbildung bespricht der Autor hingegen “6.3.2.2. Neidan-Techniken in der Tradi-
tion des Huangting Jing & i $& <Der Klassiker der gelben Halle>" (pp. 211-
219). Diese Tradition beginnt nun ihrerseits wiederum einige Jahrhunderte vor der



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 989

2. Stichprobe «yang xing yan ming lu» 7 ''f 7t A % . Auf den Seiten 234-
238 bespricht Kubny “Qi bei Tao Hongjing [ 5/, & (456-536 n.Chr.) im
Yangxing Yanming Lu & % 4E 65 §% <Register zur Pflege der natiirlichen
Anlage und Verlangerung des Lebens > ” .15

Tao Hongjing wird dabei ganz selbstverstindlich als “Autor” ange-
sprochen.16 Doch der Text wird traditionellerweise nebst Tao auch Sun
Simiao £% f& 35 (581-682) zugeschrieben. Beide Zuschreibungen sind pro-
blematisch. Im {ibrigen weist die Schrift einen komplexen Komposit-Cha-
rakter auf, weswegen ihre Datierung umstritten ist.17 Die Interpretation
eines solchen Komposit-Werkes, welches Kubny bloss nach Massgabe der
Zitate jener chinesischen Sammlungen iiber Qigong oder Qi zu kennen
scheint, die er indes korrekterweise zu jeder ilibersetzten Stelle ausweist,
gerdt in der Folge leicht zu einem Geschwafel sondergleichen. Seite 238
heisst es:

Neben diesen rein technischen und therapeutischen Betrachtungen, die sich im
wesentlichen dem breiten Strom der daoistischen Bemiithungen angeschlossen
haben, ist uns aber aus dem Yangxing Yanming Lu eine Textstelle erhalten, in
der Tao Hongjing eine Definition von Qi wagt. Er dussert dies innerhalb des
bereits bekannten Kontexts von “Feinstoff”, Qi und “Geist”, als die drei

auf die Song datierten Quelle. Solch ein Umgang mit bislang wenig erschlossenen
Quellen ist (mir) unertrdglich!

15 Kubny verschreibt sich im Literaturverzeichnis (p. 498) bei der Angabe des Faszi-
kels im Dao Zang statt “Dao Zang 582” miisste es heissen “572” (p. 234 Fussnote
250 ist dies denn auch richtig festgehalten worden). Das Lesepublikum erfahrt
nicht, dass sich in juan 32 des Yun Ji Qi Qian (siehe oben Fussnote 12) noch eine
verkiirzte Fassung des Textes finden 1isst.

16 Dies entspricht der landldufigen Auffassung in Qigong-Werken.

17 Zur Textgeschichte, siehe Okanishi Tameto [ 75 & A [1936-1944]: Song Yi Qian
Yiji Kao & ) §j 5% #2 # . Fentian: Manzhou Yike Daxue. 4 vols. reprint 1958:
Beijing: renmin weisheng cbs. 1 vol: 462; Tang Yongtong 15 5 2 1964: Du «Dao
Zang» Zha Ji 38 (:EE ) FLEC, in: Lishi Yanjiu 7% 52 #F %¢ 3: 183-190 und Zhu
Yueli % il f1] 1986: «Yang Xing Yan Ming Lu» Kao { B M iEfr k) & (A
textual research on the Yang Xing Yan Ming Lu), in: Shijie Zongjiao Yanjiu t 5
AT 10 101-115.



990 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Entitdten des menschlichen Leibes. Dabei zitiert er selbst ein Werk namens Fugi
Jing <Klassiker iiber die Aufnahme von Qi>: (...)

Wie kann Tao gleichzeitig eine Definition wagen und dennoch jenes andere
Werk zitieren, worin ebendiese Definition steht? Wie konnte ein daoisti-
sches Werk, dass aus Zitaten aufgebaut ist, etwa nicht den “daoistischen
Bemiihungen” entsprechen? (Und diese wéren auch noch enger einzu-
grenzen.) Im Fu Qi Jing i % #% heisst es, laut der Ubersetzung Kubnys
(ebd.), welcher ich hier jedoch den chinesischen Text folgen lasse:

Was das Dao betrifft, so ist es das Qi. Wenn man das Qi bewahrt, dann bewahrt
man das Dao. Wenn man das Dao erlangt, dann exisitert man lange.

Was den Geist betrifft, so ist er die Feinstoffe. Wenn man die Feinstoffe
bewahrt, dann leuchtet der Geist. Wenn der Geist leuchtet, dann lebt man lange.
Was die Feinstoffe betrifft, so sind sie der Fluss des Blutes und sind das
Spirituelle dessen, was die Knochen bewahrt. Wenn die Feinstoffe versiegen,
dann werden die Knochen morsch. Wenn die Knochen morsch werden, dann
tritt der Tod ein.

Deshalb liegt es am Dao, [welches gleichzeitig das Qi ist] und deshalb muss
man seine Feinstoffe wertschitzen.

REAE EEREM RANGE . FEHIRF .

MEEW . REAIMAE . MR AE .

FEHEMIRZ IR - SFEZE AN o

fEEAEMN . BHAER . EUBEHEHE .

Dieser ungeschlachten “Ubersetzung” folgt eine Betrachtung, worin die
Logik des Textes angezweifelt und durch diejenige des “Interpreten”
ersetzt wird:

Fir Tao Hongjing ist Qi direkter Ausdruck des Dao, welches er nur durch die
Veranderungen in der Welt beschreiben kann. Diese Gleichsetzung beider
Begriffe ist insofern nicht unlogisch, da man in beiden Féllen nicht mit Hilfe der
sichtbaren Ebene argumentieren kann, sondern nur generative Zustidnde, wie die
Phinomene Hitze, Kilte oder Wind es sind, fiir den Vergleich heranziehen
kann. Tao Hongjing entgeht dem Dilemma einer Erklarung letztendlich damit,
dass er das, was er nicht sehen kann, mit dem, was er nicht erkliren kann,
vergleicht. [Ende des Kapitels 6]



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 991

Der Rezensent entgeht dem Dilemma dieser Rezension, indem er sie an
dieser Stelle aufgibt.

Rudolf Pfister

RASTELLI, Marion: Philosophisch-theologische Grundanschauungen der
Jayakhyasamhita. Mit einer Darstellung des tdglichen Rituals. Wien: Ver-
lag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften. 1999. (Oster-
reichische Akademie der Wissenschaften, philosophisch-historische Klasse,
Sitzungsberichte, 668. Band. Beitrage zur Kultur- und Geistesgeschichte
Asiens, Nr. 33.) 433 pp. ISBN 3-7001-2854-1. 891 6S.

Readers will find more in this book than is promised by its main title. The
presentation of the daily ritual mentioned in the subtitle, along with the
chapter on Yoga which concludes the main text, cover 174 pages, which is
more than the 169 pages covered by the remaining chapters. The chapters
on the daily ritual and on Yoga are justified in the introduction with the
argument that most of the Jayakhya Samhita deals with ritual; moreover,
ritual and Yoga cannot really be separated from the philosophical-theolog-
ical ideas. This last argument contrasts strangely with the convincing
claim, expressed in the same introduction and elsewhere, that the chapters
dealing with philosophical-theological teachings (mainly chapters 3-5),
were added later to a text which thus far was without “theoretical”
teachings.

However this may be, scholars will have reason to be happy with the
appearance of this book. Both the theoretical teachings and the daily ritual
along with Yoga are presented in a clear and thorough manner which
throughout remains close to the text. Numerous passages are carefully
translated and analysed. This is most welcome, the more so since the
Parficaratra tradition to which the Jayakhya Samhita belongs has received
relatively little attention from scholars apart from the well-known studies
by F.O. Schrader and Sanjukta Gupta.

Some minor points of criticism may here be made. The present re-
viewer feels uncomfortable with the translation “Eigenschaft” (property,
quality) for the term guna when referring to sartva, rajas and tamas. These



992 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

three are clearly constituents of prakrti, and the term guna is no doubt re-
lated to expressions such as triguna “triple”. There is no need to postulate
a “primitive” failure to distinguish between constituents and qualities.

On p. 55 the expression bhutayoni (“die Urspriinge der Elemente”) 1s
interpreted as “die Reinstoffe (fanmatra) Ton, Berithrung, Farbe, Ge-
schmack und Geruch”; similarly on p. 58. The reference is to Jayakhya
Samhita 3.2-8, which does not however use the expression fanmatra (cp.
3.7: bhutatma bhutayoninam srasta viddhi sadaiva hi/ sabdasparsau tatha
ruparasagandhabhidhdyinah//). This superimposition of the term fanmatra
may distort the picture. Sound, touch, colour, taste and smell might
equally well be qualities (guna), which are also recognised in the Samkhya
system of thought. It is true that the term tanmatra occurs in other parts of
the Jayakhya Samhita, but it is not excluded that it is never used in the
three “theoretical” chapters, which may constitute a separate text, as we
have seen. This, if true, would be very interesting and perhaps significant,
because the role of the tanmatras in classical Samkhya is obscure and
ambiguous.

Johannes Bronkhorst

WILKE, Annette: Ein Sein - ein Erkennen. Meister Eckharts Christologie
und Samkaras Lehre vom Atman. Zur (Un-) Vergleichbarkeit zweier Ein-
heitslehren. Bern etc.: Peter Lang. 1995. (Studia Religiosa Helvetica,
Series Altera, 2.) ISBN 3-906755-61-4. 469 pp.

Religious studies are still predominantly carried out by people who are
either religiously committed or pursue issues that are related to personal
religious quests rather than to larger academic concerns. This field of study
may in this way maintain a certain interest among believers and spiritual
seekers, but one can legitimately raise the question whether it can in this
manner be expected to make any contribution worth the name to the
academic understanding of religion. The numerous comparisons between
Eckhart and Samkara that have been published in the recent past illustrate
these remarks. There are a number of undeniable close similarities between
these two thinkers. Wilke formulates them as follows (p. 297):



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 993

Zentrum von Eckharts Lehre ist es, die Gottesgeburt im Menschen mittels
rationaler Argumentation darzulegen. Die Gottesgeburt versteht er als ein
Geschehen, worin ein Mensch ist, was er von jeher war, wesenhaft verniinftig,
frei von Zeit, Raum und Korperlichkeit eins mit Gott. Die eigene Erfahrung
zeugt davon. Zentrum von Samkaras Denken ist die Lehre vom wahren Selbst,
dem Atman, der zeitlos, raumlos, korperlos und wesenhaft verniinftig den Kern
der individuellen Persénlichkeit ausmacht. In diesem Kern ist ein Mensch
identisch mit dem Absoluten, mit Brahman. Auch Samkara will diese Identitit
mittels rationaler Argumentation darlegen und auch nach ihm ist diese Einheit
realiter erfahrbar.

And again (p. 441):

Eckhart will die Gottesgeburt im Menschen mittels rationaler Argumentation
darlegen, Samkara geht es um die Darlegung des wahren Selbst mittels ratio-
naler Argumentation; sowohl das Sohn-Sein, als auch das Atman-Sein, besteht
darin, das sich ein Mensch erkennt, wie er von jeher war: wesenhaft verniinftig,
frei von Zeit, Raum und Koérperlichkeit eins mit dem Héchsten; dieser Einsicht
ist nach beiden Denkern realiter erfahrbar.

Practically all scholars who have taken these similarities seriously have
concluded from them that fundamentally all religions say the same (p. 300:
“Allen ... ist gemein, dass sie ausschliesslich die Gemeinsamkeiten beton-
ten ... Es wird implizit eine Metareligion postuliert, in welcher es keine
Unterschiede gibt, und nach welcher alle Religionen im Grunde dasselbe
sagen.”). Others have concentrated on the differences and, as in the case
of Rudolf Otto, have arrived at the conviction that one, i.e. normally
Christianity, is superior to the other. Conclusions like these are of course
of the greatest interest to those who wish to gain clarity about, or
propagate, their own religious convictions. It is much less clear what place
they have in academic scholarship.

Wilke’s book distinguishes itself from many of its predecessors by
bringing in solid scholarship and the determination not to be apologetic for
whatever position. More than half of it deals with Eckhart’s christology,
and the remaining portion testifies to the author’s familiarity with Samkara
studies. This does not however change the fact that her approach is still



994 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

very much the same as that of her predecessors. This approach becomes
clear when we consider the concluding paragraph of the book (p. 448):

Die Frage, ob Eckhart und Samkara vergleichbar sind, habe ich sowohl mit ‘ja’,
als auch mit ‘nein’ beantwortet - eine unbefriedigende Antwort und eher ein
Offenlassen der Frage als eine Antwort darauf. Haben Eckhart und Samkara in
dem, was als ‘echte’ Gemeinsamkeit festgestellt wurde, nur unterschiedlich
gewichtet oder ist auch diese Gemeinsamkeit illusorisch, eine maya? Sogar wenn
die Antwort auf der negativen Seite liegt, ist ein Vergleich sinnvoll, da er er-
hellt, wie unterschiedlich Einheitslehren verstanden werden. Ziel des Dialogs ist
nicht Selbstbestdtigung, sondern eine Klarung des Eigenen und Fremden.

It is clear from this paragraph that Wilke’s book is part of a dialogue
between two religions—Christianity and Hinduism, presumably—one of
which is “own” (no doubt Christianity), the other “foreign”. It is pre-
sumably written for Christians, or for those who somehow feel that
Christianity is their “own”.

I am deeply disturbed to find such a statement in an academic pub-
lication. Academic research is not primarily for Christians, nor for the
adherents of any other religion for that matter. Travel accounts owe no
doubt much of their popularity to the fact that they show how much
“others” differ from “us”; academic research should not allow itself to
become a glorified travelogue.

Apart from this general consideration, it is hard to see what could be
the advantage or justification of considering Meister Eckhart, a man who
lived some 700 years before the present, as one of “us”. Indeed, what
could it possibly mean? Does it mean that Wilke likes Eckhart better than
Samkara, or that she finds Latin easier to read than Sanskrit; does she
perhaps wish to communicate that she agrees with him or that, as a Euro-
pean/Christian she has privileged access to his thought? All Indologists
know what dangers some Indian scholars expose themselves to when
assuming that they, as Indians, somehow understand better than others the
thinkers of their past. European history, from around 1300 to the present,
has gone through momentous upheavals and fundamental changes. It seems
a priori advisable (at least in an academic study) to approach Eckhart and
Samkara in fundamentally the same manner: as historical figures that have



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 995

to be understood in their temporal and cultural contexts; neither of them
belongs to “us”, and neither of them belongs to “them”. Curiously, Wilke
would seem to agree with this when she expresses her conviction “dass es
moglich ist, sich in beide Standpunkte gleichermassen hineinversetzen zu
konnen und mehrfache Loyalitit auszuiiben” (p. 316-317), yet she returns
to the “us/them” opposition at several occasions.

The question as to what is to be compared in these two thinkers is,
once again, determined by the “religious” approach. The questions asked
are whether Eckhart and Samkara, in spite of the numerous differences in
their expositions, fundamentally taught and experienced the same thing
(e.g. p. 15). These questions—and especially the second one—are no doubt
of the greatest interest to believing Christians. For an academic reader, one
who 1s not committed to any particular religious tradition, the question
whether Eckhart and Samkara had the same experience is completely
theoretical and probably even in principle undecidable (at least on the basis
of the textual evidence); even Wilke grants this when she says (p. 318):
“Ob das ‘ozeanische Gefiihl’, Eckharts ‘Seelengrund’ und Samkaras
‘selbstleuchtendes Geisteslicht’ letztlich doch daselbe meinen, kann kein
religionswissenschaftlicher Vergleich entscheiden, da es ‘keinen methodo-
logisch einwandfreien Zugang’ gibt.” And the question whether they taught
the same thing can be answered without even looking at the texts: no two
authors belonging to two different cultures (that are not in contact) ever
teach the same thing, especially not if one takes contextual differences into
account. Wilke is, once again, aware of this (p. 446: “Die blosse Fest-
stellung von Unterschieden zweier Denker aus verschiedenen Kulturkreisen
und unterschiedlichen Zeitperioden ist als solche natiirlich banal und liegt
auf der Hand™), but this awareness has no effect on her approach. It should
be clear that the more philological labour one dedicates to the study of
these two authors, the more differences will pop up. Wilke even turns this
into an aim (p. 297): “Anhand von identischen oder dhnlichen Aussagen
und gleichen Metaphern méochte ich zeigen, wie unterschiedlich sie jeweils
verstanden wurden”; and again (p. 321): “Ich lege den Schwerpunkt auf
die Unterschiede, was mir bei einer sorgfaltigen Lektiire der Grundtexte
unumgiénglich erscheint”. Perhaps so, but the outcome of the investigation
will no longer be a surprise.



996 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Does this mean that comparative studies can have no place in the
academic study of religion? They certainly can. But a precondition for any
kind of success may have to be that the division “us” versus “them” be
abandoned, and that more than purely personal aims (such as the possibility
“das Eigene als anderes kennenzulernen”, p. 15) be pursued. In the study
of language there is a growing consensus that an innate propensity is be-
hind all human languages, a shared propensity (not a shared experience)
that makes it possible for human beings to learn and use language. A
detailed comparison of individual languages, however, may primarily bring
to light differences between them. Conceivably, there is a shared propen-
sity (which should not be confused with the same experience, “Erfahrung”,
which Wilke reflects upon as explanation on p. 446) that expresses itself in
the works and ideas of Eckhart and Samkara. Predictably, the detailed
study of their writings in context will bring to light differences, ever more
differences, and will practically guarantee that the shared propensity will
be completely overlooked, even if it exists. The method makes sure that
significant similarities will be buried in contextual debris.

The book under review does not show any awareness of these risks,
and dutifully digs up enough material to make sure that the end result is
sufficiently rich in data to allow of no conclusion whatsoever. This is not
surprising, for the outcome is predetermined by the method. Wilke even
finds it edifying to emphasise the differences: “Die Unterschiede hervorzu-
heben erscheint mir fiir einen Dialog der fruchtbarere Ansatz. ... Ich
mochte ... vorschlagen, gerade in den Unterschieden die echte Bereiche-
rung zu sehen. Ein Lernprozess wird in Gang gesetzt. Dazu gehoren auch
Irritation, Verunsicherung und gegenseitige Kritik; in erster Linie aber das
Kennenlernen des eigenen anderen.” Words like these may have a place in
“religious dialogue”; one may have serious doubts about their appro-
priateness in an academic publication. Numerous books of this nature could
be written, and will no doubt be written, but it is hard to see how they will
ever be able to take religious studies forward, to greater understanding, not
of the “other” or the “own”, but of religion as a human phenomenon.

Johannes Bronkhorst



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

