
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 4

Artikel: Geschichte als Mythos : zur Aneignung von Vergangenheit in der
tibetischen Kultur : ein kulturwissenschaftlicher Essay

Autor: Schwieger, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESCHICHTE ALS MYTHOS - ZUR ANEIGNUNG VON
VERGANGENHEIT IN DER TIBETISCHEN KULTUR

EIN KULTURWISSENSCHAFTLICHER ESSAY

Peter Schwieger, Universität Marburg

Einleitung

Die historiographische Literatur Tibets in ihrer ganzen Fülle und
Vielfältigkeit präsentiert Geschichte beinahe ausschließlich aus der selektiven
Perspektive der buddhistischen Religion. Vielfach wurde dies von seiten
westlicher Historiker lediglich als ein Manko der Quellen zur Kenntnis

genommen, allenfalls noch mit kurzen Hinweisen auf die ideologische
Funktion der tibetischen Tradition erklärt. Sozusagen parallel zur selektiven

Wahrnehmung der tibetischen Geschichtsschreibung ergab sich in der

Tibetologie häufig eine ebenfalls selektive Wahrnehmung der Quellen auf
ihre Brauchbarkeit bezüglich der Abstraktion historischer Fakten hin.
Wenn auch nicht immer explizit, so fußte sie doch letztlich auf der von
Droysen getroffenen und in der Folge von Bernheim, Kirn und Brandt
weiter systematisierten Unterscheidung der schriftlichen Quellen in
sogenannte Überreste und in Tradition, eine Einteilung, die heute innerhalb der
Geschichtswissenschaft nicht mehr die allein gültige ist, weil sie an einer
reinen Faktengeschichtsschreibung orientiert ist.

Wenn etwa historiographische Quellen mit Hilfe des Etiketts Tradition
als Quellen von geringerer Aussagekraft eingestuft werden, dann ist dies
eine Bewertung, die allein aus der spezifischen Fragestellung des Historikers

erfolgt, aber nicht der Quelle an sich innewohnt. Es ist inzwischen
eine Binsenweisheit, daß im Grunde jede Quelle - je nachdem was man
erfragen will - auch Überrest sein kann, denn sie überliefert immer auch
Unabsichtliches. Zudem können gerade die Tendenzen historiographischer
Quellen zum Gegenstand historischer Untersuchung erhoben werden,
verraten sie uns doch sehr viel über die Intentionen, Vorstellungen und
Anschauungen der Geschichtsschreiber sowie - um einen von Friedrich
Nietzsche in seiner kritischen Auseinandersetzung mit der wissenschaftlichen

Historie geprägten Begriff zu verwenden - über den 'geschlossenen
Horizont', durch den der Umkreis ihrer Möglichkeiten als historische



946 PETER SCHWEIGER

Wesen umgrenzt wird.1 Mit dieser Perspektive knüpfe ich zugleich an
einen breiten Diskurs an, wie er sich in den letzten Jahren fächerüber-

greifend aus den Kultur- und den Sozialwissenschaften heraus entwickelt
hat.

Der Kulturbegriff, der dem Essay zugrundeliegt, geht von Kultur als

einem "symbolisch und textuell vermittelten Prozeß der Selbstauslegung
und Bedeutungskonstruktion" aus.2 Dies trifft in besonderem Maße auf die
Historie zu, also die Geschichte im Sinne der Repräsentation. Doch
"textuell vermittelt" bedeutet keinesfalls, daß Kultur voll und ganz in Text
aufgeht. In Kultur geht es immer auch um Macht.3

These und Fragestellung

Meine Analyse möchte ich auf das tibetische Geschichtsbild begrenzen,
wie es mit Beginn der sogenannten zweiten Verbreitung der buddhistischen
Lehre in Tibet, also vom 11. Jahrhundert an, entstand und bis ins 20.

Jahrhundert das allein gültige blieb. Dabei werde ich zunächst in groben
Zügen auf den diachronen Aspekt eingehen, dann jedoch die Analyse unter

synchronem Aspekt in den Vordergrund stellen. Auf den Grund, der für
die Setzung eines solchen methodischen Schwerpunktes spricht, hat der

kürzlich verstorbene Michael Aris hingewiesen, wenn er über die historio-

1 Friedrich Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie för das Leben, Frank¬

furt 1989, S. 16-17. Vgl. Edmund Braun, Hans Radermacher, Wissenschaftstheoretisches

Lexikon, Graz, Wien Köln 1978, S. 249.

2 Ansgar Nünning, Hrsg., Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie: Ansätze -
Personen - Grundbegriffe, Stuttgart, Weimar 1998, S. 301.

3 So schreibt etwa Lawrence Grossberg im Bemühen, den Begriff der cultural

studies zu definieren: "Für sie ist Kultur mehr als ein Text oder eine Ware. Des

weiteren betrachten sie die Kultur selbst als das Feld, in dem Macht produziert

und um sie gerungen wird, wobei Macht nicht notwendigerweise als Form von

Herrschaft verstanden wird, sondern immer als ungleiches Verhältnis von Kräften

im Interesse bestimmter Fraktionen der Bevölkerung." (L. Grossberg, "Was sind

Cultural Studies?", in: Karl H. Homing und Rainer Winter, Hrsg., Widerspenstige

Kulturen: Cultural Studies als Herausforderung, Frankfurt a. M. 1999, S.

48.)



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 947

graphische Literatur Tibets schreibt: "... the literary language used in these

texts has not undergone any really significant change during the last
millenium."4 Dies ist vor allem die Folge der unangefochtenen Stellung,
die dem Buddhismus in der tibetischen Gesellschaft über die Jahrhunderte
zukam.

Meine Analyse wendet sich der Geschichte als Mythos zu. Mythos
soll heißen, daß der Geschichte eine sinnstiftende Leistung zugesprochen
wird und aus ihr normative Ansprüche abgeleitet werden. In diesem Sinn
hat sich der Begriff Mythos inzwischen in der Kulturwissenschaft5,
insbesondere auch in der Geschichtswissenschaft6, eingebürgert.

Ich gehe von folgender These aus:

Der Geschichte, verstanden als erinnerte Vergangenheit, kommt in der

tibetischen Kultur die Funktion zu, die soziokulturellen Verhältnisse einer mono-

zentrischen Kultur zu fundieren und festzuschreiben.

Bei der Untermauerung der These geht es um die Beantwortung der beiden

folgenden Fragen:

Wie kam es zur weitgehenden Stillstellung der tibetischen Kultur?

Wie wurde in der tibetischen Kultur Geschichte rekonstruiert?

Analyse unter diachronem Aspekt

Die Grundlage für die Entwicklung hin zu einer ausschließlich am
Buddhismus orientierten Kultur wurde in Tibet bereits in der tibetischen

Königszeit (7. bis 9. Jh.) gelegt, blieb jedoch in jener Zeit nicht ohne

4 Michael Aris in: Dan Martin, Tibetan Histories. A Bibliography of Tibetan-

Language Historical Works, London 1997, S. 9.

5 Jan Assmann, Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische
Identität in frühen Hochkulturen, München 1999, S. 52, 54, 76, 77; Klaus P.

Hansen, Kultur und Kulturwissenschaft: Eine Einführung, Tübingen, Basel 1995,

S. 164.

6 Christian Simon, Historiographie: Eine Einführung, Stuttgart 1996, S. 286.



948 PETER SCHWEIGER

Widerstand in maßgeblichen Adelskreisen. Hinzu kommt, daß der
Buddhismus als ein geschlossenes Lehrsystem vor allem eine Religion des

Hofes war und auch dort neben nicht-buddhistischen Kulten praktiziert
wurde, wie sie insbesondere in Verbindung mit den tibetischen Königsgräbern

standen. Dennoch hat es den Anschein, daß am Ende dieser Epoche in
Tibet eine weitgehende allgemeine Aufnahmebereitschaft für die buddhistischen

Lehren geschaffen worden war, eine gewisse Vertrautheit, an die

später angeknüpft werden konnte.7 Hierfür dürfte nicht allein der offiziell
am Hofe geförderte Buddhismus ausschlaggebend gewesen sein, wie es uns
die spätere tibetische Geschichtsschreibung glauben macht. Prägend gewesen

waren sicherlich auch die zahlreichen Kontakte, wie sie sich durch
herumwandernde indische Yogin ergaben, die sich zur meditativen Praxis
und zum Zwecke der Pilgerschaft in die entlegenen Regionen des Himalaya
begaben. Solche Kontakte förderten weder eine systematische Verbreitung
noch ein unbedingt korrektes und tieferes Verständnis buddhistischer

Lehren, jedoch eine allgemeine Vertrautheit mit buddhistischen, vor allem
tantrischen Praktiken, wie sie ihren Niederschlag in der Formierung der
religiösen Richtungen fand, deren Anhänger später als rNying-ma-pa und

Bon-po bezeichnet wurden. Wir können auch davon ausgehen, daß diese

Form der Infiltration buddhistischer Praxis und buddhistischen Gedankengutes

auch nach dem Zusammenbruch des Königtums in Zentraltibet nicht
zum Stillstand kam.8 Dabei dürfte der Schwerpunkt jedoch auf den
tantrischen und schamanistischen Formen des Buddhismus gelegen haben.9

Als dann im 11. Jh. die westtibetischen Könige die Wiederbelebung
des Buddhismus in Tibet initiierten, verlagerten sie den Schwerpunkt auf
die monastischen und akademischen Traditionen. Dieser Prozeß erführ
seine Zuspitzung im 14. Jh. in den akademischen und teilweise auch

politischen Zentren Sa-skya und Zha-lu.10 Hier fand das statt, was der
Ägyptologe Jan Assmann den Akt der Schließung im Kanonisierungspro-
zeß genannt hat: Der Überlieferungsstrom wurde endgültig kanonisiert,

7 Vgl. David Snellgrove, Indo-Tibetan Buddhism: Indian Buddhists and their
Tibetan Successors, London 1987, S. 464.

8 Vgl. hierzu Snellgrove, S. 396-407.

9 Geoffrey Samuel, Civilized Shamans: Buddhism in Tibetan Societies, Washing¬

ton, London 1993, S. 441.

10 Siehe hierzu Snellgrove, S. 396, Samuel, S. 474, 492.



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 949

d.h. inhaltlich und formal allgemein verbindlich als die einzig wahre
Tradition festgelegt.11 Die indischen Klassiker des Buddhismus galten als

"Verkörperung der Ideen und Werte, denen sich die Gesellschaft
verschrieben hatte."12 In dieser Hinsicht entsprach das alte Tibet ganz dem

Bild, das wir auch von anderen vormodernen Gesellschaften haben. "Diese
Lehren waren als die Wahrheit akzeptiert worden, als Wahrheit, die wahr
bleibt, wie früh oder spät man sie auch entdeckt." Die Vorstellung, daß die
Wahrheit in verbindlichen Werken der Vergangenheit festgeschrieben sei,
führte darüber hinaus zu der Schlußfolgerung, daß das Wissen - wenn
auch umfangreich - letztendlich begrenzt sei: "Alles war schon gesagt,
alles konnte in angemessener Zeit beherrscht werden. "

Um die ein für allemal festgeschriebenen Texte über die Zeit hin
lebendig zu erhalten, bedürfen sie der Interpretation (Auslegung). Indem
die Interpretation institutionalisiert wird, wächst "eine neue Klasse
intellektueller Eliten" heran, die danach strebt, von einer gesellschaftlich
weitgehend unabhängigen Position her die normativen und normativen

Ansprüche des Kanons zu vertreten.13
Für die endgültige Fixierung des Kanons im Tibet des 14. Jh.14 waren

letztlich zwei Faktoren entscheidend: Zum einen die Auseinandersetzung
mit den in der Folge nur noch als Apokryphen weiterlebenden Traditionen,
zum anderen das durch das Vordringen des Islam nach Nordindien erfolgte

11 Assmann, S. 94: Der Akt der Schließung "zieht die beiden entscheidenden Gren¬

zen zwischen dem Kanonischen und dem Apokryphen und zwischen dem Primären

und dem Sekundären. Kanonische Texte sind sakrosankt: sie verlangen

wortgetreue Überlieferung. Der kanonische Text hat die Hochverbindlichkeit

eines Vertrages."
12 Ich borge hier und mit den beiden folgenden Zitaten die Worte, wie sie die

britische Historikerin Patricia Crone generell auf die Kultur vormoderner
Gesellschaften gemünzt hat (P. Crone, Die vorindustrielle Gesellschaft: Eine Strukturanalyse,

München 1992, S. lOlf).
13 Siehe Assmann, ebd. S. 94f, 295f.

14 Die historischen Ereignisse sind kurz zusammengefaßt bei Paul Harrison, "A
Brief History of the Tibetan bKa' 'gyur", in: José Ignacio Cabezón and Roger R.

Jackson (eds.), Tibetan Literature: Studies in Genre, Ithaca, New York 1996, S.

70-94 (v.a. S. 74-80).



950 PETER SCHWEIGER

Versiegen der lebendigen Quellen der Tradition.15 Die im Kanon fixierte
Tradition besaß fortan nicht hinterfragbare Geltung, sie galt als die Wahrheit

schlechthin. Diese ihr zugesprochene Überlegenheit übertrug sich auf
die, die sich auf sie als letztgültige Autorität beriefen und mit ihrer
Auslegung befaßt waren. Durch die Verpflichtung auf seinen Kanon hatte der
buddhistische Klerus endgültig eine monozentrische Kultur zementiert.
"Kennzeichnend für eine solche Kultur ist" - wie Assmann schreibt - "ihre
Gesamtorientierung, die Macht einer der verschiedenen Codes kultureller
kommunikativer Praxis überformenden und bindenden Einheitsformel, die
keinen Raum läßt für selbständiges Denken und autonome Diskurse."16
Dies bremste zwar nicht die Schaffenskraft der Träger der Hochkultur17,
wie etwa die Vielzahl philosophischer Lehrbücher (yig-chä) und apologetischer

Texte (dgag-lari)^8 bezeugt, doch handelt es sich hierbei ausschließlich

um Auslegung kanonifizierter Schriften. Vor allem bewegte sich die an
dieser Literatur geübte Ausbildung analytischer Fähigkeiten innerhalb der

streng vorgegebenen Bahnen indisch-buddhistischer Scholastik. Die Folge
war: Für Neues blieb wenig Raum. So formt sich uns das Bild einer

Kultur, die man mit Fug und Recht als eine "stationäre" beschreiben kann.

15 Yeshe De Research Project, Light ofLiberation: A History of Buddhism in India,
ed. by E. Cook, Berkeley 1992 (Crystal Mirror Series, Vol. VIII), S. 410,

zufolge war im 14. Jahrhundert Sumanasrï der letzte Kaschmiri Pandita, der nach

Tibet kam, wo er mit Bu-ston bei der Übersetzung von Sanskrittexten ins

Tibetische zusammenarbeitete.

16 Assmann, S. 116. Vgl. auch ebd., S. 123: "Die Bedeutung von Kanon verlagert
sich vom Richtigen auf das Sakrosankte. Die Normen werden auch noch dem

Forum der Vernunft und des öffentlichen Konsenses entzogen und einer höheren

Autorität unterstellt."
17 Bestimmte Eliten traten als Träger der kulturellen Orientierung auf; sie fungierten

als Kontrollinstanz. Das, was die Hochkultur ausmachte, sozusagen das Herzstück

der Kultur, war in vormodernen Gesellschaften die Religion. Ihr kam eine

kulturelle und gesellschaftliche Steuerungsfunktion zu. (Vgl. Crone, S. 99.)
18 Siehe G. Newland, "Debate Manuals (Yig cha) in dGe lugs Monastic Colleges",

und D.S. Lopez, Jr., "Polemic Literature (dGag lan)", beide in: José Ignacio
Cabezón, Roger R. Jackson (Hrsg.), Tibetan Literature: Studies in Genre, Ithaca,

New York 1996, S. 202-216 und S. 217-228. (Lopez übersetzt dgag-lan als

"polemics" und nicht als "apologetics", s. ebd., S. 222f Anm. 2).



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 951

Denn diese Beurteilung ist nicht allein das Resultat unseres
Beobachterstandpunktes.19 Vielmehr haben die geistigen Eliten Tibets als Träger der
Hochkultur selbst an dem Bild einer stationären Kultur festgehalten.

Demjenigen Teil des Klerus, der über den gemeinsam anerkannten
Kanon hinaus auch an apokryphen Traditionen festhielt,20 wurde
gesellschaftspolitischer Einfluß weitgehend verwehrt. Die Bon-po, die den
buddhistischen Kanon nicht als verbindlich anerkannten und stattdessen in
Reaktion auf die Kanonisierung buddhistischer Texte ihren eigenen Kanon
schufen, wurden ins völlige gesellschaftliche Abseits gedrängt.21

19 Diesen Einwand gegen die Qualifizierung einer Kultur als stationär im Kontrast

zu unserer eigenen, als kumulativ empfundenen westlichen Kultur gibt Claude

Lévi-Strauss zu bedenken (Claude Lévi-Strauss, Strukturale Anthroplogie, Bd. II,
Frankfurt a.M. 1992, S. 381-387). Mit der Beurteilung der tibetischen Kultur als

"stationär" ist jedoch keineswegs ihre Wertung als "erfolglos" verbunden. "Eine

Kultur definiert den Bereich der möglichen Interaktionsgeschichten ihrer Mitglieder.

Da Werte ausschließlich kulturspezifisch und historisch sind, gibt es keinen

Maßstab, um eine Kultur als adäquater als eine andere auszuzeichnen. Erfolgreich
kann eine Kultur nur innerhalb des Vorhersagebereichs sein, den sie definiert.

Daher kann eine Kultur aus der Perspektive einer anderen Kultur auch nicht als

erfolglos angeprangert werden." (Schmidt, "Der Radikale Konstruktivismus: Ein

neues Paradigma im interdisziplinären Diskurs", in ders., Hrsg., Der Diskurs des

Radikalen Konstruktivismus, Frankfurt a.M. 71996, S. 47.)
20 Dabei gilt ebenfalls für diese spezifische Literatur, daß sie aufgrund der in

Analogie zum allgemein anerkannten Kanon aufgestellten Behauptung, die in der

"glorreichen" Vergangenheit festgeschriebene Wahrheit unbeschadet zu tradieren,

sowohl im Inhalt als auch in der Form über die Jahrhunderte kaum nennenswerte

Abweichungen oder gar originelle Neuschöpfungen aufweist.

21 Bon, so wie es sich in Tibet spätestens zur Zeit der sogenannten zweiten Verbrei¬

tung des Buddhismus manifestierte, erscheint uns sowohl von seiner Grundanschauung

als auch von seiner Praxis her buddhistisch geprägt. Dies gilt jedoch
nicht für die Tradition, wie sie die Bon-po behaupten, sowie infolge deren

Selbstwahrnehmung. Auch von seiten der verschiedenen buddhistischen Schulen wurden

und werden die Bon-po als Nicht-Buddhisten betrachtet. Zur Bon-Literatur
siehe Per Kvaerne, "The Literature of Bon", in: José Ignacio Cabezón and Roger
R. Jackson, S. 138-146.



952 PETER SCHWEIGER

Durch das im Kanon begrenzte, als verbindlich festgelegte, über jeden
Zweifel erhabene und damit geheiligte Korpus von Texten und Werten
wurde darüber hinaus eine kollektive Identität fundiert und geformt. Die

Heiligung übertrug sich auf diejenigen, die sich zu dieser Identität
bekannten.22 So wurde in der tibetischen Gesellschaft - formuliert durch die

geistigen Eliten - zunehmend das Bild eines "auserwählten Volkes"
aufgebaut. Dieses Bewußtsein von Einzigartigkeit beruhte in Tibet auf der

Vorstellung, die einzigen Hüter der einzig wahren Tradition zu sein. Tibet
wurde wahrgenommen als das einzige Land, in dem der Buddhismus in
seiner besonderen Form des Mahäyäna in ungebrochener und unbe-
schadeter Tradition und als nahezu einzig von allen seinen Bewohnern

akzeptierte Lehre überlebt hatte, während er in allen anderen ursprünglich
buddhistischen Ländern, die das Schneeland umgaben, entweder völlig von
anderen Religionen verdrängt wurde oder aber sich in ständiger
Konkurrenz mit ihnen befand. Deshalb - so drückte es Tshe-dbang-nor-bu, ein
Geistlicher des 18. Jahrhunderts, aus - "ist dieses (Tibet) inmitten der

Schneeberge von der Lokalisation des Landes her zwar lediglich unbedeutend

und gering, aber durch den höheren Status (der Lebewesen als

Menschen) und das wahrhafte Gut (von Befreiung und Allwissenheit bzw.
vollkommener Erleuchtung) besitzt eben das schneebedeckte Tibet den
Charakter einer besonderen Herausforderung (selbst) gegenüber Sambhala

im Norden. "23

Dieses einzigartige Erbe der allein wahren Tradition galt es, zugleich
mit den dazu erforderlichen äußeren Bedingungen zu bewahren. Nach dem

Verschwinden eines Königtums sah sich der Klerus in Tibet selbst als der
oberste Garant dieses Erbes. Wie auch andernorts selbst bis in die

Gegenwart hinein zu beobachten, führte dies zur Klerikalisierung und
schließlich zur Sakralisierung der Kultur. Als oberster Garant des geheiligten

kulturellen Erbes blieb somit die Autorität des Klerus nicht auf den

22 Siehe Assmann, S. 127.

23 Peter Schwieger, Teilung und Reintegration des Königreichs von Ladakh im 18.

Jahrhundert: Der Staatsvertrag zwischen Ladakh und Purig aus dem Jahr 1753,

Bonn 1999 (MTH, Abt. III, Bd. 7), S. 183. Zu weiteren Aussagen Tshe-dbang-

nor-bu's den herausragenden Status Tibets betreffend vgl. ebd., S. 182-183.



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 953

Weg, wie das Heil zu erlangen sei, beschränkt, sondern gab auch in
weltlichen Angelegenheiten die Richtschnur an.24

Analyse unter synchronem Aspekt

Als Geschichtsschreiber stellten die Kleriker die Geschichte nun in den
Dienst der Konservierung der Kultur. Dabei schrieben sie nicht die
Geschichte schlechthin, sondern die Geschichte für und über die Institution,
an die sie jeweils gebunden waren.25 Der tibetischen Geschichtsschreibung
liegt demnach eine ähnliche Kommunikationssituation zugrunde wie
derjenigen des europäischen Mittelalters. Die Geschichtsschreiber standen
nicht nur in Abhängigkeit von den Institutionen, deren Geschichte sie

schrieben, sie waren in der Regel darüber hinaus auch selbst eingebunden
in die von ihnen erzählte Geschichte. Folglich war ihr historisches Interesse

auch nicht losgelöst von Gegenwarts- und Zukunftsbezügen.

24 Wie die Furcht vor dem Verlust der eigenen Identität und der Entfremdung vom

Ursprung auch heutzutage zur Stillstellung kultureller Formen führt, ist gegenwärtig

im tibetischen Kulturraum noch sehr anschaulich an der Kulturpolitik des

kleinen Himalaya-Königreichs Bhutan zu beobachten. Bis in den Alltag hinein

(Hausbau, Kleidung, Kunst, Sprache, Beschränkung der Außenkontakte durch

Tourismus, moderne Kommunikationsmittel und Medien) wird dort versucht, das

kulturelle Erbe vor Einflüssen von außen abzuschotten.

25 Das heißt in den meisten Fällen, daß sie vor allem die Geschichte ihrer eigenen

Instititution im Blick hatten. Sie konnten aber auch - wie im Falle des Sa-skya-

Geistlichen Bla-ma-dam-pa - inspiriert und beeinflußt werden von den ideologischen

Leitlinien mächtiger, ihnen - aus welchen Gründen auch immer -
nahestehender Gönner, die nicht unmittelbar der eigenen Institution angehörten (s. Per

K. Sorensen, Tibetan Buddhist Historiography: The Mirror Illuminating the Royal

Genealogies. Wiesbaden 1994, S. 35). Die tibetischen Autoren haben für die

historiographische Literatur ein systematisches Kassifikationsschema geschaffen.

Hierzu sei insbesondere verwiesen auf Andrei Vostrikov, Tibetan Historical
Literature, transi, from Russian by R. H. Gupta, Calcutta 1970. Vgl. auch Leonard

W. J. van der Kuijp, "Tibetan Historiography", in: José Ignacio Cabezon

and Roger R. Jackson, S. 39-56.



954 PETER SCHWEIGER

Für dieses Interesse, das zur Schaffung einer ungeheuren Fülle

historiographischer Schriften führte, gab es nur wenige indische

Anknüpfungspunkte: neben den als Vamsävall bekannten Annalen26 vor allem
die Legende vom Leben des Buddha, welche den tibetischen
Hagiographien eine Reihe von Topoi vorgab. Es konnte vermutlich anschließen

an frühe tibetische Familienchroniken u.a., wie sie wahrscheinlich über die
Zeit des Zusammenbruchs des tibetischen Königtums hinaus kontinuierlich
fortgeführt worden waren.27 Es war jedoch in erster Linie erwachsen aus

dem Bedürfnis, sich immer wieder neu der ungebrochenen Anbindung an
die eigenen kulturellen Ursprünge zu versichern und das eigene
Sendungsbewußtsein von diesen Ursprüngen her zu legitimieren. Je nach der in der

tibetischen Geschichte anzutreffenden Nähe geistlicher Institutionen zu
einzelnen Adelshäusern konnte dieses Bedürfnis unter Umständen aufs

engste mit dem Bestreben verwoben sein, den Herrschaftsanspruch eines

Klans zu legitimieren. Am augenfälligsten ist dies sicher im Falle der Sa-

skya- und der sTag-lung-Schule.28 An der Peripherie des tibetischen
Kulturraumes gab es zudem auch noch in den Jahrhunderten nach Beginn der

sogenannten zweiten Verbreitung der buddhistischen Lehre Regionen, in
denen die Institution des Königtums überdauerte. Die tibetischen
Geschichtsschreiber, die in dieser Epoche unter der Schirmherrschaft eines

26 Vgl. August Herrmann Francke, Antiquities of Indien Tibet, The Chronicles of
Ladakh and Minor Chronicles, Vol. II, Calcutta 1926, reprint: New Delhi,
Madras 1992, S. 7; Leonard W. J. van der Kuijp, S. 40.

27 Leonard W. J. van der Kuijp, S. 41.

28 Zur Sa-skya-Schule bzw. zum 'Khon-Klan sei insbesondere auf Luciano Petech,

Central Tibet and the Mongols, The Yüan-Sa-skya Period of Tibetan History,

Rome 1990 (Serie Orientale Roma, Vol. LXV), verwiesen. Zur sTag-lung-Schule

bzw. zu dem mit ihr aufs engste verbundenen Ga-zi-Klan siehe Jeremy Russell,

"A Brief History of the Taglung Kagyu", in: Chö-yang (Journal of the Council

for Religious and Cultural Affairs of H.H. the Dalai Lama), Spring 1986, Vol. 1,

No. 1, ed. by Pedron Yeshi, co-ed. by Jeremy Russell, S. 120-126; Elena de

Rossi Filibeck, "A manuscript on the Stag lung pa genealogy", in: Tibetan

Studies, Proceedings of the 6th Seminar of the IATS Fagernes 1992, ed. by Per

Kvaerne, Oslo 1994, Vol. 1, S. 237-240; Peter Schwieger, "The Lineage ofthe
Noblehouse of Ga-zi in East Tibet", in: Kailash - A Journal of Himalayan

Studies, Vol. XVIII (1996), Numbers 3 &4, pp. 115-132.



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 955

Königs sogenannte Königschroniken (rgyal-rabs) verfaßten, leiteten den

königlichen Herrschaftsanspruch im Prinzip aus den selben kulturellen
Wurzeln ab wie etwa im Falle monastischer Institutionen.29 Auch
Dynastiegeschichte stand im Dienste der Religion. Umgekehrt gehörte es

selbstverständlich auch zum Dienstleistungsangebot der Religion, ihre

Legitimationskraft und diejenige der an sie gebundenen Geschichtsschreibung

weltlichen Sozialbeziehungen zur Verfügung zu stellen, wenn
dies den von der Religion und ihren Institutionen vorgegebenen Zwecken
zu nutzen schien.

In ihrer Form folgte die tibetische Geschichtsschreibung weitgehend
dem Muster der genealogischen Struktur: "Als formale Struktur unterteilt
die Genealogie die Geschichte in eine Reihe von Biographien, die durch
das Prinzip der Erbfolge, die gleichermaßen den Ablauf der Zeit wie die

Übermittlung von Besitz und Würde regelt, miteinander verknüpft sind.

Vom Standpunkt des Genres aus gesehen, stellt die genealogische Chronik
eine Verquickung der theoretisch unterschiedenen vita mit der Chronographie

dar."30 Nach diesem Muster wurden nicht nur die Abstammungsverhältnisse

von Geschlechtern verfolgt, sondern vor allem Inkarnationsreihen,

Klosterchroniken bzw. Gesta und spirituelle Erbfolgen (Lehrer-
Schüler-Ketten) aufgestellt, in denen die Biographien gleichsam als die
Perlen an der Kette des absichtlich Überlieferten fungierten.

Die ungebrochene Kontinuität solcher Reihen garantierte nicht nur die

Authentizität der Tradition. Sie gab zugleich die ihrem Ursprung anhaftende

Segenskraft an die nachfolgenden Generationen weiter. In dieser
Hinsicht besaßen sie eine ähnliche Funktion wie sie der Genealogie im

29 Die prominentesten Beispiele sind La-dvags rgyal-rabs, verfaßt vermutlich im 17.

Jahrhundert und sukzessive fortgeführt (ed. in: A.H. Francke, Antiquities of
Indien Tibet, The Chronicles of Ladakh and Minor Chronicles, Vol. II, Calcutta

1926, reprint: New Delhi, Madras 1992, S. 19-59), und sDe-dge'i rgyal-rabs,
verfaßt im 19. Jahrhundert (ed. in: Josef Kolmas, A Genealogy of the Kings of
Derge, Sde-Dge'i Rgyal-Rabs, Prague 1968). Zur Legitimation königlicher
Herrschaft im tibetisch-buddhistischen Kontext vgl. Schwieger 1999, S. 89.

30 Gabrielle M. Spiegel, "Geschichte, Historizität und die soziale Logik von mittel¬

alterlichen Texten", in: Cristoph Conrad und Martina Kessel (Hg.), Geschichte

schreiben in der Postmoderne. Beiträge zur aktuellen Diskussion, Stuttgart 1994,

183f.



956 PETER SCHWEIGER

Mythos verstanden als Göttergeschichte zukam: "die Macht der heiligen
Ursprünge zu übertragen auf das von ihnen Abstammende, aus ihnen

Abgeleitete."31
Indem diese Ketten im Laufe der Zeit immer länger wurden, konnte

durchaus die Angst aufkommen, sowohl die Unverfälschtheit als auch die
"Macht der heiligen Ursprünge" ginge allmählich verloren. Diese Angst
bestand vor allem in der orthodoxen buddhistischen Schule der rNying-ma-
pa in Bezug auf die spirituellen Erbfolgen, da sie im Gegensatz zu den

anderen buddhistischen Schulen Tibets ihre gesamte aus Indien übernommene

Überlieferung auf die erste Verbreitung der buddhistischen Lehre in
Tibet zurückführt. Die indische Überlieferung selbst wurde in Tibet nicht
weiter hinterfragt. Um ihre überkommenen Lehren vom Zweifel mangelnder

Segenskraft und Unverfälschtheit zu befreien, kam es in der rNying-
ma-Schule zur Entwicklung ausgefeilter Konzepte, die es erlaubten, die
Tradition mittels Vision und apokrypher Literatur "abzukürzen".32 Dies
hatte nicht nur die Etablierung neuer Kulttraditionen zur Folge, sondern
diente auch dazu, bestehende Kulte mit neuer Segenskraft "aufzuladen".33
Diesen Konzepten liegt ein Verständnis von Zeit zugrunde, welches in ihr
nicht das gleichförmige Maß einer kontinuierlichen Abfolge von Ereignissen

sieht. Die Zeit besitzt vielmehr Löcher, durch die die "Macht der

heiligen Ursprünge" sich immer wieder unmittelbar und spontan in der

Gegenwart manifestieren kann. Zeit ist gleichsam eine transparente und

löchrige Folie, durch die hindurch die historischen Ereignisse stets vor
dem fundierenden Hintergrund des kulturellen Ursprungs erscheinen. An
diesen Ursprung bleiben die Ereignisse nicht nur durch ihre kontinuierliche
und als kausal verkettet wahrgenommene Aufeinanderfolge gebunden,
sondern darüber hinaus auch qua Visionen, Prophezeiungen, über den Tod

31 Klaus Heimich, "Funktion der Genealogie im Mythos", in: Parmenides und

Jona, 1982, S. 11-28, 163-167, abgedruckt in: ders., Vernunft und Mythos:

Ausgewählte Texte, Frankfurt a.M. 1983, 11-26 (Zitat, ebd., S. 12).

32 Zu den hier angesprochenen Konzepten s. Tulku Thondup Rinpoche, Hidden

Teachings of Tibet. An Explanation ofthe Terma Tradition ofthe Nyingma School

of Buddhism. London 1986.

33 Zu einem Beispiel s. Peter Schwieger, "Zur Rezeptionsgeschichte des GSOL-

'Debs Le'u Bdun-Ma und des Gsol-'Debs Bsam-Pa Lhun-Grub-Ma", in:

Zentralasiatische Studien, Bd. 21. Wiesbaden 1989, S. 29-47 (insbes. S. 40).



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 957

der Heilsgestalten hinaus wirksamen Versprechen, Wunschgebeten und
Ähnlichem. Geschichte symbolisiert in diesem Rahmen die enge und
kontinuierliche Anbindung an den kulturellen Ursprung.

Indem Geschichte, und zwar erzählte Geschichte ebenso wie erlebte und
gestaltete Geschichte, als eine Organisationsform des kollektiv geteilten
kulturellen Wissens wahrgenommen wurde, bot sie Orientierung für die

Gegenwart und Zukunft. Die tibetischen Historiographen bewegten sich
innerhalb eines gemeinsamen, relativ eng begrenzten Horizonts. Ihre
Geschichten waren Teil dieses umfassenderen Bedeutungsgewebes, eben
eines Kon-Textes. Dieser Kontext ist das, was wir eine Kultur nennen. Die
semantische Tiefenstruktur der tibetischen Kultur, die ihre gesamte
Oberflächenstruktur steuert, das Thema liefert, die globale Struktur
bestimmt, zwischen den disparaten Phänomenen Kontinuität herstellt,
festlegt, was mit diesen Phänomenen gemeint ist, also Sinn stiftet, diese

Tiefenstruktur war aus den zentralen Konzepten des indischen Mahäyäna-
Buddhismus geformt.34 So prägte und begrenzte der indische Mahäyäna-
Buddhismus den Horizont der Art und Weise, wie das Bewußtsein der

ganzen tibetischen Kultur (d.i. das in den individuellen Bewußtseinen

gespiegelte und mit kollektiver Intentionalität gepaarte Wir-Bewußtsein) die
Welt wahrnahm.35 Zugleich stellte er damit auch den fest geschlossenen

Interpretationsrahmen bereit, der es ermöglichte, Geschichte als sinnvollen
Text zu lesen.36 Durch die weitgehende Stillstellung der tibetischen Kultur

34 Die zentralen Konzepte des Mahäyäna schließen die wesentlichen Konzepte des

Urbuddhismus ein, insbesondere die Vorstellung vom Karma und vom Kreislauf
der Wiedergeburten, von den vier edlen Wahrheiten, dem zwölfgliedrigen
Konditionalnexus (Hans Wolfgang Schuhmann, Buddhismus: Stifter, Schulen und

Systeme, Ölten 1976, S. 80), umfassen dabei aber vor allem die Philosophie der

Prajnâpâramitâ-, Yogäcära- und der Mädhyamika-Richtung, wie sie ab dem 1.

oder 2. Jh.n.Chr. in Indien entwickelt wurde.

35 Vgl. Nünning, S. 534, Stichwort "Tiefenstruktur".
36 Die wesentliche Funktion des Textes ist nicht das getreue Abbilden einer außer¬

sprachlichen Realität, sondern die Produktion von Sinn: "Die Textwelt setzt sich

aus Konzepten und Relationen zwischen diesen Konzepten zusammen. Konzepte
sind Einheiten unseres Wissens, die sich aufgrund von Wahrnehmung und

Erfahrung dort gebildet haben - und die nicht notwendig ein getreues Abbild der



958 PETER SCHWEIGER

veränderte sich dieser Bezugsrahmen, innerhalb dessen Vergangenheit
rekonstruiert wurde, über die Jahrhunderte nur durch leichte
Akzentverschiebungen.

Der Buddhismus hat mit der hinduistischen Kosmologie auch das

Konzept einer kreisläufigen Zeit übernommen. Diese kosmischen Zyklen
vom Entstehen und Vergehen der Welten verlaufen jedoch auf einer
anderen Ebene als der der historischen Zeit. In der historischen Zeit hat
Geschichte durchaus einen Anfang, auf den hin sie als linearer Prozeß
rekonstruiert whd. Dieser Anfang ist das Leben Buddha Säkyamunis.37
Auf diesen Fixpunkt bezieht sich die tibetische Geschichtsschreibung. Auf
diesen Anfang hin werden die Ereignisse im "formlosen Fluß der
Geschichte"38 auf der Suche nach Sinn- und Entwicklungszusammenhängen

rückläufig in einem mehr oder weniger unbewußten Akt der

realen Welt ergeben." (Heinz Vater, Einführung in die Textlinguistik: Struktur,

Thema und Referenz in Texten, München 21994, S. 43). Hansen drückt es in

Anlehnung an Saussure so aus: "Wörter beinhalten Vorstellungen, die nicht die

Wirklichkeit abbilden, sondern sie mit einer Deutung versehen." (Hansen, S. 61.

Vgl. auch Vater, S. 110.)

37 Dies wird z.B. deutlich im historiographischen Abschnitt des Shes-bya-rab-gsal

(s. Prince Jih-gim's Textbook of Tibetan Buddhism: The Ses-bya rab-gsal (Jheya-

prakäsa) by 'Phags-pa Blo-gros rgyal-mtshan dPal-bzah-po of the Sa-skya-pa,

translated and annoted by Constance Hoog, Leiden, 1983, S. 39-43): Der

Fixpunkt ist Buddhas Eingehen ins Nirväna. Die Geschichte davor ist die Geschichte

auf diesen Punkt hin. Die Geschichte danach ist die Entwicklung von diesem

Punkt aus. So heißt es etwa, daß der erste tibetische König tausend Jahre nach

Buddhas Eingehen ins Nirväna erschien. Es ist anzumerken, daß diese historische

Achse nicht den Beginn der tibetischen Kalenderrechnung markiert. Die

Kalenderrechnung fußt auf dem tantrischen Lehrsystem des Kälacakra, welches dem

Buddha Sâkyamuni zugeschrieben wird. Das Kälacakra kam nach dem Jahr 1026

nach Tibet. Das erste Jahr der tibetischen Kalenderrechnung entspricht dem Jahr

1027 westlicher Zählung. (Siehe Dieter Schuh, Untersuchungen zur Geschichte

der tibetischen Kalenderrechnung, Wiesbaden 1973, VOHD, Supplementband

16.)

38 Hans-Jürgen Goertz, Umgang mit Geschichte: Eine Einführung in die Geschichts¬

theorie, Reinbek bei Hamburg 1995, S. 151.



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 959

Wahrnehmung auf ihre Anschließbarkeit hin geprüft, isoliert, selektiert,
rekonstruiert und umgeformt, um sodann in einem Plot, einer nicht bloß

temporal, sondern sinnvoll und kausal verknüpften Entwicklungskette, die

Anfang, Mitte und Ende aufweist, präsentiert zu werden.39

Mit den drei Momenten Anfang, Mitte und Ende hat Aristoteles in
seiner Poetik den Begriff des 'Ganzen' verknüpft.40 Durch diese drei nicht
der Erfahrung entlehnten Vorstellungen wird die Erzählung zur geschlossenen,

vollständigen Gestalt (bzw. Verlaufsgestalt). Damit steht sie im
Gegensatz zum offenen, zufälligen Charakter des gelebten Lebens. "Die
Erzählung hebt, ganz wie die visuelle Gestaltwahrnehmung, von einem

Hintergrund jene Elemente ab, welche das Muster oder den Plot bilden,
auf den sich die Aufmerksamkeit richtet. Außerdem arbeitet sie - durch
den Prozeß der Glättung - gemäß einem Prinzip der Gestaltschließung,
durch das unvollständige Figuren als ganze wahrgenommen werden."41
Geschichte als Erzählung orientiert sich demnach an der Wahrnehmung.
Aber bereits die Wahrnehmung arbeitet mit Bedeutungszuweisung. Diese

Bedeutungszuweisung beruht auf Prinzipien, wie sie die Gestaltpsychologie
mit den Begriffen "Widerspruchsfreiheit, Prägnanz, gute Gestalt, gemeinsames

Schicksal" etc. identifiziert hat.42

39 Dieser Schritt von der bloß temporalen Verknüpfung der Ereignisse hin zu einer

kausalen wird auch bereits in manchen der Werke vollzogen, die in der westlichen

Sekundärliteratur i.a. unter dem Begriff "Annalen" oder "Chronik" firmieren,

z.B. Deb-ther sngon-po (George N. Roerich, The Blue Annals, Part I&II,
Delhi, Varanasi, Patna 21976), Deb-ther dmar-po gsar-ma (Giuseppe Tucci, Deb

t'er dmarpo gsar ma: Tibetan Chronicles by bSod nams grags pa, Vol. I, Roma

1971, Serie Orientale Roma XXIV).
40 Vgl. Paul Ricoeur, Zeit und Erzählung, Bd. I: Zeit und historische Erzählung,

München 1988, S. 66f.

41 Donald E. Polkinghorne, "Narrative Psychologie und Geschichtsbewußtsein: Be¬

ziehungen und Perspektiven", in: Jürgen Straub, Hrsg., Erzählung, Identität und

historisches Bewußtsein. Die psychologische Konstruktion von Zeit und Geschichte

(Erinnerung, Geschichte, Identität 1), Frankfurt a.M. 1998, S. 131., S. 25f.

42 Schmidt 71996, S. 14f. Unmittelbar einsichtig wird dies bei der visuellen Wahr¬

nehmung. Auch hier ist unser Gehirn bemüht, ein sinnvolles Ganzes herzustellen

und geht dabei nach eben diesen Prinzipien Gestalt, Prägnanz etc. vor, d.h. es

interpretiert einzelne Phänomene mit Hilfe dieser Prinzipien als sinnvolle Einheit.



960 PETER SCHWEIGER

"Ein narratives Gebilde dreht sich, im Gegensatz zum gelebten
Leben, üblicherweise um einen einzigen 'Hauptplot'; dabei werden lediglich
jene Subplots und Ereignisse aufgenommen, die zu diesem beitragen, und
alle irrelevanten Geschehnisse werden ausgesondert."43 Der Plot, der den
tibetischen historischen Erzählungen zugrunde liegt, ist das Wirken der
Buddhas und Bodhisattvas via Emanationen und Inkarnationen zum Wohle
der Lebewesen in Tibet. Dieses Wirken manifestierte sich weniger in
Originalität und Innovation als vielmehr in der dichten Frequenz
gleichförmiger Ereignisse,44 wodurch zugleich die ungebrochene Anbindung an
die Ursprünge der eigenen Kultur dokumentiert wurde. Die narrative
Repräsentation der Geschichte tendierte folglich zur Schemaliteratur mit
minimaler Variationsbreite.45 Wie auch in vielen anderen vormodernen
Gesellschaften führte der monozentrische Charakter der tibetischen Kultur
zudem dazu, daß nach alternativen Sinnlinien in der Geschichte nicht
gesucht wurde. Jede im Laufe der Jahrhunderte neu geschriebene Darstellung
der Geschichte knüpfte - auch wenn ihr Fokus zeitlich und räumlich eng
begrenzt gewesen sein mag - formal und inhaltlich an das an, was im
kollektiven Bewußtsein als das "richtige" Bild der tibetischen Geschichte
existierte und bekräftigte es auf diese Weise immer aufs neue. So erscheinen

uns heute die zahlreichen tibetischen Geschichtsdarstellungen mehr
oder weniger als Teil einer einzigen "Familiengeschichte".

Diese Prinzipien sind subjektiver Natur. Die bekannten Vexierbilder (vexieren

narren, an der Nase herumfuhren), etwa die Rubinsche Vase, machen uns diese

Bedingungen unserer Wahrnehmung bewußt.

43 Polkinghorne (S. 25) in Anlehnung an David Carr (Time, Narrative and History,

Bloomington 1986).

44 Damit verbunden ist eine Tendenz zum schablonenhaften Selbst- und Fremdbild.

Wie Jürgen Straub schreibt: "Für normierende Konstruktionen kollektiver 'Pseu-

do-Identitäten' ist es jedoch kennzeichnend, daß das Selbst- und Fremdbild

extrem stereotyp, erfahrungsarm oder erfahrungsleer ist." (J. Straub, "Personale

und kollektive Identität: Zur Analyse eines theoretischen Begriffs", in: Aleida

Assmann, Heidrun Friese (Hrsg.), Identitäten: Erinnerung, Geschichte, Identität
3, Frankfurt a.M. 1998, S. 100.)

45 Zum Begriff der Schemaliteratur vgl. Matias Martinez, Michael Scheffel,

Einführung in die Erzähltheorie, München 1999, S. 136.



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 961

In den tibetischen Geschichtsdarstellungen stehen die Handlungen und

Handlungsträger im Vordergrund.46 Soziale, ökonomische und politische
Strukturen treten dagegen weitgehend zurück. In der Darstellung der
Beziehungen zwischen den Handlungsträgern werden komplexe Sachverhalte
auf einen einfachen Binarismus zurückgeführt. In den tibetischen

Geschichtserzählungen dominieren eindeutig die Dichotomien von Freund-
Feind (Freund/Beschützer der buddhistischen Lehre versus Feind der
buddhistischen Lehre), Geber-Empfänger (Geber versus Empfänger religiöser

Unterweisungen, Einweihungen oder frommer Gaben), Beschützer-

Beschützter, Buddhist und Nicht-Buddhist (nang-pa - phyi-pä). Man muß
sich darüber im klaren sein, daß es sich bei diesen Basisdichotomien um
ZuOrdnungsvorschriften handelt, die Teil des zentralen Codes der tibetischen

Kultur waren, also selbst elementares Sozialverhalten zu steuern
vermochten. Diese Dichotomien gaben zudem den schmalen kategorialen
Rahmen eines einfachen gesellschaftlichen Wirklichkeitsmodells ab. In
dieses einfache Modell wurden komplexere gesellschaftliche Verhältnisse,
beispielsweise die Beziehungen zwischen Grundherren und abhängigen
Bauern und Viehzüchtern, in grob verkürzter Form hineingezwängt,
zumeist jedoch vollständig ausgeblendet.47 Dies erlaubte, die Ereignisse
der Geschichte immer wieder zu den gleichen, wohlbekannten Mustern zu
verknüpfen. Geschichte als Erzählung bekam auf diese Weise etwas
Statisches: Zwar wurden die Akteure im Laufe der Geschichte ausgetauscht,
aber die dargestellten Rollen (vor allem Geistlicher, Abt, Lehrer, Schüler,
Gabenherr u.a.) und die von ihren jeweiligen Trägern erwarteten
Handlungen und Verhaltensweisen blieben über Jahrhunderte hinweg stets die

gleichen und entsprechend blieben die dargestellten Verhältnisse wie in
einem Bild konstant. Die soziale Person in ihrer Gesamtheit, also das

vollständige Rollenbündel, wird dabei kaum sichtbar, schon gar nicht das

Individuum. In Ausnahmefällen scheinen einzelne wirklich individuelle
Charakterzüge durch. "'Das Individuum' oder das Individuum im allge-

46 Dies ist ein allgemeines Merkmal nicht nur historischer Erzählungen sondern von

Erzählung überhaupt. ("Thema aller Erzählungen ist letztlich das Handeln und

Leiden." schreibt Ricoeur, S. 92.)
47 Erwähnt werden allenfalls Beziehungen zwischen klerikalem Grundherrn und

Abhängigen, jedoch wird dieses Verhältnis mehr oder weniger als ein rein
spirituelles kaschiert.



962 PETER SCHWEIGER

meinen", schreibt Victor Turner, "ist ein Konzept, das in den meisten

komplexen menschlichen Kulturen ziemlich spät auftaucht. " Wenn es früh
auftaucht, etwa schon in schriftlosen Gesellschaften, dann "oft lediglich in
verschleierter oder eingeschränkter Form. "48 Doch das Individuum erst ist
"der moralische Kritiker, der eine andere soziale und moralische Ordnung
für möglich hält, der kreative Funke, der bereit ist, die Tradition zu
verändern."49 Erst aus der Perspektive des Individuums werden die sozialen
Rollen zum bloßen Schein erklärt und in Frage gestellt.

Die tibetischen Historiker waren in erster Linie Kleriker, deren
Gelehrsamkeit an der klassischen Literatur des indischen Buddhismus und deren
rhetorischen Stilmitteln geschult worden war. Die literarischen Formen,
gleichsam der Baukasten, der ihnen zur Verfügung stand, war damit anders

begrenzt als es etwa der der europäischen Geschichtsschreiber des 19. Jh.

war. Die uns geläufigen literarischen Muster der Romanze, Tragödie, der
Komödie oder der Satire waren beispielseise nicht in literarischem
Gebrauch.50 Die Geschichtsschreibung war ebenso wie Gebete, religiöse
Belehrungen, Ritual- und Evokationsvorschriften etc. Teil eines religiösen
Kommunikationssystems. Aufgrund von Ähnlichkeiten und Überschneidungen

in der Wirkabsicht flössen gleichsam von selbst Themen, Vorstellungsund

Symbolkomplexe, Ereignis- und Argumentationsmuster anderer

religiöser Textsorten in die Geschichtsschreibung ein. Doch hatte die
erzählte Geschichte im Gegensatz zu diesen ihren Platz nicht in Ritual und

Kult, fehlte ihr mithin der performative Aspekt. Vielmehr verkörperte sie

den grundlegenden Wahrheitsanspruch des kanonisch Festgelegten.
Die im großen und ganzen dem Muster der Genealogie folgende

Geschichtsschreibung orientierte sich in der Darstellung der einzelnen vitae

vorwiegend an den indisch-buddhistischen Beschreibungen eines idealtypi-

48 Victor Turner, Vom Ritual zum Theater: Der Ernst des menschlichen Spiels,

Frankfurt a.M. 1989, S. 180f.

49 Kenelm Burridge, Someone, No One: An Essay on Individuality, Princeton Uni¬

versity Press 1979, S. 15f, zitiert nach Turner, S. 182.

50 Diese sind die vier Arten des emplotment, die H. White in der europäischen

Geschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts ausgemacht hat (Hayden White,

Metahistory: Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in Europa,

Frankfurt am Main 1992).



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 963

sehen Lebens, allen voran das des Buddha, aber auch das der Siddhas

genannten buddhistischen Asketen sowie an dem in den Mahäyäna-
Schriften formulierten Ideal des Bodhisattva. Das idealtypische und damit
vorbildliche Leben ist in erster Linie ein allmähliches Fortschreiten hin
zum höchsten Ziel der Erleuchtung sowie der sichtbare Ausdruck der
Verwirklichung der Tugenden eines Bodhisattva. Daraus resultierte ein fest
umrissenes Repertoire invarianter Geschehensvorstellungen, das den
unterschiedlichen vitae als Struktur zugrundegelegt wurde. Ein Topos in der
Biographie der herausragenden Gestalten, die an den Anfang einer
Inkarnationsreihe gesetzt wurden, ist etwa die Krise im Leben, die die

Hinwendung zur Religion bzw. die Suche nach dem geistlichen Lehrer
bewirkt. Allgemeinplätze waren darüber hinaus vor allem Empfang und
Gewährung von Einweihungen und religiösen Unterweisungen, die den

spirituellen Fortschritt auslösen.51 Als berichtenswerte Ereignisse zählten
des weiteren Klostergründungen, Bautätigkeiten im Kloster, die Errichtung
religöser Bildnisse, Pilger- und Studienreisen. Alle Handlungen entsprachen

dem erwarteten Schema der tugendhaften Taten von Körper, Rede
und Geist. Zu den besonderen Tugenden des Bodhisattva gehören Mitleid
und Weisheit. Beides wurde entweder durch entsprechende Taten
dokumentiert, deren Muster letztlich die indischen Vorlagen lieferten, oder aber
die Protagonisten und ihre Taten wurden mit diesen Qualitäten
beschrieben. Die indischen Vorlagen gaben auch die Topoi vor, durch die
der spirituelle Fortschritt im Leben der Heiligen bezeugt wurde: Wunderberichte,

Visionen und Prophezeiungen. War das Leben eines Protagonisten

einmal als heilig eingestuft worden, so galten damit Wunder als
einleuchtend und wurden Visionen und Prophezeiungen als sinnvoll
zugelassen. Auch wurden herausragende Taten im Leben des Protagonisten
damit zugleich als von Mitleid oder Weisheit gesteuert angesehen. Ein
Leben, das nicht als heilig eingestuft wurde, war im allgemeinen52 nicht

51 Robinson hat noch einmal daruf hingewiesen, daß diese strukturellen Elemente

bereits Bestandteil der indischen Lebensgeschichten der Siddhas sind (James Burneil

Robinson, "The Lives of Indian Buddhist Saints: Biography, Hagiography
and Myth", in: José Ignacio Cabezon and Roger R. Jackson, S. 59f).

52 Als bemerkenswerte Ausnahme ist die Biographie des Pho-lha-nas bSod-nams-

stobs-rgyas (1689-1747) zu nennen (siehe Luciano Petech, China and Tibet in the

Early XVIIIth Century: History of the Establishment of Chinese Protectorate in



964 PETER SCHWEIGER

erzählenswert und fand daher in der tibetischen Geschichtsschreibung
allenfalls am Rande bzw. als nicht mehr ignorierbarer Störfaktor Erwähnung.

Zunächst sollte man meinen, daß - etwa anders als die antike
Geschichtsvorstellung im Vorderen Orient, die die markanten Ereignisse in
der Geschichte auf den Willen der Götter zurückführte oder derzufolge
Gottes Wille sich in der Geschichte offenbart, - die tibetische Geschichtsvorstellung

primär vom indischen Karma-Konzept geprägt worden sei, also
in der Geschichte einen automatisierten Kausalnexus am Werke sah. Dieses

Konzept fand auch zweifelsohne seinen Niederschlag in der Vorstellung
von Vergangenheit: Mit ihm einher ging die Idee von einer sich
zunehmend verschlechternden Welt. Die Folge war das Bewußtsein einer
Unvollkommenheit der Gegenwart, zu der sich die ferne Vergangenheit als

das glorreiche Zeitalter kontrapräsentisch verhält. Als dieses glorreiche
Zeitalter wurde in der tibetischen Historiographie weniger die Zeit Buddha

Säkyamunis als vielmehr die Epoche der tibetischen Königtums dargestellt,
in der Kulturheroen wie die ersten tibetischen Könige und der buddhistische

Missionar Padmasambhava das Fundament der tibetischen Kultur
schufen. Diese Epoche erschien als die des Ursprungs oder Anfangs der
tibetischen Kultur. Damit kam ihr bereits eine identitätsstiftende Leistung
zu, die mit einer Verherrlichung der in sie gestellten Ereignisse verbunden

war. Von dem Bild dieser glorifizierten Vergangenheit ging über die
Jahrhunderte eine starke normative und formative Kraft auf die tibetische
Kultur aus. Man denke beispielsweise an das Idealbild eines Herrschers,
das zwar durch die indisch-buddhistische Dharmaräja-Idee begründet wird,
dessen unmittelbar "plastisch-anschauliche" Ausformung jedoch stets im
überlieferten Bild der ersten tibetischen Könige präsent ist, des weiteren an
die der Herrschaft Srong-btsan-sgam-po's (618-49) zugeschriebene
Kodifizierung des Rechts, dessen Legitimation somit gleichsam dem Wandel der
Zeiten entzogen in principio erfolgte, ebenso an die sogenannte Debatte

von bSam-yas Ende des 8. Jh., die die Entscheidung für die spezifische
Form des in Tibet übernommenen Buddhismus zu einem einzigen Ereignis

Tibet, Leiden 1972, S. 30- Doch selbstverständlich ist es die Biographie eines als

vorbildlich eingestuften Herrschers.



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 965

verdichtet und zu einer rationalen macht, dann das unter König Ral-pa-can
(815-38 oder 42) modellierte Verhältnis zwischen Mönchen und Laien, das

die Versorgung der erstgenannten den letzteren aufbürdet, ferner die

Bezwingung der Gottheiten und Dämonen durch Padmasambhava, deren
Muster sich in den Hagiographien tibetischer Geistlicher wiederholt und im
tibetisch-buddhistischen Ritual ihre kontinuierliche Anwendung findet, und
schließlich die Episode um die Ermordung König Glang-dar-mas (838 oder

42), die Rechtfertigung und Situierung von Gewalt einschließlich des

Tötens im buddhistischen Kontext aufzeigt. All diese und noch weitere
Facetten, aus denen sich das tradierte Bild der tibetischen Königszeit
zusammensetzt, lassen die tibetische Kultur samt ihren elementaren

Errungenschaften (Religion, Schrift, Recht, Kloster- und Mönchswesen,
kulturelle Einheit) als durch und für die Religion geschaffen erscheinen
und geben damit zugleich das Primat der Religion vor der Politik vor.

In eigentümlicher Weise wurde nun in der tibetischen Geschichtsvorstellung

die leitende Funktion des Karma-Konzeptes überlagert von
einem anderen Leitkonzept oder besser gesagt Konzeptbündel, das vor
allem in seiner prägnantesten Ausgestaltung Anklänge an das christliche
Konzept einer Heilsgeschichte aufweist. Die Rede ist vom Avalokitesvara-
Kult. Dieser in seinen Grundzügen bereits in der Zeit vom 12. Jh. bis

Anfang des 14. Jh. ausgestaltete Vorstellungskomplex53 rückte aufgrund
interner und vor allem von außen bewirkter machtpolitischer Veränderungen

zunehmend mehr in den Vordergrund. Die besondere Wirksamkeit
des Avalokitesvara-Konzeptes beruhte auf der Vorstellung vom Bodhisattva
Avalokitesvara als der Verkörperung des unermeßlichen Mitleids, wodurch
der breiten Masse Anknüpfungspunkte für einen devotionalen Kult geboten
wurden.54

Mit dem Avalokitesvara-Kult ist eines der für Tibet weitreichendsten
religiösen Konzeptbündel angesprochen. Es verknüpft das indische Bodhi-
sattva-Ideal mit der Vorstellung von den sich zum Wohle der Lebewesen

53 Siehe Matthew T. Kapstein, "Remarks on the Mani-bka'-'bum and the Cult of
Avalokitesvara in Tibet", in R. Davidson and S. Goodman (eds), Tibetan

Buddhism: Reason and Revelation. Albany: SUNY Press, 1992: 79-93, 163-69;

ders., The Indian Literary Identity in Tibet, S. 22f; Per K. Sorensen, ebd.

54 Samuel, S. 484, 485.



966 PETER SCHWEIGER

wiederverkörpernden geistlichen Lehrern und gestaltet diese Verknüpfung
heilsgeschichtlich und politisch wirksam aus.

Im Mani bka'-'bum, einem Text, dessen älteste Teile aus dem 12. Jh.

stammen,55 wird zum ersten Mal König Srong-btsan-sgam-po als
Inkarnation des Avalokitesvara beschrieben. Hier wird Avalokitesvara als

Schutzgottheit Tibets präsentiert und als direkter Vorfahre des tibetischen
Volkes und zwar in einer seiner Formen, als Affe-Bodhisattva, der sich mit
einer Felsdämonin, einer Verkörperung der Tara, vereinigte und so die
sechs Vorfahren zeugte, aus denen sich die sechs Stämme der Tibeter
entwickelten. So ist Avalokitesvara unmittelbar verantwortlich für die
Existenz des tibetischen Volkes.56

Wenn Avalokitesvara sich in der Vergangenheit in menschlicher Form
manifestiert hatte, so konnte er das im Prinzip jederzeit wieder tun, um
sich exklusiv um sein Volk zu kümmern. Der 5. Dalai Lama Ngag-dbang-
blo-bzang-rgya-mtsho (1617-82) reklamierte am erfolgreichsten das Avalo-
kitesvara-Konzept für sich, indem er es in Schrift und Tat einbettete in ein

Gesamtkonzept der tibetischen Geschichte, das die Dominanz der dGe-

lugs-pa-Schule unter seiner Führung als den Höhepunkt und logischen
Schlußpunkt einer kontinuierlichen Entwicklung präsentierte. Die
sogenannte Chronik (rgyal-rabs) des Dalai Lama57 aus dem Jahre 1643 soll vor
allem eins deutlich machen, daß die gesamte bisherige Geschichte Tibets
auf ein Ziel hinausläuft: Gosi Qan's (Gushri Khan) Eroberung Tibets und
die Darbringung Tibets als Opfer an den 5. Dalai Lama, die Inkarnation
des Avalokitesvara, im Jahre 1642. Und mit der Errichtung des Potala

55 Der Text Mani bka'-'bum ist ein sogenannter gter-ma, dessen älteste Teile von

dem Schatzfinder Nyang-ral Nyi-ma-'od-zer im 12. Jahrhundert (1124 o. 1 Boll

92?) geborgen worden sein sollen. gTer-ma-Texte sind apokryphe Texte

religiösen Inhaltes, die zur Zeit der ersten Verbreitung der buddhistischen Lehre

in Tibet von Padmasambhava oder einem seiner Schüler versteckt worden sein

sollen, um dann später zur genau vorhergesagten Zeit und unter den für die

Propagierung des Textes geeigneten Umständen von einem gter-ston, einem

Schatzfinder, wieder hervorgeholt zu werden.

56 Samuel, S. 482f.

57 Zu einer englischen Übersetzung siehe: Nag-dBan Blo-bzan rGya-mTSHo: the

Fifth Dalai Lama of Tibet, A History of Tibet, transi, by Zahiruddin Ahmad,

Bloomington 1995 (Indiana University Oriental Series No. 7).



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 967

genau an der Stelle, an der zuvor die Ruinen des Palastes von König
Srong-btsan-sgam-po gestanden haben sollen, setzte er sich selbst an die
Stelle der alten tibetischen Könige. Damit war für alle sichtbar, daß die

dGe-lugs-pa und ihr Oberhaupt die Vorrangstellung beanspruchten. Das

Hier und Jetzt ist somit nicht mehr nur ein Glied im irdischen Geschehen.
Es ist vielmehr Teil einer gleichsam durch göttliche Vorsehung geplanten
Geschichte. Unmittelbar überhaupt nicht zueinander in Beziehung stehende

Ereignisse werden auf diese Weise miteinander verbunden und so sinnvolle
Geschichte konstruiert. Vom Po-ta-la aus setzte der leibhaft präsente
Avalokitesvara sein Wirken zum Wohle Tibets fort, das die Tibeter von
ihren mythischen Anfängen an begleitet hatte.

Der Heilsplan, der der Geschichte zugrunde gelegt wurde, versprach
nicht die Erlösung vom irdischen Unheil am Ende der Zeiten. Vielmehr
war er die Versicherung steter Fürsorge durch die Heilsgestalten, die

Versicherung ihrer ständig wiederkehrenden Präsenz und ihres nicht
nachlassenden Bemühens um die Errettung der Lebewesen aus dem

Geburtenkreislauf, dem Ozean des Leidens. Die Botschaft der Geschichte

war nicht nur, daß die Möglichkeit zum Heil in Tibet stets gegeben ist, sie

war darüber hinaus, daß man zur Verwirklichung des Heils stets mit dem
Beistand und der Führung mächtiger Helfer rechnen kann.

Das mit dem Avalokitesvara-Kult verbundene Konzeptbündel ermöglichte

neben der Legitimation weltlicher Macht auch die der geistlichen
Macht. Insofern war es umfassender als beispielsweise das Konzept einer
dynastischen Kontinuität, wie es weiterhin in Ladakh zur Legitimation
politischer Macht wirksam war. Zwar wurden nach der Dsungarenherrschaft in
Zentraltibet (1717-1720) auch andere Herrschaftskonzepte "erprobt". Aber
nachdem sie allesamt gescheitert waren, kehrte man schließlich 1751 zu
einer Herrschaftsform mit dem Dalai Lama an der Spitze und zur
Legitimation durch die Avalokitesvara-Idee zurück.

Indem sich die dGe-lugs-pa mit dem Dalai Lama als ihrem Oberhaupt
erfolgreich die Avalokitesvara-Idee zu Nutze machten, gössen sie den

gesamten Kommunikationsprozeß zunehmend in eine pyramidale Struktur.
Ihre Elite füngierte dabei mehr und mehr als Kontrollinstanz, die den auf



968 PETER SCHWEIGER

Hierokratie basierenden tibetischen Herrschaftsverband58 in ihrem Sinne

als Heilsinstitut zu zentralisieren trachtete.
Der im Avalokitesvara-Kult gebündelte Komplex zentraler buddhistischer

Konzepte formte die erinnerte tibetische Geschichte zu dem identi-
tätsstiftenden Mythos des tibetischen Volkes schlechthin. Seine normative
und formative Kraft geht so weit, daß er heute zum Kristallisationspunkt
des erwachenden Nationalismus wird. Hier schlägt der fundierende Mythos
in einen kontrapräsentischen um: Vergangenheit wird als soziale Utopie
vorgestellt.59 Der Avalokitesvara-Kult eignet sich in besonderem Maße als

Symbol für die tibetische Nation in spe, denn die "hierfür am besten

geeigneten Symbole sind offenbar solche, die in besonderer Weise mit
einem - noch in der vornationalen Phase befindlichen - Staat verknüpft
sind, mit einem Gottkönig oder einem König von Gottes Gnaden an der

Spitze, dessen Reich zufällig mit einer Nation in spe zusammenfällt."60

Mit vorliegendem Essay wurde ein großer Bogen gespannt, der die zentrale

Bedeutung aufzeigt, welche die Geschichte als Mythos für die tibetische

Kultur besitzt. Wir sind im allgemeinen geneigt, den Begriff des "Mythos"
eng mit dem der Einbildungskraft zu verbinden, welche die Erinnerungen
und Vorstellungen weitgehend losgelöst von der Wirklichkeit ins Bild setzt.

Dabei wird Wirklichkeit als etwas angenommen, daß unabhängig von uns
existiert. Doch mit einem solchen Wirklichkeitsbegriff fallen viele Dinge
aus unserer realen Welt, die wir ihr im allgemeinen ohne Zögern zurechnen.

Die Geschichte als Mythos selbst gehörte in der tibetischen Kultur
zweifelsohne zu den objektiven Tatsachen in der Welt, war Teil der
wirklichen Welt - ebenso wie in unserer heutigen Kultur Autos, Banknoten,

Bundestagsabgeordnete, Fußballspiele und Jahrtausendwenden Teil der

wirklichen Welt sind. Wie dies möglich war, läßt sich in Anlehnung an

58 Vgl. zur Begrifflichkeit Max Weber, Soziologische Grundbegriffe, Tübingen
61984 (Sonderausgabe aus: M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen

1921, S. 1-30), S. 89-94.

59 Vgl. Assmann, S. 79f, zu dieser Funktion des Mythos.

60 Eric J. Hobsbawm, Nationen und Nationalismus: Mythos und Realität seit 1780,

München 1996, S. 88.



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 969

Searle's Abhandlung zur Ontologie sozialer Tatsachen61 erläutern: All die

genannten Gebilde sind "Dinge, die nur existieren, weil wir glauben, daß

sie existieren", also mithin keine "rohen Tatsachen". Vielmehr sind es

gesellschaftliche Tatsachen, da sie eine kollektive Intentionalität enthalten.
Insbesondere handelt es sich um institutionelle Tatsachen, "weil ihr
Bestehen menschlicher Institutionen bedarf." Institutionelle Tatsachen sind

nur möglich dank konstitutiver Regeln. Auch existieren sie "nur in einem

Komplex systematischer Beziehungen zu anderen Tatsachen", wobei wir es

häufig mit iterierten Strukturen zu tun haben. Institutionelle Tatsachen
werden geschaffen, indem einem Gebilde eine Funktion, also etwas, was
ihm nicht immanent ist, zugewiesen wird. Die Funktionszuweisung muß
den Beteiligten nicht notwendigerweise bewußt sein.

Um es explizit zu machen: Die institutionelle Tatsache "Geschichte"
basierte auf der Iteration anderer institutioneller Tatsachen, vor allem den
Bodhisattvas und den sich zum Wohle der Lebewesen wiederverkörpernden

geistlichen Lehrern. Die Eigenschaft eines Menschen, Bodhisattva
bzw. Reinkarnation zu sein, besteht nur in Relation zum (inneren oder
äußeren) Beobachter, sie ist dem betreffenden Menschen nicht immanent.
Wir müssen bis zur zeitlichen Aufeinanderfolge der reinen Vorfälle
zurückgehen, um die physische Ebene der rohen Tatsachen zu erreichen.
Diese Ebene liegt noch vor der Wahrnehmung der Vorfälle "als etwas",
denn: "Wir erfahren Dinge normalerweise nicht als materielle Objekte,
noch weniger als Mengen von Molekülen, sondern wir erfahren eine Welt
von Stühlen und Tischen, Häusern und Autos, Hörsälen, Bildern, Straßen
und so fort Selbst natürliche Phänomene wie Flüsse und Bäume können
Funktionen erhalten und entsprechend als gut und schlecht bewertet
werden, je nachdem, welche Funktionen wir ihnen zuweisen und wie gut
sie diese Funktionen erfüllen."62 Möglich wurde Geschichte als
institutionelle Tatsache durch konstitutive Regeln, allen voran die Regel:
'Geschichte zählt im Kontext der tibetischen Kultur als Verwirklichung
eines Heilsplanes.' Weitere Regeln bestimmen etwa, was als Heil und was
als Unheil zählt. Geschaffen wurde Geschichte als institutionelle Tatsache,
indem ihr die Funktion zugewiesen wurde, die Wahrheit und Gültigkeit

61 Vgl. John R. Searle, Die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit: Zur

Ontologie sozialer Tatsachen, Reinbek bei Hamburg 1997.

62 Searle, S. 24.



970 PETER SCHWEIGER

eines ein für allemal festgeschriebenen Kanons von Ideen und Werten zu
legitimieren. Die Geschichte repräsentierte, "stand für" den mit diesem
Kanon verbundenen Anspruch. Allgemein gesagt: Die Verwendungsfunktion

der Geschichte war es zu symbolisieren, etwas zu bedeuten -
ähnlich etwa wie eine Landkarte ein bestimmtes Gebiet repräsentiert oder
die Laute unserer Sprache etwas bedeuten. Der Geschichte kam somit eine

Macht zu, die sie von sich aus nicht besitzt.
Als Symbol war die Geschichte Teil des übergreifenden

Symbolsystems, das die tibetsche Kultur ausmachte und auf das hin die Beobachter
sozialisiert und akkulturiert wurden. Als Ganzes repräsentierte es die

Wirklichkeit, die Grundlage des sozialen Verhaltens war, d.h. auf die

bezogen die einzelnen Mitglieder der Gesellschaft interagierten und
kommunizierten.63

Exkurs

Man fragt sich unwillkürlich, warum dieses starre System der tibetischen
Kultur trotz aller Spannungen in den Außenbeziehungen über so lange Zeit
auch in einer zu maßgeblichen Teilen fremdkulturellen Umwelt erstaunlich
stabil blieb. Dies ist einer Reihe von Faktoren zu verdanken:

Da ist zunächst die unwirtliche, abgelegene geographische Lage Tibets, die es

etwa für eine Kolonisierung uninteressant erscheinen ließ.

Des weiteren seine strategische Bedeutungslosigkeit über lange Zeit hinweg.

Dann die zwar in historiographischen und selbst diplomatischen tibetischen

Quellen kaum direkt gespiegelte, sondern allenfalls umgedeutete, jedoch

stillschweigend implizierte Anerkennung der großräumigen Machtverhältnisse, die

für die tibetische Hierokratie stets ihre profitablen Seiten hatte. Sehen wir
einmal von der kurzen Episode des Dsungaren-Einfalls ab, so fehlt diese

Anerkennung erst für die jüngste Vergangenheit, so daß wir erst hier von echten

Gewaltverhältnissen sprechen können.

63 Vgl. Siegfried J. Schmidt, Kognitive Autonomie und soziale Orientierung: Kon¬

struktivistische Bemerkungen zum Zusammenhang von Kognition, Kommunikation,

Medien und Kultur, Frankfurt a.M. 21996, S. 27, 229.



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 971

Und schließlich ist da die Tatsache zu nennen, daß viele der Herrscher auf dem

chinesischen Kaiserthron, die an der Spitze einer multizentrischen Kultur

standen, großes Geschick darin bewiesen, ihre Vertrautheit mit unterschiedlichen

kulturellen Formationen für ihre machtpolitischen Ambitionen zu
instrumentalisieren. Dabei darf man nicht vergessen, daß gerade die sogenannten

Fremddynastien bereits in einer kulturellen Vielfalt wurzelten, also in einer

Situation, die schon in ihren Anfängen durch unterschiedliche Kulturkontakte

geprägt war.

Auch hochstehende tibetische Geistliche versuchten ihrerseits die
Fremdherrscher zum Vorteil ihrer jeweiligen Institutionen zu instrumentalisieren.
Sie taten dies jedoch im allgemeinen nicht aus dem Zynismus der Macht
heraus, sondern in vollkommen unreflektiertem Einklang mit dem

kategorialen Rahmen ihrer Kultur, in einem starken, universalistisch
ausgerichteten Religionen eigenen Sendungsbewußtsein sowie in der
Überzeugung, auf diese Weise am besten der Stärkung ihrer jeweiligen
Institution und damit zugleich dem allgemeinen Wohl dienen zu können.
Die Kommunikation wurde von tibetischer Seite aus vor dem Hintergrund
eines stereotypen Selbst- und Fremdbildes geführt,64 wobei die
Beziehungen innerhalb des eigenen, hermetisch abgeschlossenen kulturellen
Horizonts gedeutet wurden. Diese Deutung war nicht mehr möglich, als

der durch das kommunistische China herbeigeführte clash of cultures die
tibetische Kultur direkt angriff. Die Folge war die Reaktion des tibetischen
kulturellen Bewußtseins "mit Entwürfen von Hetero- bzw. Autostereotypen,

d.h. Fremd- und Selbstbildern, die sich zu 'images' eines national
character verdichten".65

Die vor allem von den Herrschern der Yuan- und der Qing-Dynastie
für die Randvölker entwickelten Formen indirekter Herrschaft, zu denen
eine geschickte Religionspolitik gehörte,66 ließen die binnenkulturellen

64 Vgl. Anm. 44.

65 Nünning, S. 10.

66 Vgl. Pamela Kyle Crossley, The Manchus, Cambridge, Massachusetts 1997, S.

24, 44, 116; Sabine Dabringhaus, Das Qing-Imperium als Vision und Wirklichkeit:

Tibet in Laufbahn und Schriften des Song Yun (1752-1835), Stuttgart 1994,

S. 159, 230-233; Rainer Kämpfe, "Die Innere Mongolei von 1691 bis 1911", in:

Michael Weiers (Hrsg.), Die Mongolen: Beiträge zu ihrer Geschichte und Kultur,



972 PETER SCHWEIGER

Strukturen weitgehend intakt. Dennoch bleiben sie keinesfalls unberührt.
Vielmehr kam der indirekten Herrschaft auch auf soziokulturellem Gebiet
eine klare Steuerungsfunktion zu, wie etwa die materielle Förderung und
die Stärkung der dGe-lugs-pa-Hierarchie67 sowie die Schaffung des

Regierungssystems mit dem Dalai Lama an der Spitze im qing-zeitlichen
Tibet zeigen. Dieses flexiblen Instrumentariums zur Ausübung von
Herrschaft hat sich das kommunistische China unter Mao Zedong mit
seiner radikalen Kampagne für eine kulturelle Wüste selbst beraubt.

Zusammenfassung

Zum Schluß seien noch einmal die wesentlichen Punkte zusammengefaßt:

Ausgangspunkt war die Charakterisierung des tibetischen Geschichtsbildes
als Mythos, wodurch zum Ausdruck kommt, daß der Geschichte eine

fundierende, sinnstiftende Leistung zugewiesen wurde und aus ihr normative

Ansprüche abgeleitet wurden.
Darüber hinaus - so lautete die These - kommt der Geschichte in der

tibetischen Kultur die Funktion zu, die soziokulturellen Verhältnisse einer
monozentrischen Kultur festzuschreiben.

Darmstadt 1986, S. 421f; Jürgen Osterhammel, China und die Weltgesellschaft:

Vom 18. Jahrhundert bis in unsere Zeit, München 1989, S. 86f, 90, 105; Petech

1972, S. 154; Dieter Schuh, Erlasse und Sendschreiben mongolischer Herrscher

för tibetische Geistliche: Ein Beitrag zur Kenntnis der Urkunden des tibetischen

Mittelalters und ihrer Diplomatik, St. Augustin 1977, MTH, Abt. III, Bd. 1, S.

XXVI.
67 Die Förderung der dGe-lugs-pa hatte eine enorme Ausweitung des Mönchswesens

in der tibetischen Gesellschaft zur Folge. Goldstein zufolge wuchs die Zahl der

Mönche von 97,000 bis 98,000 im Jahre 1694 auf über 319,000 im Jahre 1733.

Geht man von insgesamt 2,5 Millionen Tibetern (incl. Kham) aus, so betrug der

klerikale Anteil 13 Prozent der männlichen Bevölkerung (Melvyn C. Goldstein, A

History of Modern Tibet, 1913-1951: The Demise of the Lamaist State, Delhi

1989, S. 21).



TIBETISCHE GESCHICHTE ALS MYTHOS 973

Die Entwicklung hin zu einem hierarchisch strukturierten, monastischen
und akademischen Buddhismus in Verbindung mit dem Fehlen einer
einheitlichen, zentral organisierten weltlichen Herrschaft führte zur Kleri-
kalisierung der Gesellschaft. Allein der Klerus verfügte in Tibet über eine

nennenswerte flächendeckende Infrastruktur und Organisation, allein er
hielt - um es mit einem Ausdruck Max Webers zu sagen - "die einzig
rational organisierte Macht in der Hand".68 Bis auf wenige Ausnahmen
innerhalb der Aristokratie verfügten nur seine Amtsträger über bestimmte

Fähigkeiten, wie Lesen, Schreiben, Kenntnisse des Schrifttums und die
Kunst der moralischen Auslegung der kanonischen Schriften. Als Herzstück

der Kultur hatte die Religion zudem eine Steuerungsfunktion, die
danach trachtete, möglichst viele Aktivitäten innerhalb der Gesellschaft zu
formen. Die Auseinandersetzung mit den nicht als authentisch anerkannten
Traditionen und das Versiegen der indischen Quellen führte zur Kanonisierung

der Überlieferung. Dies implizierte die Konservierung der im
Kanon fixierten und für die gesamte Gesellschaft als verbindlich erachteten
Ideen und Werte.

In diesem Kontext wurde Geschichte rekonstruiert, d.h. auf der Basis
des zentralen kulturellen Codes und im Dienste einer ein für allemal
festgeschriebenen Kultur. Nicht das Neue in der Geschichte stand im
Vordergrund, sondern die Bewahrung des ein für allemal als richtig und
für wert Erkannten. Vergangenheit wurde wahrgenommen als Entfaltung
einer sowohl im zeitlichen Anfang als auch auf der transzendenten Ebene

erfolgten kulturellen Programmierung, gleichsam als die Verwirklichung
eines der Geschichte zugrundeliegenden Heilsplanes.

68 Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie II, Tübingen 71988, S.

310.




	Geschichte als Mythos : zur Aneignung von Vergangenheit in der tibetischen Kultur : ein kulturwissenschaftlicher Essay

