
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 4

Artikel: "... bändigte den dreiköpfigen, sechsäugigen Dsa ..." : das Fremde in
der altvedischen Literatur

Autor: Krügel, Sybil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"... BANDIGTE DEN DREIKÖPFIGEN, SECHSAUGIGEN DÄSA ..."1
DAS FREMDE IN DER ALTVEDISCHEN LITERATUR

Sybil Krügel, Universität Bern

Einleitung

Die indische Literatur, namentlich die Sanskrit-Literatur, ist durch eine

Tradition der Aussparung und des Schweigens über das Fremde2 und
andere geprägt.3 Dieses Charakteristikum trifft nicht in gleichem Masse

1 RV 10,99,6.

2 R. Stichweh, "Fremde, Barbaren und Menschen. Vorüberlegungen zu einer

Soziologie der 'Menschheit'", in: P. Fuchs / A. Göbel (Hg.), Der Mensch - das

Medium der Gesellschaft? Frankfurt 1994, 72-91; A. Hahn, "Die soziale

Konstruktion des Fremden", in: W. M. Sprondel (Hg.), Die Objektivität der

Ordnung und ihre kommunikative Konstruktion: Für Thomas Luckmann, Frankfurt

1994, 140-163; J. Stagi, "Grade der Fremdheit", in: H. Münkler (Hg.) unter

Mitarbeit von K. Messlinger, Furcht und Faszination: Facetten der Fremdheit,

Berlin 1997 (Studien und Materialien der interdisziplinären Arbeitsgruppe 'Die

Herausforderung durch das Fremde' der Berlin Brandenburgischen Akademie der

Wissenschaften), 85-114; K. U. Hellmann, "Fremdheit als soziale Konstruktion.

Eine Studie zur Systemtheorie des Fremden", in: H. Münkler (Hg.), Die

Herausforderung durch das Fremde, Interdisziplinäre Arbeitsgruppe 'Die

Herausforderung durch das Fremde', Berlin 1998 (Interdisziplinäre

Arbeitsgruppen, Bd. 5), 401-459; M. Schuster, "Ethnische Fremdheit, ethnische

Identität", in: M. Schuster (Hg.), Die Begegnung mit dem Fremden: Wertungen

und Wirkungen in Hochkulturen vom Altertum bis zur Gegenwart, Stuttgart 1996

(Colloquium Rauricum, 4), 207-226.

3 W. Halbfass, Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen Begegnung, Basel

1981, 203; W. Halbfass, "Kulturelle Identität und interkulturelle Begegnung:

Beobachtungen am Beispiel Indiens", in: W. Gephart / H. Waidenfels (Hg.),

Religion und Identität: Im Horizont des Pluralismus, Frankfurt 1999, 129.



908 SYBIL KRUGEL

auf die altvedische4 Literatur zu, in welcher die Darstellung des Fremden
weitaus dominanter als im späteren Veda und der hinduistischen
Texttradition ist. Wiewohl die Zeit der altvedischen Literatur durch eine intensive

Auseinandersetzung mit 'Fremdem' geprägt ist und infolgedessen ein

ausgeprägt polarisierendes Menschheitsschema propagiert, wird ihr in
Untersuchungen zur indischen Fremdwahrnehmung nur wenig Platz
eingeräumt5 oder die im semantischen Feld von Fremdheit liegenden Termini
werden unter einem anderen Gesichtspunkt untersucht.6

Zur Periodisierung alt-, mittel- und jungvedisch s. K. Mylius, "Zur absoluten

Datierung der mittelvedischen Literatur", in: H. Krüger (Hg.), Neue Indienkunde.

Festschrift Walter Ruben zum 70. Geburtstag, Berlin 1970, 421-431.

P. Schreiner, "Die Begegnung mit dem Fremden im Bereich des hinduistischen

Indien", in: M. Schuster (Hg.), Die Begegnung mit dem Fremden, 145-169; A.

Parasher, Mlecchas in Early India. A Study in Attitudes towards Outsiders up to

AD 600, Delhi 1991; R. Thapar, "The Image ofthe Barbarian in Early India", in:

Comparative Studies in Society and History 13, 1971, 408-436; R. Thapar,

Interpreting Early India, Delhi 1992; M. Deshpande, "What to do with the

Anäryasl Dharmic discourses of inclusion and exclusion", in: J. Bronkhorst / M.

Deshpande (Hg.), Aryan and non-Aryan in South Asia: Evidence, Interpretation
and Ideology. Proceedings of the International Seminar on Aryan and non-Aryan
in South Asia, University of Michigan Ann Arbor 25-27 October 1996,

Cambridge 1999 (Harvard Oriental Series, Opera Minora, 3), 107-127.

G. Erdosy, "Ethnicity in the Rgveda and its Bearing on the Question of Indo-

European Origins", in: South Asian Studies 5, 1989, 35-47; G. Erdosy,

"Language, material culture and ethnicity: Theoretical perspectives", in: G. Erdosy

(Hg.) 77ze Indo-Aryans of Ancient South Asia: Language, Material Culture and

Ethnicity, Berlin 1995 (Indian philology and South Asian studies, 1), 1-31; M.

Witzel, "Rgvedic history. Poets, chieftains and polities", in: G. Erdosy (Hg.),
Indo-Aryans, 307-352; A. Parpola, The Coming of the Aryans to Iran and India
and the Cultural and Ethnic Identity of the Däsas, Helsinki 1988 (Studia

Orientalia, 64); P. Thieme, Der Fremdling im Rgveda. Eine Studie über die

Bedeutung der Worte Ari, Arya, Aryaman und Arya, Leipzig 1938 (Abhandlungen
für die Kunde des Morgenlandes, 13,2); R. S. Sharma, Sudras in Ancient India.

A social history of the lower order down to ca. A. D. 600, Delhi 31990; H. H.

Hock, "Through a glass darkly: Modern 'racial' interpretations vs. textual and



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 909

Im folgenden soll primär die Darstellung des Fremden, also die
mittelbare Reaktion auf dessen Wahrnehmung, in der altvedischen
Literatur untersucht werden. Die Wahrnehmungen selber können für diesen
Zeitraum nur ganz fragmentarisch aus den Traditionsquellen rekonstruiert
werden, welche in ihrer Auseinandersetzung mit dem Fremden eine eigentliche

Konstruktion von Identität dokumentieren, die sich, wenn auch in
modifizierter Form, für das indische Selbstverständnis als prägend erwiesen

hat. Die tendenzielle Absicht der Quellen, zumindest diejenige der

älteren, nämlich die Polariserung des Eigenen mit dem Fremden, lässt nur
wenige Hinweise auf Wahrnehmungen und Wertungen des Alltags zu.
Diese werden überdies meist nicht zum Zwecke der Unterrichtung,
sondern unbeabsichtigt vermittelt, so wenn der umstrittene Status rgvedischer
Sänger in aitiologischen Sagen der mittelvedischen Literatur durch ihre
Herkunft als Sohn einer däsi respektive südrä erklärt wird. Das Ausmass
und die Konsequenzen der alltäglichen Interaktionen, die in der altvedischen

Zeit bestanden haben müssen, werden erst ansatzweise in der späten
altvedischen und der folgenden mittelvedischen Literatur deutlich - der

Rgveda spricht von ihnen meist in verfremdeter Form oder verschweigt sie

gänzlich.
Anhand einer Reihe von unterschiedlich verwendeten Fremdheitsbegriffen

sollen im folgenden also die Mechanismen zur Kontrolle des

Fremden und Bedrohlichen in den altvedischen Traditionsquellen untersucht

werden: Einerseits die Konstruktion des Fremden als vornehmlich
abgrenzende ideologische Darstellung, die Kriterien aufgrund welcher die

Fremdzuschreibungen erfolgen sowie die daraus resultierenden verschiedenen

Formen von Fremdheitsdiskursen,7 andererseits die ex- und inklusivi-
stischen gesellschaftlichen Strategien, die den alltäglichen Kontakt mit dem

Fremden regeln.

general prehistoric evidence on ärya and däsa/dasyu in Vedic society", in: J.

Bronkhorst / M. Deshpande (Hg.), Aryan and non-Aryan, 145-174.

Zu den verschiedenen Ebenen von Fremdheitsdiskursen s. G. Linck, "Die
Menschen in den Vier Himmelsrichtungen. Chinesische Fremdbilder", in: H.

Schmidt-Glintzer (Hg.), Das andere China: Festschrift för Wolfgang Bauer zum

65. Geburtstag, Wiesbaden 1995 (Wolfenbütteler Erscheinungen, 62), 257-289.



910 SYBIL KRUGEL

Die altvedische Kultur und ihre Träger

Die einzigen überlieferten Quellen aus der altvedischen Zeit sind die
beiden frühen Samhitäs (Sammlungen), die Rk- und die Atharvasamhitä.8
Die älteste entzifferte Quelle Indiens, der Rgveda, ist eine in zehn Büchern
(mandala) angeordnete Hymnensammlung verschiedener Dichterfamilien
und Einzeldichter, die in einem zumindest mehrere Generationen umfassenden

Zeitraum entstand. Die Datierung des Rgveda und der restlichen
vedischen Literatur ist noch immer hypothetisch und die verschiedenen

Datierungsvorschläge differieren um mehrere Jahrhunderte, bisweilen gar
Jahrtausende.9 Die relative Chronologie des vedischen Korpus und die
Korrelation mit externen Evidenzen ermöglichen zwar für diesen Zeitraum
keine Einordnung in eine absolute Chronologie, lassen es aber in
Verbindung mit allgemeinen sprach-, kultur- und sozialwissenschaftlichen

Erwägungen angeraten erscheinen, die Entstehung der rgvedischen
Hymnen frühestens ab ca. 1500 anzusetzen.10 Die Redaktion des rgvedischen

Materials erfolgt ungefähr ab 1200 und mag sich bis ins 1. Jt.

fortgesetzt haben;11 wer sie veranlasste und durchführte und zu welchem
Zweck, ist nur wenig bekannt.12 Der damalige Siedlungsschwerpunkt lag
beidseits des Indus und an seinen namentlich genannten Nebenflüssen im
Panjab. Die Hymnen des Rgveda haben nur sehr beschränkt historio-
graphische Absichten und geben wenig Aufschluss über die historischen,
politischen, sozialen und ökonomischen Bedingungen, unter welchen sie

entstanden sind. Auf historische Sachverhalte wird, meist in Form von

8 Nur die Saunaka-Rezension wurde zu dieser Untersuchung beigezogen.

9 K. Mylius, Geschichte der altindischen Literatur. Die 3000jährige Entwicklung
der religiös-philosophischen, belletristischen und wissenschaftlichen Literatur
Indiens von den Veden bis zur Etablierung des Islam, Leipzig 1988, 16f.

10 K. Mylius, Geschichte, 32f.; H. Kulke / D. Rothermund, Geschichte Indiens.

Von der Induskultur bis heute, München 21998, 49; K. Mylius, "Datierung", 421-

431; M. Witzel, "Early Indian history. Linguistic and textual parameters", in: G.

Erdosy (Hg.), Indo-Aryans, 95f.

11 J. Gonda, Vedic Literature. Samhitäs and Brähmanas, Wiesbaden 1975 (A

History of Indian Literature, 1, 1), 15f.

12 M. Witzel, 77ze Realm ofthe Kuru. Origins and Development ofthe First State in

India, Harvard 1995, Manuskript.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 911

fragmentarisch erhaltenen Legenden oder gar in mythologisierter Form,
bloss angespielt. Die Lieder zeichnen das Bild einer patrilinearen,
vorstädtischen Gesellschaft, welche, in Gentilverbänden organisiert und noch

wenig stratifiziert, ein vergleichsweise ausgeprägtes Gleichheitsbewusstsein
aufweist. Erst gegen Ende der rgvedischen Zeit, im späten Purusasükta,
wird die ständische Gesellschaft propagiert.13 Die Viehherden, deren
Bedeutung u.a. an den häufigen in dieser Reihenfolge geäusserten Bitten um
Wohlergehen von Rind, Pferd und Mensch ersichtlich werden,14 bilden die
Subsistenzbasis. Nebst der Rinder-, Pferde- und Schafzucht betrieben die

pastoralen oder transhumanten Träger der Rgvedakultur wahrscheinlich
Austausch mit anderen Ökonomien und Feldbau. Ein Lied des Atharvaveda
nennt als Beschäftigungen nebst Pflügen (krs) und Handel (vasna) Beutezüge

(vah)A5
In der älteren Samhitä scheint sich ein Kampf um verschiedene

knappe Ressourcen, um Vieh, Wasserplätze, Weiden, Saatland und Reichtum

ganz generell, abzuzeichnen. Diese Kämpfe sind den Liedern des

Atharvaveda, die nach dem Gros der rgvedischen Lieder entstanden, nur
noch in blasser Erinnerung. Die frühen Teile der Atharvasamhitä dürften
ungefähr zeitgenössisch mit späten rgvedischen Liedern sein, und die
zahlreichen Anleihen der jüngeren Samhitä stammen denn auch vornehmlich
aus den jüngeren Rg-Büchern 1, 10 und 8. Die Sammlung und Redaktion
des sprachlich auf einer jüngeren Stufe stehenden Materials, das innerhalb
der orthodoxen Tradition lange nicht als kanonisch galt, erfolgte deutlich
später als diejenige der anderen drei Samhitäs. Eine der Ursachen für die

verzögerte Anerkennung liegt gewiss in der abweichenden Funktion eines

grossen Teils der Lieder: Die Begehr richtet sich nicht mehr primär auf
Vieh, Beute und Sieg im Kampf, sondern vielmehr auf Vorteile im
alltäglichen Leben, als da wären erfolgreiche Handelsgeschäfte und -reisen,
Überlegenheit in der Debatte, Erwecken von Liebe, reichlicher
Haarwuchs, Harmonie in Familie und dergleichen. Zahlreiche Lieder dienen
auch zur Heilung von Krankheiten, Abwehr von zauberischen und
dämonischen Wesen und Aufhebung von Verunreinigungen; daneben finden sich

jedoch auch eigentliche Schadenszauber (äbhicärikäni). Das Zielstreben des

13 RV 10,90.

14 RV 1,43,2; 9,9,9; 4,34,10; 10,47,5 u.a.; AV 8,7,11; 10,1,17; 10,1,29 u.a.
15 AV 12,2,36.



912 SYBIL KRUGEL

Einzelnen ist hier also die Norm, wohingegen die Rksamhitä das Gemeinwohl

heraufbeschwört. Dies zeigt deutlich die Häufigkeit des Gebrauchs

des Personalpronomens der 1. Person in beiden Textsammlungen; während
in der älteren Sammlung die pluralische Form eindeutig überwiegt, dominiert

in der jüngeren die singularische. Grosse Teile der Atharvasamhitä

zeigen also eine andere Seite des vedischen Ritualismus und sind generell
weniger mit der Gemeinschaft und deren Identitätsbildung und -Währung
verbunden als der Rgveda. Die vierte Samhitä differiert auch in anderen

Hinsichten von der Rksamhitä: Der geographische Horizont hat sich nach

Osten erweitert und die Hymnen spiegeln das Leben einer dörflichen,
sesshaften Gesellschaft wider, die Reis anbaut und bezüglich Flora und
Fauna typisch indisches Kolorit zeigt. Mit der Stärkung der Position des

Königs und der Erbmonarchie geht eine zunehmende Etablierung der
Brahmanen und des varna-Konzeptes einer ständischen Gesellschaft einher.

Die beiden Samhitäs zeichnen sich durch eine hohe sprachliche und
kulturelle Homogenität aus, welche gewiss nicht nur auf teilweise
Vereinheitlichung bei der Redaktion des Traditionsgutes zurückzuführen ist. Die
Rk- und die Atharvasamhitä wurden demzufolge von sprachlich und kulturell

recht einheitlichen Gruppen hervorgebracht und tradiert, die sich auf
einem ähnlichen ökonomischen Niveau befanden, mit ungefähr
gleichbleibendem Vokabular weitgehend dieselben Gottheiten mit denselben

Epitheta verehrten, auf weitgehend dieselben Mythen- und Legendenfragmente,

also auf eine gemeinsame Geschichte, anspielten, sich weiter auf
einen gemeinsamen Ahnherrn bezogen und weitgehend dieselben

Selbstbezeichnungen verwendeten, die, kurzum, über eine gemeinsame Identität

verfügten. Eine solche Gruppe, die Sprache, Religion, Wirtschaftsweise,
Territorium, Ethik, Mythen, Geschichte und angenommene Ahnherrenschaft

teilt und sich ihrer Eigenart und Identität in Abgrenzung zum
anderen bewusst ist, kann als eine ethnische Gruppe gelten.16

16 S. Sokolowskii / V. Tishkov, "Ethnicity", in: A. Barnard / J. Spencer (Hg.) En¬

cyclopedia of Social and Cultural Anthropology, London 1996, 190-193; T. C.

Greaves, "Ethnicity", in: M. Payne (Hg.), A Dictionary of Cultural and Critical

Theory, Oxford 1996, 182-183; W. P. Zenner, "Ethnicity", in: D. Levinson / M.

Ember, Encyclopedia of Cultural Anthropology, New York 1996; 393-395; N. E.

Whitten, "Ethnogenesis", in: D. Levinson / M. Ember, Encyclopedia of Cultural

Anthropology, New York 1996, 407-410; M. M. Tumin, "Ethnic groups", in: J.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 913

Selbst- und Fremdbezeichnungen

Als eine solche ethnische Gruppe verfügen die Träger der rgvedischen und
atharvanischen Kultur auch über eine Reihe von Selbstbezeichnungen mit
unterschiedlichen Funktionen, welche sowohl Eigen-17 wie auch Gattungsund

Sammelnamen beinhalten, vìe (Sippe), Jana, ja und jäta (Geschlecht),
krsti und carsani (Volk) sowie manu, manus, mänusa, mänusa (Menschheit],

menschlich) beziehen sich ohne weitere Bestimmung primär auf das

Eigene und Bekannte, bezeichnen aber auch unbekannte Gruppen von
Menschen; sowohl solche, die die eigene Weltanschauung teilen und in
dasselbe Kollektiv eingefügt sind, als auch solche, die die eigenen Normen
verletzen und vom Eigenen abgegrenzt werden. Diese Begriffe werden also

tendenziell ethnisch indifferent verwendet.18 Gelegentlich jedoch wird ihre
Bedeutung durch bestimmte Attribuierungen verändert: So funktionieren
alle oben aufgeführten Begriffe, wenn ihnen ein panca (fünf) beigefügt ist,
oder aber eine andere Beeigenschaftung wie asiknlr (visah) - mänuslr
(visah), vermehrt abgrenzend.19 Von den verschiedenen Selbstbezeichnungen

ist eine am häufigsten mit identitätsstiftenden Symbolen und
Einrichtungen verbunden und funktioniert auch ohne weitere Bestimmung
durchwegs abgrenzend. Es ist dies der Begriff ärya, der geradezu als

Gould / W. L. Kolb, A Dictionary ofthe Social Sciences, London 1964, 243-245;

P. Kivisto, "Ethnicity", in: W. H. Swatos (Hg.), Encyclopedia of Religion and

Society, Walnut Creek 1998, 170-174; P. van den Berghe, "Racism", in: D.

Levinson / M. Ember, Encyclopedia of Cultural Anthropology, New York 1996,

1054-1056; G. Elwert, "Ethnie", in: Wörterbuch der Völkerkunde, begr. von W.

Hirschberg, Berlin 1999, 99-100; E. Orywal, "Ethnizität", in: Wörterbuch der

Völkerkunde, 100-101; W. Rudolph, "Ethnos und Kultur", in: H. Fischer (Hg.),
Ethnologie. Einführung und Überblick, Berlin 31992, 57-77.

17 M. Witzel, "Rgvedic history", 313f.; M. Witzel, "Aryan and non-Aryan names

in Vedic India", in: J. Bronkhorst / M. Deshpande (Hg.), Aryan and non-Aryan,
354f.

18 Wobei manu, manus und mänusa aber gelegentlich fast synonym mit ärya ver¬

wendet werden: RV 1,117,21; 2,20,6; 10,49,7 u.a.; P. Thieme, Der Fremdling,
37f.

19 RV 1,100,12; 7,5,2-3; 9,66,20 u.a.



914 SYBIL KRUGEL

"Leitbegriff des altindischen Selbstverständnisses und Identitätsbewusst-
seins",20 gilt und sich als "durchgängigster Begriff für die Benennung der
hinduistischen Selbstidentität",21 erweist, und somit, wenn wir die oben

angeführte Definition von Ethnie zugrundelegen, ein eigentliches Ethno-

nym ist.22

Der polarisierende Gebrauch dieses hauptsächlichen Identitätsbegriffs
erlaubt uns eine Identifizierung der Terminologie zur Bezeichnung des

Fremden, denn Fremdheit ist per deftnitionem eine Qualität von Personen,
Objekten und Regionen, welche negativ, nämlich im Hinblick auf das

Eigene, bestimmt ist.23 Die ursprünglichste Form der Fremdzuschreibung
besteht demgemäss in einer Negation der eigenen Werte und verhält sich

komplementär zur Selbstzuschreibung. Ein solches Konzept von Fremdheit
begegnet uns im Rgveda, etwas weniger ausgeprägt im Atharvaveda, in
Form der Termini däsa und dasyu, die ich im folgenden weitgehend
austauschbar verwende. Nicht nur haben däsa/dasyu und ärya ihre höchste

Frequenz in denselben Büchern des Rgveda (6, 2 und in etwas geringerem
Masse 10 und 1), ärya ist darüber hinaus meist nicht ohne eine der beiden

Fremdbezeichnungen belegt. Nur wenige Belege, rund ein Viertel, führen
nicht im selben Hymnus die genannten Begriffe oder typischen Attribute
oder Eigennamen derselben auf, und dann meist in Verbindung mit der

Somagewinnung und dem Somaopfer, dem Götteropfer generell, mit dem
Stammvater Manu oder mit Göttern als Schützer der ärya - mit identitäts-
stiftenden Symbolen also.24 Die Termini werden auch in verschiedenen

Wendungen deutlich dichotomisiert, und Eigenschaften der däsa und dasyu
sind ausnehmend häufig negativ, in Form von Komposita mit Alpha pri-
vativum im Vorderglied, bestimmt. Das dieses Fremde charakterisierende
Vokabular ist darüber hinaus in ungewöhnlichem Ausmasse von Hapax-
legomena dominiert. Andere Termini des Rgveda, die einen ähnlichen
semantischen Bereich abstecken wie arana, nistya, pani, ari und ansatz-

20 W. Halbfass, "Kulturelle Identität", 130.

21 P. Schreiner, "Die Begegnung mit dem Fremdem", 149.

22 RV 1,130,8; 3,34,9; 9,63,5; 10,43,4; 10,49,3 u.a.; s. auch P. Thieme, Der

Fremdling, 145.

23 J. Stagi, "Grade der Fremdheit", 86.

24 RV 1,77,3; 1,96,3; 1,156,5; 7,18,7; 8,103,1; 9,63,14; 10,43,4; 10,11,4;

10,65,11.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 915

weise asura sind weder so direkt mit ärya kontrastiert noch sind deren
Attribute, wenn vorhanden, so deutlich eine Umkehrung der eigenen
Werte.

Die däsa und dasyu im Rgveda

Das Fremde in Form der däsa und dasyu tritt uns im Rgveda fast nur in
feindlicher Form entgegen. Die zahlreichen, über alle Bücher verteilten
Belege finden sich fast ausnahmslos in Liedern an lndra, den Drachen- und
Dämonentöter, und haben dementsprechend martialischen Charakter. Meist
werden die vergangenen Heldentaten des kriegerischen Gottes, unter denen
die Da,yy«-Überwindung eine prominente Stellung einnimmt, aufgezählt
und gepriesen, und der Gott whd anschliessend gebeten, diese Taten zu
wiederholen. Vom Gewinn dieser Unternehmungen wird gelegentlich in
allgemeiner, abstrahierter Form gesprochen, so von freiem Raum/Weite
(varivas),25 von der weiten Erde (mahl prthivï),26 dem breiten Wohnsitz
(uruksiti)21 und den Gewässern (äpas).2% Häufig stellt der Rgveda den

Kampf gegen die däsa/dasyu auch als einen Kampf um Sonne, Licht und
Glanz dar (sürya, jyotis, svar u.a.).29 Das weitaus am häufigsten erstrebte
Gut sind jedoch Rinder (go), die zentrale Lebensgrundlage der pastoralen
Gesellschaft;30 seltener werden in diesem Kontext Pferde genannt.31 Des
Weiteren gelten Land (ksetra), sowohl Saat- (urvarä) wie auch Weideland
(gavyüti) als schon errungene oder noch zu erringende Beute.32

Auch Nahrung in Form von Getreide (yava), Reis-/Getreidebrei
(odana) oder Saft/Erfrischung (is) wird im Besitz der däsa und dasyu
gewähnt.33 Zahlreiche Hymnen spielen in verschiedenen Wendungen auf

25 RV 3,34,7 u.a.

26 RV 1,131,4.

27 RV 7,100,4.
28 RV 1,32,11; 1,100,18; 1,131,4; 1,174,2; 2,20,7; 8,96,18 u.a.
29 RV 1,130,8; 6,20,4; 6,33,4; 6,46,4 u.a.
30 RV 4,28,5; 6,31,3; 6,43,3; 6,60,2; 6,45,24; 9,22,7; 7,83,1 u.a.
31 RV 1,175,4-5; 4,28,5 u.a.

32 RV 1,100,18; 1,112,22; 4,38,1; 5,33,4; 6,20,1; 6,25,4; 7,19,3 u.a.
33 RV 1,53,2-3/4-5; 1,130,3; 8,5,31; 9,23,3.



916 SYBIL KRUGEL

die Schätze, den Reichtum, den Besitz und das Gold34 der Fremden an,35

die auch explizit schätzehütend (sevadhipä) und reich (dhanin) genannt
werden.36 Als indirekte Bezugnahme auf den Reichtum der däsa/dasyu
kann ihre Beschreibung als arävanf'1 als solche, die nicht geben und als

aprnat,3% als solche, die nicht füllen, also geizig sind, gelten.
Die Speisen, die Kühe und die Schätze stellt sich der Dichter häufig

als gut behütete oder in einem Berge verborgene vor.39 Aber nicht nur ihre
Reichtümer, sondern auch die däsa/dasyu selber sind gut verwahrt. Ein
wesentliches Element in der Bezugnahme auf die untersuchten Termini
sind die Schilderungen der dasischen Festen (pur).4® Die variierenden
Bezeichnungen für die Schutz- und Wehrbauten41 und deren Charakterisierung

als künstliche/gefertigte (krtrimä), 'eiserne' (äyasa), steinerne

(asmanmäya), sieben-, neunzig-, neunundneunzig- und hundertfache, als

herbstliche (säradä) sowie als feste (drlhaldrnhaldrdha) und uneinnehmbare

(anädhrsta)42 lassen nur wenig Aufschluss über die ungefähre Grösse

und Lage der Bauwerke zu, wenn auch ihre Funktion deutlich wird. Wie
auch die Nahrung und die Schätze sind die Festen aber häufig in den

Bergen lokalisiert (drnha/drlha parvatasya, durgä),43 insbesondere in
Verbindung mit dem däsa Sambara und zahlreichen weiteren sagenhaften
Vertretern der däsa.44 Die bemerkenswerte Hymne 6,47, welche von der

34 pusti, dhana, vedas, vedanä, rayi, vasu, dravina, bhojana, magha, gaya,

sambhrta, reknas, hiranya u.a.
35 RV 1,130,7; 2,12,4; 3,34,9; 6,20,6-7; 8,40,6; 8,51,9; 2,15,9; 3,34,9 u.a.

36 RV 1,33,4; 8,51,9.
37 RV 9,61,25.
38 RV 5,7,10.
39 RV 1,130,3; 6,45,24; 6,20,7; 8,51,9; 8,69,14 u.a.
40 W. Rau, The Meaning ofpur in Vedic Literature, München 1976 (Abhandlungen

der Marburger Gelehrten Gesellschaft 1973, 1); A. Parpola, The Coming ofthe
Aryans, 213f.

41 drnhita/driha/drdha, airman, durga, vldu, kästfiä/kästha, rodhas, dehl; RV

1,59,6; 2,15,8; 6,47,2; 8,40,1; 10,99,7; 1,103,3; 4,32,10; 3,12,6 u.a.
42 RV 1,51,11; 1,53,8; 1,63,7; 1,130,7; 1,131,4; 1,174,2; 2,14,6; 2,20,8; 3,12,6;

4,27,1; 4,30,20; 6,20,7/10; 6,31,4; 6,47,2; 7,99,5; 9,48,2; 10,138,3-4.
43 RV 2,15,8; 6,30,5; 4,28,3 u.a.
44 RV 2,12,11; 4,30,14; 6,26,5; 6,24,8; 8,70,11 u.a.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 917

Vertreibung Varcins und Sambaras durch Divodäsa handelt, kennzeichnet
die Gegend ebenso: "Wir sind in ein weideloses (agavyüti) Land (ksetra)
gekommen, Götter, die einst so breite Erde ist eng geworden", (Str. 20).
Dass die ärya nicht über Festen verfügten, geht klar aus den Texten
hervor, die diese Termini fast immer mit dem Fremden korrelieren, selten

mit dem Eigenen; dann aber werden die Götter gebeten, ihren Verehrern
eine Feste zu sein.45

Ein ausgeprägtes Fremdvolk-Stereotyp der rgvedischen Sakraldichtung

ist ein religiöses und besteht im Vorwurf der Gott- und Opferlosigkeit
oder des falsch dargebrachten Opfers. Es dominieren deutlich Komposita
mit einem Alpha privativum im Vorderglied und verschiedenen
ritualspezifischen Termini wie -yajha/yajyu/yajvan (Opfer), -karman (Opferwerk)

sowie -sunva, -sunvat (Presser) und -brahman (religiöse Formulierung)

im Hinterglied.46 Sie beziehen sich unmittelbar auf den aller-
zentralsten Bereich der vedischen Religiosität, das Opferwerk und die

Somapressung respektive das Somaopfer. Der Vorwurf der Gottlosigkeit
ist exemplifiziert in den Zuschreibungen adevayu und adeva.41 Beide sind
recht häufig belegt und dominieren in den eher späten Büchern 10, 1 und
8, wobei zu beobachten ist, dass diese Zuschreibungen zusehends breiter
angewendet werden und sich nicht mehr nur auf die untersuchten Komplexe

beziehen, sondern beispielsweise auch ärya charakterisieren.48 Ebenfalls

breiter angewendet auf gelegentlich nicht näher spezifizierte Feinde
wird anindra.49 Eine mit positiven Kriterien arbeitende religiöse Fremd-
zuschreibung ist fast inexistent;50 nur wenige Belege nehmen auf die

religiösen Gepflogenheiten der Fremden Bezug, ohne diese negativ zu
erfassen, und sind meist auch sprachlich nur schwer zu deuten. So mag das

als Bahuvrihi zu analysierende Kompositum sisnadeva,51 das erst in den

45 RV 7,15,14; 7,95,1; 1,166,8.

46 RV 1,33,4-5; 1,103,6; 1,121,13; 1,174,8; 4,16,9; 4,25,7; 5,34,5-6; 7,6,3;

8,14,15; 8,70,11; 1,131,4; 10,22,8; 10,49,1; 10,138,4 u.a.
47 RV 8,70,11 u.a.

48 RV 10,38,3.

49 RV 4,23,7; 10,27,6; 10,48,7 u.a.

50 S. auch asraddha, amamtu, amanyamäna, avrdha, akratu, aâva, avrata,

apavrata, anyavrata u.a.

51 RV 7,21,5.



918 SYBIL KRUGEL

späten Büchern 1 und 10 belegt ist, die anderen als Phallusverehrer abtun;
sisna ([Rattenschwanz, Penis) könnte sich jedoch auch schlicht auf die
unreine untere Körperhälfte beziehen und gewissermassen die Fremden

bezichtigen, sich auch in der Wahl des Objekts ihrer Verehrung gänzlich
'verkehrt' zu verhalten. Der weitgehend dämonisierte dasyu Pipru und
andere Zauberer opfern 'über die Schultern' (adhi suptau).52 Dies mag
eine besondere Bedeutung haben über diejenige hinaus, dass das Opfer
schlicht falsch ausgeführt wird. Eine solche Bedeutung ist, da die
Konstruktion nur hier belegt ist, für uns nicht einsehbar. Interessanter scheint,
wie die Zauberer (mäyin) diese Handlung ausführen, nämlich nach eigenem
Gutdünken, selbstbestimmt (svadhäj. Dies bedeutet wohl nichts anderes,
als dass diese ihren eigenen religiösen Satzungen folgen und nicht
denjenigen der Sänger. Weitere ebenso vage Zuschreibungen, welche den

Fremden religiöse Vermessenheit unterstellen, sind die Schilderungen der

dasyu als himmelsersteigende (ruh/naks-dyäm)5^ und Sambaras als devaka,
als kleiner Gott.54 Die däsa und dasyu, insbesondere namentlich genannte
Individuen, sowie die asura werden wiederholt mit 'zauberischer' Kraft
(mäyä)55 in Zusammenhang gebracht oder schlichtweg als 'Zauberer'
(mäyin, mäyävat, mäyävin) dargestellt.56 Über diese Potenz verfügen
jedoch vor allem die vedischen Götter, sie ist aber auch Vrtra, der

Schlange, und anderen Dämonen zu eigen. So kann lndra mit Hilfe von
mäyä die 'Zauberer' und die 'zauberische' Schlange bekämpfen.57
Gelegentlich ist auch eine Identifikation der däsaldasyu mit der Dunkelheit
(tamas)58 zu beobachten; eine ihrer 'zauberischen' Taten ist die

Einhüllung/Verdunkelung der Erde.59 Oft werden sie auch durch das dasyu-

52 RV 1,51,5.

53 RV 1,51,9; 8,14,14.
54 RV 7,18,20.
55 T. Goudriaan, Mäyä Divine and Human: A study of magic and ist religious

foundations in Sanskrit Texts, with particular attention to a fragment on Visnus

Mäyä preserved in Bali, Delhi 1978.

56 RV 1,53,7; 5,31,7; 8,14,14 u.a.
57 RV 1,51,5; 4,30,21; 1,32,12 u.a.
58 RV 5,14,4; 5,32,4 u.a.; s. auch H. H. Hock, "Through a glass darkly", 157f.

59 RV 1,33,8 u.a.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 919

tötende60 Licht (jyotis, sürya, arkä), Agnis oder Süryas oder auch Indras,
überwunden.61

Zwischen mythischen und menschlichen Feinden wird tendenziell
keine klare Abgrenzung gezogen. So können eine Reihe von primär
dasischen Attributen die mythische Schlange charakterisieren: Diese wird
u.a. als schmähende (mrdhraväc) und gottlose (adevä) dargestellt.62 Die
umgekehrte Erscheinung, dass nämlich primär dämonische Eigenschaften
die däsa und dasyu charakterisieren, ist noch häufiger belegt: Vornehmlich
däsa-lndividuen sind dämonisiert und erscheinen gelegentlich in Namensreihen,

die auch Beinamen des Vrtra enthalten, so vyamsa, ahi, donava,
dänu und dergleichen.63 Die vom Drachen bewachten Wasser werden in
einer späten Hymne des 1. Buches, die nicht bloss auf den kosmogonischen
Mythos anspielt, sondern ihn erzählt, ausdrücklich 'die den däsa zum
Herrn haben' (däsapatni) genannt.64 Analog zum Epithet Vrtra-Töter
(vrtrahan), welches fast ausschliesslich dem Drachentöter lndra zukommt,
bildet die älteste Samhitä in ihren jüngeren Schichten dasyuhanldasyuhatya
sowie susnahatya und sambarahatyaß5 Denn mehr noch als die fremden
Feinde im Kollektiv sind einzelne namentlich genannte däsa und dasyu in
die mythische Sphäre integriert. Diese treten in der überwiegenden Zahl
der Belege regelmässig mit derselben sagenhaften Figur gepaart auf,
welche mit Hilfe Indras, seltener Agnis, die däsa für die ärya bekämpft.66
Meist sind diese Figuren dem Rgveda nur in dieser einen Funktion,
nämlich als Dasa-Überwinder, geläufig. Gelegentlich jedoch fallen diese
menschlichen Gegenspieler weg und der einzelne däsa wird in dämoni-
sierter Form ohne irdische Mithilfe direkt von lndra bekämpft.67 Trotz
dieser starken Vermischung von legendären und mythischen Stoffen und
der Assoziation des feindlichen Fremden mit dem primordialen Dämon, die
durch die Doppelrolle Indras als Schlachtenhelfer und Drachentöter mitver-

60 RV 10,170,2.
61 RV 5,14,4; 3,34,1 u.a.
62 RV 5,32,8; 3,32,6.
63 RV 1,103,8; 2,14,5; 7,19,5; 8,32,26 u.a.
64 RV 1,32,11.
65 RV 1,51,4-6; 10,99,7; 1,112,14.
66 RV 4,26,3; 6,20,6; 10,48,2 u.a.
67 RV 1,59,6; 4,18,9; 5,32,4; 7,19,5 u.a.



920 SYBIL KRUGEL

ursacht wird, sind doch die meisten Attribute der däsa und dasyu im
eigentlichen Mythos absent. So verfügt die Schlange u.a. nicht über

Schutzbauten, sie ist nicht als schwarzhäutige geschildert, ebensowenig
kennt der Rgveda Schlangengeschlechter und -sippen und nicht zuletzt ist
der einzige Gegenspieler des Drachen der Gott lndra und nicht die ärya.

Wie eingangs bemerkt, erscheinen die däsa, die anderen, fast nur als

Feinde, die zu einem unbestimmten Zeitpunkt in der Vergangenheit von
meist bloss legendären Gestalten im physischen Kampf überwunden werden

müssten und noch immer eine Bedrohung darstellen. Dieser Bedrohlichkeit

wird in einer Reihe von Formeln, die auf die Wut (manyü) und die
Macht (ojas) des däsa anspielen, Ausdruck verliehen.68 Es finden sich im
Rgveda nur wenige Hinweise auf ausserkriegerische Kontakte, die aber

zweifellos bestanden haben. Das späte 8. Buch, welches sowohl geographisch

wie auch chronologisch ausserhalb der Kerntradition steht, enthält
einen solchen. In der an das Indralied 8,46 angefügten dänastuti (Str. 21-

33), der Gabenpreisung, rühmt der Sänger namens Vasa Asvya (Hapax-
legomenon) die reichen Gaben und die grosszügigen Spender. Als vierter
und letzter Spender wird ein däsa Balbütha Taruksa (Hapaxlegomenon)
genannt; dessen daksinä (Geschenk) aber, hundert Kamele und eine grosse
Frau, nimmt sich, verglichen mit derjenigen der anderen, tausenden von
Kamelen und Pferden, recht bescheiden aus. Da nun des däsa Gaben als

einzige annähernd realistisches Ausmass haben, könnte man schliessen,
dass sich der Sänger Vasa, angesichts des geringen Status des däsa, der
sich auch durch seine Position innerhalb der dänastuti ausdrückt, noch
nicht mal zu den obligaten Übertreibungen genötigt sah. Trotz der
offenkundigen Diskrepanz zur sonstigen Definition der Beziehungen zu den

däsa, wurde diese Hymne mitsamt ihrer dänastuti in die Rksamhitä

inkorporiert.
Ebenfalls im 8. Buch findet sich ein weiterer Beleg, der von dem

vorherrschenden stereotypen und ideologisierenden Gebrauch des Terminus

däsa abweicht und ein wenig Aufschluss über die realen Beziehungen
zwischen den däsa und den Trägern der Rgvedakultur erlaubt. Wiederum
handelt es sich um eine dänastuti: Der mit einiger Wahrscheinlichkeit als

Praskanva zu identifizierende Sänger69 dankt überschwänglich einem

68 RV 1,104,2; 8,40,6 u.a.

69 RV 8,54,8.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 921

Mann namens 'dem dasyu ein Wolf (Dasyave Vrka) für die aus hundert
Eseln, hundert Schafen, hundert däsa und Kränzen bestehende Gabe.70

Hier erscheinen die däsa nicht als Gebende, sondern als in die Sklaverei
Verschenkte. Nur noch ein weiterer Beleg des ebenfalls späten 10. Buches

kennt die däsa nicht als Feinde, sondern als verschenktes Gut. Hier werden

allerdings nur zwei däsa mitsamt einer Fülle von Kühen (goparlnas) dem
Näbhänedistha übergeben.71 Leider geht aus der Konstruktion nicht hervor,

ob es sich bei den Kühen um den Besitz der eventuell verschleppten
und versklavten däsa handelt. Diese späten rgvedischen Belege zeigen
einen allmählichen Bedeutungswandel von däsa an, der in der Atharvasamhitä

noch deutlicher wird.

Die däsa und dasyu im Atharvaveda

Die untersuchten Begriffe sind zu grössten Teilen im 20. Buch (kanda),
einem späteren Anhang, der fast zur Gänze aus Rgveda-Versen besteht,
enthalten. Die restlichen Belege finden sich beinahe ausnahmslos in den
frühen Büchern 1-12, deren magischer und volkstümlicher Charakter stark

ausgeprägt ist, und zeigen eine der älteren Liedersammlung ähnliche

Verwendung der untersuchten Begriffe, was im Wesentlichen auf der
Übernahme von Versen aus der Rksamhitä basiert. Rund die Hälfte dieser

Belege sind, wie diejenigen des 20. Buches, wortwörtliche Anleihen; die
andere Hälfte besteht weitestgehend in freieren Übernahmen, die sich

lediglich durch kleinere Variationen in Tempusgebrauch, Syntax und
Vokabular72 von ihren älteren Vorbildern unterscheiden. So sind die
schmähenden (mrdhraväc) dasyu und pani nunmehr 'nieder sprechende'
(adhovacas)1^ und anstelle von lndra und Agni oder einem ihrer Verehrer

70 RV 8,56,3.
71 RV 10,62,10.

72 AV 3,10,12; 5,11,7; 7,95,1; 9,2,17; 10,3,11; 12,1,37; 19,46,2; 5,11,3; 8,8,5-7;

11,1,2 u.a.
73 AV 5,11,6; jedoch eventuell adharäc, nach unten gewandt, südlich, zu

konjizieren; s. auch RV 1,131,1; s. aber W. D. Whitney (Hg.), Atharva-Veda

Samhitä. Translated with a Critical and Exegetical Commentary, Vol. 1, Delhi

1962, 238.



922 SYBIL KRUGEL

werden Atharvan und Angiras, die mythischen Ahnherren der atharva-
nischen Tradition, für das Aufbrechen der dasischen Festen gerühmt.74

Diese wörtliche oder freiere Übernahme von Rgveda-Formeln erfolgt
jedoch, ausser in Buch 20, in der Regel in einen ganz unterschiedlichen
Kontext. Oftmals wird die Überwindung der dasyu und däsa durch lndra
lediglich als Bild herangezogen, welches die Wirksamkeit und Kraft eines

Zauberspruches oder eines Amuletts beschreibt: So wenn ein um den Hals

getragenes Amulett (mani) aus varana-Holz divinisiert und aufgefordert
wird, die Feinde zu vertreiben, wie (iva) Indra die dasyu und asura.15 Ein

gegen das Geschlecht eines Nebenbuhlers gerichteter Schadenszauber wird
durch einen aus einem späten Indralied der Rksamhitä entlehnten Vers76

eingeleitet, in welchem lndra aufgefordert wird, die däsa wie vordem
gleich Schlingpflanzen zu zerhauen. Auf diesen Vergleich folgt die

Nennung des eigentlichen Begehrs, der Schwächung besagten Körperteils, die
sich in Analogie zur Überwindung der Feinde vollziehen soll.77 Der Übergang

ist durch den Wechsel des Personalpronomens der 1. Person
markiert: An Indras Sieg nimmt die Gemeinschaft teil (vayam), den eigentlichen

Schadenszauber nimmt nur eine Person in der 1. Singular (aham)
vor. Ein Zauberspruch zum Schutze vor Feinden und Rivalen wendet sich

abwechslungsweise an das Amulett (mani) und den Amuletträger; lndra
hingegen wird nicht direkt angesprochen, seine Nennung dient lediglich
dazu, die unüberwindliche Kraft des Amuletts zu illustrieren, seine Taten
werden wiederum mit iva eingeführt.78 Gelegentlich werden Indras
feindetötenden Heldentaten durch Relativsätze mit den aktuellen Inhalten und

Handlungen verbunden.79

Wenngleich die Fremden schon im Rgveda mit übernatürlichen Wesen
identifiziert oder mit übernatürlichen Kräften versehen werden, und einzelne

däsa und dasyu, die durchaus auch in zumindest quasi-historischem
Kontext auftauchen, dämonisiert oder zu Misch- und Fabelwesen umstilisiert

werden, so erscheinen sie doch in der atharvanischen Tradition noch

74 AV 10,6,20.

75 AV 10,3,11.

76 RV 8,40,6.
77 AV 7,95,1-3.
78 AV 19,46.

79 AV 9,2,17.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 923

entmenschter und sind durchgehender mit einer Qualität behaftet, die der
konventionellen Auffassung von Zauberei, insbesondere Schadenszauberei,
recht nahe kommt. Ihnen ist in der jüngeren Samhitä weniger mäyä, die
Potenz, über die auch die Götter verfügen, zu eigen; sie werden vielmehr
mit einer Reihe von Begriffen verbunden, die ausschliesslich feindliche und
dämonische Wesen charakterisieren und dem Rgveda weniger geläufig
sind.80 Insbesondere die dasyu werden dämonisiert. Die sadänvä, eine
Klasse von weiblichen Dämonen, gelten als Töchter der dasyu .81 Die
letzteren erscheinen auch als kimldim, böse Geister.82 Eines der Totenlieder

des 18. Buches kennt die dasyu gar als solche, die sich unerkannt an
den für die Ahnen bestimmten Gaben gütlich tun.83 Auch durch ihre
vermehrte Gemeinschaft mit den asura, welche sich in der Atharvasamhitä
zu einer Gruppe von widergöttlichen Dämonen entwickeln, verlieren die

dasyu zunehmend ihren Status als menschliche Feinde. Diese Entmenschung

und Vermischung mit zauberischen Inhalten ist zu einem nicht
unbedeutenden Teil auf die oben besprochene Natur der Quelle
zurückzuführen, doch darüber hinaus fehlen mit Ausnahme der gleich zu
besprechenden Gruppe von Belegen die Hinweise auf freundliche und
feindliche reale Kontakte mit den däsa und dasyu. Die vielen Büchern der
Rksamhitä geläufigen namentlich genannten legendären Gestalten, welche
die däsa und die ärya repräsentieren, sind den atharvanischen Liedern nicht
bekannt. Infolgedessen vollbringt immer ein Gott, meist lndra, die Dasyu-
Unterwerftmg, die überdies in weiter Vergangenheit (puränavat)84 liegt
oder nur zum Vergleich mit einer gegenwärtigeren Handlung oder

Wirkung herangezogen wird. In der jüngeren Samhitä finden sich keine
Hinweise auf ein aktuelles kriegerisches Zusammentreffen von däsa und

ärya. So rückt denn auch die Bedeutung der Festen in den Hintergrund und
das im Rgveda so dominierende Beutestreben geht hier verloren; nur noch
selten ist konkretes Beutegut in diesem Kontext erwähnt.85 Dieser allge-

80 yätudhäna, yätuvidyä, yätudhänya, krtyä, abhyäcära, abhicära u.a.; AV 1,7,1;

2,14,3-5; 10,3,2-7; 19,46,2 u.a.
81 AV 2,14,5.
82 AV 1,7,1.
83 AV 18,2,28.

84 AV 7,95,1.
85 S. aber AV 7,95,2.



924 SYBIL KRUGEL

meine Eindruck von Distanziertheit von den martialischen Anliegen der

Rksamhitä und von deren bisweilen intensiven Beschäftigung mit den

dasyu und däsa wird durch das weitgehende Fehlen von Attribuierungen
und Zuschreibungen verstärkt, die, wenn vorhanden, überdies oft lautlich
und inhaltlich eng an die ältere Vorlage angelehnt sind. Nebst wenigen
festen Formeln86 und dem Epithet Indras und Agnis dasyuhan,81 die

eindeutig Übernahmen aus dem Rgveda sind und nicht recht in die jüngere
Samhitä passen, scheint auch eine begrenzte Übernahme der Symbolik aus

der älteren in die jüngere Tradition stattgefunden zu haben. Die rgvedische

Vermischung der d&a-Sagenstoffe mit dem mythischen Stoff von der

Überwindung des Vrtra verleiht den sagenhaften Feinden eine dem

schlangengestaltigen Ungetüm ähnliche Form, die sich jedoch im Atharvaveda

nicht in Verbindung mit dem primordialen Feind, sondern in
Assoziation mit tierischen Schlangen, ausdrückt. Die Fortbewegungsweise der
däsa wird mit srp (kriechen) beschrieben,88 in einem Zauberspruch gegen
Schlangenbisse und -gift, in welchem die verschiedenen Schlangenarten
direkt angesprochen werden, erscheint die urugülä-Schlange als eine

Ausgeburt der schwarzen däsi.89 In einem weiteren Zauberspruch gegen
Schlangengift ist däsa, allerdings in einer konservativen Bedeutung, belegt:
Die zauberkräftige Salbe hat drei däsa (Feinde): Fieber, die baläsa-
Krankheit und Schlangengift.

Eine kleine Beleggruppe ist der einzige Hinweis auf eine einschneidende

Änderung im Gebrauch des Begriffes däsa, welche sich bereits im
Rgveda abzeichnete und in der mittelvedischen Literatur deutlicher wird.
Die besagten Belege enthalten, bis auf eine unklare Ausnahme, alle das

Femininum von däsa. Das 12. Buch, das den Übergang von den älteren zu
den jüngeren Teilen der Atharvasamhitä bildet, kennt eine däsi als Quelle
der Verunreinigung bei der Zubereitung der Opfergäbe, dem Zerstampfen
des Getreides, und vergleicht sie mit einem schwarzen Vogel, einem

unheilbringenden Zeichen. Insbesondere werden die Wasser gebeten, den

Mörser und die Mörserkeule, welche die däsi mit nassen Händen berührt

86 AV 5,11,3; 7,95,1 u.a.

87 AV 4,32,3 u.a.
88 AV 5,11,6.

89 AV 5,13,8.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 925

hat, zu reinigen.90 In einer weiteren Hymne, welche sich mit den
Privilegien der Brahmanen beschäftigt, wird der däsi verboten, Exkremente der
Kühe und Lauge zusammenzuwerfen, ansonsten werde sie Verunstaltetes
hervorbringen.91 Wiewohl die Bedeutung dieser Vorschrift im Dunkeln
bleibt, gibt sie doch einen Hinweis auf die Beschäftigung der däsi; sie ist
wahrscheinlich eine Wäscherin und/oder mit Tierexkrementen beschäftigt,
also mit niederen Reinigungsarbeiten. Auch hier wiederum erscheint die
däsi mit einem schwarzen Vogel assoziiert. Ihren genauen Status zu
bestimmen, ist angesichts der wenigen Belege im Atharvaveda, recht

schwierig. Zwar wissen wir, dass sie niedere Arbeiten verrichtet, als

verunreinigend gilt und mit schwarzen Vögeln, Schlangen, Schwärze und
Kot assoziiert wird, doch lassen sich über den Grad ihrer Unfreiheit für die
altvedische Zeit keine genaueren Aussagen machen.

Wohl erscheint die däsi räumlich und sozial integriert, doch findet sie

sich in der Atharvasamhitä auch in der Ferne angesiedelt. Ein Lied,
welches der Entfernung und Abwehr von Fieber (takman) dient,92 wünscht
sich eben jenes auf die däsi und die Sidrä und in die Gegenden Müjavant,
Mahävrsa und Balhika, welche als Heimat (okas) des Fiebers und auch der
däsll&idrä gelten. Das Lied enthält bemerkenswert viele offene und
verborgene Hinweise auf regionale Fremdheit: Die fremden Lande werden
explizit 'Land eines anderen' (anyaksetra, Str. 9), ihre Bewohner
ausdrücklich 'fremdes Volk' (arana Jana, Str. 12) genannt. Die Beschreibungen

der däsi und der Sidrä als entlaufene (nistakvarl, Str. 6)93

respektive wollüstige (prapharvl, Str. 6) mögen an nistya, fremd, und

prapatha, in die Ferne führender Weg, anklingen, Balhika (Str. 5,7), eines

der genannten Fremdländer, an bahis, ausserhalb, draussen.94 Diese

Regionen lassen sich für diese Zeit aber nur vage im nördlichen und
nordwestlichen Panjab lokalisieren. Die in der letzten Strophe des

90 AV 12,3,13.
91 AV 12,4,9.

92 AV 5,22.

93 Eventuell wäre nistakarl (takarl, weibliche Scham) zu konjizieren; beide mög¬

lichen Formen, die überlieferte sowie die konjizierte, klingen sowohl an takman

wie auch an nistya an.

94 Auf letzteres macht M. Bloomfield, Hymns of the Atharva-Veda, Oxford 1897,

446, aufmerksam.



926 SYBIL KRUGEL

Fieberzaubers erwähnten Fremdlande Gandhâra, Magadha und Ahga
decken die nordwestlich bis südöstlich angrenzenden Regionen ab. Auf
lokale Entfernung der däsa deutet eventuell auch ein präyascitta hin, der
die im Kuhstall, in der Wagenachse und im und unter dem Haus hausenden
sadänvä austreiben, das heisst in den Untergrund bannen will. Dabei
werden drei Gruppen von diesen Dämonen unterschieden und
angesprochen: dem Land/Feld zugehörige (ksetriyd), menschengesandte
(purusaâpta) und dasy«-geborene.95 Daraus lässt sich schliessen, dass die

Dasy«-geborenen nicht dem Land zugehörig empfunden wurden. Wiewohl
die däsi alltägliche Schmutzarbeiten verrichtet und daher in der Nähe der
Liederverfasser wohnen muss, ist sie zusammen mit der Sjdrä, wie auch
die dasyu, zugleich mit fremden Landen verbunden.

Grade der Fremdheit

Innerhalb des semantischen Feldes von Fremdheit lassen sich in der
altvedischen Literatur eine Reihe von unterschiedlich gehandhabten Begriffen
feststellen, nis-tya (nis: aus, heraus), welches den aus dem lateinischen

foris gebildeten Fremdheitsbegriffen wie foreigner und forestiero am nächsten

kommt, und wohl mit 'Auswärtiger', 'Fremder' zu übersetzen ist,
beinhaltet als Gegenstück zu ni-tya (eigen, angehörig) in seiner
grundlegendsten Bedeutung durchaus eine räumliche Komponente, die 'draussen'

von 'drinnen' abgrenzt. In seinen lediglich drei Belegstellen im Rgveda
wird nistya jedoch nicht mit nitya kontrastiert, sondern mit sva (eigen,
selbst) und sa-näbhi (von einer Nabe, verwandt) und nicht weiter attri-
buiert.96 Der Gebrauch der gegensätzlichen Begriffe dient darüber hinaus
nicht primär der Diskriminierung, sondern will die Ganzheit der Feinde,
der verwandten und der nicht-verwandten, darstellen, wie auch viele
andere Wendungen (jamilajami satru,91 ubhayä amiträ,98 ubhayä vrträni,99

95 AV 2,14,5.
96 RV 6,75,19; 8,1,13; 10,133,5.
97 RV 4,4,5; 6,25,3; s. auch 1,100,11 u.a.

98 RV 2,12,8.
99 RV 6,19,13.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 927

däsalärya vrrra, 10° däsalärya an'101), arana (fremd) hingegen ist etwas

häufiger belegt und bestimmt sowohl regionale Fremdheit (arana
ksetra)^®2 als auch ganz deutlich familiäre Nicht-Zugehörigkeit. In einer

Agni-Hymne wird der 'fremde' Sohn, der von einer anderen geboren
wurde (anyajätä), mit dem ersehnten eigenen verglichen.103 Ein weiterer
Beleg geht über engere verwandtschaftliche Beziehungen hinaus und
bezieht sich auf grössere Kollektive.104 Sowohl nistya wie auch arana
bestimmen also räumliche wie soziale und familiäre Fremdheit und
definieren sowohl Individuen als auch kleinere und grössere Kollektive. Diese

Begriffe werden aber im Rgveda niemals feindlich konnotiert, sondern
vielmehr kaum attribuiert, und auch nicht wertend verwendet, arana und

nistya bezeichnen nicht eine feindliche, konstruierte Fremdheit, die den

eigenen Werten und Normen entgegengesetzt ist, und werden folgerichtig
auch nicht mit der eigenen kollektiven Identität kontrastiert. Charakteristisch

erscheint auch, dass sie nur ganz selten in Indraliedern belegt sind,
welche eine andere Fremdenterminologie verwenden und ein anderes

Fremdenbild propagieren.
Dies trifft in gewissem Masse auch auf den ari zu, der sowohl in

freundlicher wie auch feindlicher Form, sowohl mit Reichtum versehen als

auch bedürftig erscheint, sodass der Terminus mit so unterschiedlichen
Begriffen wie 'Geiziger', 'Armer', 'reicher Herr', 'Patron', 'Protz' u.Ä.
wiedergegeben wurde.105 Gelegentlich wird er auch ähnlich attribuiert wie
die däsa, so mit mangelnder Freigiebigkeit, Geiz und Gottlosigkeit
belangt.106 Auch eine Reihe weiterer stereotyper Formeln werden sowohl
mit ari wie auch mit däsa gebildet: Wut (manyu) des ari, Gewalt (sahas)
des ari, Name/Erkennungszeichen (nämari) des ari, Reichtum (rayi) des ari
und dergleichen.107 Die im klassischen Sanskrit vorherrschende Bedeutung

100 RV 6,22,10; 7,33,3; 6,60,6; 10,69,6 u.a.
101 RV 8,51,9.
102 RV 6,61,14.
103 RV 7,4,8.

104 RV 5,85,7; s. auch 2,24,7; 5,2,5; 6,75,19.
105 Für Belegstellen s. P. Thieme Der Fremdling, llf.; H. Grassmann, Wörterbuch

zum Rgveda, Wiesbaden 61996.

106 RV 1,150,1-2 u.a.

107 RV 6,47,9; 7,60,11 ; 8,48,8 u.a.



928 SYBIL KRUGEL

'Feind' zeichnet sich schon im Rgveda durch einer Reihe von feindlichen
Konnotationen deutlich ab, von denen die meisten auch die däsa
charakterisieren (mrdh, nid, satru, sardhat u.a.).108 Obwohl also durchaus auch

als Bedrohung empfunden, ist der ari lange nicht so negativ und konträr
geschildert wie die däsa und dasyu. Wiewohl bezüglich ari eine weniger
mit negativen Kriterien arbeitende Fremdwahrnehmung auszumachen ist,

folgen die Attribuierungen geläufigen Stereotypen, und die Konzeption des

Fremden bleibt weitgehend normativ. Der ambivalente Begriff tritt nie als

Gegenstück zu ärya auf, vielmehr transzendiert er das duale Menschheitsschema

und wird ethnisch indifferent verwendet, so wenn von 'dasischen
und arischen ari' gesprochen wird.109 Eine andere Art von Fremdheit

begegnet uns in Form der däsa und dasyu sowie in geringerem Masse der

pani, südra und asura. Diese werden als grössere Kollektive mehr oder

weniger deutlich dem ebenfalls grösseren Kollektiv ärya gegenübergestellt.
Durch ihre explizite Attribuierung wird Fremdheit konstruiert und zwar
eine solche, die dem Selbstverständnis, der eigenen ethnischen Identität

entgegengesetzt ist.

pan/110 wird gelegentlich weitgehend austauschbar mit däsa oder

dasyu verwendet111 und steht zweimal gar in deutlicher Apposition zu

dasyu .112 Die pani sind darüber hinaus auch mit denselben Attributen
versehen, so insbesondere mit Geiz113 und Götter- und Opferlosigkeit.114
Auch hier dominiert die ökonomische Fremdzuschreibung,115 die pani
werden sogar noch persistenter mit Reichtum und Schätzen assoziiert, die
sie im Berge verborgen halten.116 Ihr Name scheint sogar gelegentlich
gleichbedeutend mit 'Geiziger' zu sein, so wenn lndra aufgefordert wird,

108 RV 2,23,13; 7,31,5; 7,34,18; 7,48,3 u.a.

109 RV 8,51,9.
110 A. Hillebrandt, "Die Pani's im Rgveda", in: Zeitschrift der Deutschen Morgen¬

ländischen Gesellschaft70, Leipzig 1916, 513-521.

111 RV 1,32,11; 2,24,6; 6,20,4; 7,6,3; AV 5,11,6-7 u.a.

112 RV 7,6,3; AV 5,11,6.
113 RV 1,124,10; 1,180,7; 2,24,6; 6,53,3/6; 8,64,2; AV 5,11,7; 20,128,4.

114 RV 1,180,7; 1,182,3; 6,31,1; 7,6,3; 4,25,7; 5,34,7; 8,64,2 u.a.

115 RV 1,83,4; 1,93,4; 2,24,6; 10,67,6; 4,25,7; 5,34,7; 6,13,3; 6,33,2; 8,45,15;

9,24,7; 10,108,7-8.
116 RV 2,24,6; 10,67,5; 10,108,7; 6,39,2 u.a.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 929

kein pani zu sein, und sich grosszügig zu erweisen. 117 Während aber die
däsa beinahe immer zu überwindende Feinde sind, sind jene etwas häufiger
in weniger martialischem Kontext angesiedelt. Die Belege finden sich nicht
fast ausschliesslich in Indraliedern, sondern auch in Hymnen an
Sarasvati,118 an die Morgenröte Usas,119 an die Asvins,120 an Brah-
manaspati121 und Pusän.122 Im Atharvaveda wird der Terminus seltener,
die Attribuierung hingegen bleibt unverändert; die pani werden auch
weiterhin mit ihren hauptsächlichen rgvedischen Eigenschaften, Reichtum
und Geiz, behaftet.123 Selbst die rgvedischen Zuschreibungen mrdhraväc
und viväc (schmähend sprechen/Widerreden führen) werden mit geringen
lautlichen und inhaltlichen Veränderungen als adhovacas ('nieder'
sprechend?) übernommen.124 pani befindet sich, wie auch in der älteren
Samhitä, noch immer im semantischen Feld von Feind,125 ist jedoch
insgesamt längst nicht so negativ definiert und konnotiert wie däsa und

dasyu und wird auch nicht so offensichtlich zum Gegenspieler der ärya
stilisiert.

Der der Rksamhitä bis auf einen späten Beleg126 unbekannte Terminus

sadra121 gewinnt im Atharvaveda, Sämaveda, den Büchern des Yajurveda

sowie in den Brähmanas an Gewicht und ersetzt in einigen Hinsichten
die Termini däsaldasyu, die in denselben Texten seltener werden. Zugleich
mit dem Verblassen der ursprünglichen Bedeutung von däsaldasyu
erscheint fortan sudra als Gegenstück zu ärya,128 wobei die Sandhiregeln
gelegentlich keinen Rückschluss darauf zulassen, ob es sich um die Form

117 RV 1,33,3 u.a.
118 RV 6,61,1.
119 RV 1,124,10; 4,51,3.
120 RV 1,180,7; 3,58,2 u.a.
121 RV 2,24,6.
122 RV 6,53,7.
123 AV 5,11,7; 20,128,4.
124 AV 5,11,6.
125 AV 3,10,12; 10,3,11; 10,6,20; 12,1,37; 19,46,2.
126 RV 10,90,12.

127 R. S. Sharma, Sudras in Ancient India, 32f.

128 VS 23,30-31; 20,17; TS; 7,4,19,3; 7,5,9,3; KS 4,7; 34,5; MS 2,8,6; 3,13,1 u.a.



930 SYBIL KRÜGEL

ärya oder arya handelt.129 Letzterer Terminus mag für vaisya, den dritten
Stand, oder in der Bedeutung 'Hausherr' 13° stehen. Jedoch werden diese

Termini weder so regelmässig noch so deutlich dichotomisiert, sondern
benennen oftmals lediglich Teile eines Ganzen. Sogar ein gewisses
Harmoniestreben zeigt sich in einer Formel, die zu allgemeiner Beliebtheit
verhelfen soll: (AV 19,62,1) "Lass mich die Zuneigung der Götter
(Brahmanen) gewinnen, lass mich die Zuneigung der Könige gewinnen; lass

mich die Zuneigung von allem Sehenden gewinnen, sowohl diejenige des

sudra wie auch diejenige des ärya (oder aryä)." sudra erscheint wie hier
im Atharvaveda und darüber hinaus häufig gepaart mit vaisya (oder
vis!aryä); ksatriya (oder räjanya/räjan) und brähmana (oder deva), wobei
der vierte Stand (varna, eigentlich Farbe), der sudra varna, deutlich von
den drei anderen Ständen abgegrenzt und nicht zu den ärya gehörig ist.131

Mit diesen modifizierten und differenzierten Formen der Fremd- und
Selbstbezeichnungen vermitteln die Texte nunmehr das Bild einer
vierteiligen, nicht mehr bipolaren Gesellschaft. Jedoch nicht bloss hinsichtlich
der Paarung und Dichotomisierung mit der Selbstbezeichnung ärya ersetzt
sudra däsa, analog zu däsa varna ist auch ein den ärya varna
kontrastierender sudra varna belegt.132 Die sudra gelten wie auch die däsa als

dunkelhäutig,133 beide sind sie rituell verunreinigend und scheinen darüber
hinaus dieselbe Heimat zu haben. Wiewohl die sudra den vierten und
untersten varna bilden und als Abhängige gelten,134 finden sich in denselben
Texten auch Hinweise darauf, dass sie über grossen Besitz verfügen und
ein öffentliches Amt bekleiden konnten.135 Der Begriff hat also über die
ständische Komponente hinaus eine ethnische beibehalten. Er berührt das

semantische Feld von Fremdheit jedoch nur noch am Rande, da zugleich
mit seinem frühesten Beleg auch ein Prozess der Nostrifizierung eingeleitet
wird, sudra bezeichnet somit vielmehr eine systeminterne Fremdheit.

129 AV 4,20,4/8; 19,32,8; 19,62,1; VS 26,2; 14,30; MS 4,4,6; TS 4,2,10,2; KS

17,5.

130 P. Thieme, Der Fremdling, 89f.

131 PVB 5,5,14; KS 34,5 u.a.

132 JB 2,405 u.a.
133 KS 34,5; PVB 5,5,17 u.a.

134 TS 7,1,1,6; AB 7,29,4 u.a.

135 MS 4,2,7; PVB 6,1,11; SB 5,3,2,2 u.a.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 931

aswra136 schliesslich funktioniert im Rgveda meist im Singular als

Epitheton verschiedener Götter, bezeichnet aber seltener auch freundlich
wie feindlich gesinnte Menschen, welche u.a. über Kämpfer (vira)
verfügen.137 Mit der Zunahme der pluralischen Form im Atharvaveda geht
eine Bedeutungsänderung einher, welche sich schon in den späten Büchern
1, 8 und 10 des Rgveda abzeichnet. Der Begriff wird vermehrt negativ
konnotiert, und in den Brähmanas schliesslich erscheinen die asura
vornehmlich als eine dämonische Gruppe von Götterfeinden. Mit dieser

Entwicklung ist eine Annäherung an das Konzept von däsa und mehr noch

dasyu verbunden. Schon in einer späten rgvedischen Hymne steht asura in
Apposition zu dem dasyu Pipru;138 im Atharvaveda ist zu den Heldentaten
Indras eine weitere, die ,4swra-Tötung, hinzugekommen, die auf die
Dasyw-Überwindung folgt.139 Es ist sogar eine abweichende Lesung
belegt, die anstelle von dasyu asura liest.140 Mit dem vermehrten
Auftreten von asura und seinen Derivaten mit feindlicher und verächtlicher
Konnotation treten däsa und dasyu langsam in den Hintergrund. Viele
spezifisch dasische Attribute werden auf die asura projiziert; so verfügen
sie über Festen (pwr)141 und analog zu däsa varna und Sudra varna wird
asurya varna gebildet.142 Ebenso wie die däsa und dasyu werden sie mit
mäyä143 und Schwärze144 assoziiert und nähern sich dem Dämon Vitra
an.145 Während asura vornehmlich dasyu als die dämonisiertere Form des

Fremden ablöst und infolgedessen die asura von lndra und den devas

(Göttern) bekämpft werden, scheint sudra, welches vielmehr in Opposition
und in Ergänzung zum irdischen ärya (aryä) steht, däsa als Bezeichnung
für fremde Menschen abzulösen. Trotz der vielfältigen, auch religiösen
Diskriminierung des und Abgrenzung zum sudra in den vedischen Texten

136 W. E. Haie, Asura in Early Vedic Religion, Delhi 1986.

137 Für Belegstellen s. W. E. Haie, Asura, 45f.
138 RV 10,138,3.

139 AV 9,2,17-18; 10,3,11; AVP 19,32,8 u.a.

140 AV 3,10,12 hat dasyu, TS 4,3,11,3=KS 39,10 asura.
141 AV 10,6,10 u.a.

142 TB 1,2,6,6-7; AB 6,36.
143 AV 3,9,4.
144 MS 1,8,6; 3,6,6 u.a.

145 AV 10,6,10, MS 4,3,4 u.a.



932 SYBIL KRUGEL

ist die Polarisierung jedoch lange nicht so ausgeprägt, wie dies bei däsa

der Fall war.

Die altvedische Literatur verwendet eine Reihe unterschiedlicher Termini,
um Fremdheit zu bezeichnen. Als eher deskriptive Termini, welche zwar
diskriminieren und abgrenzen, aber nicht werten, verwendet sie unter
anderem nistya und arana. Diese Begriffe werden oft gewählt, um eine

zweigeteilte Ganzheit zu bezeichnen, sowohl um das Verhältnis des

Individuums zur Aussenwelt wie auch dasjenige eines Kollektivs zum anderen

zu definieren, wobei das andere im Rgveda nicht weiter beeigenschaftet
ist. Diese Fremdheit ist eine bloss beiläufig erwähnte und keine
konstruierte. Anders hingegen verhält es sich mit ari, pani und däsa/dasyu:
Diese Termini werden in unterschiedlichem Masse negativ konnotiert,
wobei ari dem am wenigsten Fremden entspricht, zu dem man freundliche
und feindliche Kontakte unterhält, pani ist zwar durchwegs negativ und
feindlich geschildert, kontrastiert jedoch nicht ganz so deutlich ärya.
Ausgesprochene Polarität hingegen wird mit däsa/dasyu kreiert, wobei vor
allem däsa sich komplementär zu ärya verhält. Hier wird ein ausgeprägt
polares Menschheitsschema richtiggehend konstruiert: Der opfernde,
somapressende, indraverehrende Mensch definiert das Fremde und Feindliche

als Absenz all dieser Eigenschaften. Zwar beziehen sich verschiedene

Wendungen auf eine Zweiteilung der Gesellschaft, so verwandte und
nichtverwandte Feinde (jami/ajami satru),146 zweierlei Feinde (ubhayä
amiträ,^41 ubhayä vrträni),148 Verwandte und Auswärtige (sanä/histya)149

u.a. Nur däsa jedoch kontrastiert ärya direkt und wiederholt, so in
'dasische und arische Feinde' (däsa-ärya vrtra, 15° däsa-ärya ari),151 in
'dasische und arische Farbe' (däsa-ärya varna),152 wobei zu beobachten

ist, das im ersten Fall die Selbstbezeichnung, im zweiten jedoch die

Fremdbezeichnung mehr Gewicht erhält und vorangestellt wird. Auch in

146 RV 1,100,11; 4,4,5; 6,25,3.
147 RV 2,12,8.
148 RV 6,19,13.
149 RV 10,133,5.
150 RV 6,22,10; 6,60,6; 10,69,6 u.a.
151 RV 8,51,9.
152 RV 3,34,9; 1,104,2.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 933

weniger direkten Gegenüberstellungen hat däsaldasyu die Tendenz,
vorangestellt zu werden.153 Während also in den Indraliedern des Rgveda
eine ausgeprägt beeigenschaftete Fremdheit dominiert, die dem Eigenen
inhaltlich entgegen und räumlich vorangestellt ist und die eine Reihe von
identitätsstiftenden Merkmalen kontrastiert, pflegen die Hymnen an die

weniger martialischen Götter andere Fremdheitsbegriffe, die dem Eigenen
nachgestellt sind, und verzichten weitestgehend auf Attribuierungen. Nebst
der Dichotomisierung von däsaldasyu und ärya sind diese beiden Konzepte
zusätzlich auffallend parallelisiert und eine Reihe von Begriffen werden
sowohl mit ärya wie auch mit däsa verbunden154 sowie, etwas weniger
häufig, mit ari. Sowohl im Hinblick auf ari wie auch auf däsa lässt sich
eine ausgeprägte Verschränktheit der Selbst- und Fremdzuschreibung
beobachten: Im ersten Fall handelt es sich um eine vermehrt unbewusste,

etymologische Verschränktheit,155 im zweiten um eine bewusste,
weltanschauliche. Die Funktion dieser beiden Konzeptionen, vor allem aber der
letzteren ist es, die eigene Identität im Kampf gegen das Fremde zu stärken
und gegen dieses abzugrenzen. Die betreffenden Indralieder dienten wohl
als psychologische Aufrüstung für die physischen Auseinandersetzungen
mit den Feinden und legitimierten diese zugleich. Es liegt nahe anzunehmen,

dass von kriegsführenden Kreisen, dem ksatriya-Müieu, wesentliche

Impulse zur uns überlieferten Konzeption von däsa und dasyu und in
geringerem Masse auch von pani und ari ausgingen. Nach dem Höhepunkt
der Auseinandersetzung wurden diese Konzeptionen obsolet und durch
andere ersetzt, die vermehrt eine soziale Ganzheit bezeichnen. Mit dieser
in der jüngeren Samhitä dokumentierten Entwicklung geht auch ein
Zurücktreten von ärya einher, däsa ist zwar dem restlichen vedischen

Korpus in erstarrten und Rgveda-reminiszenten Formeln noch als bedrohlicher

Feind bekannt, doch verschiebt sich die Bedeutung des Terminus
immer mehr zu 'Sklave' und 'Diener/Knecht',156 und nähert sich derjenigen

von sudra an, wohingegen dasyu als das fremdeste Fremde einerseits

153 RV 3,34,9; 6,18,3; 7,83,1; 10,86,19; AV 4,32,1; 5,11,3 u.a.
154 näman, varna, dhäman, vrata, vis, Jana u.a.
155 P. Thieme, Der Fremdling, 145.

156 So bedeutet däsya im SB (14,7,2,30) bereits 'Knechtschaft'.



934 SYBIL KRUGEL

analog zu asura dämonisiert wird, andererseits weiterhin eine ethnische

und ständische Komponente beibehält.157

Fremdheitsdiskurse

In den beiden untersuchten Samhitäs lassen sich verschiedene Formen von
Fremdheitsdiskursen beobachten, welche aber fast alle feindlicher Natur
sind. In variationsreichen Genitivverbindungen spricht der Rgveda in
zahllosen Belegen vom Besitz und den Schätzen der däsaldasyu, der pani und
der ari sowie der Feinde generell. Diese fast schon obsessive Bezogenheit
auf Prosperität und Beutegut ist ein wesentlicher Faktor in der Fremdzu-

schreibung: Der Fremde whd generell als reich geschildert, und sein

Reichtum ist Gegenstand heftiger Eifersucht. Wiewohl der ökonomische
Status das hauptsächliche Zuschreibungskriterium ist, kann kaum
rekonstruiert werden, ob tatsächlich ein ökonomisches Gefälle zwischen den

ärya und den anderen bestand. In der jüngeren Samhitä hingegen sind wohl
noch die pani, nicht aber die däsa und dasyu mit Reichtum und Beutegut
verbunden. Der Topos verliert sich jedoch nicht ganz: In der zeitlich
folgenden mittelvedischen Literatur werden die sudra gelegentlich explizit
als wohlhabend geschildert.158 Der däsa respektive die däsi gelten also

dem restlichen vedischen Korpus nicht mehr als reich, sondern vielmehr
als ein Zeichen von Reichtum: gleich Kühen, Wagen, Pferden, Elefanten
und Gold werden die däsi zu repräsentativen Anlässen verschenkt.159

Diese Entwicklung zeichnet sich bereits in der späten Rgvedazeit ab, wenn
Frauen und unterlegene däsa in den dänastutis den Besitzer wechseln. Die
ökonomische Fremdzuschreibung, die einzige Form der positiven Fremd-

zuschreibung, dominiert den Rgveda, verliert sich aber danach weitgehend.
Eine weitere dominante Form der Fremdzuschreibung ist die

religiöse. Diese jedoch arbeitet fast nur mit negativen Darstellungen in
Komposita mit Alpha privativum im Vorder- und für die rgvedische Religiosität
allerzentralsten Begriffen im Hinterglied. Die Fremden pressen keinen
Soma, opfern nicht, vollbringen auch sonst kein religiöses Werk, um-

157 AB 7,18 u.a.
158 MS 4,2,7; PVB 6,1,11 u.a.

159 SB 14,9,1,10; ChU 7,24,2; 5,13,2; BU 6,2,7 u.a.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 935

schreiten nicht das barhi, kennen keinen lndra, keine Loblieder an die

Götter, kurzum, sie sind gottlos. In der religiösen Fremdzuschreibung wird
die angestrebte Polarisierung besonders deutlich: Das Bild des gottlosen
däsa ist eine simple Umkehrung des Bildes des gottesfürchtigen Opferers,
des ärya. Die Konstruktion des Fremden whd hier mit simpelsten Mitteln
betrieben. Der Vorwurf der Gottlosigkeit trifft in einer allgemeinen Form
(adevä) in den jüngeren Schichten des Textes auch Feinde aus den eigenen
Reihen, wohingegen eine abweichende und wohl auch stärkere Form
(adevayu) vornehmlich dem ethnisch Fremden vorbehalten bleibt. Die
wenigen positiven religiösen Fremdzuschreibungen bleiben für uns vage,
zielen aber wohl darauf ab, den Fremden Vermessenheit und
Überheblichkeit vorzuwerfen. Einzige Ausnahme bildet der vielleicht
deskriptiv verwendete Begriff âsnadeva: Es mag sich um einen Hinweis
auf eine Substratreligion handeln, die der postvedischen hinduistischen

LingaVerehrung voranging.
Die genuin atharvanische Darstellung weicht auch in dieser Hinsicht

erheblich von der rgvedischen ab. Die weitgehende Absenz von Attribu-
ierungen wirkt sich auch auf die religiöse Attribuierung aus. Jedoch tritt
ein neues Konzept hinzu, dasjenige der rituellen Unreinheit der däsi und
der sudrä. Es findet sich in der Atharvasamhitä erst angedeutet und wächst
sich in der mittel- und jungvedischen Zeit zu einer stark ausgeprägten
religiösen Diskriminierung der sudra aus, die verschiedenen Prohibitionen
unterworfen sind. Sie gelten beispielsweise als opferunwürdig (ayajnya)1^
und dürfen keinen Soma trinken.161

Eng mit dem religiösen und ökonomischen Fremdheitsdiskurs ist der
ethische verbunden. Auch dieser erschöpft sich, wie der religiöse auch,

weitestgehend in einer Umkehrung des eigenen Wertesystems. Als zentrale

Tugenden gelten dem Rgveda die Gabenfreudigkeit und die
Gastfreundschaft. 162 Von deren Bedeutung zeugen unter anderem verschiedene

Eigennamen wie Sudäs (der Freigiebige), Namen und Epitheta der Götter
wie beispielsweise Maghavan (der Gabenreiche) und Aryaman (die
personifizierte Gastfreundschaft) sowie eine Vielzahl von Komposita mit
da- (geben) und die Fülle von Begriffen in diesem semantischen Feld. So

160 SB 3,1,1,10; PVB 6,1,11 u.a.
161 KS6,10;SB4,1,1,31.
162 P. Thieme, Der Fremdling, 14f.



936 SYBIL KRUGEL

erscheint die Konstruktion des Fremden als geizig und schätzehütend

konträr zur Selbstzuschreibung als freigiebig, plausibel und gar zwingend.
Auch die mit verschiedenen Präfixen konstruierten Negationen von vrata
kann man unter dem Stichwort Sittendiskurs einordnen: Die Fremden
erscheinen hier als solche, die sich nicht an die vorgeschriebene sittliche
und religiöse Ordnung halten und eidlos oder eidbrüchig sind.163 Dieser
Vorwurf ist wohl auch in der Umschreibung der däsa als amitra (nicht
vertraglich gebunden/Feind)164 enthalten. Neben fehlenden vertraglichen
und eidlichen Bindungen wird der Fremde auch mit mangelndem Vertrauen
oder mangelnder Vertrauenswürdigkeit assoziiert (sraddhä).^5 Die
religiösen wie auch die ökonomischen und ethisch-sittlichen Fremdzuschrei-

bungen dienen gelegentlich offensichtlich als Legitimation für den Besitzneid

der ärya, so wenn 'nachgewiesen' wird, dass die Kühe bei den

Kïkatas keinen Nutzen bringen, da diese ja keinen heissen Trank (gharmä)
für das Opfer zubereiteten.166 Wiederum finden sich im Atharvaveda keine

derart deutlichen Attribuierungen, jedoch wird der pani weiterhin mit Geiz
und übler Rede in Verbindung gebracht, wohingegen der nunmehr auch

mittellose däsa keine solchen Eigenschaften mehr aufweist.
Durch die Doppelrolle des Kriegers lndra, der sowohl in mythischen

wie in irdischen Konflikten mitwirkt, und durch den Aufbau der Hymnen,
die einerseits von den vergangen Heldentaten Indras berichten und ihn
andererseits auffordern, die gegenwärtigen Feinde ebenso kraftvoll zu
zerschmettern, kommt es zu einer Vermischung von mythischen und
menschlichen 'Feindes-Sphären', die durch die lexikalische Polysemie
noch verstärkt wird. So meint vrtra sowohl den primordialen Drachen, der
die Wasser gefangenhielt, als auch menschliche Feinde, seien diese däsa

oder seltener ärya. Der dasyu ist somit zugleich ein mit Indras Hilfe im
irdischen Kampf zu überwindender Feind als auch ein Dämon, der auf
einer mythischen Ebene der Widerpart des Drachentöters ist. So entsteht

ein mythischer Fremdheitsdiskurs, der schon in den ältesten Büchern des

163 M. Mayrhofer, Kurzgefasstes etymologisches Wörterbuch des Altindischen, Bd.

3, Heidelberg 1976, 278.

164 P. Thieme, "The Aryan Gods of the Mitanni Treaties", in: Journal ofthe Ancient

Oriental Society 80, 1960, 303ff.; P. Thieme, Der Fremdling, 141f.

165 RV 7,6,3.
166 RV 3,53,14.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 937

Rgveda belegt ist und fortwährend ausgebaut und modifiziert wird. Nebst
seiner Angleichung an den schlangengestaltigen Dämonen Vrtra, mit
welchem er durchaus einige Attribute teilt, erscheint der däsa auch als laut
brüllendes, dreiköpfiges und sechsäugiges Fabelwesen.167 Gelegentlich
sind auch seine Bewegungen und Handlungen als tierisch-dämonische

dargestellt; er schnaubt und zischt und windet sich wie eine Schlange.168
Die bisweilen eindeutig indoarischen Eigennamen einzelner däsa und dasyu
lauten denn auch 'der die Schnelligkeit einer Schlange hat' (Ahlsü),
'wildes Tier' (Mrgaya), 'der eine Stierlippe/Stiergebiss hat' (Vrsasipra),
'der Spinnenentsprossene' (Aurnaväbhi) u.a. Die Assoziation mit
Schlangen, nicht aber mit der mythischen Urschlange, wird in der Atharvasamhitä

fortgeführt. Beide Sammlungen dämonisieren insbesondere die

dasyu, die denn auch in der jüngeren analog zu den asura, den entmenschten

Götterfeinden, erscheinen.
Unter den verschiedenen Fremdheitsdiskursen lässt sich auch ein im

engeren Sinne rassistischer ausmachen. Die Polarisierung des Eigenen mit
dem Fremden wird auf der Ebene der Abstammung weitergeführt. Das 6.

Buch des Rgveda, welches die Opposition däsa-ärya stark betont, stellt
Manu, dem Ahnherrn der Menschen, das Kunstwort dasa (Hapaxlego-
menon) gegenüber und kreiert somit den Ahnherrn der däsa, die ja
andernorts auch als Unmenschen (amänusä) definiert sind.169 Ein wichtiges

Element der Diskriminierung scheinen auch phänotypische Merkmale

gewesen zu sein. Nebst den beiden Hapaxlegomena Vrsasipra170 und anäs

(mund-, nasen- oder gesichtslos?),171 die auf physische Eigenheiten
anspielen mögen oder auch nicht, ist die wiederholte Schilderung der däsa

und dasyu sowie der sudra als schwarz (krsnä/asita vis/jä) oder schwarz-

häutig (krsnä/asiknl tvac) m.E. eines der wenigen Bespiele einer deskriptiven

Fremdzuschreibung.172 Denn weder krsna noch asita werden im
Rgveda metaphorisch verwendet, dämonische Wesen wohl mit Dunkelheit
(tamas) assoziiert, doch nie mit Schwärze und schon gar nicht mit

167 RV 10,99,6.

168 RV 1,54,5; AV 5,11,6 u.a.

169 RV 8,70,11; 10,22,7-8.
170 RV 7,99,4.
171 RV 5,29,10.
172 RV 7,5,3; 6,47,21; 9,73,5; AV 5,13,8; KS 34,5; PVB 5,5,17 u.a.



938 SYBIL KRUGEL

schwarzer Haut.173 Mit grosser Wahrscheinlichkeit gründen die
Wendungen däsa varna-äryalnoh varna (dasische und arische/unsere 'Farbe')
auf eben jener Unterscheidung. Und just der Terminus varna wird dann im
späten Purusasükta gewählt, um die vier Stände zu benennen. Diese Form
der Fremdzuschreibung, mag sie auch zunehmend zum blossen Topos
verkommen, muss immerhin so plausibel gewesen sein, dass sie sogar in
die Atharvasamhitä aufgenommen wurde, die ja ansonsten däsa und sudra
kaum attribuiert, und darüber hinaus auch im restlichen vedischen Korpus
immer wieder erscheint.174

Die soziale Konstruktion der Fremd- und Andersartigkeit erfolgt also im
Rgveda vornehmlich über ökonomische, religiöse, ethische und
phänotypische Kriterien. Interessant erscheint, dass sich in der altvedischen
Literatur keine eindeutigen Hinweise auf linguistische Kriterien finden.
Entsprechenden Attribuierungen scheinen eher darauf hinzuweisen, wie die
Fremden sprechen, nämlich schmähend respektive auf niederem Niveau
oder widerredend (mrdhraväc, adhovacas, viväc) und eventuell stammelnd

(Eigenname Balbütha), und nicht in welcher Sprache. Viele der
überlieferten dasischen Eigennamen scheinen indoarisch zu sein, wobei einige
u.U. Substratsprachen entstammen mögen.175 Ähnlich vage, wenn auch

deutlich häufiger sind die Hinweise auf die sprachliche Diskriminierung in
Verbindung mit dem im Satapatha Brähamana erstmals belegten
Fremdheitsbegriff mleccha, der zum umfassendsten Fremdheitsbegriff des

Hinduismus wird, und sowohl den territorial Fremden wie auch den

Binnenfremden, den Barbaren, bezeichnet.176

Fast ebensowenig wie über linguistische Aspekte definiert sich die

altvedische Fremdheit über regionale und zeitliche Aspekte. Nur nistya
enthält in seinem ursprünglichsten Sinne eine regionale Komponente,
bezeichnet aber nicht primär das bedrohliche Fremde. Der Rgveda enthält

173 S. aber H. H. Hock, "Through a glass darkly", 150f.

174 KS 34,5; PVB 5,5,17; SB 6,4,4,9; BU 1,4,25; AB 8,4,5; TB 1,2,6,7 u.a.
175 M. Witzel, "Substrate Languages in Old Indo-Aryan (Rgvedic, Middle and Late

Vedic)", in: M. Witzel / E. Garzilli (Hg.), Electronic Journal of Vedic Studies 5,

1, 1999, 8f; M. Witzel, "Aryan and non-Aryan names in Vedic India", in: J.

Bronkhorst / M. Deshpande, Aryan and non-Aryan, 360f.

176 P. Schreiner, "Die Begegnung mit dem Fremden", 150.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 939

nur wenige Hinweise auf das Siedlungsgebiet der Fremden. Ihre Schutzbauten

scheinen in einer gebirgigen Gegend zu liegen und irgendein nicht
namentlich genannter Berg wird als Freund des dasyu angesprochen. Da
weder die pani noch die däsaldasyu in der älteren Samhitä jemals
ausserhalb einer terrritorialen Grenze angesiedelt werden, noch in die

Ferne verlegt werden, kann man schliessen, dass die verschiedenen ethnischen

Gruppen dasselbe Siedlungsgebiet beanspruchten, welches nur ganz

vage mit Hilfe von Flüssen definiert und kaum gegen Fremdlande

abgegrenzt war. Die kaum entwickelte Territorialisierung und die vage
Definition des Siedlungsraumes müssen vor dem Hintergrund der anhaltendenden

Landnahme gesehen werden. Der Atharvaveda hingegen zeigt
deutliche Ansätze von territorialer Fremdheit. Das oben zitierte Fieberlied
(5, 22) wünscht sich das Fieber auf die däsi, die sudrä und in die
nordwestlich und südöstlich angrenzenden Fremdlande (anyakseträ), die
namentlich genannt als Heim des Fiebers und auch der dasi/sudrä gelten.
Die dasyu gelten zudem in einem anderen Lied als nicht dem eigenen
Lande (ksetra) zugehörig, werden aber erst in der mittelvedischen Literatur
explizit jenseits von Grenzen (udyantä) angesiedelt.177 Im nachfolgenden
orthodoxen Hinduismus bildet sich eine auch geographisch definierte
Identität, die sich in Begriffen wie äryadesa, äryävarta sowie videsa und

dergleichen ausdrückt.178 Die untersuchten Fremdheitsbegriffe der altvedischen

Literatur entbehren ebenso eines zeitlichen Aspektes.179
Aus den uns überlieferten altvedischen Quellen, vornehmlich dem

Rgveda, in denen die däsa und die dasyu, die pani und ari mit zahlreichen

Belegstellen doch eine wichtige Rolle spielen, erfahren wir so gut wie
nichts über jene. Trotz variierender Attribute lassen sich praktisch keine

Aussagen über deren historische Präsenz machen, denn positive Fremdzu-

schreibungen fehlen ausserhalb des ökonomischen Diskurses, der
allerdings eine überragende Rolle einnimmt, fast gänzlich. Die Fremdzuschrei-

bungen sind in überwältigender Überzahl normativer und nicht deskriptiver
Natur. Der Unvertrautheit des Fremden wird mit einem überproportional
starken Gebrauch von Hapaxlegomena Ausdruck verliehen, seiner Abweichung

von den eigenen Normen mit negierenden Komposita.

177 AB 7,18.

178 A. Parasher, Mlecchas, 93f.

179 S. aber RV 1,33,4 wo sanaka, die Alten, in Apposition zu dasyu steht.



940 SYBIL KRUGEL

Der Umgang mit dem Fremden in altvedischer Zeit

Für die altvedische Zeit lassen sich verschiedene Formen von Kontrolle
von Fremdeinflüssen nachweisen, von denen die Darstellung in der
sakralen Tradition nur eine, wenn auch mangels historischer Dokumente,
bedeutende ist. Nebst dieser eigentlichen sozialen Konstruktion von
Fremdheit und Identität finden sich in der älteren Samhitä wenige vage
oder in ihrer Bedeutung schwer abschätzbare, in den jüngeren vedischen
Textschichten deutlichere, wenn auch seltene Hinweise auf in den Texten

weniger offenkundige xenologische Möglichkeiten. Sie bieten ein weites

Spektrum und reichen von den Extremformen der Exklusion bis zu
Extremformen der Inklusion und divergieren gelegentlich von der expliziten

Polarisierung, die eine literarische Extremform der Exklusion
darstellt. Eine weitere würde die nur dem Rgveda genuinen Erzählungen von
der physischen Exterminierung darstellen; doch von der vielbesungenen
Da.syw-Erschlagung lässt sich nur schwer auf das Ausmass kriegerischer
Auseinandersetzung zwischen däsa und ärya schliessen. Es mag sich um
gelegentliche Scharmützel oder aber um regelmässige, bewusste Vertreibungen

gehandelt haben. Während die älteste Samhitä fast nur die Extremformen

der Exklusion aufweist, finden sich diese sehr abgeschwächt im
Atharvaveda wieder. Die Termini däsa und dasyu haben, gemessen an der

Strophenanzahl, in der jüngeren Samhitä zwar mindestens ebenso viele

Belege, doch erschöpfen sich diese fast in der wortwörtlichen oder
inhaltlichen Nachahmung der Rgveda-Verse und zeigen eine relative
Distanz nicht nur zu den dort besungenen Ereignissen, sondern auch zu
physischem Feindeskontakt. Die literarische Opposition von däsa-ärya
findet sich noch immer, wird aber zusehends durch die häufiger belegte
Paarung sudrärya ersetzt, welche zwar auch abgrenzend funktioniert, aber

nicht in dieser Deutlichkeit polarisiert und häufig die Gesellschaft in ihrer
Ganzheit zu erfassen trachtet. Die sudra werden zwar mit einigen
dasischen Eigenschaften assoziiert, doch bei weitem nicht so negativ und
konträr attribuiert wie früher die däsa und dasyu, und sind im Rahmen des

varna-Systems in die Gesellschaft integriert. Dies gilt in beschränktem
Masse auch für die däsi, welche eine mit der sudrä vergleichbare Stellung
innegehabt haben muss. Neben diesen inklusivistischen Tendenzen finden
sich im Atharvaveda jedoch Spuren einer neuen Form von Exklusion, die
durch die zunehmende Integration bedingt ist. Es ist dies eine rituelle



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 941

Exklusion verbunden mit der Konzeption von Unreinheit, die sich im
Atharvaveda ankündigt und in der mittel- und jungvedischen Literatur mit
dem zumindest gelegentlich expliziten Ausschluss des sudra vom Opfer
deutlicher wird.180

Unter den verschiedenen Formen von Inklusion dominieren wiederum
die Extremformen der Versklavung und der Inkorporation in den Mythos,
daneben finden sich auch seltenere und vagere Hinweise auf politischen
Allianzen, militärische Bündnisse und persönliche Beziehungen. In der
Rksamhitä selber sind vornehmlich die 'feindlichen' Vereinnahmungen,
nämlich die Versklavung und die Aufnahme in die Welt der Dämonen und
Drachen, doch mit einiger Deutlichkeit belegt. Letztere Form ist schon in
den Familienbüchern sowie insbesondere in den frühen Büchern 2 und 6,
in denen sowohl däsaldasyu wie auch ärya an der Strophenanzahl
gemessen, ihre höchste Frequenz haben, ausgeprägt; auf erstere weisen

einige späte meist unklare Belege hin, welche däsa in einer Bedeutung
verwenden, die derjenigen von Sklave oder Knecht/Diener nahekommt.181
Beide Entwicklungen werden im Atharvaveda fortgesetzt. Zwar finden sich
dort keine männlichen Sklaven oder Diener,182 hingegen aber weibliche.
Das Femininum von däsa etablierte sich zuerst in dieser Bedeutung, wenn
auch ihre Position für diesen Zeitraum kaum präzise bestimmt werden
kann. Der Grad ihrer Unfreiheit, wie auch derjenige der Sudra, mag
variiert haben - spätere Quellen kennen auch noch reiche, unabhängige
sudra - deutlich zeigt sich aber, dass die fremde Frau, auch sexuell
konnotiert, zuerst in die eigene, patrilineare Kultur integriert werden konnte.
In der Bedeutung 'Sklavin/Dienerin' ist däsi in der nachfolgenden
vedischen Tradition häufiger als ihr männliches Äquivalent belegt und wird
gelegentlich als Statussymbol zusammen mit Elefanten, Wagen, Pferden,
Gold und Schmuck aufgeführt.183 Neben diesen feindlichen Vereinnahmungen

finden sich in den späten Büchern und Hymnen des Rgveda
wenige Hinweise auf eine freundliche Integration der däsa, nicht aber der
dasyu, in die Gesellschaft: Die Gabe eines däsa Balbütha Taruksa whd von
einem rgvedischen Sänger gepriesen. Zwar bleiben die Gründe für die

180 TB 3,2,3,9; KS 31,2; MS 4,1,3 u.a.
181 S. auch RV 1,92,8; 1,158,5; 7,86,7.
182 AV 4,9,8 ist zweifelhaft.

183 SB 14,9,1,10; SA 12,3; ChU 7,24,2; 5,13,2.



942 SYBIL KRUGEL

Diskrepanz zwischen den Gaben des däsa und der anderen Teilnehmer im
Dunkeln - handelt es sich um die einzige reale Spende oder wird der däsa

verhöhnt? - doch zeigt dieser ungetilgte Beleg zumindest, dass durchaus
auch freundliche Kontakte gepflegt wurden. Einen weiteren, impliziten
Hinweis enthält die Hymne RV 6,46, die die Überwindung der däsa Varcin
und Sambara in Udavraja (Hapaxlegomenon) als ein Ereignis der Gegenwart

schildert - in einer angehängten dänastuti werden gar deren Besitztümer

(sämbara vasu) aufgeteilt - und die darüber hinaus stellenweise
einen verhältnismässig deskriptiven Charakter hat. So werden unter anderem

die Umgebung als weidelos und verengt und die däsa als feilschende

(vasnayat, Str. 21, Hapaxlegomenon) charakterisiert. Diese unübliche,
klare Attribuierung setzt mit grosser Wahrscheinlichkeit Handelskontakte

voraus. Eine Version der späten Zehnkönigsschlacht macht in der
feindlichen Koalition der zehn Könige 'dasische und arische Feinde' aus;184

eine andere Version desselben Ereignisses hingegen nennt als Gegner des

Sudäs u.a. die Simyu, welche anderswo im Rgveda in Apposition zu dasyu
stehen,185 und auch den alten Kavasa, der offensichtlich zu den
Verbündeten der Simyu gehörte.186 Zusammen mit der Formel 'dasische und
arische Feinde' machen diese wenigen und späten Belege der Samhitä, die
auch ausserhalb des untersuchten Kontextes eine von Fission und Fusion

geprägte Gesellschaft wiederspiegelt, zwar deutlich, dass die ärya auch mit
den däsa militärische und politische Bündnisse eingingen, zeigen aber

auch, dass ebendiese Bündnisse in der sakralen Tradition weitgehend
verschwiegen wurden. Dass es sich dabei um einen - wenn auch in den

Quellen praktisch unberücksichtigten - Topos handelt, zeigt m.E. auch die

Tatsache, dass er sogar auf eine mythologische Ebene transferiert wird: So

gilt Namuci als ein Verbündeter (yuf) von lndra; der Gott aber überlistet
den däsa und tötet ihn.187 Die auf die Samhitäs folgende und diese
kommentierende Textschicht der Brähmanas enthält unverhülltere Informationen

zur Art der alltäglichen Beziehungen zwischen däsa und ärya. In Form
einer aitiologischen Legende erklärt sie die Umstände der Kanonisierung
des rgvedischen Aponaptrlyam-Liedes (10,30): Kavasa Ailüsa, dem Sohn

184 RV 7,83,1.
185 RV 1,100,18.

186 RV 7,18,5-12.
187 RV 5,30,7-8; s. auch TB 1,7,1,6.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 943

einer däsi (däsyä putra), sei aufgrund seiner Abstammung die Teilnahme

am Somaopfer verwehrt worden. In die Wüste verbannt, habe er dort das

Lied 'Kind der Gewässer' geschaut, welches den Gefallen der anderen rsi
erregte und sie veranlasste, Kavasa und seine Hymne in ihrer Mitte
aufzunehmen.188 Ein weiterer rgvedischer Dichter, Vatsa, gilt der Tradition
als Sohn einer sudrä189 und ist deshalb gezwungen, eine Art Feuerordal
auf sich zu nehmen.190 Eine Legende der Brhaddevatä, einem Verzeichnis

zur Rksamhitä, erzählt, teils in Anlehnung an rgvedische Stoffe, die
Geschichte des rgvedischen Sängers namens Dîrghtamas (lange Dunkelheit),

der vom däsa Traitana angegriffen und in den Fluss geworfen wird,
auf diesem Wege nach Ahga gelangt und dort mit der däsi Usij seinen

Sohn, Kaksïvant, zeugt, der dem Rgveda ebenfalls als Sänger bekannt
ist.191 Diese däsi ist wiederum im östlich angrenzenden Ahga, am unteren
Ganges, welches selbst in der jungvedischen Literatur nicht zu äryävarta
(Gebiet der äryä) gerechnet whd, angesiedelt.192 Schliesslich findet sich in
der Rksamhitä selber noch ein kaum verhehlter, wenn auch nirgendwo
kommentierter Hinweis auf die beschränkte Gültigkeit der konstruierten
Ethnizität: Ein den Familienbüchern 2, 4, 6 und 7 wohlbekannter Heerführer

oder König, der sich durch seinen Sieg über den däsa Sambara unsterblichen

Ruhm errang, trägt den Namen Divodäsa, der ganz zweifelsohne mit
'däsa des Himmels' zu übersetzen ist. Es ist kaum anzunehmen, dass die

entsprechenden älteren Textschichten des Rgveda däsa schon in seiner

späteren Bedeutung verwendeten und schon gar nicht zur Eigennamenbildung.

Somit liegt die Vermutung nahe, dass besagte Gestalt, die

repräsentativ für die ärya die däsa unterwarf, selber ein däsa war.
Trotz mannigfaltiger Beziehungen zwischen däsa und ärya, welche die

in der älteren Sammlung vorherrschenden exklusivistischen Darstellungen
Lüge strafen, wird die Dichotomisierung von däsa und ärya als Relikt bis
in die mittelvedische Literatur tradiert. Die altvedische Identität ist im
wesentlichen durch die Abgrenzung nach aussen konstituiert, die
Verfremdung des Feindlichen steht im Dienste der Identitätsbildung und

188 AB 2,19; KB 12,3.

189 AB 2,19.

190 PVB 14,6,6.
191 BrD 4,11-15; 21-25.

192 A. Parasher, Mlecchas, 95.



944 SYBIL KRUGEL

-Währung. Mit dem Abklingen der Krisis, der schwindenden Bedroh-
lichkeit des däsa, und der beginnenden Territorialisierung geht in den

jüngeren Teilen der altvedischen Literatur ein teilweises Aufweichen der
exklusivistischen Tendenzen einher. Die zunehmende gesellschaftliche
Differenzierung ermöglicht über die Extremformen hinaus differenziertere
Möglichkeiten der Inklusion, die sich auch in modifizierter Terminologie
und Semantik der Selbst- und Fremdbezeichnungen niederschlagen. Dieser
Prozess der Nostrifikation des Fremden rückt die Bestimmung der varnas
und ihrer Funktionen und somit die Klassifizierung der Binnenfremdheiten
ins Zentrum der Identitätssuche.193

193 W. Halbfass, "Kulturelle Identität", 129f.


	"... bändigte den dreiköpfigen, sechsäugigen Dāsa ..." : das Fremde in der altvedischen Literatur

