Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 4

Artikel: "... bandigte den dreikdpfigen, sechsaugigen Dsa ..." : das Fremde in
der altvedischen Literatur

Autor: Krtgel, Sybil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147513

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“... BANDIGTE DEN DREIKOPFIGEN, SECHSAUGIGEN DASA ...”!
DAS FREMDE IN DER ALTVEDISCHEN LITERATUR

Sybil Kriigel, Universitit Bern

Einleitung

Die indische Literatur, namentlich die Sanskrit-Literatur, ist durch eine
Tradition der Aussparung und des Schweigens iiber das Fremde2 und
andere geprigt.3 Dieses Charakteristikum trifft nicht in gleichem Masse

1 RV 10,99,6.

2 R. Stichweh, “Fremde, Barbaren und Menschen. Voriiberlegungen zu einer
Soziologie der ‘Menschheit’”, in: P. Fuchs / A. Gobel (Hg.), Der Mensch - das
Medium der Gesellschaft? Frankfurt 1994, 72-91; A. Hahn, “Die soziale
Konstruktion des Fremden”, in: W. M. Sprondel (Hg.), Die Objektivitdt der
Ordnung und ihre kommunikative Konstruktion: Fiir Thomas Luckmann, Frank-
furt 1994, 140-163; J. Stagl, “Grade der Fremdheit”, in: H. Miinkler (Hg.) unter
Mitarbeit von K. Messlinger, Furcht und Faszination: Facetten der Fremdheit,
Berlin 1997 (Studien und Materialien der interdisziplindren Arbeitsgruppe ‘Die
Herausforderung durch das Fremde’ der Berlin Brandenburgischen Akademie der
Wissenschaften), 85-114; K. U. Hellmann, “Fremdheit als soziale Konstruktion.
Eine Studie zur Systemtheorie des Fremden”, in: H. Minkler (Hg.), Die
Herausforderung durch das Fremde, Interdisziplinire Arbeitsgruppe ‘Die
Herausforderung durch das Fremde’, Berlin 1998 (Interdisziplinire
Arbeitsgruppen, Bd. 5), 401-459; M. Schuster, “Ethnische Fremdheit, ethnische
Identitdt”, in: M. Schuster (Hg.), Die Begegnung mit dem Fremden: Wertungen
und Wirkungen in Hochkulturen vom Altertum bis zur Gegenwart, Stuttgart 1996
(Colloquium Rauricum, 4), 207-226.

3 W. Halbfass, Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen Begegnung, Basel
1981, 203; W. Halbfass, “Kulturelle Identitit und interkulturelle Begegnung:
Beobachtungen am Beispiel Indiens”, in: W. Gephart / H. Waldenfels (Hg.),
Religion und Identitdt: Im Horizont des Pluralismus, Frankfurt 1999, 129.



908 SYBIL KRUGEL

auf die altvedische4 Literatur zu, in welcher die Darstellung des Fremden
weitaus dominanter als im spiteren Veda und der hinduistischen Text-
tradition ist. Wiewohl die Zeit der altvedischen Literatur durch eine inten-
sive Auseinandersetzung mit ‘Fremdem’ geprigt ist und infolgedessen ein
ausgeprigt polarisierendes Menschheitsschema propagiert, wird ihr in
Untersuchungen zur indischen Fremdwahrnehmung nur wenig Platz einge-
raumt> oder die im semantischen Feld von Fremdheit liegenden Termini
werden unter einem anderen Gesichtspunkt untersucht.6

- Zur Periodisierung alt-, mittel- und jungvedisch s. K. Mylius, “Zur absoluten
Datierung der mittelvedischen Literatur”, in: H. Kriiger (Hg.), Neue Indien-
kunde. Festschrift Walter Ruben zum 70. Geburtstag, Berlin 1970, 421-431.

5 P. Schreiner, “Die Begegnung mit dem Fremden im Bereich des hinduistischen
Indien”, in: M. Schuster (Hg.), Die Begegnung mit dem Fremden, 145-169; A.
Parasher, Mlecchas in Early India. A Study in Attitudes towards Qutsiders up to
AD 600, Delhi 1991; R. Thapar, “The Image of the Barbarian in Early India”, in:
Comparative Studies in Society and History 13, 1971, 408-436; R. Thapar,
Interpreting Early India, Delhi 1992; M. Deshpande, “What to do with the
Anaryas? Dharmic discourses of inclusion and exclusion”, in: J. Bronkhorst / M.
Deshpande (Hg.), Aryan and non-Aryan in South Asia: Evidence, Interpretation
and Ideology. Proceedings of the International Seminar on Aryan and non-Aryan
in South Asia, University of Michigan Ann Arbor 25-27 October 1996,
Cambridge 1999 (Harvard Oriental Series, Opera Minora, 3), 107-127.

6 G. Erdosy, “Ethnicity in the Rgveda and its Bearing on the Question of Indo-
European Origins”, in: South Asian Studies 5, 1989, 35-47; G. Erdosy, “Lan-
guage, material culture and ethnicity: Theoretical perspectives”, in: G. Erdosy
(Hg.) The Indo-Aryans of Ancient South Asia: Language, Material Culture and
Ethnicity, Berlin 1995 (Indian philology and South Asian studies, 1), 1-31; M.
Witzel, “Rgvedic history. Poets, chieftains and polities”, in: G. Erdosy (Hg.),
Indo-Aryans, 307-352; A. Parpola, The Coming of the Aryans to Iran and India
and the Cultural and Ethnic Identity of the Dasas, Helsinki 1988 (Studia
Orientalia, 64); P. Thieme, Der Fremdling im Rgveda. Eine Studie iiber die
Bedeutung der Worte Ari, Arya, Aryaman und Arya, Leipzig 1938 (Abhandlungen
fir die Kunde des Morgenlandes, 13,2); R. S. Sharma, Siidras in Ancient India.
A social history of the lower order down to ca. A. D. 600, Delhi *1990; H. H.
Hock, “Through a glass darkly: Modern ‘racial’ interpretations vs. textual and



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 909

Im folgenden soll primir die Darstellung des Fremden, also die
mittelbare Reaktion auf dessen Wahrnehmung, in der altvedischen Lite-
ratur untersucht werden. Die Wahrnehmungen selber konnen fiir diesen
Zeitraum nur ganz fragmentarisch aus den Traditionsquellen rekonstruiert
werden, welche in ihrer Auseinandersetzung mit dem Fremden eine eigent-
liche Konstruktion von Identitit dokumentieren, die sich, wenn auch in
modifizierter Form, fiir das indische Selbstverstindnis als prigend erwie-
sen hat. Die tendenzielle Absicht der Quellen, zumindest diejenige der
alteren, ndmlich die Polariserung des Eigenen mit dem Fremden, l4sst nur
wenige Hinweise auf Wahrnehmungen und Wertungen des Alltags zu.
Diese werden iiberdies meist nicht zum Zwecke der Unterrichtung, son-
dern unbeabsichtigt vermittelt, so wenn der umstrittene Status rgvedischer
Sanger in aitiologischen Sagen der mittelvedischen Literatur durch ihre
Herkunft als Sohn einer dasi respektive sudra erklart wird. Das Ausmass
und die Konsequenzen der alltiglichen Interaktionen, die in der altvedi-
schen Zeit bestanden haben miissen, werden erst ansatzweise in der spiten
altvedischen und der folgenden mittelvedischen Literatur deutlich - der
Rgveda spricht von ihnen meist in verfremdeter Form oder verschweigt sie
ganzlich.

Anhand einer Reihe von unterschiedlich verwendeten Fremdheits-
begriffen sollen im folgenden also die Mechanismen zur Kontrolle des
Fremden und Bedrohlichen in den altvedischen Traditionsquellen unter-
sucht werden: Einerseits die Konstruktion des Fremden als vornehmlich
abgrenzende ideologische Darstellung, die Kriterien aufgrund welcher die
Fremdzuschreibungen erfolgen sowie die daraus resultierenden verschiede-
nen Formen von Fremdheitsdiskursen,” andererseits die ex- und inklusivi-
stischen gesellschaftlichen Strategien, die den alltéiglichen Kontakt mit dem
Fremden regeln.

general prehistoric evidence on arya and dasa/dasyu in Vedic society”, in: J.
Bronkhorst / M. Deshpande (Hg.), Aryan and non-Aryan, 145-174.

7 Zu den verschiedenen Ebenen von Fremdheitsdiskursen s. G. Linck, “Die
Menschen in den Vier Himmelsrichtungen. Chinesische Fremdbilder”, in: H.
Schmidt-Glintzer (Hg.), Das andere China: Festschrift fiir Wolfgang Bauer zum
65. Geburtstag, Wiesbaden 1995 (Wolfenbiitteler Erscheinungen, 62), 257-289.



910 SYBIL KRUGEL

Die altvedische Kultur und ihre Trager

Die einzigen iiberlieferten Quellen aus der altvedischen Zeit sind die
beiden frithen Samhitas (Sammlungen), die Rk- und die Atharvasambhita.d
Die ilteste entzifferte Quelle Indiens, der Rgveda, ist eine in zehn Biichern
(mandala) angeordnete Hymnensammlung verschiedener Dichterfamilien
und Einzeldichter, die in einem zumindest mehrere Generationen umfas-
senden Zeitraum entstand. Die Datierung des Rgveda und der restlichen
vedischen Literatur ist noch immer hypothetisch und die verschiedenen
Datierungsvorschldge differieren um mehrere Jahrhunderte, bisweilen gar
Jahrtausende.® Die relative Chronologie des vedischen Korpus und die
Korrelation mit externen Evidenzen ermdglichen zwar fiir diesen Zeitraum
keine Einordnung in eine absolute Chronologie, lassen es aber in Ver-
bindung mit allgemeinen sprach-, kultur- und sozialwissenschaftlichen
Erwidgungen angeraten erscheinen, die Entstthung der rgvedischen
Hymnen friihestens ab ca. 1500 anzusetzen.l0 Die Redaktion des rgvedi-
schen Materials erfolgt ungefdhr ab 1200 und mag sich bis ins 1. Jt.
fortgesetzt haben;!! wer sie veranlasste und durchfiihrte und zu welchem
Zweck, ist nur wenig bekannt.12 Der damalige Siedlungsschwerpunkt lag
beidseits des Indus und an seinen namentlich genannten Nebenfliissen im
Panjab. Die Hymnen des Rgveda haben nur sehr beschrdnkt historio-
graphische Absichten und geben wenig Aufschluss iiber die historischen,
politischen, sozialen und 6konomischen Bedingungen, unter welchen sie
entstanden sind. Auf historische Sachverhalte wird, meist in Form von

8 Nur die Saunaka-Rezension wurde zu dieser Untersuchung beigezogen.

9 K. Mylius, Geschichte der altindischen Literatur. Die 3000jdhrige Entwicklung
der religios-philosophischen, belletristischen und wissenschafilichen Literatur
Indiens von den Veden bis zur Erablierung des Islam, Leipzig 1988, 16f.

10 K. Mylius, Geschichte, 32f.; H. Kulke / D. Rothermund, Geschichte Indiens.
Von der Induskultur bis heute, Miinchen 1998, 49; K. Mylius, “Datierung”, 421-
431; M. Witzel, “Early Indian history. Linguistic and textual parameters”, in: G.
Erdosy (Hg.), Indo-Aryans, 95f.

11 1. Gonda, Vedic Literature. Samhitas and Brahmanas, Wiesbaden 1975 (A
History of Indian Literature, 1, 1), 15f.

12 M. Witzel, The Realm of the Kuru. Origins and Development of the First State in
India, Harvard 1995, Manuskript.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 911

fragmentarisch erhaltenen Legenden oder gar in mythologisierter Form,
bloss angespielt. Die Lieder zeichnen das Bild einer patrilinearen, vor-
stadtischen Gesellschaft, welche, in Gentilverbinden organisiert und noch
wenig stratifiziert, ein vergleichsweise ausgeprigtes Gleichheitsbewusstsein
aufweist. Erst gegen Ende der rgvedischen Zeit, im spdten Purusasukta,
wird die stindische Gesellschaft propagiert.13 Die Viehherden, deren Be-
deutung u.a. an den hiufigen in dieser Reihenfolge gedusserten Bitten um
Wohlergehen von Rind, Pferd und Mensch ersichtlich werden, 14 bilden die
Subsistenzbasis. Nebst der Rinder-, Pferde- und Schafzucht betrieben die
pastoralen oder transhumanten Trager der Rgvedakultur wahrscheinlich
Austausch mit anderen Okonomien und Feldbau. Ein Lied des Atharvaveda
nennt als Beschiftigungen nebst Pfliigen (krs) und Handel (vasna) Beute-
ziige (van).15

In der ilteren Samhita scheint sich ein Kampf um verschiedene
knappe Ressourcen, um Vieh, Wasserplitze, Weiden, Saatland und Reich-
tum ganz generell, abzuzeichnen. Diese Kiampfe sind den Liedern des
Atharvaveda, die nach dem Gros der rgvedischen Lieder entstanden, nur
noch in blasser Erinnerung. Die friilhen Teile der Atharvasamhita diirften
ungefahr zeitgenodssisch mit spaten rgvedischen Liedern sein, und die zahl-
reichen Anleihen der jiingeren Samhita stammen denn auch vornehmlich
aus den jingeren Rg-Biichern 1, 10 und 8. Die Sammlung und Redaktion
des sprachlich auf einer jiingeren Stufe stehenden Materials, das innerhalb
der orthodoxen Tradition lange nicht als kanonisch galt, erfolgte deutlich
spater als diejenige der anderen drei Samhitas. Eine der Ursachen fiir die
verzogerte Anerkennung liegt gewiss in der abweichenden Funktion eines
grossen Teils der Lieder: Die Begehr richtet sich nicht mehr primér auf
Vieh, Beute und Sieg im Kampf, sondern vielmehr auf Vorteile im all-
taglichen Leben, als da wiren erfolgreiche Handelsgeschifte und -reisen,
Uberlegenheit in der Debatte, Erwecken von Liebe, reichlicher Haar-
wuchs, Harmonie in Familie und dergleichen. Zahlreiche Lieder dienen
auch zur Heilung von Krankheiten, Abwehr von zauberischen und damo-
nischen Wesen und Aufhebung von Verunreinigungen; daneben finden sich

.....

13 RV 10,90.
14 RV 1,43,2;9,9,9; 4,34,10; 10,47,5u.a.; AV 8,7,11; 10,1,17; 10,1,29 u.a.
15 AV 12,2,36.



912 SYBIL KRUGEL

Einzelnen ist hier also die Norm, wohingegen die Rksambhita das Gemein-
wohl heraufbeschwort. Dies zeigt deutlich die Haufigkeit des Gebrauchs
des Personalpronomens der 1. Person in beiden Textsammlungen; wahrend
in der alteren Sammlung die pluralische Form eindeutig iiberwiegt, domi-
niert in der jiingeren die singularische. Grosse Teile der Atharvasamhita
zeigen also eine andere Seite des vedischen Ritualismus und sind generell
weniger mit der Gemeinschaft und deren Identititsbildung und -wahrung
verbunden als der Rgveda. Die vierte Samhita differiert auch in anderen
Hinsichten von der Rksamhita: Der geographische Horizont hat sich nach
Osten erweitert und die Hymnen spiegeln das Leben einer dorflichen,
sesshaften Gesellschaft wider, die Reis anbaut und beziiglich Flora und
Fauna typisch indisches Kolorit zeigt. Mit der Stirkung der Position des
Konigs und der Erbmonarchie geht eine zunehmende Etablierung der
Brahmanen und des varna-Konzeptes einer stindischen Gesellschaft einher.

Die beiden Samhitas zeichnen sich durch eine hohe sprachliche und
kulturelle Homogenitit aus, welche gewiss nicht nur auf teilweise Verein-
heitlichung bei der Redaktion des Traditionsgutes zuriickzufiihren ist. Die
Rk- und die Atharvasamhita wurden demzufolge von sprachlich und kultu-
rell recht einheitlichen Gruppen hervorgebracht und tradiert, die sich auf
einem &hnlichen ©konomischen Niveau befanden, mit ungefihr gleich-
bleibendem Vokabular weitgehend dieselben Gottheiten mit denselben
Epitheta verehrten, auf weitgehend dieselben Mythen- und Legendenfrag-
mente, also auf eine gemeinsame Geschichte, anspielten, sich weiter auf
einen gemeinsamen Ahnherrn bezogen und weitgehend dieselben Selbst-
bezeichnungen verwendeten, die, kurzum, iiber eine gemeinsame Identitat
verfiigten. Eine solche Gruppe, die Sprache, Religion, Wirtschaftsweise,
Territorium, Ethik, Mythen, Geschichte und angenommene Ahnherren-
schaft teilt und sich ihrer Eigenart und Identitit in Abgrenzung zum
anderen bewusst ist, kann als eine ethnische Gruppe gelten. 16

16 S. Sokolowskii / V. Tishkov, “Ethnicity”, in: A. Barnard / J. Spencer (Hg.) En-
cyclopedia of Social and Cultural Anthropology, London 1996, 190-193; T. C.
Greaves, “Ethnicity”, in: M. Payne (Hg.), A Dictionary of Cultural and Critical
Theory, Oxford 1996, 182-183; W. P. Zenner, “Ethnicity”, in: D. Levinson / M.
Ember, Encyclopedia of Cultural Anthropology, New York 1996; 393-395; N. E.
Whitten, “Ethnogenesis”, in: D. Levinson / M. Ember, Encyclopedia of Cultural
Anthropology, New York 1996, 407-410; M. M. Tumin, “Ethnic groups”, in: J.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 913

Selbst- und Fremdbezeichnungen

Als eine solche ethnische Gruppe verfiigen die Trager der rgvedischen und
atharvanischen Kultur auch iiber eine Reihe von Selbstbezeichnungen mit
unterschiedlichen Funktionen, welche sowohl Eigen-17 wie auch Gattungs-
und Sammelnamen beinhalten. vis (Sippe), jana, ja und jata (Geschlecht),
krsti und carsani (Volk) sowie manu, manus, manusa, manusa (Mensch-
[heit], menschlich) beziehen sich ohne weitere Bestimmung primir auf das
Eigene und Bekannte, bezeichnen aber auch unbekannte Gruppen von
Menschen; sowohl solche, die die eigene Weltanschauung teilen und in
dasselbe Kollektiv eingefiigt sind, als auch solche, die die eigenen Normen
verletzen und vom Eigenen abgegrenzt werden. Diese Begriffe werden also
tendenziell ethnisch indifferent verwendet.18 Gelegentlich jedoch wird ihre
Bedeutung durch bestimmte Attribuierungen veridndert: So funktionieren
alle oben aufgefiihrten Begriffe, wenn ihnen ein parica (fiinf) beigefiigt ist,
oder aber eine andere Beeigenschaftung wie asiknir (viSah) - manusir
(visah), vermehrt abgrenzend.l9 Von den verschiedenen Selbstbezeich-
nungen ist eine am héufigsten mit identititsstiftenden Symbolen und
Einrichtungen verbunden und funktioniert auch ohne weitere Bestimmung
durchwegs abgrenzend. Es ist dies der Begriff arya, der geradezu als

Gould / W. L. Kolb, A Dictionary of the Social Sciences, London 1964, 243-245;
P. Kivisto, “Ethnicity”, in: W. H. Swatos (Hg.), Encyclopedia of Religion and
Society, Walnut Creek 1998, 170-174; P. van den Berghe, “Racism”, in: D.
Levinson / M. Ember, Encyclopedia of Cultural Anthropology, New York 1996,
1054-1056; G. Elwert, “Ethnie”, in: Worterbuch der Volkerkunde, begr. von W.
Hirschberg, Berlin 1999, 99-100; E. Orywal, “Ethnizitat”, in: Wérterbuch der
Volkerkunde, 100-101; W. Rudolph, “Ethnos und Kultur”, in: H. Fischer (Hg.),
Ethnologie. Einfiihrung und Uberblick, Berlin *1992, 57-77.

17 M. Witzel, “Rgvedic history”, 313f.; M. Witzel, “Aryan and non-Aryan names
in Vedic India”, in: J. Bronkhorst / M. Deshpande (Hg.), Aryan and non-Aryan,
354f.

18  Wobei manu, manus und manusa aber gelegentlich fast synonym mit arya ver-
wendet werden: RV 1,117,21; 2,20,6; 10,49,7 u.a.; P. Thieme, Der Fremdling,
971

19 RV 1,100,12; 7,5,2-3; 9,66,20 u.a.



914 SYBIL KRUGEL

“Leitbegriff des altindischen Selbstverstindnisses und Identititsbewusst-
seins”,20 gilt und sich als “durchgingigster Begriff fiir die Benennung der
hinduistischen Selbstidentitit” 21 erweist, und somit, wenn wir die oben
angefiihrte Definition von Ethnie zugrundelegen, ein eigentliches Ethno-
nym ist.22

Der polarisierende Gebrauch dieses hauptsichlichen Identititsbegriffs
erlaubt uns eine Identifizierung der Terminologie zur Bezeichnung des
Fremden, denn Fremdheit ist per definitionem eine Qualitdt von Personen,
Objekten und Regionen, welche negativ, nimlich im Hinblick auf das
Eigene, bestimmt ist.23 Die urspriinglichste Form der Fremdzuschreibung
besteht demgemaiss in einer Negation der eigenen Werte und verhdlt sich
komplementir zur Selbstzuschreibung. Ein solches Konzept von Fremdheit
begegnet uns im Rgveda, etwas weniger ausgepriagt im Atharvaveda, in
Form der Termini dasa und dasyu, die ich im folgenden weitgehend
austauschbar verwende. Nicht nur haben dasa/dasyu und arya ihre hochste
Frequenz in denselben Biichern des Rgveda (6, 2 und in etwas geringerem
Masse 10 und 1), arya ist dariiber hinaus meist nicht ohne eine der beiden
Fremdbezeichnungen belegt. Nur wenige Belege, rund ein Viertel, filhren
nicht im selben Hymnus die genannten Begriffe oder typischen Attribute
oder Eigennamen derselben auf, und dann meist in Verbindung mit der
Somagewinnung und dem Somaopfer, dem Gotteropfer generell, mit dem
Stammvater Manu oder mit Gottern als Schiitzer der arya - mit identitits-
stiftenden Symbolen also.24 Die Termini werden auch in verschiedenen
Wendungen deutlich dichotomisiert, und Eigenschaften der dasa und dasyu
sind ausnehmend hiufig negativ, in Form von Komposita mit Alpha pri-
vativum im Vorderglied, bestimmt. Das dieses Fremde charakterisierende
Vokabular ist dariiber hinaus in ungewohnlichem Ausmasse von Hapax-
legomena dominiert. Andere Termini des Rgveda, die einen &hnlichen
semantischen Bereich abstecken wie arana, nistya, pani, ari und ansatz-

20 W. Halbfass, “Kulturelle Identitdt”, 130.

21 P. Schreiner, “Die Begegnung mit dem Fremdem”, 149.

22 RV 1,130,8; 3,34,9; 9,63,5; 10,43,4; 10,49,3 u.a.; s. auch P. Thieme, Der
Fremdling, 145.

23 J. Stagl, “Grade der Fremdheit”, 86.

24 RV 1,77,3; 1,96,3; 1,156,5; 7,18,7; 8,103,1; 9,63,14; 10,43,4; 10,11,4;
10,65,11.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 915

weise asura sind weder so direkt mit arya kontrastiert noch sind deren
Attribute, wenn vorhanden, so deutlich eine Umkehrung der eigenen
Werte.

Die dasa und dasyu im Rgveda

Das Fremde in Form der dasa und dasyu tritt uns im Rgveda fast nur in
feindlicher Form entgegen. Die zahlreichen, iiber alle Biicher verteilten
Belege finden sich fast ausnahmslos in Liedern an Indra, den Drachen- und
Démonentdter, und haben dementsprechend martialischen Charakter. Meist
werden die vergangenen Heldentaten des kriegerischen Gottes, unter denen
die Dasyu-Uberwindung eine prominente Stellung einnimmt, aufgezihlt
und gepriesen, und der Gott wird anschliessend gebeten, diese Taten zu
wiederholen. Vom Gewinn dieser Unternehmungen wird gelegentlich in
allgemeiner, abstrahierter Form gesprochen, so von freiem Raum/Weite
(varivas),25 von der weiten Erde (mahi prthivi),26 dem breiten Wohnsitz
(uruksitiy2’ und den Gewissern (dpas).28 Hiufig stellt der Rgveda den
Kampf gegen die dasa/dasyu auch als einen Kampf um Sonne, Licht und
Glanz dar (sarya, jyotis, svar u.a.).29 Das weitaus am hiufigsten erstrebte
Gut sind jedoch Rinder (go), die zentrale Lebensgrundlage der pastoralen
Gesellschaft;30 seltener werden in diesem Kontext Pferde genannt.3! Des
Weiteren gelten Land (ksetra), sowohl Saat- (urvara) wie auch Weideland
(gavynti) als schon errungene oder noch zu erringende Beute.32

Auch Nahrung in Form von Getreide (yava), Reis-/Getreidebrei
(odana) oder Saft/Erfrischung (is) wird im Besitz der dasa und dasyu
gewihnt.33 Zahlreiche Hymnen spielen in verschiedenen Wendungen auf

25 RV 3,34, 7u.a.

26 RV 1,1314.

27 RV 7,100,4.

28 RV 1,32,11; 1,100,18; 1,131,4; 1,174,2; 2,20,7; 8,96,18 u.a.

29 RV 1,130,8; 6,20,4; 6,33,4; 6,46,4 u.a.

30 RV 4,28,5; 6,31,3; 6,43,3; 6,60,2; 6,45,24; 9,22,7; 7,83,1 u.a.

31 RV 1,175,4-5; 4,28,5 u.a.

32 RV 1,100,18; 1,112,22; 4,38,1; 5,33 4, 6,20,1; 6,25,4; 7,19,3 u.a.
33 RV 1,53,2-3/4-5; 1,130,3; 8,5,31; 9,23,3.



916 SYBIL KRUGEL

die Schitze, den Reichtum, den Besitz und das Gold34 der Fremden an,33
die auch explizit schitzehiitend (Sevadhipa) und reich (dhanin) genannt
werden.36 Als indirekte Bezugnahme auf den Reichtum der dasa/dasyu
kann ihre Beschreibung als aravan,37 als solche, die nicht geben und als
aprnat,38 als solche, die nicht fiillen, also geizig sind, gelten.

Die Speisen, die Kiihe und die Schitze stellt sich der Dichter haufig
als gut behiitete oder in einem Berge verborgene vor.3% Aber nicht nur ihre
Reichtiimer, sondern auch die dasa/dasyu selber sind gut verwahrt. Ein
wesentliches Element in der Bezugnahme auf die untersuchten Termini
sind die Schilderungen der dasischen Festen (pur).40 Die variierenden
Bezeichnungen fiir die Schutz- und Wehrbauten4! und deren Charakterisie-
rung als kiinstliche/gefertigte (krtrima), ‘eiserne’ (ayasa), steinerne
(aSmanmaya), sieben-, neunzig-, neunundneunzig- und hundertfache, als
herbstliche (Sarada) sowie als feste (drlha/drnhal/drdha) und uneinnehm-
bare (anadhrsta)42 lassen nur wenig Aufschluss iiber die ungefihre Grosse
und Lage der Bauwerke zu, wenn auch ihre Funktion deutlich wird. Wie
auch die Nahrung und die Schitze sind die Festen aber hiufig in den
Bergen lokalisiert (drnha/drlha parvatasya, durga),*3 insbesondere in
Verbindung mit dem dasa Sambara und zahlreichen weiteren sagenhaften
Vertretern der dasa.44 Die bemerkenswerte Hymne 6,47, welche von der

34  pusti, dhana, vedas, vedana, rayi, vasu, dravina, bhojana, magha, gaya,
sambhrta, reknas, hiranya u.a.

35 RV 1,130,7; 2,12,4; 3,34,9; 6,20,6-7; 8,40,6; 8,51,9; 2,15,9; 3,34,9 u.a.

36 RV 1,33,4; 8,51,9.

37 RV 9,61,25.

38 RV 5,7,10.

39 RV 1,130,3; 6,45,24; 6,20,7, 8,51,9; 8,69,14 u.a.

40  W. Rau, The Meaning of pur in Vedic Literature, Miinchen 1976 (Abhandlungen
der Marburger Gelehrten Gesellschaft 1973, 1); A. Parpola, The Coming of the
Aryans, 213f.

41  drnhita/drlha/drdha, sarman, durga, vidu, kastha/kastha, rodhas, dehi; RV
1,59,6; 2,15,8; 6,47,2; 8,40,1; 10,99,7; 1,103,3; 4,32,10; 3,12,6 u.a.

42 RV 1,51,11; 1,53,8; 1,63,7; 1,130,7; 1,131,4; 1,174,2; 2,14,6; 2,20,8; 3,12,6;
4,27,1; 4,30,20; 6,20,7/10; 6,31,4; 6,47,2; 7,99,5; 9,48,2; 10,138,3-4.

43 RV 2,15,8; 6,30,5; 4,28,3 u.a.

44 RV 2,12,11; 4,30,14; 6,26,5; 6,24,8; 8,70,11 u.a.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 917

Vertreibung Varcins und Sambaras durch Divodasa handelt, kennzeichnet
die Gegend ebenso: “Wir sind in ein weideloses (agavyari) Land (ksetra)
gekommen, Gotter, die einst so breite Erde ist eng geworden”, (Str. 20).
Dass die arya nicht iber Festen verfiigten, geht klar aus den Texten
hervor, die diese Termini fast immer mit dem Fremden korrelieren, selten
mit dem Eigenen; dann aber werden die Gotter gebeten, ihren Verehrern
eine Feste zu sein.45

Ein ausgeprigtes Fremdvolk-Stereotyp der rgvedischen Sakraldich-
tung ist ein religioses und besteht im Vorwurf der Gott- und Opferlosigkeit
oder des falsch dargebrachten Opfers. Es dominieren deutlich Komposita
mit einem Alpha privativum im Vorderglied und verschiedenen ritual-
spezifischen Termini wie -yajria/yajyul/yajvan (Opfer), -karman (Opfer-
werk) sowie -sunva, -sunvat (Presser) und -brahman (religiose Formulie-
rung) im Hinterglied.46 Sie beziehen sich unmittelbar auf den aller-
zentralsten Bereich der vedischen Religiositit, das Opferwerk und die
Somapressung respektive das Somaopfer. Der Vorwurf der Gottlosigkeit
ist exemplifiziert in den Zuschreibungen adevayu und adeva.4’7 Beide sind
recht hidufig belegt und dominieren in den eher spdten Biichern 10, 1 und
8, wobei zu beobachten ist, dass diese Zuschreibungen zusehends breiter
angewendet werden und sich nicht mehr nur auf die untersuchten Kom-
plexe beziehen, sondern beispielsweise auch arya charakterisieren.48 Eben-
falls breiter angewendet auf gelegentlich nicht niher spezifizierte Feinde
wird anindra.49 Eine mit positiven Kriterien arbeitende religiése Fremd-
zuschreibung ist fast inexistent;50 nur wenige Belege nehmen auf die
religiosen Gepflogenheiten der Fremden Bezug, ohne diese negativ zu
erfassen, und sind meist auch sprachlich nur schwer zu deuten. So mag das
als Bahuvrihi zu analysierende Kompositum Sisnadeva,>! das erst in den

45 RV 7,15,14; 7,95,1; 1,166,8.

46 RV 1,33,4-5; 1,103,6; 1,121,13; 1,174,8; 4,16,9; 4,25,7; 5,34,5-6; 7,6,3;
8,14,15; 8,70,11; 1,131,4; 10,22,8; 10,49,1; 10,138,4 u.a.

47 RV 8,70,11 u.a.

48 RV 10,38,3.

49 RV 4,23)7; 10,27,6; 10,48,7 u.a.

50 S. auch asraddha, amamtu, amanyamana, avrdha, akratu, asiva, avrata,
apavrata, anyavrata u.a.

51 RV 7,21,5.



918 SYBIL KRUGEL

spaten Biichern 1 und 10 belegt ist, die anderen als Phallusverehrer abtun;
Sisna ([Ratten]schwanz, Penis) konnte sich jedoch auch schlicht auf die
unreine untere Korperhilfte beziehen und gewissermassen die Fremden
bezichtigen, sich auch in der Wahl des Objekts ihrer Verehrung ginzlich
‘verkehrt” zu verhalten. Der weitgehend dimonisierte dasyu Pipru und
andere Zauberer opfern ‘iiber die Schultern’ (adhi Suptau).52 Dies mag
eine besondere Bedeutung haben tiber diejenige hinaus, dass das Opfer
schlicht falsch ausgefiihrt wird. Eine solche Bedeutung ist, da die Kon-
struktion nur hier belegt ist, fiir uns nicht einsehbar. Interessanter scheint,
wie die Zauberer (mayin) diese Handlung ausfiihren, nimlich nach eigenem
Gutdiinken, selbstbestimmt (svadha). Dies bedeutet wohl nichts anderes,
als dass diese ihren eigenen religiosen Satzungen folgen und nicht den-
jenigen der Sdnger. Weitere ebenso vage Zuschreibungen, welche den
Fremden religiose Vermessenheit unterstellen, sind die Schilderungen der
dasyu als himmelsersteigende (ruh/naks-dyam)53 und Sambaras als devaka,
als kleiner Gott.54 Die dasa und dasyu, insbesondere namentlich genannte
Individuen, sowie die asura werden wiederholt mit ‘zauberischer’ Kraft
(maya)>S in Zusammenhang gebracht oder schlichtweg als ‘Zauberer’
(mayin, mayavat, mayavin) dargestellt.50 Uber diese Potenz verfiigen
jedoch vor allem die vedischen Gotter, sie ist aber auch Vrtra, der
Schlange, und anderen Dimonen zu eigen. So kann Indra mit Hilfe von
maya die ‘Zauberer’ und die ‘zauberische’ Schlange bekampfen.57 Gele-
gentlich ist auch eine Identifikation der dasa/dasyu mit der Dunkelheit
(tamas)38 zu beobachten; eine ihrer ‘zauberischen’ Taten ist die Einhiil-
lung/Verdunkelung der Erde.>® Oft werden sie auch durch das dasyu-

52 RV 1,515.

53 RV 1,51,9; 8,14,14.

54 RV 7,18,20.

55 T. Goudriaan, Maya Divine and Human: A study of magic and ist religious
Joundations in Sanskrit Texts, with particular attention to a fragment on Visnus
Maya preserved in Bali, Delhi 1978.

56 RV 1,53,7;5,31,7; 8,14,14 u.a.

57 RV 1,51,5; 4,30,21; 1,32,12 u.a.

58 RV 5,14,4; 5,32,4 u.a.; s. auch H. H. Hock, “Through a glass darkly”, 157f.

59 RV 1,33,8u.a.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 919

totende60 Licht (jyotis, siarya, arka), Agnis oder Stryas oder auch Indras,
liberwunden.61

Zwischen mythischen und menschlichen Feinden wird tendenziell
keine klare Abgrenzung gezogen. So koOnnen eine Reihe von primir
dasischen Attributen die mythische Schlange charakterisieren: Diese wird
u.a. als schmihende (mrdhravic) und gottlose (adeva) dargestellt.62 Die
umgekehrte Erscheinung, dass ndmlich primidr ddmonische Eigenschaften
die dasa und dasyu charakterisieren, ist noch hiufiger belegt: Vornehmlich
dasa-Individuen sind ddmonisiert und erscheinen gelegentlich in Namens-
reihen, die auch Beinamen des Vrtra enthalten, so vyamsa, ahi, danava,
danu und dergleichen.63 Die vom Drachen bewachten Wasser werden in
einer spiten Hymne des 1. Buches, die nicht bloss auf den kosmogonischen
Mythos anspielt, sondern ihn erzéhlt, ausdriicklich ‘die den dasa zum
Herrn haben’ (dasapatni) genannt.4 Analog zum Epithet Vrtra-Toter
(vrtrahan), welches fast ausschliesslich dem Drachentdter Indra zukommt,
bildet die dlteste Samhita in ihren jiingeren Schichten dasyuhan/dasyuhatya
sowie Susnahatya und Sambarahatya.65 Denn mehr noch als die fremden
Feinde im Kollektiv sind einzelne namentlich genannte dasa und dasyu in
die mythische Sphire integriert. Diese treten in der iliberwiegenden Zahl
der Belege regelmissig mit derselben sagenhaften Figur gepaart auf,
welche mit Hilfe Indras, seltener Agnis, die dasa fiir die arya bekampft.66
Meist sind diese Figuren dem Rgveda nur in dieser einen Funktion,
nimlich als Dasa-Uberwinder, geliufig. Gelegentlich jedoch fallen diese
menschlichen Gegenspieler weg und der einzelne dasa wird in dimoni-
sierter Form ohne irdische Mithilfe direkt von Indra bekédmpft.67 Trotz
dieser starken Vermischung von legenddren und mythischen Stoffen und
der Assoziation des feindlichen Fremden mit dem primordialen Dimon, die
durch die Doppelrolle Indras als Schlachtenhelfer und Drachent&ter mitver-

60 RV 10,170,2.

61 RV 5,14,4; 3,34,1 u.a.

62 RV 5;32,8; 3,32.6.

63 RV 1,103,8; 2,14,5; 7,19,5; 8,32,26 u.a.
64 RV 1,32,11.

65 RV 1,51,4-6; 10,99,7; 1,112,14.

66 RV 4,26,3; 6,20,6; 10,48,2 u.a.

67 RV 1,59,6; 4,18,9; 5,32,4; 7,19,5 u.a.



920 SYBIL KRUGEL

ursacht wird, sind doch die meisten Attribute der dasa und dasyu im
eigentlichen Mythos absent. So verfiigt die Schlange u.a. nicht tiber
Schutzbauten, sie ist nicht als schwarzhiutige geschildert, ebensowenig
kennt der Rgveda Schlangengeschlechter und -sippen und nicht zuletzt ist
der einzige Gegenspieler des Drachen der Gott Indra und nicht die arya.

Wie eingangs bemerkt, erscheinen die dasa, die anderen, fast nur als
Feinde, die zu einem unbestimmten Zeitpunkt in der Vergangenheit von
meist bloss legendiren Gestalten im physischen Kampf iiberwunden wer-
den mussten und noch immer eine Bedrohung darstellen. Dieser Bedroh-
lichkeit wird in einer Reihe von Formeln, die auf die Wut (manyu) und die
Macht (ojas) des dasa anspielen, Ausdruck verliehen.68 Es finden sich im
Rgveda nur wenige Hinweise auf ausserkriegerische Kontakte, die aber
zweifellos bestanden haben. Das spite 8. Buch, welches sowohl geogra-
phisch wie auch chronologisch ausserhalb der Kerntradition steht, enthalt
einen solchen. In der an das Indralied 8,46 angefiigten danastuti (Str. 21-
33), der Gabenpreisung, rithmt der Sidnger namens VaSa ASvya (Hapax-
legomenon) die reichen Gaben und die grossziigigen Spender. Als vierter
und letzter Spender wird ein dasa Balbutha Taruksa (Hapaxlegomenon)
genannt; dessen daksina (Geschenk) aber, hundert Kamele und eine grosse
Frau, nimmt sich, verglichen mit derjenigen der anderen, tausenden von
Kamelen und Pferden, recht bescheiden aus. Da nun des dasa Gaben als
einzige anndhernd realistisches Ausmass haben, kdnnte man schliessen,
dass sich der Singer Vasa, angesichts des geringen Status des dasa, der
sich auch durch seine Position innerhalb der danastuti ausdriickt, noch
nicht mal zu den obligaten Ubertreibungen genotigt sah. Trotz der offen-
kundigen Diskrepanz zur sonstigen Definition der Beziehungen zu den
dasa, wurde diese Hymne mitsamt ihrer danastuti in die Rksamhita
inkorporiert.

Ebenfalls im 8. Buch findet sich ein weiterer Beleg, der von dem
vorherrschenden stereotypen und ideologisierenden Gebrauch des Termi-
nus dasa abweicht und ein wenig Aufschluss iiber die realen Beziehungen
zwischen den dasa und den Trigern der Rgvedakultur erlaubt. Wiederum
handelt es sich um eine danastuti: Der mit einiger Wahrscheinlichkeit als
Praskanva zu identifizierende Singer®® dankt iiberschwinglich einem

68 RV 1,104,2; 8,40,6 u.a.
69 RV 8,54,8.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 921

Mann namens ‘dem dasyu ein Wolf” (Dasyave Vrka) fiir die aus hundert
Eseln, hundert Schafen, hundert disa und Krinzen bestehende Gabe.70
Hier erscheinen die dasa nicht als Gebende, sondern als in die Sklaverei
Verschenkte. Nur noch ein weiterer Beleg des ebenfalls spaten 10. Buches
kennt die dasa nicht als Feinde, sondern als verschenktes Gut. Hier werden
allerdings nur zwei dasa mitsamt einer Fiille von Kiihen (goparinas) dem
Nabhanedistha tibergeben.”! Leider geht aus der Konstruktion nicht her-
vor, ob es sich bei den Kiihen um den Besitz der eventuell verschleppten
und versklavten dasa handelt. Diese spiten rgvedischen Belege zeigen
einen allméhlichen Bedeutungswandel von dasa an, der in der Atharva-
samhita noch deutlicher wird.

Die dasa und dasyu im Atharvaveda

Die untersuchten Begriffe sind zu grossten Teilen im 20. Buch (kanda),
einem spiteren Anhang, der fast zur Gidnze aus Rgveda-Versen besteht,
enthalten. Die restlichen Belege finden sich beinahe ausnahmslos in den
friihen Biichern 1-12, deren magischer und volkstiimlicher Charakter stark
ausgeprigt ist, und zeigen eine der éilteren Liedersammlung #hnliche
Verwendung der untersuchten Begriffe, was im Wesentlichen auf der
Ubernahme von Versen aus der Rksamhita basiert. Rund die Halfte dieser
Belege sind, wie diejenigen des 20. Buches, wortwortliche Anleihen; die
andere Hilfte besteht weitestgehend in freieren Ubernahmen, die sich
lediglich durch kleinere Variationen in Tempusgebrauch, Syntax und
Vokabular72 von ihren ilteren Vorbildern unterscheiden. So sind die
schméhenden (mrdhravac) dasyu und pani nunmehr ‘nieder sprechende’ (?)
(adhovacas)73 und anstelle von Indra und Agni oder einem ihrer Verehrer

70 RV 8,56,3.

71 RV 10,62,10.

72 AV 310,123 5,11,7,°7.95,1; 9.2,17% 103,115 12,1.37; 1946.2; 5,11.3; 8.8,5-5
11,12 1.4,

73 AV 5,11,6; jedoch eventuell adharac, nach unten gewandt, siidlich, zu
konjizieren; s. auch RV 1,131,1; s. aber W. D. Whitney (Hg.), Atharva-Veda
Samhita. Translated with a Critical and Exegetical Commentary, Vol. 1, Delhi
1962, 238.



922 SYBIL KRUGEL

werden Atharvan und Angiras, die mythischen Ahnherren der atharva-
nischen Tradition, fiir das Aufbrechen der dasischen Festen geriithmt.74

Diese wortliche oder freiere Ubernahme von Rgveda-Formeln erfolgt
jedoch, ausser in Buch 20, in der Regel in einen ganz unterschiedlichen
Kontext. Oftmals wird die Uberwindung der dasyu und dasa durch Indra
lediglich als Bild herangezogen, welches die Wirksamkeit und Kraft eines
Zauberspruches oder eines Amuletts beschreibt: So wenn ein um den Hals
getragenes Amulett (mani) aus varana-Holz divinisiert und aufgefordert
wird, die Feinde zu vertreiben, wie (iva) Indra die dasyu und asura.”> Ein
gegen das Geschlecht eines Nebenbuhlers gerichteter Schadenszauber wird
durch einen aus einem spiten Indralied der Rksamhita entlehnten Vers76
eingeleitet, in welchem Indra aufgefordert wird, die dasa wie vordem
gleich Schlingpflanzen zu zerhauen. Auf diesen Vergleich folgt die Nen-
nung des eigentlichen Begehrs, der Schwichung besagten Korperteils, die
sich in Analogie zur Uberwindung der Feinde vollziehen soll.”7 Der Uber-
gang ist durch den Wechsel des Personalpronomens der 1. Person mar-
kiert: An Indras Sieg nimmt die Gemeinschaft teil (vayam), den eigent-
lichen Schadenszauber nimmt nur eine Person in der 1. Singular (aham)
vor. Ein Zauberspruch zum Schutze vor Feinden und Rivalen wendet sich
abwechslungsweise an das Amulett (mani) und den Amulettriager; Indra
hingegen wird nicht direkt angesprochen, seine Nennung dient lediglich
dazu, die uniiberwindliche Kraft des Amuletts zu illustrieren, seine Taten
werden wiederum mit iva eingefiihrt.78 Gelegentlich werden Indras feinde-
totenden Heldentaten durch Relativsitze mit den aktuellen Inhalten und
Handlungen verbunden.”®

Wenngleich die Fremden schon im Rgveda mit iibernatiirlichen Wesen
identifiziert oder mit tibernatiirlichen Kraften versehen werden, und einzel-
ne dasa und dasyu, die durchaus auch in zumindest quasi-historischem
Kontext auftauchen, dimonisiert oder zu Misch- und Fabelwesen umstili-
siert werden, so erscheinen sie doch in der atharvanischen Tradition noch

74 AV 10,6,20.

75 AV 10,3,11.
76 RV 8,40,6.
77 AV 7,95,1-3.
78 AV 19,46.

79 AV 9,2,17.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 923

entmenschter und sind durchgehender mit einer Qualitit behaftet, die der
konventionellen Auffassung von Zauberei, insbesondere Schadenszauberei,
recht nahe kommt. Ihnen ist in der jiingeren Samhita weniger maya, die
Potenz, iiber die auch die Gotter verfiigen, zu eigen; sie werden vielmehr
mit einer Reihe von Begriffen verbunden, die ausschliesslich feindliche und
dimonische Wesen charakterisieren und dem Rgveda weniger geliufig
sind.80 Insbesondere die dasyu werden dimonisiert. Die sadanva, eine
Klasse von weiblichen Damonen, gelten als Tochter der dasyu.8l Die
letzteren erscheinen auch als kimidim, bose Geister.82 Eines der Toten-
lieder des 18. Buches kennt die dasyu gar als solche, die sich unerkannt an
den fiir die Ahnen bestimmten Gaben giitlich tun.83 Auch durch ihre
vermehrte Gemeinschaft mit den asura, welche sich in der Atharvasamhita
zu einer Gruppe von widergottlichen Damonen entwickeln, verlieren die
dasyu zunehmend ihren Status als menschliche Feinde. Diese Entmen-
schung und Vermischung mit zauberischen Inhalten ist zu einem nicht
unbedeutenden Teil auf die oben besprochene Natur der Quelle zuriick-
zufiihren, doch dariiber hinaus fehlen mit Ausnahme der gleich zu
besprechenden Gruppe von Belegen die Hinweise auf freundliche und
feindliche reale Kontakte mit den dasa und dasyu. Die vielen Biichern der
Rksamhita geldufigen namentlich genannten legendiren Gestalten, welche
die dasa und die arya reprisentieren, sind den atharvanischen Liedern nicht
bekannt. Infolgedessen vollbringt immer ein Gott, meist Indra, die Dasyu-
Unterwerfung, die iiberdies in weiter Vergangenheit (puranavar)84 liegt
oder nur zum Vergleich mit einer gegenwirtigeren Handlung oder
Wirkung herangezogen wird. In der jiingeren Samhita finden sich keine
Hinweise auf ein aktuelles kriegerisches Zusammentreffen von dasa und
arya. So rickt denn auch die Bedeutung der Festen in den Hintergrund und
das im Rgveda so dominierende Beutestreben geht hier verloren; nur noch
selten ist konkretes Beutegut in diesem Kontext erwihnt.85 Dieser allge-

80  yatudhana, yatuvidya, yatudhanya, krtya, abhyacara, abhicara u.a.; AV 1,7,1;
2,14,3-5; 10,3,2-7; 19,46,2 u.a.

81 AV 2,14,5.
82 AV 1,7,1.
83 AV 18,2,28.
84 AV 7,95,1.

85 S. aber AV 7,95,2.



924 SYBIL KRUGEL

meine Eindruck von Distanziertheit von den martialischen Anliegen der
Rksamhita und von deren bisweilen intensiven Beschéftigung mit den
dasyu und dasa wird durch das weitgehende Fehlen von Attribuierungen
und Zuschreibungen verstirkt, die, wenn vorhanden, iiberdies oft lautlich
und inhaltlich eng an die dltere Vorlage angelehnt sind. Nebst wenigen
festen Formeln8 und dem Epithet Indras und Agnis dasyuhan,’7 die
eindeutig Ubernahmen aus dem Rgveda sind und nicht recht in die jiingere
Samhita passen, scheint auch eine begrenzte Ubernahme der Symbolik aus
der ilteren in die jiingere Tradition stattgefunden zu haben. Die rgvedische
Vermischung der dasa-Sagenstoffe mit dem mythischen Stoff von der
Uberwindung des Vrtra verleiht den sagenhaften Feinden eine dem
schlangengestaltigen Ungetiim dhnliche Form, die sich jedoch im Atharva-
veda nicht in Verbindung mit dem primordialen Feind, sondern in Asso-
ziation mit tierischen Schlangen, ausdriickt. Die Fortbewegungsweise der
dasa wird mit srp (kriechen) beschrieben,88 in einem Zauberspruch gegen
Schlangenbisse und -gift, in welchem die verschiedenen Schlangenarten
direkt angesprochen werden, erscheint die wurugula-Schlange als eine
Ausgeburt der schwarzen dasi.89 In einem weiteren Zauberspruch gegen
Schlangengift ist dasa, allerdings in einer konservativen Bedeutung, belegt:
Die zauberkriftige Salbe hat drei dasa (Feinde): Fieber, die balasa-
Krankheit und Schlangengift.

Eine kleine Beleggruppe ist der einzige Hinweis auf eine einschnei-
dende Anderung im Gebrauch des Begriffes ddsa, welche sich bereits im
Rgveda abzeichnete und in der mittelvedischen Literatur deutlicher wird.
Die besagten Belege enthalten, bis auf eine unklare Ausnahme, alle das
Femininum von dasa. Das 12. Buch, das den Ubergang von den ilteren zu
den jiingeren Teilen der Atharvasamhita bildet, kennt eine dasi als Quelle
der Verunreinigung bei der Zubereitung der Opfergabe, dem Zerstampfen
des Getreides, und vergleicht sie mit einem schwarzen Vogel, einem
unheilbringenden Zeichen. Insbesondere werden die Wasser gebeten, den
Morser und die Morserkeule, welche die dasi mit nassen Hianden beriihrt

8 AV 5,11,3; 7,95,1 u.a.
87 AV 4,323 u.a.

88 AV 5,11,6.

89 AV 5,13,8.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 925

hat, zu reinigen.90 In einer weiteren Hymne, welche sich mit den Privi-
legien der Brahmanen beschéftigt, wird der dasi verboten, Exkremente der
Kiihe und Lauge zusammenzuwerfen, ansonsten werde sie Verunstaltetes
hervorbringen.91 Wiewohl die Bedeutung dieser Vorschrift im Dunkeln
bleibt, gibt sie doch einen Hinweis auf die Beschiftigung der dasi; sie ist
wahrscheinlich eine Wascherin und/oder mit Tierexkrementen beschaftigt,
also mit niederen Reinigungsarbeiten. Auch hier wiederum erscheint die
dasi mit einem schwarzen Vogel assoziiert. Thren genauen Status zu
bestimmen, ist angesichts der wenigen Belege im Atharvaveda, recht
schwierig. Zwar wissen wir, dass sie niedere Arbeiten verrichtet, als
verunreinigend gilt und mit schwarzen Vogeln, Schlangen, Schwirze und
Kot assoziiert wird, doch lassen sich iiber den Grad ihrer Unfreiheit fiir die
altvedische Zeit keine genaueren Aussagen machen.

Wohl erscheint die dast rdumlich und sozial integriert, doch findet sie
sich in der Atharvasamhita auch in der Ferne angesiedelt. Ein Lied,
welches der Entfernung und Abwehr von Fieber (takman) dient,92 wiinscht
sich eben jenes auf die dasi und die sidra und in die Gegenden Mujavant,
Mahavrsa und Balhika, welche als Heimat (okas) des Fiebers und auch der
dasi/sudra gelten. Das Lied enthilt bemerkenswert viele offene und
verborgene Hinweise auf regionale Fremdheit: Die fremden Lande werden
explizit ‘Land eines anderen’ (anyaksetra, Str. 9), ihre Bewohner aus-
driicklich ‘fremdes Volk’ (arana jana, Str. 12) genannt. Die Beschrei-
bungen der dasi und der sidra als entlaufene (?) (nistakvari, Str. 6)93
respektive wolliistige (prapharvi, Str. 6) mogen an nistya, fremd, und
prapatha, in die Ferne fiihrender Weg, anklingen, Balhika (Str. 5,7), eines
der genannten Fremdlinder, an bahis, ausserhalb, draussen.94 Diese
Regionen lassen sich fiir diese Zeit aber nur vage im nordlichen und
nordwestlichen Panjab lokalisieren. Die in der letzten Strophe des

90 AV 12,3,13.
91 AV 124,9.
92 AV 5,22

93  Eventuell wire nistakari (takari, weibliche Scham) zu konjizieren; beide mog-
lichen Formen, die iiberlieferte sowie die konjizierte, klingen sowohl an takman
wie auch an nistya an.

94  Auf letzteres macht M. Bloomfield, Hymns of the Atharva-Veda, Oxford 1897,
446, aufmerksam.



926 SYBIL KRUGEL

Fieberzaubers erwihnten Fremdlande Gandhara, Magadha und Anga
decken die nordwestlich bis siidostlich angrenzenden Regionen ab. Auf
lokale Entfernung der dasa deutet eventuell auch ein prayastitta hin, der
die im Kuhstall, in der Wagenachse und im und unter dem Haus hausenden
sadanva austreiben, das heisst in den Untergrund bannen will. Dabei
werden drei Gruppen von diesen Damonen unterschieden und ange-
sprochen: dem Land/Feld zugehorige (ksefriya), menschengesandte
(purusasipta) und dasyu-geborene.95 Daraus lisst sich schliessen, dass die
Dasyu-geborenen nicht dem Land zugehorig empfunden wurden. Wiewohl
die dasr alltigliche Schmutzarbeiten verrichtet und daher in der Nihe der
Liederverfasser wohnen muss, ist sie zusammen mit der sidra, wie auch
die dasyu, zugleich mit fremden Landen verbunden.

Grade der Fremdheit

Innerhalb des semantischen Feldes von Fremdheit lassen sich in der alt-
vedischen Literatur eine Reihe von unterschiedlich gehandhabten Begriffen
feststellen. nis-tya (nis: aus, heraus), welches den aus dem lateinischen
Jforis gebildeten Fremdheitsbegriffen wie foreigner und forestiero am nich-
sten kommt, und wohl mit ‘Auswirtiger’, ‘Fremder’ zu iibersetzen ist,
beinhaltet als Gegenstiick zu ni-tya (eigen, angehoérig) in seiner grund-
legendsten Bedeutung durchaus eine raumliche Komponente, die ‘draussen’
von ‘drinnen’ abgrenzt. In seinen lediglich drei Belegstellen im Rgveda
wird nistya jedoch nicht mit nitya kontrastiert, sondern mit sva (eigen,
selbst) und sa-nabhi (von einer Nabe, verwandt) und nicht weiter attri-
buiert.96 Der Gebrauch der gegensitzlichen Begriffe dient dariiber hinaus
nicht primir der Diskriminierung, sondern will die Ganzheit der Feinde,
der verwandten und der nicht-verwandten, darstellen, wie auch viele an-
dere Wendungen (jami/ajami satru,%7 ubhaya amitra,98 ubhaya vrtrani,99

95 AV 2,14,5.

9% RV 6,75,19; 8,1,13; 10,133,5.

97 RV 4,4,5;6,25,3;s. auch 1,100,11 u.a.
98 RV 2,12,8.

99 RV 6,19,13.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 927

dasalarya vrtra,100 dasa/arya arilOl), arana (fremd) hingegen ist etwas
haufiger belegt und bestimmt sowohl regionale Fremdheit (arana
ksetra)102 als auch ganz deutlich familiire Nicht-Zugehorigkeit. In einer
Agni-Hymne wird der ‘fremde’ Sohn, der von einer anderen geboren
wurde (anyajata), mit dem ersehnten eigenen verglichen.103 Ein weiterer
Beleg geht tiber engere verwandtschaftliche Beziehungen hinaus und
bezieht sich auf grossere Kollektive.104 Sowohl nistya wie auch arana
bestimmen also rdumliche wie soziale und familidre Fremdheit und defi-
nieren sowohl Individuen als auch kleinere und grossere Kollektive. Diese
Begriffe werden aber im Rgveda niemals feindlich konnotiert, sondern
vielmehr kaum attribuiert, und auch nicht wertend verwendet. arana und
nistya bezeichnen nicht eine feindliche, konstruierte Fremdheit, die den
eigenen Werten und Normen entgegengesetzt ist, und werden folgerichtig
auch nicht mit der eigenen kollektiven Identitit kontrastiert. Charakte-
ristisch erscheint auch, dass sie nur ganz selten in Indraliedern belegt sind,
welche eine andere Fremdenterminologie verwenden und ein anderes
Fremdenbild propagieren.

Dies trifft in gewissem Masse auch auf den ari zu, der sowohl in
freundlicher wie auch feindlicher Form, sowohl mit Reichtum versehen als
auch bediirftig erscheint, sodass der Terminus mit so unterschiedlichen
Begriffen wie ‘Geiziger’, ‘Armer’, ‘reicher Herr’, ‘Patron’, ‘Protz’ uA.
wiedergegeben wurde.105 Gelegentlich wird er auch dhnlich attribuiert wie
die dasa, so mit mangelnder Freigiebigkeit, Geiz und Gottlosigkeit be-
langt.106 Auch eine Reihe weiterer stereotyper Formeln werden sowohl
mit ari wie auch mit dasa gebildet: Wut (manyu) des ari, Gewalt (sahas)
des ari, Name/Erkennungszeichen (naman) des ari, Reichtum (rayi) des ari
und dergleichen.107 Die im klassischen Sanskrit vorherrschende Bedeutung

100 RV 6,22,10; 7,33,3; 6,60,6; 10,69,6 u.a.

101 RV 8,51,9.

102 RV 6,61,14.

103 RV 7,4,8.

104 RV 5,85,7;s. auch 2,24,7; 5,2,5; 6,75,19.

105 Fir Belegstellen s. P. Thieme Der Fremdling, 11f.; H. Grassmann, Wérterbuch
zum Rgveda, Wiesbaden °1996.

106 RV 1,150,1-2 u.a.

107 RV 6,47,9; 7,60,11; 8,48,8 u.a.



928 SYBIL KRUGEL

‘Feind’ zeichnet sich schon im Rgveda durch einer Reihe von feindlichen
Konnotationen deutlich ab, von denen die meisten auch die dasa charak-
terisieren (mrdh, nid, satru, sardhat u.a.).108 Obwohl also durchaus auch
als Bedrohung empfunden, ist der ari lange nicht so negativ und kontrir
geschildert wie die dasa und dasyu. Wiewohl beziiglich ari eine weniger
mit negativen Kriterien arbeitende Fremdwahrnehmung auszumachen ist,
folgen die Attribuierungen geldufigen Stereotypen, und die Konzeption des
Fremden bleibt weitgehend normativ. Der ambivalente Begriff tritt nie als
Gegenstiick zu arya auf, vielmehr transzendiert er das duale Menschheits-
schema und wird ethnisch indifferent verwendet, so wenn von ‘dasischen
und arischen ari’ gesprochen wird.109 Eine andere Art von Fremdheit
begegnet uns in Form der dasa und dasyu sowie in geringerem Masse der
pani, sidra und asura. Diese werden als grossere Kollektive mehr oder
weniger deutlich dem ebenfalls grosseren Kollektiv arya gegeniibergestellt.
Durch ihre explizite Attribuierung wird Fremdheit konstruiert und zwar
eine solche, die dem Selbstverstindnis, der eigenen ethnischen Identitit
entgegengesetzt ist.

panill0 wird gelegentlich weitgehend austauschbar mit dasa oder
dasyu verwendetlll und steht zweimal gar in deutlicher Apposition zu
dasyu.112 Die pani sind dariiber hinaus auch mit denselben Attributen
versehen, so insbesondere mit Geiz113 und Gotter- und Opferlosigkeit.114
Auch hier dominiert die okonomische Fremdzuschreibung,l15 die pani
werden sogar noch persistenter mit Reichtum und Schitzen assoziiert, die
sie im Berge verborgen halten.116 Thr Name scheint sogar gelegentlich
gleichbedeutend mit ‘Geiziger’ zu sein, so wenn Indra aufgefordert wird,

108 RV 2,23,13; 7,31,5; 7,34,18; 7,48,3 u.a.

109 RV 8,51,9.

110 A. Hillebrandt, “Die Pani’s im Rgveda”, in: Zeitschrift der Deutschen Morgen-
ldndischen Gesellschaft 70, Leipzig 1916, 513-521.

111 RV 1,32,11; 2,24,6; 6,20,4; 7,6,3; AV 5,11,6-7 u.a.

112 RV 7,6,3; AV 5,11,6.

113 RV 1,124,10; 1,180,7; 2,24,6; 6,53,3/6; 8,64,2; AV 5,11,7; 20,128,4.

114 RV 1,180,7; 1,182,3; 6,31,1; 7,6,3; 4,25,7; 5,34,7; 8,64,2 u.a.

115 RV 1,83,4; 1,93,4; 2,24,6; 10,67,6; 4,25,7; 5,34,7; 6,13,3; 6,33,2; 8,45,15;
9,24,7; 10,108,7-8.

116 RV 2,24,6; 10,67,5; 10,108,7; 6,39,2 u.a.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 929

kein pani zu sein, und sich grossziigig zu erweisen.117 Wihrend aber die
dasa beinahe immer zu iiberwindende Feinde sind, sind jene etwas héufiger
in weniger martialischem Kontext angesiedelt. Die Belege finden sich nicht
fast ausschliesslich in Indraliedern, sondern auch in Hymnen an
Sarasvati, 118 an die Morgenrdte Usas,119 an die A$vins,120 an Brah-
manaspatil2]l und Pusan.122 Im Atharvaveda wird der Terminus seltener,
die Attribuierung hingegen bleibt unveriandert; die pani werden auch
weiterhin mit ihren hauptsichlichen rgvedischen Eigenschaften, Reichtum
und Geiz, behaftet.123 Selbst die rgvedischen Zuschreibungen mrdhravac
und vivac (schmdhend sprechen/Widerreden fithren) werden mit geringen
lautlichen und inhaltlichen Veridnderungen als adhovacas (‘nieder’ spre-
chend?) tibernommen.124 pani befindet sich, wie auch in der ilteren
Samhita, noch immer im semantischen Feld von Feind,!25 ist jedoch
insgesamt ldngst nicht so negativ definiert und konnotiert wie dasa und
dasyu und wird auch nicht so offensichtlich zum Gegenspieler der arya
stilisiert.

Der der Rksamhita bis auf einen spiten Beleg126 unbekannte Termi-
nus sidral?7 gewinnt im Atharvaveda, Samaveda, den Biichern des Yajur-
veda sowie in den Brahmanas an Gewicht und ersetzt in einigen Hinsichten
die Termini dasa/dasyu, die in denselben Texten seltener werden. Zugleich
mit dem Verblassen der urspriinglichen Bedeutung von dasa/dasyu er-
scheint fortan sidra als Gegenstiick zu arya,128 wobei die Sandhiregeln
gelegentlich keinen Riickschluss darauf zulassen, ob es sich um die Form

117 RV 1,33,3 u.a.

118 RV 6,61,1.

119 RV 1,124,10; 4,51,3.

120 RV 1,180,7; 3,58,2 u.a.

121 RV 2,24.6.

122 RV 6,53,7.

123 AV 5,11,7; 20,128,4.

124 AV 5,11,6.

125 AV 3,10,12; 10,3,11; 10,6,20; 12,1,37; 19,46,2.
126 RV 10,90,12.

127 R. S. Sharma, Sidras in Ancient India, 32f.

128 VS 23,30-31; 20,17; TS; 7,4,19,3; 7,5,9,3: KS 4,7; 34,5; MS 2,8,6; 3,13,1 u.a.



930 SYBIL KRUGEL

arya oder arya handelt.129 Letzterer Terminus mag fiir vaisya, den dritten
Stand, oder in der Bedeutung ‘Hausherr’130 stehen. Jedoch werden diese
Termini weder so regelmissig noch so deutlich dichotomisiert, sondern
benennen oftmals lediglich Teile eines Ganzen. Sogar ein gewisses Har-
moniestreben zeigt sich in einer Formel, die zu allgemeiner Beliebtheit
verhelfen soll: (AV 19,62,1) “Lass mich die Zuneigung der Gotter (Brah-
manen) gewinnen, lass mich die Zuneigung der Konige gewinnen; lass
mich die Zuneigung von allem Sehenden gewinnen, sowohl diejenige des
sudra wie auch diejenige des arya (oder arya).” sidra erscheint wie hier
im Atharvaveda und dariiber hinaus haufig gepaart mit vaisya (oder
vis/arya); ksatriya (oder rajanya/rajan) und brahmana (oder deva), wobei
der vierte Stand (varna, eigentlich Farbe), der sidra varna, deutlich von
den drei anderen Stinden abgegrenzt und nicht zu den arya gehérig ist.131
Mit diesen modifizierten und differenzierten Formen der Fremd- und
Selbstbezeichnungen vermitteln die Texte nunmehr das Bild einer vier-
teiligen, nicht mehr bipolaren Gesellschaft. Jedoch nicht bloss hinsichtlich
der Paarung und Dichotomisierung mit der Selbstbezeichnung arya ersetzt
sudra dasa, analog zu dasa varna ist auch ein den darya varna kon-
trastierender sidra varna belegt.132 Die didra gelten wie auch die dasa als
dunkelhdutig, 133 beide sind sie rituell verunreinigend und scheinen dariiber
hinaus dieselbe Heimat zu haben. Wiewohl die sidra den vierten und un-
tersten varna bilden und als Abhingige gelten,134 finden sich in denselben
Texten auch Hinweise darauf, dass sie iiber grossen Besitz verfiigen und
ein Offentliches Amt bekleiden konnten.135 Der Begriff hat also iiber die
stindische Komponente hinaus eine ethnische beibehalten. Er beriihrt das
semantische Feld von Fremdheit jedoch nur noch am Rande, da zugleich
mit seinem friihesten Beleg auch ein Prozess der Nostrifizierung eingeleitet
wird. sidra bezeichnet somit vielmehr eine systeminterne Fremdheit.

129 AV 4,20,4/8; 19,32,8; 19,62,1; VS 26,2; 14,30; MS 4,4,6; TS 4,2,10,2; KS
17,5.

130 P. Thieme, Der Fremdling, 89f.

131 PVB5,5,14; KS 34,5 u.a.

132 JB 2,405 u.a.

133 KS34,5; PVB 5,5,17 u.a.

134 TS 7,1,1,6; AB 7,29.,4 u.a.

135 MS4,2,7; PVB6,1,11; SB5,3,2,2 u.a.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 931

asural36 schliesslich funktioniert im Rgveda meist im Singular als
Epitheton verschiedener Gotter, bezeichnet aber seltener auch freundlich
wie feindlich gesinnte Menschen, welche u.a. liber Kampfer (vira) ver-
fiigen.137 Mit der Zunahme der pluralischen Form im Atharvaveda geht
eine Bedeutungsinderung einher, welche sich schon in den spéten Biichern
1, 8 und 10 des Rgveda abzeichnet. Der Begriff wird vermehrt negativ
konnotiert, und in den Brahmanas schliesslich erscheinen die asura vor-
nehmlich als eine didmonische Gruppe von Gotterfeinden. Mit dieser
Entwicklung ist eine Anndherung an das Konzept von dasa und mehr noch
dasyu verbunden. Schon in einer spéten rgvedischen Hymne steht asura in
Apposition zu dem dasyu Pipru;138 im Atharvaveda ist zu den Heldentaten
Indras eine weitere, die Asura-Totung, hinzugekommen, die auf die
Dasyu-Uberwindung folgt.139 Es ist sogar eine abweichende Lesung
belegt, die anstelle von dasyu asura liest.140 Mit dem vermehrten Auf-
treten von asura und seinen Derivaten mit feindlicher und verichtlicher
Konnotation treten dasa und dasyu langsam in den Hintergrund. Viele
spezifisch dasische Attribute werden auf die asura projiziert; so verfiigen
sie iiber Festen (pur)141 und analog zu dasa varna und Sidra varna wird
asurya varna gebildet.142 Ebenso wie die dasa und dasyu werden sie mit
mayal43 und Schwirzel44 assoziiert und nihern sich dem Dimon Vrtra
an.145 Wihrend asura vornehmlich dasyu als die ddmonisiertere Form des
Fremden ablost und infolgedessen die asura von Indra und den devas
(Gottern) bekdmpft werden, scheint sidra, welches vielmehr in Opposition
und in Ergidnzung zum irdischen arya (arya) steht, dasa als Bezeichnung
fir fremde Menschen abzuldsen. Trotz der vielfiltigen, auch religidsen
Diskriminierung des und Abgrenzung zum sidra in den vedischen Texten

136 W. E. Hale, Asura in Early Vedic Religion, Delhi 1986.
137 Fir Belegstellen s. W. E. Hale, Asura, 45f.

138 RV 10,138,3.

139 AV 9,2,17-18; 10,3,11; AVP 19,32,8 u.a.

140 AV 3,10,12 hat dasyu, TS 4,3,11,3=KS 39,10 asura.
141 AV 10,6,10 u.a.

142 TB 1,2,6,6-7; AB 6,36.

143 AV 3,94.

144 MS 1,8,6; 3,6,6 u.a.

145 AV 10,6,10, MS 4,3,4 u.a.



932 SYBIL KRUGEL

ist die Polarisierung jedoch lange nicht so ausgeprigt, wie dies bei dasa
der Fall war.

Die altvedische Literatur verwendet eine Reihe unterschiedlicher Termini,
um Fremdheit zu bezeichnen. Als eher deskriptive Termini, welche zwar
diskriminieren und abgrenzen, aber nicht werten, verwendet sie unter
anderem nistya und arana. Diese Begriffe werden oft gewéhlt, um eine
zweigeteilte Ganzheit zu bezeichnen, sowohl um das Verhiltnis des Indi-
viduums zur Aussenwelt wie auch dasjenige eines Kollektivs zum anderen
zu definieren, wobei das andere im Rgveda nicht weiter beeigenschaftet
ist. Diese Fremdheit ist eine bloss beildufig erwihnte und keine kon-
struierte. Anders hingegen verhilt es sich mit ari, pani und dasal/dasyu:
Diese Termini werden in unterschiedlichem Masse negativ konnotiert,
wobei ari dem am wenigsten Fremden entspricht, zu dem man freundliche
und feindliche Kontakte unterhilt. pani ist zwar durchwegs negativ und
feindlich geschildert, kontrastiert jedoch nicht ganz so deutlich arya.
Ausgesprochene Polaritit hingegen wird mit dasa/dasyu kreiert, wobei vor
allem dasa sich komplementir zu arya verhilt. Hier wird ein ausgepréagt
polares Menschheitsschema richtiggehend konstruiert: Der opfernde,
somapressende, indraverehrende Mensch definiert das Fremde und Feind-
liche als Absenz all dieser Eigenschaften. Zwar beziehen sich verschiedene
Wendungen auf eine Zweiteilung der Gesellschaft, so verwandte und nicht-
verwandte Feinde (jami/ajami satru),146 zweierlei Feinde (ubhaya
amitra, 147 ubhaya vrtrani),148 Verwandte und Auswirtige (sanafistya)149
u.a. Nur dasa jedoch kontrastiert arya direkt und wiederholt, so in
‘dasische und arische Feinde’ (dasa-arya vrtra,150 dasa-arya ari),151 in
‘dasische und arische Farbe’ (dasa-arya varna),152 wobei zu beobachten
ist, das im ersten Fall die Selbstbezeichnung, im zweiten jedoch die
Fremdbezeichnung mehr Gewicht erhilt und vorangestellt wird. Auch in

146 RV 1,100,11; 4,4,5; 6,25,3.

147 RV 2,12,8.

148 RV 6,19,13.

149 RV 10,133,5.

150 RV 6,22,10; 6,60,6; 10,69,6 u.a.
151 RV . &,51.9.

152 RV 3,34,9; 1,104,2.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 933

weniger direkten Gegeniiberstellungen hat dasa/dasyu die Tendenz,
vorangestellt zu werden.153 Wihrend also in den Indraliedern des Rgveda
eine ausgeprigt beeigenschaftete Fremdheit dominiert, die dem Eigenen
inhaltlich entgegen und rdumlich vorangestellt ist und die eine Reihe von
identititsstiftenden Merkmalen kontrastiert, pflegen die Hymnen an die
weniger martialischen Gotter andere Fremdheitsbegriffe, die dem Eigenen
nachgestellt sind, und verzichten weitestgehend auf Attribuierungen. Nebst
der Dichotomisierung von dasa/dasyu und arya sind diese beiden Konzepte
zusatzlich auffallend parallelisiert und eine Reihe von Begriffen werden
sowohl mit arya wie auch mit dasa verbundenl34 sowie, etwas weniger
haufig, mit ari. Sowohl im Hinblick auf ari wie auch auf dasa léasst sich
eine ausgepragte Verschranktheit der Selbst- und Fremdzuschreibung be-
obachten: Im ersten Fall handelt es sich um eine vermehrt unbewusste,
etymologische Verschrinktheit,155 im zweiten um eine bewusste, welt-
anschauliche. Die Funktion dieser beiden Konzeptionen, vor allem aber der
letzteren ist es, die eigene Identitit im Kampf gegen das Fremde zu stirken
und gegen dieses abzugrenzen. Die betreffenden Indralieder dienten wohl
als psychologische Aufriistung fiir die physischen Auseinandersetzungen
mit den Feinden und legitimierten diese zugleich. Es liegt nahe anzuneh-
men, dass von kriegsfilhrenden Kreisen, dem ksarriya-Milieu, wesentliche
Impulse zur uns iberlieferten Konzeption von dasa und dasyu und in
geringerem Masse auch von pani und ari ausgingen. Nach dem Hohepunkt
der Auseinandersetzung wurden diese Konzeptionen obsolet und durch
andere ersetzt, die vermehrt eine soziale Ganzheit bezeichnen. Mit dieser
in der jingeren Samhita dokumentierten Entwicklung geht auch ein
Zuriicktreten von arya einher. dasa ist zwar dem restlichen vedischen
Korpus in erstarrten und Rgveda-reminiszenten Formeln noch als bedroh-
licher Feind bekannt, doch verschiebt sich die Bedeutung des Terminus
immer mehr zu ‘Sklave’ und ‘Diener/Knecht’,156 und nihert sich derjeni-
gen von sudra an, wohingegen dasyu als das fremdeste Fremde einerseits

153 RV 3,34,9; 6,18,3; 7,83,1; 10,86,19; AV 4,32,1; 5,11,3 u.a.
154 naman, varna, dhaman, vrata, vis, jana u.a.

155 P. Thieme, Der Fremdling, 145.

156 So bedeutet dasya im SB (14,7,2,30) bereits ‘Knechtschaft’.



934 SYBIL KRUGEL

analog zu asura dimonisiert wird, andererseits weiterhin eine ethnische
und stindische Komponente beibehilt. 157

Fremdheitsdiskurse

In den beiden untersuchten Samhitas lassen sich verschiedene Formen von
Fremdheitsdiskursen beobachten, welche aber fast alle feindlicher Natur
sind. In variationsreichen Genitivverbindungen spricht der Rgveda in zahl-
losen Belegen vom Besitz und den Schétzen der dasa/dasyu, der pani und
der ari sowie der Feinde generell. Diese fast schon obsessive Bezogenheit
auf Prosperitit und Beutegut ist ein wesentlicher Faktor in der Fremdzu-
schreibung: Der Fremde wird generell als reich geschildert, und sein
Reichtum ist Gegenstand heftiger Eifersucht. Wiewohl der dkonomische
Status das hauptsichliche Zuschreibungskriterium ist, kann kaum rekon-
struiert werden, ob tatsdchlich ein okonomisches Gefille zwischen den
arya und den anderen bestand. In der jlingeren Sambhita hingegen sind wohl
noch die pani, nicht aber die dasa und dasyu mit Reichtum und Beutegut
verbunden. Der Topos verliert sich jedoch nicht ganz: In der zeitlich
folgenden mittelvedischen Literatur werden die sidra gelegentlich explizit
als wohlhabend geschildert.158 Der dasa respektive die dasi gelten also
dem restlichen vedischen Korpus nicht mehr als reich, sondern vielmehr
als ein Zeichen von Reichtum: gleich Kiihen, Wagen, Pferden, Elefanten
und Gold werden die dasi zu reprisentativen Anldssen verschenkt.159
Diese Entwicklung zeichnet sich bereits in der spiten Rgvedazeit ab, wenn
Frauen und unterlegene dasa in den danastutis den Besitzer wechseln. Die
okonomische Fremdzuschreibung, die einzige Form der positiven Fremd-
zuschreibung, dominiert den Rgveda, verliert sich aber danach weitgehend.

Eine weitere dominante Form der Fremdzuschreibung ist die reli-
giose. Diese jedoch arbeitet fast nur mit negativen Darstellungen in Kom-
posita mit Alpha privativum im Vorder- und fiir die rgvedische Religiositit
allerzentralsten Begriffen im Hinterglied. Die Fremden pressen keinen
Soma, opfern nicht, vollbringen auch sonst kein religioses Werk, um-

157 AB 7,18 u.a.
158 MS 4,27, PVB 6,1,11 u.a.
159 SB 14,9,1,10; ChU 7,24,2; 5,13,2; BU 6,2,7 u.a.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 035

schreiten nicht das barhi, kennen keinen Indra, keine Loblieder an die
Gotter, kurzum, sie sind gottlos. In der religiosen Fremdzuschreibung wird
die angestrebte Polarisierung besonders deutlich: Das Bild des gottlosen
dasa 1st eine simple Umkehrung des Bildes des gottesfiirchtigen Opferers,
des arya. Die Konstruktion des Fremden wird hier mit simpelsten Mitteln
betrieben. Der Vorwurf der Gottlosigkeit trifft in einer allgemeinen Form
(adeva) in den jiingeren Schichten des Textes auch Feinde aus den eigenen
Reihen, wohingegen eine abweichende und wohl auch stirkere Form
(adevayu) vornehmlich dem ethnisch Fremden vorbehalten bleibt. Die
wenigen positiven religidsen Fremdzuschreibungen bleiben fiir uns vage,
zielen aber wohl darauf ab, den Fremden Vermessenheit und
Uberheblichkeit vorzuwerfen. Einzige Ausnahme bildet der vielleicht
deskriptiv verwendete Begriff sisnadeva: Es mag sich um einen Hinweis
auf eine Substratreligion handeln, die der postvedischen hinduistischen
Lingaverehrung voranging.

Die genuin atharvanische Darstellung weicht auch in dieser Hinsicht
erheblich von der rgvedischen ab. Die weitgehende Absenz von Attribu-
lerungen wirkt sich auch auf die religiose Attribuierung aus. Jedoch tritt
ein neues Konzept hinzu, dasjenige der rituellen Unreinheit der dasi und
der sudra. Es findet sich in der Atharvasamhita erst angedeutet und wachst
sich in der mittel- und jungvedischen Zeit zu einer stark ausgepragten
religidsen Diskriminierung der sidra aus, die verschiedenen Prohibitionen
unterworfen sind. Sie gelten beispielsweise als opferunwiirdig (ayajiiya) 160
und diirfen keinen Soma trinken.161

Eng mit dem religiosen und 6konomischen Fremdheitsdiskurs ist der
ethische verbunden. Auch dieser erschopft sich, wie der religidse auch,
weitestgehend in einer Umkehrung des eigenen Wertesystems. Als zentrale
Tugenden gelten dem Rgveda die Gabenfreudigkeit und die Gast-
freundschaft.162 Von deren Bedeutung zeugen unter anderem verschiedene
Eigennamen wie Sudas (der Freigiebige), Namen und Epitheta der Gotter
wie beispielsweise Maghavan (der Gabenreiche) und Aryaman (die
personifizierte Gastfreundschaft) sowie eine Vielzahl von Komposita mit
da- (geben) und die Fiille von Begriffen in diesem semantischen Feld. So

160 SB3,1,1,10; PVB 6,1,11 u.a.
161 KS6,10; SB 4,1,1,31.
162 P. Thieme, Der Fremdling, 14f.



936 SYBIL KRUGEL

erscheint die Konstruktion des Fremden als geizig und schitzehiitend
kontrir zur Selbstzuschreibung als freigiebig, plausibel und gar zwingend.
Auch die mit verschiedenen Prifixen konstruierten Negationen von vrata
kann man unter dem Stichwort Sittendiskurs einordnen: Die Fremden
erscheinen hier als solche, die sich nicht an die vorgeschriebene sittliche
und religidse Ordnung halten und eidlos oder eidbriichig sind.163 Dieser
Vorwurf ist wohl auch in der Umschreibung der dasa als amitra (nicht
vertraglich gebunden/Feind)164 enthalten. Neben fehlenden vertraglichen
und eidlichen Bindungen wird der Fremde auch mit mangelndem Vertrauen
oder mangelnder Vertrauenswiirdigkeit assoziiert (staddha).165 Die reli-
giosen wie auch die 6konomischen und ethisch-sittlichen Fremdzuschrei-
bungen dienen gelegentlich offensichtlich als Legitimation fiir den Besitz-
neid der arya, so wenn ‘nachgewiesen’ wird, dass die Kiihe bei den
Kikatas keinen Nutzen bringen, da diese ja keinen heissen Trank (gharma)
fiir das Opfer zubereiteten.166 Wiederum finden sich im Atharvaveda keine
derart deutlichen Attribuierungen, jedoch wird der pani weiterhin mit Geiz
und iibler Rede in Verbindung gebracht, wohingegen der nunmehr auch
mittellose dasa keine solchen Eigenschaften mehr aufweist.

Durch die Doppelrolle des Kriegers Indra, der sowohl in mythischen
wie in irdischen Konflikten mitwirkt, und durch den Aufbau der Hymnen,
die einerseits von den vergangen Heldentaten Indras berichten und ihn
andererseits auffordern, die gegenwirtigen Feinde ebenso kraftvoll zu
zerschmettern, kommt es zu einer Vermischung von mythischen und
menschlichen ‘Feindes-Sphédren’, die durch die lexikalische Polysemie
noch verstirkt wird. So meint vrtra sowohl den primordialen Drachen, der
die Wasser gefangenhielt, als auch menschliche Feinde, seien diese dasa
oder seltener arya. Der dasyu ist somit zugleich ein mit Indras Hilfe im
irdischen Kampf zu iiberwindender Feind als auch ein Didmon, der auf
einer mythischen Ebene der Widerpart des Drachentdters ist. So entsteht
ein mythischer Fremdheitsdiskurs, der schon in den iltesten Biichern des

163 M. Mayrhofer, Kurzgefasstes etymologisches Worterbuch des Altindischen, Bd.
3, Heidelberg 1976, 278.

164 P. Thieme, “The Aryan Gods of the Mitanni Treaties”, in: Journal of the Ancient
Oriental Society 80, 1960, 303ft.; P. Thieme, Der Fremdling, 141f.

165 RV 7,6,3.

166 RV 3,53,14.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 937

Rgveda belegt ist und fortwéhrend ausgebaut und modifiziert wird. Nebst
seiner Angleichung an den schlangengestaltigen Damonen Vrtra, mit
welchem er durchaus einige Attribute teilt, erscheint der dasa auch als laut
briillendes, dreikopfiges und sechsdugiges Fabelwesen.167 Gelegentlich
sind auch seine Bewegungen und Handlungen als tierisch-ddmonische
dargestellt; er schnaubt und zischt und windet sich wie eine Schlange.168
Die bisweilen eindeutig indoarischen Eigennamen einzelner dasa und dasyu
lauten denn auch ‘der die Schnelligkeit einer Schlange hat’ (?) (Ahiso),
‘wildes Tier’ (Mrgaya), ‘der eine Stierlippe/Stiergebiss hat’ (VrsaSipra),
‘der Spinnenentsprossene’ (?) (Aurnavabhi) u.a. Die Assoziation mit
Schlangen, nicht aber mit der mythischen Urschlange, wird in der Atharva-
samhita fortgefithrt. Beide Sammlungen dimonisieren insbesondere die
dasyu, die denn auch in der jiingeren analog zu den asura, den entmensch-
ten Gotterfeinden, erscheinen.

Unter den verschiedenen Fremdheitsdiskursen lasst sich auch ein im
engeren Sinne rassistischer ausmachen. Die Polarisierung des Eigenen mit
dem Fremden wird auf der Ebene der Abstammung weitergefiihrt. Das 6.
Buch des Rgveda, welches die Opposition dasa-arya stark betont, stellt
Manu, dem Ahnherrn der Menschen, das Kunstwort dasa (Hapaxlego-
menon) gegeniiber und kreiert somit den Ahnherrn der dasa, die ja
andernorts auch als Unmenschen (amanusa) definiert sind.169 Ein wich-
tiges Element der Diskriminierung scheinen auch phdnotypische Merkmale
gewesen zu sein. Nebst den beiden Hapaxlegomena Vrsasipral’0 und anas
(mund-, nasen- oder gesichtslos?),171 die auf physische Eigenheiten
anspielen mogen oder auch nicht, ist die wiederholte Schilderung der dasa
und dasyu sowie der sidra als schwarz (krsna/asita vis/jd) oder schwarz-
hiutig (krsna/asikni tvac) m.E. eines der wenigen Bespiele einer deskrip-
tiven Fremdzuschreibung.172 Denn weder krsna noch asita werden im
Rgveda metaphorisch verwendet, dimonische Wesen wohl mit Dunkelheit
(famas) assoziiert, doch nie mit Schwirze und schon gar nicht mit

167 RV 10,99,6.

168 RV 1,54,5; AV 5,11,6 u.a.

169 RV 8,70,11; 10,22,7-8.

170 RV 7,99,4.

171 RV 3,29,140.

172 RV 7,5,3; 6,47,21; 9,73,5; AV 5,13,8; KS 34,5; PVB 5,5,17 u.a.



938 SYBIL KRUGEL

schwarzer Haut.173 Mit grosser Wahrscheinlichkeit griinden die Wen-
dungen dasa varna-arya/noh varna (dasische und arische/unsere ‘Farbe’)
auf eben jener Unterscheidung. Und just der Terminus varna wird dann im
spaten Purusasukta gewihlt, um die vier Stinde zu benennen. Diese Form
der Fremdzuschreibung, mag sie auch zunehmend zum blossen Topos
verkommen, muss immerhin so plausibel gewesen sein, dass sie sogar in
die Atharvasamhita aufgenommen wurde, die ja ansonsten dasa und sidra
kaum attribuiert, und dariiber hinaus auch im restlichen vedischen Korpus
immer wieder erscheint, 174

Die soziale Konstruktion der Fremd- und Andersartigkeit erfolgt also im
Rgveda vornehmlich tiber 6konomische, religidse, ethische und phéno-
typische Kriterien. Interessant erscheint, dass sich in der altvedischen
Literatur keine eindeutigen Hinweise auf linguistische Kriterien finden.
Entsprechenden Attribuierungen scheinen eher darauf hinzuweisen, wie die
Fremden sprechen, ndmlich schméhend respektive auf niederem Niveau
oder widerredend (mrdhravac, adhovacas, vivac) und eventuell stammelnd
(Eigenname Balbatha), und nicht in welcher Sprache. Viele der iiber-
lieferten dasischen Eigennamen scheinen indoarisch zu sein, wobei einige
u.U. Substratsprachen entstammen mogen.175 Ahnlich vage, wenn auch
deutlich hiufiger sind die Hinweise auf die sprachliche Diskriminierung in
Verbindung mit dem im Satapatha Brahamana erstmals belegten Fremd-
heitsbegriff mleccha, der zum umfassendsten Fremdheitsbegriff des
Hinduismus wird, und sowohl den territorial Fremden wie auch den
Binnenfremden, den Barbaren, bezeichnet.176

Fast ebensowenig wie iiber linguistische Aspekte definiert sich die
altvedische Fremdheit tiber regionale und zeitliche Aspekte. Nur nistya
enthilt in seinem urspriinglichsten Sinne eine regionale Komponente,
bezeichnet aber nicht priméir das bedrohliche Fremde. Der Rgveda enthalt

173 S. aber H. H. Hock, “Through a glass darkly”, 150f.

174 KS 34,5; PVB 5,5,17; SB 6,4,4,9; BU 1,4,25; AB 8,4,5; TB 1,2,6,7 u.a.

175 M. Witzel, “Substrate Languages in Old Indo-Aryan (Rgvedic, Middle and Late
Vedic)”, in: M. Witzel / E. Garzilli (Hg.), Electronic Journal of Vedic Studies 5,
1, 1999, 8f; M. Witzel, “Aryan and non-Aryan names in Vedic India”, in: J.
Bronkhorst / M. Deshpande, Aryan and non-Aryan, 360f.

176 P. Schreiner, “Die Begegnung mit dem Fremden”, 150.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 939

nur wenige Hinweise auf das Siedlungsgebiet der Fremden. Ihre Schutz-
bauten scheinen in einer gebirgigen Gegend zu liegen und irgendein nicht
namentlich genannter Berg wird als Freund des dasyu angesprochen. Da
weder die pani noch die dasa/dasyu in der alteren Samhita jemals
ausserhalb einer terrritorialen Grenze angesiedelt werden, noch in die
Ferne verlegt werden, kann man schliessen, dass die verschiedenen ethni-
schen Gruppen dasselbe Siedlungsgebiet beanspruchten, welches nur ganz
vage mit Hilfe von Fliissen definiert und kaum gegen Fremdlande
abgegrenzt war. Die kaum entwickelte Territorialisierung und die vage
Definition des Siedlungsraumes miissen vor dem Hintergrund der anhalten-
denden Landnahme gesehen werden. Der Atharvaveda hingegen zeigt
deutliche Ansitze von territorialer Fremdheit. Das oben zitierte Fieberlied
(5, 22) winscht sich das Fieber auf die dasi, die sidra und in die
nordwestlich und siidostlich angrenzenden Fremdlande (anyaksetra), die
namentlich genannt als Heim des Fiebers und auch der dasi/sudra gelten.
Die dasyu gelten zudem in einem anderen Lied als nicht dem eigenen
Lande (ksetra) zugehorig, werden aber erst in der mittelvedischen Literatur
explizit jenseits von Grenzen (udyanta) angesiedelt.177 Im nachfolgenden
orthodoxen Hinduismus bildet sich eine auch geographisch definierte
Identitét, die sich in Begriffen wie aryadesa, aryavarta sowie videsa und
dergleichen ausdriickt.178 Die untersuchten Fremdheitsbegriffe der altvedi-
schen Literatur entbehren ebenso eines zeitlichen Aspektes.179

Aus den uns iiberlieferten altvedischen Quellen, vornehmlich dem
Rgveda, in denen die dasa und die dasyu, die pani und ari mit zahlreichen
Belegstellen doch eine wichtige Rolle spielen, erfahren wir so gut wie
nichts iiber jene. Trotz variierender Attribute lassen sich praktisch keine
Aussagen iiber deren historische Prisenz machen, denn positive Fremdzu-
schreibungen fehlen ausserhalb des Okonomischen Diskurses, der aller-
dings eine tliberragende Rolle einnimmt, fast ganzlich. Die Fremdzuschrei-
bungen sind in iiberwiltigender Uberzahl normativer und nicht deskriptiver
Natur. Der Unvertrautheit des Fremden wird mit einem iiberproportional
starken Gebrauch von Hapaxlegomena Ausdruck verliehen, seiner Abwei-
chung von den eigenen Normen mit negierenden Komposita.

177 AB17,18.
178 A. Parasher, Mlecchas, 93f.
179 S. aber RV 1,33,4 wo sanaka, die Alten, in Apposition zu dasyu steht.



940 SYBIL KRUGEL

Der Umgang mit dem Fremden in altvedischer Zeit

Fiir die altvedische Zeit lassen sich verschiedene Formen von Kontrolle
von Fremdeinflissen nachweisen, von denen die Darstellung in der
sakralen Tradition nur eine, wenn auch mangels historischer Dokumente,
bedeutende ist. Nebst dieser eigentlichen sozialen Konstruktion von
Fremdheit und Identitit finden sich in der dlteren Samhita wenige vage
oder in ihrer Bedeutung schwer abschitzbare, in den jiingeren vedischen
Textschichten deutlichere, wenn auch seltene Hinweise auf in den Texten
weniger offenkundige xenologische Moglichkeiten. Sie bieten ein weites
Spektrum und reichen von den Extremformen der Exklusion bis zu
Extremformen der Inklusion und divergieren gelegentlich von der expli-
ziten Polarisierung, die eine literarische Extremform der Exklusion dar-
stellt. Eine weitere wiirde die nur dem Rgveda genuinen Erzidhlungen von
der physischen Exterminierung darstellen; doch von der vielbesungenen
Dasyu-Erschlagung ldsst sich nur schwer auf das Ausmass kriegerischer
Auseinandersetzung zwischen dasa und arya schliessen. Es mag sich um
gelegentliche Scharmiitzel oder aber um regelmissige, bewusste Vertrei-
bungen gehandelt haben. Wiahrend die ilteste Sambhita fast nur die Extrem-
formen der Exklusion aufweist, finden sich diese sehr abgeschwiécht im
Atharvaveda wieder. Die Termini dasa und dasyu haben, gemessen an der
Strophenanzahl, in der jiingeren Samhita zwar mindestens ebenso viele
Belege, doch erschopfen sich diese fast in der wortwortlichen oder
inhaltlichen Nachahmung der Rgveda-Verse und zeigen eine relative
Distanz nicht nur zu den dort besungenen Ereignissen, sondern auch zu
physischem Feindeskontakt. Die literarische Opposition von dasa-arya
findet sich noch immer, wird aber zusehends durch die hdufiger belegte
Paarung sidrarya ersetzt, welche zwar auch abgrenzend funktioniert, aber
nicht in dieser Deutlichkeit polarisiert und haufig die Gesellschaft in ihrer
Ganzheit zu erfassen trachtet. Die sidra werden zwar mit einigen
dasischen Eigenschaften assoziiert, doch bei weitem nicht so negativ und
kontrir attribuiert wie frither die dasa und dasyu, und sind im Rahmen des
varna-Systems in die Gesellschaft integriert. Dies gilt in beschrinktem
Masse auch fiir die dasi, welche eine mit der siidra vergleichbare Stellung
innegehabt haben muss. Neben diesen inklusivistischen Tendenzen finden
sich im Atharvaveda jedoch Spuren einer neuen Form von Exklusion, die
durch die zunehmende Integration bedingt ist. Es ist dies eine rituelle



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 941

Exklusion verbunden mit der Konzeption von Unreinheit, die sich im
Atharvaveda ankiindigt und in der mittel- und jungvedischen Literatur mit
dem zumindest gelegentlich expliziten Ausschluss des sidra vom Opfer
deutlicher wird. 180

Unter den verschiedenen Formen von Inklusion dominieren wiederum
die Extremformen der Versklavung und der Inkorporation in den Mythos,
daneben finden sich auch seltenere und vagere Hinweise auf politischen
Allianzen, militirische Biindnisse und personliche Beziehungen. In der
Rksamhita selber sind vornehmlich die ‘feindlichen’ Vereinnahmungen,
ndmlich die Versklavung und die Aufnahme in die Welt der Ddmonen und
Drachen, doch mit einiger Deutlichkeit belegt. Letztere Form ist schon in
den Familienbiichern sowie insbesondere in den frithen Biichern 2 und 6,
in denen sowohl dasa/dasyu wie auch arya an der Strophenanzahl ge-
messen, ihre hochste Frequenz haben, ausgeprigt; auf erstere weisen
einige spite meist unklare Belege hin, welche dasa in einer Bedeutung
verwenden, die derjenigen von Sklave oder Knecht/Diener nahekommt.181
Beide Entwicklungen werden im Atharvaveda fortgesetzt. Zwar finden sich
dort keine minnlichen Sklaven oder Diener,182 hingegen aber weibliche.
Das Femininum von dasa etablierte sich zuerst in dieser Bedeutung, wenn
auch ihre Position fiir diesen Zeitraum kaum prizise bestimmt werden
kann. Der Grad ihrer Unfreiheit, wie auch derjenige der sidra, mag
varilert haben - spitere Quellen kennen auch noch reiche, unabhingige
sidra - deutlich zeigt sich aber, dass die fremde Frau, auch sexuell kon-
notiert, zuerst in die eigene, patrilineare Kultur integriert werden konnte.
In der Bedeutung ‘Sklavin/Dienerin’ ist dasi in der nachfolgenden vedi-
schen Tradition hiufiger als ihr minnliches Aquivalent belegt und wird
gelegentlich als Statussymbol zusammen mit Elefanten, Wagen, Pferden,
Gold und Schmuck aufgefiihrt.183 Neben diesen feindlichen Vereinnah-
mungen finden sich in den spiten Biichern und Hymnen des Rgveda
wenige Hinweise auf eine freundliche Integration der dasa, nicht aber der
dasyu, in die Gesellschaft: Die Gabe eines dasa Balbutha Taruksa wird von
einem rgvedischen Sdnger gepriesen. Zwar bleiben die Griinde fiir die

180 TB3,2,3,9; KS 31,2; MS 4,1,3 u.a.

181 S. auch RV 1,92,8; 1,158,5; 7,86,7.

182 AV 4,98 ist zweifelhaft.

183 $B 14,9,1,10; SA 12,3; ChU 7,24,2; 5,13,2.



942 SYBIL KRUGEL

Diskrepanz zwischen den Gaben des dasa und der anderen Teilnehmer im
Dunkeln - handelt es sich um die einzige reale Spende oder wird der dasa
verhohnt? - doch zeigt dieser ungetilgte Beleg zumindest, dass durchaus
auch freundliche Kontakte gepflegt wurden. Einen weiteren, impliziten
Hinweis enthilt die Hymne RV 6,46, die die ﬁberwindung der dasa Varcin
und Sambara in Udavraja (Hapaxlegomenon) als ein Ereignis der Gegen-
wart schildert - in einer angehingten danastuti werden gar deren Besitz-
timer (&imbara vasu) aufgeteilt - und die dariiber hinaus stellenweise
einen verhdltnismissig deskriptiven Charakter hat. So werden unter ande-
rem die Umgebung als weidelos und verengt und die dasa als feilschende
(vasnayat, Str. 21, Hapaxlegomenon) charakterisiert. Diese uniibliche,
klare Attribuierung setzt mit grosser Wahrscheinlichkeit Handelskontakte
voraus. Eine Version der spiten Zehnkonigsschlacht macht in der feind-
lichen Koalition der zehn Ko6nige ‘dasische und arische Feinde’ aus;184
eine andere Version desselben Ereignisses hingegen nennt als Gegner des
Sudas u.a. die Simyu, welche anderswo im Rgveda in Apposition zu dasyu
stechen,185 und auch den alten Kavasa, der offensichtlich zu den Ver-
biindeten der Simyu gehorte.186 Zusammen mit der Formel ‘dasische und
arische Feinde’ machen diese wenigen und spiten Belege der Sambhita, die
auch ausserhalb des untersuchten Kontextes eine von Fission und Fusion
gepragte Gesellschaft wiederspiegelt, zwar deutlich, dass die arya auch mit
den dasa militirische und politische Biindnisse eingingen, zeigen aber
auch, dass ebendiese Biindnisse in der sakralen Tradition weitgehend
verschwiegen wurden. Dass es sich dabei um einen - wenn auch in den
Quellen praktisch unberiicksichtigten — Topos handelt, zeigt m.E. auch die
Tatsache, dass er sogar auf eine mythologische Ebene transferiert wird: So
gilt Namuci als ein Verbiindeter (yuj) von Indra; der Gott aber tiberlistet
den dasa und totet ihn.187 Die auf die Samhitas folgende und diese kom-
mentierende Textschicht der Brahmanas enthilt unverhiilltere Informatio-
nen zur Art der alltaglichen Beziehungen zwischen dasa und arya. In Form
einer aitiologischen Legende erklirt sie die Umstinde der Kanonisierung
des rgvedischen Aponaptriyam-Liedes (10,30): Kavasa Ailusa, dem Sohn

184 RV 7,83,1.

185 RV 1,100,18.

186 RV 7,18,5-12.

187 RV 5,30,7-8; s. auch TB 1,7,1,6.



DAS FREMDE IN ALTVEDISCHER LITERATUR 943

einer dasi (dasya putra), sei aufgrund seiner Abstammung die Teilnahme
am Somaopfer verwehrt worden. In die Wiiste verbannt, habe er dort das
Lied ‘Kind der Gewdsser’ geschaut, welches den Gefallen der anderen rsi
erregte und sie veranlasste, Kavasa und seine Hymne in ihrer Mitte auf-
zunehmen.188 Ein weiterer rgvedischer Dichter, Vatsa, gilt der Tradition
als Sohn einer sidral8 und ist deshalb gezwungen, eine Art Feuerordal
auf sich zu nehmen.190 Eine Legende der Brhaddevata, einem Verzeichnis
zur Rksamhita, erzéhlt, teils in Anlehnung an rgvedische Stoffe, die
Geschichte des rgvedischen Sangers namens Dirghtamas (lange Dunkel-
heit), der vom dasa Traitana angegriffen und in den Fluss geworfen wird,
auf diesem Wege nach Anga gelangt und dort mit der dasi USij seinen
Sohn, Kaksivant, zeugt, der dem Rgveda ebenfalls als Sidnger bekannt
ist.191 Diese dasi ist wiederum im Ostlich angrenzenden Anga, am unteren
Ganges, welches selbst in der jungvedischen Literatur nicht zu dryavarta
(Gebiet der arya) gerechnet wird, angesiedelt.192 Schliesslich findet sich in
der Rksamhita selber noch ein kaum verhehlter, wenn auch nirgendwo
kommentierter Hinweis auf die beschrinkte Giiltigkeit der konstruierten
Ethnizitit: Ein den Familienbiichern 2, 4, 6 und 7 wohlbekannter Heerfiih-
rer oder Konig, der sich durch seinen Sieg iiber den dasa Sambara unsterb-
lichen Ruhm errang, trigt den Namen Divodasa, der ganz zweifelsohne mit
‘dasa des Himmels’ zu iibersetzen ist. Es ist kaum anzunehmen, dass die
entsprechenden élteren Textschichten des Rgveda dasa schon in seiner
spiateren Bedeutung verwendeten und schon gar nicht zur Eigennamen-
bildung. Somit liegt die Vermutung nahe, dass besagte Gestalt, die
reprasentativ fiir die arya die dasa unterwarf, selber ein dasa war.

Trotz mannigfaltiger Beziehungen zwischen dasa und arya, welche die
in der élteren Sammlung vorherrschenden exklusivistischen Darstellungen
Liige strafen, wird die Dichotomisierung von dasa und arya als Relikt bis
in die mittelvedische Literatur tradiert. Die altvedische Identitdt ist im
wesentlichen durch die Abgrenzung nach aussen konstituiert, die Ver-
fremdung des Feindlichen steht im Dienste der Identititsbildung und

188 AB 2,19; KB 12,3.

189 AB 2,19.

190 PVB 14,6,6.

191 BrD 4,11-15; 21-25.

192 A. Parasher, Mlecchas, 95.



944 SYBIL KRUGEL

-wahrung. Mit dem Abklingen der Krisis, der schwindenden Bedroh-
lichkeit des dasa, und der beginnenden Territorialisierung geht in den
jingeren Teilen der altvedischen Literatur ein teilweises Aufweichen der
exklusivistischen Tendenzen einher. Die zunehmende gesellschaftliche
Differenzierung ermoglicht iiber die Extremformen hinaus differenziertere
Moglichkeiten der Inklusion, die sich auch in modifizierter Terminologie
und Semantik der Selbst- und Fremdbezeichnungen niederschlagen. Dieser
Prozess der Nostrifikation des Fremden riickt die Bestimmung der varnas
und ihrer Funktionen und somit die Klassifizierung der Binnenfremdheiten
ins Zentrum der Identititssuche. 193

193 W. Halbfass, “Kulturelle Identitdt”, 129f.



	"... bändigte den dreiköpfigen, sechsäugigen Dāsa ..." : das Fremde in der altvedischen Literatur

