
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 4

Artikel: "Religionslos ist dieses Land" : das Mongolenbild der Tibeter

Autor: Kollmar-Paulenz, Karénina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"RELIGIONSLOS IST DIESES LAND":
DAS MONGOLENBILD DER TIBETER

Karénina Kollmar-Paulenz, Universität Bern

Die Begegnung des Eigenen mit dem Fremden ist seit geraumer Zeit Gegenstand

der wissenschaftlichen Forschung.1 Die Bedeutung, die dieses Thema
im gegenwärtigen deutschsprachigen wissenschaftlichen Diskurs einnimmt,
wird in den zahlreichen Aufsätzen,2 die allein in den letzten fünf Jahren

1 Der vorliegende Aufsatz ist im Rahmen des von der DFG geförderten Drittmit¬

telprojekts "Der 4. Dalai Lama (1589-1616) und der politisch-religiöse Umbruch

in Tibet und der Mongolei" am Seminar für Sprach- und Kulturwissenschaft

Zentralasiens der Universität Bonn entstanden.

2 So u.a. F. Guttandin, "Die Relevanz des hermeneutischen Verstehens für eine

Soziologie des Fremden", in: T. Jung / S. Müller-Dohm (Hg.), "Wirklichkeit" im

Deutungsprozeß: Verstehen und Methoden in den Kultur- und Sozialwissenschaften,

Frankfurt am Main 1993, 458-481; A. Hahn, "Die soziale Konstruktion des

Fremden", in: W. M. Sprondel (Hg.), Die Objektivität der Ordnungen und ihre

kommunikative Konstruktion: Für Thomas Luckmann, Frankfurt am Main 1994,

140-163; R. Stichweh, "Fremde, Barbaren und Menschen. Vorüberlegungen zu

einer Soziologie der 'Menschheit'", in: P. Fuchs / A. Göbel (Hg.), Der Mensch -
das Medium der Gesellschaft? Frankfurt am Main 1994, 72-91; J. Stagi, "Grade

der Fremdheit", in: H. Münkler (Hg.) unter Mitarbeit von B. Ladwig, Furcht

und Faszination: Facetten der Fremdheit, Berlin 1997 (Studien und Materialien

der Interdisziplinären Arbeitsgruppe "Die Herausforderung durch das Fremde"

der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften), 85-114; J. Oster-

hammel, "Wissen als Macht: Deutungen interkulturellen Nichtverstehens bei

Tzvetan Todorov und Edward Said", in: E.-M. Auch / S. Förster (Hg.), "Barbaren

" und "Weiße Teufel ": Kulturkonflikte und Imperialismus in Asien vom 18. bis

zum 20. Jahrhundert, Paderborn/München/Wien/Zürich 1997, 145-169; K.-U.

Hellmann, "Fremdheit als soziale Konstruktion. Eine Studie zur Systemtheorie

des Fremden", in: H. Münkler (Hg.) unter Mitarbeit von K. Meßlinger und B.

Ladwig, Die Herausforderung durch das Fremde: Interdisziplinäre Arbeitsgruppe

Die Herausforderung durch das Fremde, Berlin 1998 (Interdisziplinäre

Arbeitsgruppen, Bd. 5), 401-459. Bisher lag der Schwerpunkt der Forschung zum

Fremden in der Soziologie und Ethnologie. Wie der vorliegende Beitrag zeigen



876 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

erschienen sind, sowie den verschiedenen Forschungsschwerpunkten und

Arbeitsgruppen zur Fremdheitsproblematik3 evident. Die Frage nach dem
Fremden gehört allerdings seit jeher zu den Grundfragen der Kulturwissenschaften,

so dass eine die eigene Identität reflektierende Positionsbestimmung

in den Kulturwissenschaften die Beschäftigung mit Fremdwahrnehmungen

einschliesst.
In den letzten Jahren sind vermehrt Publikationen erschienen, die die

Wahrnehmung der Mongolen4 und Tibeter5 durch die Europäer thematisieren.

In umgekehrter Richtung jedoch steckt die Forschung erst in den

Anfängen. In dem am Seminar für Sprach- und Kulturwissenschaft Zentralasiens

der Universität Bonn durchgeführten Projekt Tibet und die Europäer:
wechselseitige Selbst- und Fremdeinschätzung in den tibetisch-europäischen

wird, stellt die Fremdheitsproblematik jedoch auch ein Forschungsdesideratum

innerhalb der Religionswissenschaft dar.

Hier ist zu nennen der von der Volkswagen-Stiftung eingerichtete
Forschungsschwerpunkt Das Fremde und das Eigene - Probleme und Möglichkeiten
interkulturellen Verstehens, sowie die Arbeitsgruppe "Die Herausforderung durch das

Fremde" an der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften zu

Berlin.

S. A. Klopprogge, Ursprung und Ausprägung des abendländischen Mongolenbildes

im 13. Jahrhundert. Ein Versuch zur Ideengeschichte des Mittelalters, Wiesbaden

1993 (Asiatische Forschungen 122); F. Schmieder, Europa und die Fremden. Die

Mongolen im Urteil des Abendlandes vom 13. bis in das 15. Jahrhundert,

Sigmaringen 1994 (Beiträge zur Geschichte und Quellenkunde des Mittelalters, Bd.

16); J. Fried, "Auf der Suche nach der Wirklichkeit. Die Mongolen und die

europäische Erfahrungswissenschaft im 13. Jahrhundert", in: Historische Zeitschrift,

Band 243, 1986,287-332.
S. z.B. G. Samuel, Civilized Shamans. Buddhism in Tibetan Societies, Washington

DC/London 1993; D. S. Lopez, "New Age Orientalism: The Case of Tibet", in:

Tibetan Review, XXIX, 5, 16-20, und, für den deutschsprachigen Bereich, den

Sammelband Mythos Tibet. Wahrnehmungen, Projektionen, Phantasien,

herausgegeben von der Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland in

Zusammenarbeit mit Thierry Dodin und Heinz Räther, Köln 1997, der die Vorträge
des im Mai 1996 in Bonn abgehaltenen Symposiums gleichen Titels dokumentiert.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 877

Beziehungen, 1624-19046 wurden erstmals tibetische Fremdheitskonzeptionen

untersucht, welche die Wahrnehmung der Europäer durch die Tibeter
zum Thema haben. Die Virulenz dieses Themas zeigt auch die Konzeption
der Ausstellung "Traumwelt Tibet - westliche und chinesische Trugbilder",
die im Mai 2000 im Völkerkundemuseum Zürich eröffnet wurde.7

Das Bild fremder, nicht europäischer Völker, das Tibeter im Laufe
ihrer durch die Jahrhunderte währenden Kulturkontakte mit Nachbarvölkern
entwickelten, ist bisher hingegen überhaupt noch nicht untersucht worden.8
Dies gilt auch für die Wahrnehmung der mongolischen Völkerschaften durch
die Tibeter, obwohl seit dem frühen 13. Jahrhundert die Mongolen dasjenige
Fremdvolk waren, mit dem die Tibeter den intensivsten und auch über die
Jahrhunderte dauerhaftesten Kulturkontakt hatten.9

Im folgenden möchte ich die Entwicklung und Veränderung der tibetischen

Wahrnehmung der Mongolen näher untersuchen. Eine solche Darstellung

des tibetischen Fremdbildes der Mongolen aus den uns zur Verfügung
stehenden Quellen muß notwendigerweise einseitig bleiben, geben die Quellen

doch nur den Diskurs der literarisch gebildeten Schicht wieder, und dies

war in Tibet fast ausschließlich die Geistlichkeit. Das Mongolenbild der

6 Im Rahmen des von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geförderten Schwer¬

punktprogramms "Transformation der europäischen Expansion vom 16. bis zum
20. Jahrhundert. Forschungen zur kognitiven Interaktion europäischer mit
außereuropäischen Gesellschaften. "

7 Die Ausstellung wird vermutlich bis zum Mai 2001 laufen und wird von einer

Reihe von Vorträgen zum Thema begleitet. Zur Eröffnung der Ausstellung ist das

Buch Traumwelt Tibet - Westliche Trugbilder (Verlag Haupt, Bern 2000) von Martin

Brauen, der für die konzeptionelle Gestaltung der Ausstellung zuständig ist,

erschienen.

8 Hingegen sind von sinologischer Seite chinesische Fremdheitskonzeptionen schon

aufgearbeitet worden, s. W. Bauer (Hg.), China und die Fremden, München 1980,

sowie den hervorragenden Aufsatz von G. Linck, "'Die Menschen in den Vier

Himmelsrichtungen.' Chinesische Fremdbilder", in: H. Schmidt-Glintzer (Hg.),
Das andere China: Festschrift för Wolfgang Bauer zum 65. Geburtstag, Wiesbaden,

Harrassowitz 1995 (Wolfenbütteler Forschungen, 62), 257-289.

9 Zur Geschichte der tibetisch-mongolischen Beziehungen des 12. und 13. Jahrhun¬

derts s. vor allem L. Petech, Central Tibet and the Mongols. The Yüan-Sa-skya

Period of Tibetan History, Roma 1990.



878 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Tibeter, welches ich hier entwerfe, ist daher ein schichtenspezifisches Bild
und kann nicht für die tibetische Gesellschaft in ihrer Gesamtheit sprechen.

Nomaden, Händler, Bauern, oder aber Frauen, sie alle hatten wohl ihr
eigenes Mongolenbild, was in schriftlicher Form nicht fixiert ist. Aufgrund
der hier untersuchten Semantik der Bezeichnungen hor und sog wird man
jedoch von einer gewissen Homogenität des Mongolenbildes in Tibet
ausgehen können, die jenseits aller sozialen Gruppierungen herrschte.

1

Wendet man das von Urs Bitterli10 entwickelte Schema des Kulturkontakts
auf die tibetisch-mongolischen Kulturbeziehungen an, so lässt sich
feststellen, dass sich die tibetisch-mongolische Begegnung aus einem Kultur-
zusammenstoss rasch zu einer Kulturbeziehung entwickelte, um sich nach
einem Intermezzo, wo sie die Form einer Kulturberührung annahm, erneut
und diesmal sehr intensiv zu einer Kulturbeziehung zu entwickeln. Zum
besseren Verständnis sei kurz die Ereignisgeschichte rekapituliert: Im
Jahre 124011 entsandten die Mongolen Truppen nach Tibet, um ihrer

10 S. das Kapitel "Grundformen des Kulturkontakts: Kulturberührung, Kulturzusam¬

menstoß, Kulturbeziehung", in Urs Bitteriis Buch Alte Welt - neue Welt. Formen

des europäisch-überseeischen Kulturkontakts vom 15. bis zum 18. Jahrhundert,

München 1986, 17-54.

11 In den meisten mongolischen Geschichtswerken wird behauptet, Cinggis qayan hätte

den Sa skya pa Kun dga' snih po (1092-1158) eingeladen und erste Kontakte zu den

Sa skya pa etabliert. Abgesehen davon, dass die Chronisten Kun dga' snin po mit

dem Tshal pa Kun dga' rdo rje verwechseln, der angeblich den mongolischen

Armeen im Jahre 1207 die Unterwerfung Tibets im Namen der tibetischen Fürsten

anbot, kommt dieser Nachricht kaum mehr als legendenhafter Charakter zu, der

dazu diente, den Herrschaftsanspruch der Sa skya pa in Tibet zu legitimieren.

Darauf verweisen schon H. Richardson / D. L. Snellgrove, A Cultural History of
Tibet, Boulder 1980 (reprint), 148. Zur angeblichen Unterwerfung der tibetischen

Fürsten unter Cinggis qayan vgl. G. Tucci, Tibetan Painted Scrolls, Roma 1949, I,
9, und W. Heissig, Die Familien- und Kirchengeschichtsschreibung der Mongolen.

I. 16.-18. Jahrhundert. Wiesbaden 1959 (Asiatische Forschungen 5), 63. Vgl.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 879

Forderung nach formaler Unterwerfung12 Nachdruck zu verleihen. Die
mongolischen Truppen drangen mordend, brandschatzend und plündernd
bis in den Norden Zentraltibets vor. Eine daraufhin in Tibet erscheinende

mongolische Delegation forderte die Unterwerfung Tibets unter die

mongolische Oberherrschaft und stellte zum ersten Mal Tributansprüche.
Der Mongolenfürst Göden, ein Sohn des Ögedei qayan, beorderte einen

Repräsentanten der tibetischen Fürsten an seinen Hof.13 Diese Forderung
stellte die Tibeter insofern vor eine schwierige innenpolitische Entscheidung,

da Tibet zu jener Zeit in eine Vielzahl untereinander zerstrittener
Kleinstaaten zersplittert war und deshalb kein Fürst eine herausragende
Machtposition innehatte. In Ermangelung einer säkularen politischen
Zentralgewalt wurde von seiten der Mongolen der Versuch unternommen,
die Integrationskraft eines Repräsentanten der Geistlichkeit für die Eingliederung

und effektive Administration des Landes in das mongolische Reich
auszunutzen. Die Wahl fiel daher auf einen buddhistischen Geistlichen, der

"aufgrund seiner primär unpolitischen Natur und seines hohen Ansehens
als Ritualpriester eine hinreichend integrierende Kraft darstellte, so dass

sich die Masse der Lokalherrscher mit ihm identifizieren konnte."14 Dies

war der Sa skya Pandita Kun dga' rgyal mtshan (1182-1251), der höchste

Geistliche der Sa skya pa, einer auch politisch bedeutenden
tibetischbuddhistischen Schulrichtung. Er wurde im Jahre 1249 von Göden zum
"Sprecher und Führer"15 von Tibet eingesetzt. Dieses Amt beschränkte

ebenfalls L. Kwanten, "Chinggis Kan's Conquest of Tibet. Myth or Reality", in:

Journal ofAsian History, Vol. 8, 1974, 1-20.

12 Diese konkretisierte sich in Abgaben, Steuern und Dienstleistungen.
13 Bei D. Schuh, Erlasse und Sendschreiben mongolischer Herrscher för tibetische

Geistliche, St. Augustin 1977 (Monumenta Tibetica Historica, Abt. III, Bd. 1), 29-

31, findet sich eine ausführliche Darstellung des tibetischen Quellenmaterials sowie

eine historische Beurteilung dieser Reise.

14 D. Schuh, Erlasse und Sendschreiben, XVI.
15 D. Schuh, "Wie ist die Einladung des fünften Karma-pa an den chinesischen

Kaiserhof als Fortführung der Tibetpolitik der Mongolen-Khane zu verstehen?", in:

Altaica Collecta. Berichte und Vorträge der XVII. Permanent International Altaistic

Conference 3.-8. Juni 1974 in Bonn/Bad Honnef, Wiesbaden 1976, 229, Anm. 17.

In einem Schreiben an die Fürsten Tibets rechtfertigte der Sa skya Pandita seine



880 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

sich jedoch auf religiöse Angelegenheiten und implizierte keine
Entscheidungsgewalt in innenpolitischen und administrativen Angelegenheiten.16
Die Entsendung des tibetischen Geistlichen an den mongolischen Hof
führte jedoch in der Folge rasch zu intensiveren Kulturkontakten zwischen
beiden Völkern, insbesondere auf der sozio-religiösen Ebene. Nicht nur die
Sa skya pa, sondern auch andere tibetisch-buddhistische Schulen entsandten
ihre Geistlichen an den mongolischen Hof, so die Karma pa, die mTshal pa
oder die 'Bri gun pa.17 Die Präsenz tibetischer Geistlicher am mongolischen

Hof, insbesondere zu Beginn der tibetisch-mongolischen
Beziehungen, bedeutete jedoch nicht, dass die Mongolen sich zum tibetischen
Buddhismus bekehrt hätten, wie es in den späteren tibetischen und
mongolischen Traditionsquellen dargestellt wurde und in der Folge als

Interpretationsmuster der tibetisch-mongolischen Interaktionsprozesse des

13. Jahrhunderts auch von der europäischen Mongolistik seit dem 19.

Jahrhundert übernommen wurde. Am Hofe der Qane hielten sich Vertreter
der verschiedenen zu jener Zeit bedeutenden Religionen auf, so u.a. auch

Christen, zumeist Nestorianer, und Muslime. Die vielleicht wichtigste
Stellung kam jedoch den mongolischen religiösen Spezialisten zu, den

Schamanen, über die auch der Franziskanermönch Rubruck ausführlich

Handlungsweise, die Unterwerfung Tibets unter mongolische Herrschaft, und

bestätigte die Vormachtstellung der Sa skya pa-Schulrichtung. G. Tucci, Tibetan

Painted Scrolls, I, 9ff, gibt eine Übersetzung des Schreibens. Zu dem Schreiben des

Sa skya Pandita s. auch D. Schuh, "Einladung", 230-233, Anm. 20; s. auch ebenda,

233, die kritische Bewertung der Übersetzung Tuccis.

16 Dies änderte sich erst unter seinem Neffen 'Phags pa Bio gros rgyal mtshan (1235-

1280), dem es gelang, eine herausragende Machtposition am Hofe Qubilai qayans

einzunehmen. Qubilai qayan übertrug ihm die nominelle Oberherrschaft über Tibet,

s. den Bericht der tibetischen Chronik Deb ther shon po, chin. Ausgabe, I, S.

268,1-4. Zum Deb ther snonpo, den Blauen Annalen, s. Anm. 58.

17 Die tibetischen Chroniken berichten recht detailliert über die Besuche der Geist¬

lichen verschiedener tibetisch-buddhistischer Schulen bei den Mongolen, s. G.

Roerich, The Blue Annais, Delhi 1979 (1949), 486-7.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 881

berichtete.18 So wie die anderen religiösen Spezialisten wurden auch die

tibetischen Geistlichen von den mongolischen Fürsten (und wahrscheinlich
auch vom einfachen Volk) zur Durchführung religiöser Dienste herangezogen.

Erst unter Qubilai qayan, dem Enkel des Cinggis qayan, verstärkte
sich der Einfluss des Buddhismus auf die mongolischen Herrscher und
Fürsten.19 Die Popularität des tibetischen Buddhismus am mongolischen
Hof zog jedoch nicht einen signifikanten Zuwachs an Einflussnahme auf
das religiöse Leben des einfachen Volkes nach sich.20

Unter Qubilai qayan etablierte die tibetisch-buddhistische Schule der Sa

skya pa ihre politische Vormachtstellung in Tibet.21 Bis zum Ende der

Yuan-Dynastie im Jahre 1368 bestanden nun vielfältige und zum Teil intensive

Kontakte auf kultureller und religiöser Ebene zwischen beiden
Völkern.22 Diese Kontakte konzentrierten sich jedoch stets auf den Kaiserhof
und seine Umgebung. Buddhistische Klöster wurden gegründet, und es kam
zu einer regen Übersetzungstätigkeit kanonischer tibetischer Schriften ins

Mongolische. Nach der Vertreibung der Mongolen aus China 1368 waren
zwar weiterhin tibetische Geistliche sämüicher religiöser Schulen in der

Mongolei präsent, übten jedoch weder nachhaltigen Einfluß aus noch
besaßen sie einen größeren Wirkungsradius.23 Dies änderte sich im aus-

18 S. W. v. Rubruk, Reisen zum Großkhan der Mongolen. Von Konstantinopel nach

Karakorum 1253-1255. Neu bearbeitet und herausgegegen von H. D. Leicht.

Stuttgart 1984, 197-202.

19 S. Anm. 16.

20 S. R. Kaschewsky, "Die Religion der Mongolen", in: M. Weiers (Hg.), Die

Mongolen. Beiträge zu ihrer Geschichte und Kultur. Darmstadt 1986, 89-90.

21 Zu 'Phags pa Lama und seiner Beziehung zu Qubilai qayan s. T. V. Wylie, "The

First Mongol Conquest of Tibet Reinterpreted", in: Harvard Journal of Asiatic

Studies 37, 1977, 103-133; Schuh, "Einladung", 213-215, sowie J. Szerb, "Glosses

on the Oeuvre of Bla-ma 'Phags-pa. Ill: The 'Patron-Patronized' Relationship", in:

M. Aris & Aung San Suu Kyi (ed.), Tibetan Studies in Honour of Hugh Richardson,

290-300.

22 Zu den religionspolitischen Beziehungen zwischen Tibet und den Mongolen in der

Yuan-Zeit s. L. Petech, Central Tibet and the Mongols. The Yüan-Sa-skya Period

of Tibetan History, Roma 1990.

23 S. H. Serruys, "Early Lamaism in Mongolia", in: Oriens Extremus, 10, 1963, 181-

216, und derselbe, "Additional Note on the Origin of Lamaism in Mongolia", in:



882 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

gehenden 16. Jahrhundert, als durch die Begegnung zwischen dem mongolischen

Fürsten Altan qayan und dem Oberhaupt der tibetisch-buddhistischen
dGe lugs pa-Schule, bSod nams rgya mtsho, dem späteren 3. Dalai Lama,
erfolgreich religionspolitische Beziehungen zwischen beiden Völkern
etabliert wurden.24 Eine intensive Missionstätigkeit der tibetischen dGe lugs

pa-Schule setzte ein, so dass schon Mitte des 17. Jahrhunderts große Teile
der mongolischen Völkerschaften zum tibetischen Buddhismus konvertiert
waren.25

Seit dem ausgehenden 16. Jahrhundert erwies sich die Kulturbeziehung
zwischen Tibet und der Mongolei für beide Völker als in vielfältiger Weise

prägend. Die Missionierung brachte die Übernahme einer ganzen Reihe

kultureller Ausdrucksformen, so z.B. in der Sakralmusik und dem sakralen

Tanz, mit sich. Ebenso wurde die mongolische religiöse Kunst stark von der
tibetischen Kunst beeinflusst.26 Den bedeutendsten und für das kulturelle

Oriens Extremus, 13, 1966, 165-173, sowie S. Jagchid, "Buddhism in Mongolia

After the Collapse of the Yuan Dynasty", in: Traditions religieuses des peuples

altaïques, Paris 1972, 4-58. Aufgrund der fehlenden mongolischen Quellen lassen

sich allerdings der Umfang und die Intensität des buddhistischen Einflusses auf die

mongolischen Völkerschaften für diese Zeit nicht rekonstruieren.

24 Die bisherige fachwissenschaftliche Darstellung dieser Begegnung, die sich auf die

bei Sayang Secen in seiner Chronik Erdeni-yin tobci gegebene Schilderung stützt,

bedarf angesichts des neuen Quellenmaterials, das seit nunmehr bald 20 Jahren auch

in Übersetzungen vorliegt, einer dringenden Revision; s. zu dieser Problematik K.

Kollmar-Paulenz, "Prolegomena zu einer Neubewertung der religionspolitischen

Beziehungen zwischen dem Altan qayan der Tümed-Mongolen und der

tibetischbuddhistischen dGe lugs pa-Schule im ausgehenden 16. Jahrhundert", in: UAJb,

N.F., 16, 1999 (im Druck).

25 Zur Geschichte der Missionierung der mongolischen Völkerschaften s. W. Heissig,

"Neyici Toyin. Das Leben eines lamaistischen Mönches (1557-1653)", in:

Sinologica, 3, 1953, 1-44; 4, 1954, 21-38, sowie W. Heissig, "Zur geistigen Leistung

der neubekehrten Mongolen des späten 16. und frühen 17. Jhdts.", in: UAJb,

XXVI, 1954, 101-116.

26 S. hierzu T.T. Bartholomew, "An Introduction to the Art of Mongolia", in: P.

Berger / T.T. Bartholomew (ed.), Mongolia. The Legacy of Chinggis Khan. San

Francisco 1995, 76-87.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 883

Gedächtnis der Mongolen prägendsten Einfluß übte jedoch die tibetische

Literatur, und hier insbesondere die Gattung der Religionsgeschichten (tib.
chos 'byun) aus, die von der mongolischen Geschichtsschreibung übernommen

wurde. Seit der Mitte des 17. Jahrhunderts brachte die mongolische
Geschichtsschreibung eine Fülle verschiedener historiographischer Werke in
mongolischer Sprache hervor, die sich alle stark von der tibetischen Sichtweise

der mongolischen Geschichte geprägt erweisen.27 Generell läßt sich

feststellen, dass ihre gemeinsame Religion bis heute für Tibeter und Mongolen,

ungeachtet der politischen Ereignisse des 20. Jahrhunderts, einen

wichtigen identitätsstiftenden Faktor bildet. Auch die langen Jahre kommunistischer

Religionsverfolgung und -Unterdrückung konnten an dieser Tatsache
nichts ändern, wie die Renaissance des Buddhismus in der nach-kommu-
nistischen Mongolei verdeutlicht, die zunehmend Gegenstand der
wissenschaftlichen Forschung wird.28

Der Entwurf einer gemeinsamen, buddhistisch begründeten Identität Tibets
und der Mongolei kann in tibetischen Traditionsquellen bis in das 14.

Jahrhundert zurückverfolgt werden.29 Die Einbeziehung der Mongolei in
den Einflußbereich des tibetischen Buddhismus diente nicht zuletzt den

politischen Interessen der einzelnen tibetisch-buddhistischen Schulrichtun-

27 S. die Charakterisierung der mongolischen Geschichtsschreibung bei W. Heissig,

Familien- und Kirchengeschichtsschreibung, I, 1 Iff.
28 So erforschen Mitarbeiter der Universität Oslo/Norwegen und des Orientalistischen

Instituts der Universität Warschau/Polen seit 1998 in einem gemeinsamen Projekt

"Revival of Buddhism in Mongolia" das Wiedererstarken des Buddhismus in der

nördlichen Mongolei.
29 Die Einbettung der mongolischen Völkerschaften in die tibetisch-buddhistische

Kosmographie wird schon im rGyal rabs gsal ba 'i me loh evident, einer tibetischen

Chronik, die im Jahre 1368 von dem Bla ma dam pa bSod nams rgyal mtshan

verfaßt worden ist, s. P.K. Sorensen, Tibetan Buddhist Historiography. The Mirror
Illuminating the Royal Genealogies. An Annotated Translation ofthe XIVth Century

Tibetan Chronicle: rGyal-rabs gsal-ba'i me-long, Wiesbaden 1994 (Asiatische

Forschungen 128).



884 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

gen, wie schon während der Yuan-Zeit deutlich wird.30 In den offiziellen
Geschichtsdarstellungen wird daher ein positives Bild der Mongolen als

"Beschützer" und "Förderer" des Buddhismus gezeichnet. Umso mehr
erstaunt es, wenn in einer alten mongolischen Reimchronik, dem Sütra,

genannt edelsteinfgleichej Klarheit (mong. Erdeni tunumal neretti
sudur),31 der folgende Vers zu lesen ist:

Religionslos ist dieses Land, Buddhalos sind die Grenzen in diesem finsteren

Land.

Dort gibt es viele, die das Fleisch der Menschen essen und ihr Blut trinken.

Dadurch gleicht es dem Land der Nicht-Menschen.32

30 So mußte die für die tibetische Gesellschaft grundlegende sozio-religiöse yon

mchod-Beziehuag, die tibetische Geistliche und mongolische Herrscher im 13.

Jahrhundert eingegangen sind, während der folgenden Jahrhunderte für die

Ideologisierung des tibetisch-mongolischen Verhältnisses herhalten. Insbesondere die

Geschichtsschreiber der Sa skya pa entwarfen ein Geschichtsbild, welches "primär
mit den Mitteln der Selektion historischer Fakten zu einer Verfälschung

zugunsten der Sa-skya-pa beigetragen hat." (D. Schuh, "Einladung", 210).

31 Diese nach 1607 von einem buddhistischen Mongolen in Stabreim verfaßte Chronik

stellt ein Unikum in der mongolischen Geschichtsschreibung des 14. bis 19.

Jahrhunderts dar, da sie als einzige das Leben und die Taten einer säkularen

Herrschergestalt zum Gegenstand hat. Zum Erdeni tunumal neretti sudur s. W. Heissig,

"Zur 'Biographie des Altan Khan' der Tümet (1507-1583)", in: UAJb, N.F., 4,

1984, 187-221; K. Kollmar-Paulenz, "Erdeni tunumal neretü sudur", in: Kindlers
Neues Literatur Lexikon, Bd. 22, Supplement L-Z, München 1998, 765-766.

Der Text ist in Faksimile und einer uiguro-mongolischen Edition veröffentlicht von

Jorungy-a, Erdeni tunumal neretü sudur orosiba, Beijing 1984. Eine vollständige

Übersetzung und Analyse der Reimchronik liegt vor in K. Kollmar-Paulenz, Erdeni

tunumal neretü sudur: Die Biographie des Altan qayan der Tümed-Mongolen. Ein

Beitrag zur Geschichte der religionspolitischen Beziehungen zwischen der Mongolei
und Tibet im ausgehenden 16. Jahrhundert. Wiesbaden (AF), im Druck.

32 Fol. 25rl5-20, Vers 189: tere mong^ol-un own nom ügei kijajar burqan ügei

qarangyui jajar-a / tende kümün-ü miq-a idejü âisun u)uju yabufö olan buyu /
tegüber kümün busu-yin oron-dur odali buyu



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 885

In diesem Vers wird evident, dass es neben dem offiziellen Mongolenbild
auch ein anderes gibt, eines, das nicht ideologisch begründet wird, sondern

auf Wahrnehmungsprozessen des Anderen beruht, die wir aus der
europäischen Kulturgeschichte kennen, die jedoch für die tibetische
Kulturgeschichte noch vollkommen unerforscht sind. Die Anderen - das sind die,
die weder Religion noch Kultur besitzen, es sind die, die in den Bereich
des Nicht-Menschlichen zu verweisen sind, weil sie ein Tabu verletzen,
das Tabu nämlich, das Fleisch der eigenen Gattung zu verzehren. Diese

Topoi, besonders der letztgenannte Vorwurf der Anthropophagie, ziehen
sich wie ein roter Faden durch die Schilderungen von Begegnungen mit
anderen, unbekannten Völkern während der europäischen Eroberungs- und

Entdeckungsgeschichte seit der frühen Neuzeit.33 Hinsichtlich der Mongolen

ist es erstaunlich, wie sehr sich die Bilder in Ost (Tibet) und West

(europäisches Abendland) gleichen. So berichtete schon Heinrich Raspe

von Thüringen im 13. Jahrhundert, die Nahrung der Mongolen bestehe aus

Menschenfleisch und Menschenblut.34 Allein die Gleichheit der Fremd-

33 S. die verschiedenen Beiträge in dem Sammelband von T. Theye (Hg.), Wir und die

Wilden. Einblicke in eine kannibalische Beziehung. Reinbek bei Hamburg 1985,

sowie S. Schulung, Wilde Frauen, fremde Welten. Kolonisierungsgeschichten aus

Amerika. Reinbek 1997, 87ff.

34 Nach J. Fried, "Auf der Suche nach der Wirklichkeit. Die Mongolen und die euro¬

päische Erfahrungswissenschaft im 13. Jh.", 297. Bei F. Schmieder, Europa und

die Fremden, Abb. 16, findet sich eine Illustration aus der in Cambridge
aufbewahrten Handschrift der Chronica Malora des Matthäus Parisiensis, die einen

Mongolen zeigt, der gerade einen menschlichen Unterschenkel verschlingt, während

ein anderer einen Menschen am Spieß brät. In der Chronica findet sich ein

ausführlicher, vermeintlicher Augenzeugenbericht des Ivo von Narbonne über

Folterungen und Menschenfresserei der Mongolen, s. H.-E. Hilpert, Kaiser- und

Papstbriefe in den Chronica Majora des Matthaeus Paris. Stuttgart 1981

(Veröffentlichungen des Deutschen Historischen Instituts London, Bd. 9), 161-162.

Der Bericht ist bei G. A. Bezzola, Die Mongolen in abendländischer Sicht (1220-

1270). Ein Beitrag zur Frage der Völkerbegegnungen. Bern und München 1974,

83, übersetzt. Hinsichtlich der historischen Validität dieses Berichts, der nach dem

Urteil von Hilpert, op. cit., 162, Interpolationen von Matthaeus enthält, bemerkt

Hilpert (op. cit., 164) richtig: "Matthaeus Paris dagegen ließ seiner eigenen Phantasie

gelegentlich freien Lauf. "



886 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

heitsbilder widerlegt die lange Zeit von der Forschung gehegte Meinung,
Ethnozentrismus sei allein den europäischen Völkern zu eigen. Ethno-
zentrismus im Sinne einer "kulturellen Strategie der Identitätsbildung, die

eine grundsätzliche Struktur, eine Logik von Zugehörigkeit und Abgrenzung

ausmacht",35 ist universell.
Die Wahrnehmung der Mongolen ist, wie generell in jeder Kultur die

Wahrnehmung eines ethnisch Fremden, auch in Tibet eingebettet in ein
bestimmtes Konzept des Fremden. Was ist ein "Fremder" für den Tibeter?
Wodurch zeichnet er sich aus, was unterscheidet ihn von einem Tibeter? Zur
Beantwortung dieser Fragen erscheint es sinnvoll, vom sprachlichen Befund

auszugehen. Im Tibetischen heißt "Fremder" wörtlich übersetzt "der
Mensch von draußen" (phyi yi mz),36 also derjenige, der aus einer räumlich
aufgefaßten Ferne kommt. Auch im europäischen Kontext bezeichnen die

Wörter für "Fremder, fremd" jemanden, der sich entweder außerhalb

befindet oder aus einer räumlichen Ferne ankommt. So leitet sich das

englische Wort foreigner aus dem Lateinischen foris, "außerhalb", dem

erstarrten Lokativ von fora, "Tür", ab. Der russsiche priselec^1 ist derjenige,

der aus einer räumlichen Ferne ankommt.38 Während die europäischen

Fremdheitsbezeichnungen sich auf den räumlichen Aspekt der Fremdheit
beziehen, kommt im Tibetischen ein religiöser Aspekt hinzu: der tibetische
Buddhist bezeichnet sich als "derjenige, der innen ist" (napa) im Gegensatz

zum Nicht-Buddhisten, der auch als "der, der draußen ist" (phyi pd)
bezeichnet wird.39 Zum geographischen Fremdheitsdiskurs gesellt sich hier

35 J. Rüsen, "Für eine interkulturelle Kommunikation in der Geschichte", in: J. Rüsen

/ M. Gottlob / A. Mittag (Hg.), Die Vielfalt der Kulturen. Erinnerung, Geschichte,

Identität 4. Frankfurt am Main 1998, 15.

36 S. Ch. Das, A Tibetan-English Dictionary with Sanskrit Synonyms, Kyoto 1981

(Calcutta 1902), 834, s.v. phyi: "people from abroad, foreigner, strange people".
37 Abgeleitet aus dem Verbpriiti, "ankommen".

38 Diese aufschlußreichen Bezeichnungen für "Fremde" habe ich J. Stagi, "Grade der

Fremdheit", 88-89, entnommen. Der Autor gibt ebendort weitere Fremdheitsbezeichnungen

aus europäischen Sprachen, denen allen der räumliche Aspekt der

Fremdheit gemeinsam ist.

39 Zu den religiösen Implikationen des tibetischen Fremdheitsbegriffes vgl. auch K.

Sagaster, "Identität im tibetischen Buddhismus", in: W. Gephart / H. Waldenfels



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 887

der religiöse, der auch in der Charakterisierung der Mongolen mit zum Teil
religiös besetzten Termini evident wird. Hier muß darauf verwiesen werden,
dass es innerhalb der tibetischen Gesellschaft natürlich nicht nur Angehörige
der buddhistischen Religion gab und gibt, sondern auch Bon po, Angehörige
der neben dem Buddhismus am weitesten verbreiteten Religion in Tibet, die

auf zum Teil autochthone Ursprünge zurückgeht, und Muslime. Diese, wie
der Soziologe Justin Stagi sie nennt, "Binnenfremdheiten",40 können hier
jedoch nicht berücksichtigt werden.

Der räumliche Aspekt des tibetischen Fremdheitskonzeptes hängt eng
mit dem Begriff der Kultur zusammen. Im europäischen Kontext erweist
sich Kultur als "Mechanismus der raumschaffenden und raumsichernden

Territorialisierung."41 Das Bewohnen eines Raumes und die Bebauung
desselben sind ein Grundakt, der ein räumliches Kontinuum innerhalb einer
diskontinuierlichen Umgebung schafft. Dieses Konzept von Kultur ist ebenso

im tibetischen Kontext gegeben, wie aus tibetischen Konzepten des Raumes,

(Hg.), Religion und Identität. Im Horizont des Pluralismus, Frankfurt am Main

1999, 185-188.

40 J. Stagi, "Grade der Fremdheit", 86ff., insbesondere 108-109.

41 H. Böhme, "Vom Cultus zur Kultur(wissenschaft). Zur historischen Semantik des

Kulturbegriffs", in: R. Glaser / M. Luserke (Hg.), Literaturwissenschaft -
Kulturwissenschaft. Positionen, Themen, Perspektiven, Opladen 1996 (WV Studium, Bd.

171), 53. Allein von der Semantik her ist dies offensichtlich: Das lateinische Verb

colere bedeutet u.a. "anbauen, bearbeiten, Ackerbau betreiben, ansässig sein,

bewohnen." Der engere Bezugskreis des Wortes bezieht sich auf den Ackerbau, die

Feldbestellung und Kultivierung des Bodens, sowie das Resultat dieser Bemühungen,

die "Kulturlandschaft". Ich kann allerdings der von H. Böhme geäußerten

Ansicht, das Wort 'Kultur' enthalte noch Erinnerungsspuren an den sogenannten

neolithischen Sprung, den Übergang vom Nomadischen zum Seßhaften, nicht

zustimmen. Die Deutung, das Wort Kultur sei "unauflöslich mit agrikultureilen
Sozialformen verbunden" (S. 51), engt den Begriff auf seßhafte Kulmren ein und

schließt nomadische Kulmren aus. Jedoch auch nomadische Kulmren haben einen

"Kultur"-Begriff entwickelt, der seinerseits eng mit dem Territorium zusammenhängt.

Die "Kultivierung" von Land muß nicht zwangsläufig durch Ackerbestellung

vollzogen werden, sondern kann sehr wohl auch die Nutzung als Sommer- und

Winterweiden für bestimmte Vieharten einschliessen.



888 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

z.B. des westlichen Paradieses Sukhâvatî, das wie eine Gartenlandschaft

gestaltet ist, hervorgeht.42 Der geographische Fremdheitsdiskurs der Tibeter
wird von dem Gegensatz "Kultur - Natur", d.h. bebaute Natur versus
"ungezähmte" Natur, Wildnis, getragen, er ist also eng mit einem
zivilisatorischen Fremdheitsdiskurs verschränkt.43 Als in diesem Sinne "unkultivierte"

Menschen werden besonders die Mon pa betrachtet.44 An der

Haltung zu ihren südlichen Nachbarn wird das Ausmaß des tibetischen
Ethnozentrismus evident, wie die von der französischen Ethnologin
Françoise Pommaret und dem Briten Charles Ramble in den letzten Jahren

durchgeführten Feldforschungen im Südhimalaya-Gebiet bestätigen.45
Pommaret weist als eine der wenigen im Himalaya-Raum forschenden
Wissenschaftlerinnen auf die abwertende Haltung der Tibeter zu ihren
unmittelbaren Nachbarn im südlichen Himalaya hin: "Here one encounters
an aspect of the culture of central Tibet which has not been addressed much
so far: a certain condescending and despising attitude towards the surrounding

regions which did not, in the eyes of the central Tibetans, reach what

42 S. P. Schwieger, Ein tibetisches Wunschgebet um Wiedergeburt in der Sukhâvatî

ediert, übersetzt und kommentiert von St. Augustin 1978 (Beiträge zur
Zentralasienforschung, 1).

43 Dieser Gegensatz tritt auch in der Konzeption der sbas yul, der "verborgenen Re¬

gionen", hervor: ein solches verborgenes Land liegt stets in der Wildnis,
unterscheidet sich jedoch von seiner ungezähmten Umgebung durch eine idealtypische

Landschaft, die zumeist parkähnlichen Charakter trägt. Vgl. auch Anm. 79.

44 Das Wort mon bezeichnet verschiedene, nicht spezifizierte ethnische Gruppen,
meist tibetischen oder tibeto-birmanischen Ursprungs, im südlichen Himalaya. So

gibt S. Ch. Das, A Tibetan-English Dictionary, 976, s.v. mon, das Sanskrit-Äquivalent

kiräta für mon, und beschreibt mon als "general name for the different tribes

living in the cis-Himalayan regions and who from remote antiquity have lived by

hunting." Die Bezeichnung mon ist eher geographisch zu verstehen als auf eine

bestimmte ethnische Gruppe bezogen, und wird bei den verschiedenen Himalaya-

Völkern und in Tibet selbst unterschiedlich gebraucht.

45 Wie F. Pommaret, "Entrance-Keepers of a Hidden Country: Preliminary Notes on

the Monpa of South-Central Bhutan", in: The Tibet Journal, Vol. XIX, No. 3,

Autumn 1994, 47, ausführt, "the term is often, for the Tibetans, associated with the

notion of being non-Buddhist, and therefore non-cultured, even if in the course of

history these populations became Buddhist. "



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 889

they considered to be the epitome of culture. This view could in modern
terms be compared with a "colonialist" attitude, although this application
would certainly call for elaborate comments and qualification." Dasselbe
Schicksal wie die Mon pa erleiden die Lho pa: in tibetischen Texten werden
sie beschrieben als wild und Fremden gegenüber misstrauisch. Sie leben in
einem dichten Wald, als Metapher für ihren ungezähmten, wilden Zustand,
sie sind nicht Ackerbauern, sondern Jäger und Sammler und ernähren sich

von wilden Pflanzen. Zu diesem Klischeebild bemerkt Charles Ramble:

"Savage nature does not represent an ideal state to the Tibetan mind. It may
even be said that part of the aspiration of Tibetan religious ideology is to
eliminate wilderness by subjugating it. "46

Eine halb Ackerbau betreibende, halb nomadische Gesellschaft wie die
tibetische sollte die nomadische Viehhaltung in ihren Kulturbegriff miteinbeziehen.

Betrachtet man jedoch den Begriff hor pa, den die Tibeter, neben

sog po, als Bezeichnung für die Mongolen verwenden, so ist offensichtlich,
dass der tibetische Kulturbegriff den Nomaden nicht miteinschliesst.47 Hor
bezeichnet ursprünglich die Völker im Norden Tibets.48 Neben den mongo-

46 Zitiert nach F. Pommaret, a.a.O., 55. Leider gibt sie nicht den Titel des 1994 noch

nicht erschienenen Buches von Ch. Ramble an, dem sie das Zitat entnommen hat.

47 Auch das tibetische Wort für "Nomade", 'brogpa, leitet sich ab aus 'brog, "Wild¬

nis, unkultiviertes Land", s. S. Ch. Das, Tibetan-English Dictionary, 934, s.v.

'brog: "solitude, wilderness, uncultivated land".
48 Die verschiedenen Wörterbücher geben Auskunft über das Wortfeld hor. Bei S. Ch.

Das, A Tibetan-English Dictionary, 1329, s.v. hor, findet sich der Eintrag "a

Tartar", während hor yul "Turkestan" bezeichnet. Hor pa hingegen übersetzt Das,

1330, s.v. horpa, als "a Dzungarian; also a Tibetan from the northern provinces, a

herdsman of North Tibet." Das Bod rgya tshig mdzod chen mo, Beijing 1985, Bd.

3, 3071, s.v. hor, behauptet, dass hor zuerst eine allgemeine Bezeichnung für

Fremder war, später die Uiguren, die Mongolen und heutzutage die Nomaden in

den nördlichen Regionen Tibets und die im Nordosten des Kökenor lebenden

Ethnien (hor rigs) bezeichnet. Unter dem Eintrag hor pa, 3072, findet man den

Hinweis, es handle sich um die A po hor. Zu den A po hor und ihrer Stellung als

die "Ostfriesen" Tibets s. V. Ronge, "Tibetischer Regionalismus in Anekdote und

Witz", in: P. Snoj (Hg.), Ethnologie und Geschichte: Festschrift för Karl Jettmar,

Wiesbaden 1983 (Beiträge zur Südasienforschung, Bd. 86), 509-514, insbesondere

511-513.



890 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

lischen Völkerschaften sind dies, je nach literarischem Kontext oder Region,
zumeist Uiguren, generell Turkvölker, und, vor allem, die nördlichen

Nomaden, d.h. die Nomaden, die auf der Hochebene des Byang thang
leben.49 Höchstwahrscheinlich leitet sich das Wort hor aus dem chinesischen

hu'u ab, was soviel wie "Nördlicher Mensch, Mann aus dem Norden"
bedeutet. Diese Erklärung findet sich in dem geographischen Werk 'Dzam

glin rgyas bsad des sMing grol No mon qan, das dieser 1820 verfasste.50

Hor steht darüber hinaus im Tibetischen allgemein für ethnisch Fremde,51

gegen die die Tibeter sich in Kriegen abgrenzen, wie im Gesar-Epos deutlich

wird, in dem der erste Feldzug des Gesar sich stets gegen den König von
Hor richtet.52 Schließlich ist der Ausdruck hor 'dra belegt, was wörtlich
übersetzt "wie ein Mongole / einem Mongolen gleich" bedeutet, im
übertragenen Sinne aber auch "Steuer", "plündern, beschlagnahmen" heißt.53

Die verfügbare Literatur über hor und seine verschiedenen Bedeutungen ist bei P.

Kessler, Laufende Arbeiten zu einem Ethnohistorischen Atlas Tibets (FAT), Lieferung

41.1: Die historische Landschaft TEHOR (tre hor) unter besonderer

Berücksichtigung der frühen Geschichte Südosttibets (Khams), Rikon 1984, 15ff.,

zusammengestellt.

49 J. N. Rerich, Tibetsko-Russko-Anglijskij slovar' s sanskritskimi paralleljami,
Moskva 1983-1987, vyp. 10, 205, s.v. hor, listet alle möglichen Bedeutungen auf:

"1) mongol / Mongol; 2) Mongolija / Mongolia; 3) Severnyj Tibet / North

Tibet; 4) skotovod, kocevnik Severnogo Tibeta / herdsman, nomad of North Tibet;

5) tatarin/Tartar."
50 Vgl. T. V. Wylie, The Geography of Tibet according to the 'Dzam-gling-rgyas-

bshad. Text and English Translation. Roma, Istituto Italiano Per II Medio Ed

Estremo Oriente, 1962 (Serie Orientale Roma XXV), 88.

51 S. Anm. 48.

52 S. 'Dzam glin ge sar rgyal po'i sgrun, Hor glin g'yul 'gyed kyi stod cha, Beijing

1980(1961).

53 In dem tibetisch-mongolischen Wörterbuch des Alasan lha rams pa Nag dban bstan

dar aus dem Jahre 1839, s. brDa'yig min don gsal bar byed ba'i zia ba'i 'od snah I
Ner-e udq-a-yi tododqayci saran-u gegen gerel kemegdekü dokiyan-a bicig, s.v. hor

'dra babs: dalaqu kelbertei alba quriyaysan. Diese Wortbedeutung bestätigt das

ebenfalls zweisprachige (Tibetisch-Mongolisch) Wörterbuch des Ye ses rdo rje, wo

es heißt: "hor dra thai hu, hur ya' la ga ching [=quriyalyacin]", s. Bod skad kyi



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 891

Im modernen Tibetischen bezeichnet hor 'dra 1. einen Steuereintreiber und
2. die Beschlagnahmung von Besitzgut.54 Des weiteren ist für hor 'dra auch

die Bedeutung "grober, schlecht erzogener Mensch" belegt.55
Ein Gleichnis, das die im 19. Jahrhundert die Mongolei und Tibet

bereisenden Patres Hue und Gäbet uns mitteilen, illustriert das tibetische Bild
des Mongolen im Rückgriff auf die eigene Identitätssicherung: Zu Beginn
lebte auf der Erde ein Mensch, der drei Söhne hatte. Als er starb, konnten
sich die Söhne nicht einigen, wie er bestattet werden sollte: sollte er
begraben werden, verbrannt werden oder auf einem Berg ausgesetzt werden?

Schließlich teilten sie den Leichnam in drei Teile, und jeder der Söhne

bestattete ihn so, wie er es für richtig hielt. Von dem Ältesten, der den Kopf
und die Arme erhielt, stammen die Chinesen ab: sie sind künstlerisch begabt
und klug. Der Mittlere erhielt die Brust. Die Tibeter, die von ihm abstammen,

haben ein großes Herz und sind mutig. Der dritte Sohn schließlich
erhielt den Unterleib und die Beine. Von ihm stammen die Mongolen ab, die

daher dumm sind, weder Kopf noch Herz haben, aber vorzügliche Reiter
sind.56

Allein der Sprachgebrauch, wie er hier skizziert worden ist, läßt auf ein

spezifisches Bild schliessen, das die Tibeter von den Mongolen hatten.

Offensichtlich brachte die tibetische Bevölkerung die Mongolen vor allem

brda ' gsar rhed dka ' ba sog skad du kä li sum cu 'i rim pas gtan la pheb pa 'i brda '

yig mkhas pa rgya mtsho blo gsal mgul rgyan ces bya ba bzugs so (Corpus

Scriptorum Mongolorum Instituti Linguae et Litterarum Comiteti Scientiarum et

Educationis Altae Reipublicae Populi Mongoli, Tomus IV), Ulaanbaatar 1959, 582,

s.v. hor dra. Ebenso ist der Ausdruck bei S. Ch. Das, op.cit., 1330, s.v. hor 'dra,

belegt.

54 S. M. C. Goldstein (ed.), Tibetan-English Dictionary ofModern Tibetan, Kathman¬

du 1978 (Bibliotheca Himalayica, Series II, vol. 7), 1219, s.v. hor 'dra:

"confiscation, seizure; va. —bobs to confiscate, to seize. "

55 Bei Rerich, Tibetsko-Russko-Anglijskij slovar', vyp. 10, 206, s.v. hor 'dra: "gru-

byj, durno vospitannyj celovek [bukv. nochozij na tatarina (mongola)]" ("grober,
schlecht erzogener Mensch [wörtl. wie ein Tatar (Mongole)]").

56 R. E. Hue / J. Gäbet, Wanderungen durch die Mongolei nach Tibet, Leipzig 1867,

227.



892 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

mit Steuern und Abgaben in Verbindung.57 Darüber hinaus galten die

Mongolen wohl als unangenehme und ungesittete Zeitgenossen, d.h. sie

zeichneten sich durch ihre Unkenntnis der tibetischen Sitten und Gebräuche

aus. Auf der theoretischen Ebene können wir also einen politischen und
einen zivilisatorischen Fremdheitsdiskurs unterscheiden.

Bei den uns zur gegebenen Fragestellung zur Verfügung stehenden Quellen
habe ich mich auf "Religionsgeschichten" (Tib. chos 'byun),5% "Hagiographien"

und Autobiographien von Geistlichen (Tib. rnam thar), sowie auf
im weitesten Sinne geographische Texte, und zwar solche, die ein fiktives

57 Steuern, Abgaben und Dienstleistungen waren die wichtigsten Merkmale der mon¬

golischen Herrschaft über Tibet. Zur Organisation dieses Systems s. L. Petech,

"The Mongol Census in Tibet", in: M. Aris / Aung San Suu Kyi, Tibetan Studies.

Proceedings of the International Seminar on Tibetan Studies, Oxford 1979, New

Delhi 1980, 233-238. Allgemeine Information zur ökonomischen Situation während

der Yuan-Dynastie gibt H. Franke, Geld und Wirtschaft in China unter der

Mongolen-Herrschaft, Leipzig 1949.

Das rGya bod yig tshah, von g'Yas ru stag tshan pa dPal 'byor bzan po im Jahre

1434 verfaßt (vollständiger Titel: rGya bod kyi yig tshah mkhas pa dga' byed chen

mo 'dzam glifi gsal ba'i me loh, zum Verfasser und Abfassungsdatum s. A.
Macdonald, "Préambule à la lecture d'un rGya Bod yig-cang", in: Journal Asiatique,

1963, 53-159), gibt einen relativ detaillierten Bericht über die mongolische
Herrschaft in Tibet. Die Abgabenlast, z.B. die obligatorische Versorgung der Postreiter

mit allem Lebensnotwendigen, der "Postdienst", wurde oftmals als so drückend

empfunden, dass "most of the mail servants preferred to abscond and turn to a life

of vagrancy." (Petech, op. cit., 234).

58 So das im Jahre 1478 abgefaßte Deb ther shon po, die "Blauen Annalen" des 'Gos

lo tsä ba gZon nu dpal. Neben der Xerokopie des Indologischen Seminars der

Universität Bonn, die nach einem Mikrofilm des von C.Beil erworbenen, jetzt im

Liverpool Public Museum befindlichen Exemplars (es handelt sich hier um den

Druck von Kun bde glin) hergestellt ist, habe ich ebenfalls den Neudruck in zwei

Bänden (Beijing 1984) herangezogen. Das Werk liegt in vollständiger englischer

Übersetzung vor, s. G. N. Roerich, The Blue Annais, Delhi 1979 (reprint).



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 893

Land und die Reise dorthin beschreiben,59 und tatsächliche Weltbeschrei-
bungen60 beschränkt. Im Sinne einer restaurativen, sich allein an der
vermeintlichen Faktendarstellung orientierenden Geschichtswissenschaft

gehören diese Quellen der "Tradition" an. Im Hinblick auf unsere
Fragestellung werden sie jedoch zu Überresten, da sie hinsichtlich der
tibetischmongolischen Kulturbeziehung Wirklichkeit konstruieren und nicht
abbilden. Sie spiegeln die Welt, so wie sie ist, nicht wider, sondern sie

erschaffen sie erst, sie sind Metaphern der Wirklichkeit. Es ist evident,
dass auch in der Darstellung tibetischer Geschichte die Vergangenheit in
ihrer Historizität nicht losgelöst von ihren Repräsentationen gedacht werden

kann.61 Daher ist auch hinsichtlich der tibetisch-mongolischen
Wahrnehmungen der jeweils anderen Fremdheit kein Entweder-Oder zu
verzeichnen, sondern in ein- und demselben Textdokument können zwei
verschiedene Sichtweisen zum Tragen kommen.62 Gerade die
Untersuchung der fremdkulturellen Wahrnehmungsprozesse der Tibeter bietet
die Möglichkeit, die verschiedenen Perspektiven nebeneinander bestehen

zu lassen und auf diese Weise ein vollständigeres Bild der tibetischen
sozio-kulturellen Wirklichkeit in der longue durée zu gewinnen.

Eine Analyse der Quellen verdeuüicht die Virulenz von zwei
Mongolenbildern in Tibet ab dem 13. Jahrhundert: einem offiziellen Bild, welches
den schriftlichen Diskurs dominierte, und einem inoffiziellem Bild, dessen

Spuren sich gleichwohl in denselben Quellen nachweisen lassen.

Nach der offiziellen Darstellung dieser Quellen zu urteilen, teilten die
Tibeter und Mongolen schon bald nach ihrem ersten Kulturzusammenstoss
im frühen 13. Jahrhundert dasselbe, buddhistisch fundierte Weltbild. Einen
ersten Hinweis auf ein buddhistisch umgedeutetes Geschichtsbild der

Mongolen liefert uns eine sino-mongolische Inschrift auf dem Jahre 1346,

59 Texte, die die Beschreibung eines sogenannten sbas yul, eines "verborgenen Lan¬

des", enthalten, sowie oft eine detaillierte Darstellung der Reise dorthin. Sie sind

oft in Form eines "Reiseführers" (Tib. lam yig) verfasst, manchmal jedoch auch als

"Schatztexte" (Tib. gter ma) überliefert.

60 So z.B. das schon erwähnte 'Dzam glih rgyas bsad, s. Anm. 50.

61 Es bleibt daher eine Forderung an die Geschichtsschreibung, dass sie vielschichtig
sein muss und auch Widersprüche der Perspektiven nicht ausschließen darf.

62 So in den Sa skya pa 'i gduh rabs, s. meine Ausführungen zur Darstellung in den Sa

skya-Annalen weiter unten.



894 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

also gegen Ende der Yuan-Dynastie. Hier wurde erstmals der Versuch

unternommen, den mongolischen Herrschern Möngke qayan und Ögedei

qayan ein besonderes Verhältnis zum tibetischen Buddhismus
zuzuschreiben.63 Die Kulturbeziehung der beiden Völker realisierte sich offiziell
in einem für eine buddhistisch geprägte Gesellschaft grundlegenden sozio-

religiösen Modell, das im Tibetischen abgekürzt "Gabenherr-Geistlicher"
(yon mchod) genannt wird. Es teilt eine Gesellschaft in zwei Teile, die Laien
und den Klerus, die beide aufeinander bezogen agieren. Die Laien konkretisieren

sich in einem Gabenherrn, im Idealfall einem Fürst, der dem Klerus
oder einzelnen Geistlichen materiell verpflichtet ist. Diese materielle
Verpflichtung kann ausgedrückt werden durch die Gabe materieller Güter oder
auch durch die Ableistung von Kriegsdiensten. Der Geistliche wiederum

sorgt für das religiöse Heil des Gabenherrn, und zwar in unterschiedlicher
Weise, durch Belehrungen, die Ausführung bestimmter Rituale und Opfer
etc.64 Das yon mchod-Verhältnis kann daher als ein im Religiösen
gründendes gegenseitiges sozio-religiöses Abhängigkeitsverhältnis definiert
werden.65

63 S. F. W. Cleaves, "The Sino-Mongolian Inscription of 1346", in: HJAS 15, 1952,

81.

64 Im religiösen Sinne wird die yon mchod-Beziehwig konkretisiert in der rituellen

"Bezahlung" (dban yon) des geistlichen Lehrers durch den Gabenherrn für die

Erteilung religiöser Dienste.

65 Die yon wzc/zod-Beziehung hat zuletzt D.S. Ruegg in mehreren Publikationen unter¬

sucht, wovon seine Monographie Ordre spirituel et ordre temporel dans la pensée

bouddhique de l'Inde et du Tibet (Collège de France, Publications de l'Institut de

civilisation indienne, Série in-8°, Fase. 64, Paris 1995) die bisher grundlegendste

Arbeit zum Thema ist. S. auch seine Aufsätze "mchod yon, yon mchod and mchod

gnas I yon gnas: On the Historiography and Semantics of a Tibetan Religio-social

and Religio-political Concept". In: E. Steinkellner (Hg.), Tibetan History and

Language. Studies dedicated to Uray Géza on his seventieth birthday. Wien 1991

(WSTB, 26), 441-453, sowie "The Preceptor-Donor (yon mchod) Relation in
Thirteenth Century Tibetan Society and Polity, its Inner Asian Precursors and

Indian Models", in H. Krasser / M. T. Much / E. Steinkellner / H. Tauscher

(eds.), Tibetan Studies. Proceedings of the 7th Seminar of the International

Association for Tibetan Studies, Graz 1995. Österreichische Akademie der

Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse, Denkschriften, 256. Band, Wien



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 895

Die yon mchod-Beziehung wurde von seiten der tibetischen Geistlichkeit,

nachweisbar erst seit dem 14. Jh., also eher gegen Ende der Yuan-Zeit,
als Deutungsmuster für die tibetisch-mongolische Kulturbeziehung
herangezogen.66 Seit dem 17. Jahrhundert bestimmte diese Geschichtskonstruktion
im Rahmen der Umdeutung der tibetischen Geschichte in eine buddhistische

Heilsgeschichte schließlich aufgrund der Rezeption der tibetisch-buddhistischen

Geschichtsschreibung durch die mongolische Historiographie die

Herausbildung der kulturellen Identität der Mongolen und prägte tiefgreifend ihr
kulturelles Gedächtnis.

In der theoretischen Fundierung ist die Beziehung zwischen Gabenherrn
und geistlichem Funktionsträger asymmetrisch: der geistliche Part ist dem

weltlichen stets übergeordnet. In diesem "offiziellen" Bild der mongolischtibetischen

Kulturbeziehungen ist daher einerseits die Asymmetrie beider
Völker festgeschrieben, andererseits werden die Mongolen durch die
Konversion zum tibetischen Buddhismus sozusagen dem Korpus der tibetischen
Gesellschaft einverleibt und auf der religiösen Ebene gleichgestellt. Dass

solche Egalitätsbestrebungen von tibetischer Seite her bewußt angestrebt
wurden, belegt eindrucksvoll das 16. Gesetz eines tibetischen Gesetzbuches

aus dem Jahre 1583,67 das den Titel trägt "Vorschriften für die Häretiker
und die Grenzbevölkerung".68 Der Begriff mtha' 'khob pa für
"Grenzbevölkerung" deutet wiederum die Bedeutung des religiösen Fremdheitsdiskurses

an: einerseits wird mit dem Terminus ein Grenzland, welches von
unzivilisierten Menschen bewohnt wird, bezeichnet, andererseits benennt er

1997, Vol. II, 857-872. Der letztgenannte Artikel stellt eine Zusammenfassung

seiner oben zitierten Monographie dar.

66 Zur Ausformung des tibetisch-mongolischen Geschichtsverständnisses s. auch D.

Schuh, Erlasse und Sendschreiben, insbesondere 58-69, sowie ders., "Einladung",
209-244.

67 Die Zai Ice bcu drug in der sogenannten Bailey-Handschrift im City of Liverpool

Museum, s. R. O. Meisezahl, "Die Handschriften in den City of Liverpool Museums

(I)", in: Zentralasiatische Studien, 1, 1973, 222ff. Eine Kopie der Bailey-

Handschrift befindet sich in der Bibliothek des Seminars für Sprach- und

Kulturwissenschaft Zentralasiens der Universität Bonn.

68 Tib. kla klo mtha' 'khobs kyi zai Ice. Meisezahl. a.a.O., 227, übersetzt kla klo mit

"unzivilisierte[n] Untertanen".



896 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

im Buddhismus einen der "acht unheilvollen Zustände" (Tib. mi khom pa
brgyad),69 in denen es keine Möglichkeit gibt, die heilsrelevante buddhistische

Religion auszuüben. "Grenzland" ist hier also gleichzusetzen mit
"nichtbuddhistisches Land".70 Das Gesetz bezieht sich auf die mongolischen
Völkerschaften und die südlichen Nachbarn Tibets wie z.B. die Mon pa.71

In einer Neufassung des Gesetzbuches im frühen 17. Jahrhundert wurde
dieses Gesetz weggelassen, da die Mongolen durch ihre Konversion zum
tibetischen Buddhismus nicht mehr in dem eben skizzierten Sinne zur
"Grenzbevölkerung" gerechnet werden konnten.

Diesem offiziellen, von Egalitätsbestrebungen geprägten Bild der
Mongolen steht ein von diesem abweichendes Bild gegenüber, das sich uns vor
allem in der semantischen Beschreibung der Mongolen erschließt.

In einer der zeitiich frühesten Quellen, den Blauen Annalen, einer im
Jahre 1478 abgefaßten Religionsgeschichte,72 schildert der Autor 'Gos los

tsä ba die Mongoleneinfälle im frühen 13. Jh. auf tibetisches Gebiet. Die
Mongolen sind ihm zufolge "bösartig, verschlagen und hinterhältig", sie

"töten Menschen" (mi bsad pd) und brennen Tempel ab (lha kha bsregs
pa).1?1 Andererseits wird uns in de« Blauen Annalen auch eine Szene

mitgeteilt, in der ein mongolischer Heerführer vom Überfall des Klosters
'Bri khun thel absieht, da er allein beim Anblick des dortigen Abtes ein Be-

69 Skt. pratyantajanapada, nach Tsepak Rigzin, Tibetan-English Dictionary of
Buddhist Terminology, Dharamsala 1986, 180, s.v. mtha' khob kyi mi, "... A
human from a remote place; to be born as a barbarian or among men dwelling in a

country far from the place where the Dharma flourishes; ..."
70 Auf S. 312 des Tibetan-English Dictionary of Buddhist Terminology, s.v. mi khom

pa brgyad, gibt Tsepak Rigzin den 5. unheilvollen Faktor wie folgt wieder: kla

klo'i gnas su skye ba, "birth in a barbaric land where the Buddha's doctrine does

not exist." Tib. kla klo bezeichnete durch die Jahrhunderte hindurch speziell die

Muslime und wurde immer wieder auch generell auf "Ungläubige" im Sinne von

Nicht-Buddhisten angewandt.

71 In dem Gesetzestext werden die Lo pa und Mon pa als "dumm" (Ikugs) und "un¬

wissend" (gleri) bezeichnet und den Kla klo zugerechnet, d.h. hier den Muslimen,
die den Prototyp des Nicht-Gläubigen im Sinne des Anhängers einer der buddhistischen

Religion feindlich gesinnten Religion darstellen.

72 'Gos lo tsä ba gZon nu dpal, Deb ther shon po. S. Anm. 58.

73 Deb ther shonpo, chin. Ausgabe, II, 681,9-10.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 897

kehrungserlebnis zur buddhistischen Religion hat,74 also quasi vom Saulus

zum Paulus wird. Hier deutet sich schon die Aufhebung des asymmetrischen
Alteritätsmusters an: die Bekehrbarkeit der Mongolen bedeutet zugleich ihre

potentielle Integrierbarkeit in das tibetisch-buddhistische Universum.
Fast ein Jahrhundert später, im Jahre 1552, wurde Bio gros rgyal

mtshan, ein heutzutage fast vergessener, zu seiner Zeit jedoch bedeutender
rNift ma pa-Geistlicher, geboren. Er trug den Beinamen Sog zlog pa,
"Mongolenabwehrer". Dieser Titel bezeichnete einen Lama oder tantrischen

Adepten, der es vermochte, mittels magischer Formeln und bestimmter
Rituale die Invasion mongolischer Truppen auf tibetisches Gebiet erfolgreich
abzuwehren. In seiner Autobiographie75 beschreibt Bio gros rgyal mtshan
die Mongolen als "besessen von Mära" (bdud sdig can).16 Mara als im
Buddhismus prominente Gestalt, der Widersacher des Buddha, verkörpert
alles das, was der Buddha auf seinem Heilsweg überwinden will. Im
buddhistischen Kontext sind daher Menschen, die von dem Widersacher des

Buddha besessen sind, im religiösen und nicht nur im kulturellen Sinne

"außen vor". Sie sind unheilig, nicht des Heils teilhaftig.
Weiter charakterisiert Bio gros rgyal mtshan die Mongolen als böse und

wild wie die Tiere (gdug rtsub), als so gemein, dass sie Menschen und Tiere
während ihres Schlafs nachts abschlachten.77 Anschaulich schildert er die

Furcht und Panik der Menschen vor den mongolischen Truppen.78 Diese

74 Deb ther shon po, II, 680,13-19: der bzugs pa 'i lo bdun pa Icags pho byi ba 'i lo la

hor dmag gis 'dam du sieb pa'i 'ur byuh bas I 'bri khun thel gyi dge 'dun rnams

kyah 'bros par rtsom pa 'i tshe / mi 'jigs pa 'i gsuh gis dbugs phyuh nas bzugs I de

yah thog mar hor gyi dmag dpon mi U byi byuh ba I sku mthon ba tsam gyis dadpa
skyes nas pha dah bu 'i 'du ses byuh nas phyis 'bui ba skyel bar khas blahs te I mi

phyugs gari la yan gnodpa med par phyir log I.

75 Sie trägt den Titelvermerk sog bzlog bgyis tshul gyi lo rgyus yod / "die Erzählung

der Art und Weise, wie das Abwehren [der] Mongolen ausgeführt wird", s.

Collected writings of Sog-bzlog-pa Blo-gros-rgyal-mtshan. Reproduced from a

unique but incomplete dbu-can manuscript from the library of the Ven. Bdud-joms

Rin-po-che by Sanje Dorji. Vol. I, New Delhi, 1975, Textabb. 203-259 [Fol. lr-
29r].

76 Fol. 9r2.

77 Fol. 8v4-5.

78 Fol. lOv.



898 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

negative Wahrnehmung der Mongolen als Widersacher der Tibeter sogar auf
der spirituellen Ebene kulminiert in der Konzeption der sogenannten
"verborgenen Länder" (sbas yul),19 bestimmter, dem Normalsterblichen nicht
zugänglicher Täler im südlichen Himalaya, die nach der Aussage des Bio

gros rgyal mtshan zugänglich gemacht werden in der Zeit der Not, die

folgendermaßen beschrieben wird:

79 Die Literatur zu den sbas yul ist inzwischen recht umfangreich. J. Bacot hat zuerst

über die verborgenen Länder berichtet in: Le Tibet révolté. Vers Népémako la terre

promise de Tibétains (Hachette, Paris, 1912). Unter den neueren, zumeist auf

Feldforschungen in den Himälaya-Regionen beruhenden Beiträgen seien hier genannt

M. Aris, "Report of the University of California Expedition to Kutang and Nubri in

Northern Nepal in Autumn 1973." In: Contributions to Nepalese Studies, Vol. II,
No. 2, Kathmandu 1975, 45-87; J. Reinhard, "Khembalung: The Hidden Valley."
In: Kailash, Vol. VI, 1978, No. 1, 5-35; M. Brauen-Dolma, "Milleniarism in

Tibetan Religion." In: B.N. Aziz, M. Kapstein (eds.), Soundings in Tibetan

Civilization, Delhi 1985, 245-256; R. A. Stein, Grottes-matrices et lieux saints de

la déesse en Asie Orientale. Paris: École Française d'Extrême-Orient. (Publications

de l'École Française d'Extrême-Orient 151), 1988; T. Huber, "Where exactly are

Carina, Devokota and Himavat? A Sacred Geography Controversy and the

Development of Tantric Buddhist Pilgrimage Sites in Tibet." In: Kailash, XVI,
Nos. 3-4, 1990, 121-164; H. Diemberger, "Lhakama [lha-bka'-ma] and Khandro-

ma [mkha' 'gro ma]: The Sacred Ladies of Beyul Khenbalung [sbas-yul mKhan-pa-

lung]." In: E. Steinkellner (ed.), Tibetan History and Language. Studies dedicated

to Uray Géza on his seventieth birthday. Wien 1991, 137-153; F.-K. Ehrhard,

"Political and Ritual Aspects of the Search for Himalayan Sacred Lands." In:

Studies in Central & East Asian Religions, Vol. 9, 1996, 37-53; F.-K. Ehrhard,

"The Role of 'Treasure Discoverers' and Their Writings in the Search for Himalayan

Sacred Lands." In: 77-«? Tibet Journal, Autumn 1994, Vol. XIX, No. 3, 3-20;

F. Pommaret, "Entrance-keepers of a Hidden Country": Preliminary Notes on the

Monpa of South-Central Bhutan." In: The Tibet Journal, Autumn 1994, Vol. XIX,
No. 3, 21-62; C. Cantwell, "Rewalsar: Tibetan Refugees in a Buddhist Sacred

Place." In: The Tibet Journal, Spring 1995, Vol. XX, No. 1, 3-9; H. Diemberger,

"Political and ritual aspects of mountain cults in the hidden valley of Khenbalung -
Tradition, decline and revitalisation." In: A. M. Blondeau / E. Steinkellner (eds.),

Reflections on the Mountain, Wien 1996, 219-231.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 899

Die Zeit, in der die Tibeter von den Mongolen bedrängt werden, ist auch die

Zeit, in der sämtliche große Orte, sämtliche verborgenen Regionen, geöffnet

werden;

die Zeit, in der alle Einwohner [der Mitte] ans Ende [Tibets] fliehen;

die Zeit, in der die neun Erscheinungsformen [des] Mära schrittweise erwachen;

die Zeit, in der Hunger, Frost und Hagel, in der viele böse Jahre kommen ;

die Zeit, in der viele die Religion aus ihren Herzen reissen;

die Zeit, in der viel Streit und Kampf entsteht:

dies ist auch die Zeit, in der man alle Armeen der Hor und Sog abwehrt.80

Die Genese der Vorstellung der verborgenen Länder als Reaktion auf die

Mongoleneinfälle in Tibet und die spätere mongolische Oberhoheit wird
von einem Text bestätigt, der im Jahre 1355, also gut zwei Jahrhunderte

früher, in Thar pa glifi im bhutanesischen Bum than von dem berühmten
Dri me 'od zer81 verfaßt worden ist und das verborgene Land Bum than
beschreibt.82 Schon in diesem frühen Text whd die Verfügbarmachung
eines sbas yul mit den Mongoleneinfällen in Verbindung gebracht.83 Auch
in anderen Texten zu den "verborgenen Ländern" tauchen immer wieder
Anspielungen auf die Mongolen auf: so heißt es in einem gter ma-lext, der
das verborgene Land mKhan pa lun beschreibt, die südliche Seite des Tales

von mKhan pa lun sei geformt wie ein "wilder Mongole".84 Dieses Bild

80 Fol. 1 lrl-5: bod kyi yul rnams hor gyis nen pa 'i dus I mtha ' dmag thams cad dbus

su rdibpa'i dus /gnas chen sbas yul thams cad 'byedpa'i dus /dbus mi thams cad

mtha ' la 'bros pa 'i dus / bdud sprul dgu rnams rim par Iah ba 'i dus I mu ge sad ser

lo ries man ba 'i dus I... shin nas chos byed bar chad man ba 'i dus / chas gos spyod

pa 'gyur Idog mari ba 'i dus I... hor sog mtha ' dmag thams cad bzlog dus yin I. Auf
Fol. 12r5-6 heißt es weiter, dass die Menschen, nachdem das verborgene Land O

rgyan geöffnet worden ist, dorthin [vor den Mongolen] fliehen und die Befreiung

erlangen.

81 Kun mkhyen Klon chen rab 'byams pa Dri med 'od zer (1308-1363).

82 Bum than lha 'i sbas yul gyi bkodpa la bsnags pa me tog skyed tshal.

83 Fol. 38r6: sog po'i mtha' dmag rnams kyan 'byun du fie I 'di 'dra'i rgya mtshan

bsam iih skyob 'phel.

84 sBas yul mkhan pa lun gis lam yig sa dpyad dah bcas pa bzugs so, Fol. 1 lrl : sog

po khros pa 'dra. Der Text wird dem Rig 'dzin rGod Idem (1337-1409)

zugeschrieben, der zuerst das verborgene Land Sikkim "geöffnet" hat. Es handelt sich



900 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

des "verborgenen Landes" als Antipode zu dem von Mongoleneinfällen
zerrütteten Tibet beinhaltet zwei Aspekte: einmal den Gegensatz zwischen

"wild/ungezähmt/Wildnis" und "kultiviert/ Kulturlandschaft/Garten", zum
anderen den Prozess der Verwandlung der Wildnis in eine Kulturlandschaft,

wie auch Ramble bemerkt: "An image that is sometimes used to

express this process [to eliminate wilderness by subjugating it; Anm. d.

A.] is that of cultivation But this remains only an image, because

uncultivated nature too may be seen as tame once it has been included within
the sphere of Buddhist (or Bon) influence. The paradigm of nature so
converted is the gnas, the sacred site."85

Das Bild des Fremden wird wesentlich von den unterschiedlichen Bedürfnissen

der gesellschaftlichen Gruppen, zu deren Gruppenidentität es einen

Beitrag leistet, determiniert. Die rNih ma pa, denen Bio gros rgyal mtshan

angehörte, hatten im späten 16. und frühen 17. Jahrhundert keinerlei po-

um ein dbu /ned-Manuskript, das G. Orofino in Faksimile herausgegeben und

übersetzt hat, s. G. Orofino, "The Tibetan Myth of the Hidden Valley in the

Visionary Geography of Nepal", in: East and West, 41, 239-271. Zu sBas yul
mKhan pa lun s. auch H. Diemberger, "Gangla tshechu, Beyul Khenbalung:

Pilgrimage to hidden valleys, sacred mountains and springs of life water in

southern Tibet and eastern Nepal", in: Ch. Ramble/M. Brauen (eds.), Anthropology

of Tibet and the Himalayas, Zürich: Völkerkundemuseum der Universität

Zürich, 1993, 60-72.

In dem von Johan Reinhard in (leider sehr unzureichender) Transliteration
gegebenen Text über mKhan pa lun, der ebenfalls dem Rig 'dzin rGod Idem

zugeschrieben wird, heißt es: "Während der Zeit des Niedergangs [des Buddhismus]

werden die Truppen der Hor in das Zentrum Tibets eindringen. Sie werden alle

Tibeter vernichten ..." dus kyi mar sgrib dus I hor dmag bod kyi dbus 'dir 'oh

/ bod rnams tham cad brlag nas kyah /). Padmasambhava selbst wird diese

Prophezeiung in den Mund gelegt. S. J. Reinhard, "Khembalung: The Hidden

Valley", in: Kailash, Vol. VI, 1978, No. 1, 5-35.

85 Zitiert nach F. Pommaret, a.a.O., 55.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 901

litische Machtstellung innerhalb der tibetischen Gesellschaft inne, sondern
sahen sich an die Peripherie des eigentlichen politischen Geschehens

gedrängt.86 Daher sollte die durchweg negative Wahrnehmung der Mongolen

in den Schriften des Bio gros rgyal mtshan m.E. nicht als genereller
Ausdruck des Mongolenbildes der Tibeter zu jener Zeit verstanden werden,

sondern auch als Protest auf die mongolenfreundliche Politik des 5.

Dalai Lama. Folgerichtig begegnete dieser dem Bio gros rgyal mtshan mit
Feindseligkeit, seine Schriften wurden zum Teil vernichtet, so dass wir
heute nur noch wenige Werke von ihm besitzen.

In den 1629 abgefaßten Sa skya pa-Annalen (Sa skya pa'i gdun rabs)
des Throninhabers (Khri 'dzin) von Sa skya,87 werden die Mongolen im
Kontext des berühmten Berufungsschreibens des Mongolenfürsten Göden an
den Sa skya pandita im 13. Jahrhundert als "unwissend" (rmos) und
"bösartig" (gdug pa can), als Menschen, "vor denen man sich fürchten muss"

('jigs su run ba z7g),88 beschrieben. Sie besitzen kein Mitleid (shih rje med),
d.h. sie besitzen die zentrale buddhistische Tugend nicht, die für den

buddhistischen Erkenntnisweg entscheidend ist, jedoch große Körperkraft,
und ihre Zahl ist so groß wie die der Asuras. Sie erlegen den Tibetern, und

zwar Laien wie Klerus gleichermaßen, harte Steuern und Arbeitsdienste auf.

Obwohl die Mongolen hier eindeutig als die Herrschenden beschrieben
werden und die Tibeter als ihre Untertanen, versucht der Autor im weiteren
Verlauf des Textes trotzdem, die Eroberungspolitik der Mongolen in das

eigene kulturelle Schema der religiös fundierten Beziehung zwischen
weltlichen Gabenherrn und geistlichen Funktionsträgern zu integrieren. Die
durch den Mongolenfürsten Göden ausgesprochene Einladung an den Sa

skya Pandita, die tatsächlich eine Vorladung an den mongolischen Hof
darstellte, deren Negierung sicherlich unangenehme Sanktionen gegenüber
dem unbotmäßigen Tibet nach sich gezogen hätte, wird im Kontext der Sa

86 Zur politischen Situation im Tibet des ausgehenden 16. und frühen 17. Jahr¬

hunderts s. Z. Ahmad, Sino-Tibetan Relations in the Seventeenth Century, Roma

1970 (Serie Orientale Roma XL), 99ff.
87 Der Khri 'dzin von Sa skya, der sNags 'chan Nag dban kun dga' bsod nams grags

pa rgyal mtshan dpal bzan po (geb. 1597), verfaßte das Werk im März des Erd-

Schlange-Jahrs (1629) im Sa skya-Kloster. Das Werk wird ausführlich bei D.

Schuh, Erlasse und Sendschreiben, 12-15, besprochen.
88 S. die etwas abweichende Übersetzung des Ausdrucks bei Schuh, op. cit., 17.



902 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

skya pa-Annalen religiös interpretiert: Göden whd nun eine religiöse
Motivation der Einladung unterstellt. Durch diese Ideologisierung gelingt es

dem Verfasser, die militärische Überlegenheit der Mongolen zu negieren
und sich zugleich der eigenen Identität zu versichern, die in der kulturellen
und religiösen Überlegenheit der Tibeter begründet ist.89

Ich hatte schon auf die Begegnung zwischen dem Altan qayan der

Tümed-Mongolen und dem Oberhaupt der tibetisch-buddhistischen dGe lugs

pa-Schule, bSod nams rgya mtsho, am Kukunor im Jahre 1578 hingewiesen.
Während dieses berühmten Treffens erhielt der tibetische Geistliche von dem

mongolischen Qayan den Ehrentitel Dalai Lama,9® unter dem in der Folge
diese Inkarnationslinie des tibetischen Buddhismus berühmt wurde. Nach
dem Tode des bSod nams rgya mtsho, der als 3. dieser Inkarnationslinie gilt,
wurde die 4. Inkarnation in einem Urenkel des Altan qayan gefunden. Yon
tan rgya mtsho, der neue 4. Dalai Lama, konnte seine Linie mütterlicherseits
auf den Cinggis qayan-Bruder Qabutu qasar zurückführen.91 In seiner

Person konzentrierte sich daher nicht nur geistliche Macht, sondern auch

weltliche aufgrund seiner Abstammung. Es lag natürlich vor allem im
Interesse der dGe lugs pa-Schule, die mongolischen Fürsten dauerhaft als

weltliche Unterstützer an sich zu binden, da sie im Gegensatz zu anderen

tibetisch-buddhistischen Schulen in Tibet sich nicht der Unterstützung weltlicher

Machthaber hatten versichern können. Die Anerkennung eines Mongo-

89 Schuh, op. cit., 19, bemerkt treffend dazu: "Im Schreiben wird eine mit buddhi¬

stischen Missionsgedanken konforme religiöse Motivation der Einladung klar

ausgesprochen. Zudem unterstellt diese Version dem Göden eine intime Kenntnis des

Buddhismus. Dennoch enthält die mit dem Kontext gegebene Darstellung dazu

den Widerspruch, dass aus einem so schrecklichen, wilden, religionsfeindlichen
Reich eine solchermassen motivierte Einladung gar nicht ergehen konnte."

90 Der Titel lautet vollständig jayiqamsi/ vcir-a dar-a sayin coy-tu buyan-tu dalai

(nach dem Erdeni tunumal, Fol. 29v22-23). Sayang Secen gibt den Titel im

Erdeni-yin tobäi etwas anders, nämlich nur als vcir dar-a dalai lam-a an, s. E.

Haenisch, Eine Urga-Handschrift des mongolischen Geschichtswerks von Secen

Sagang (alias Sanang Secen), Berlin 1955, Fol. 77v7-8.

91 Dies berichtet das Altan tobâi des Lubsandandjin, s. A. Mostaert / F.W. Cleaves,

Altan Tobci. A Brief History ofthe Mongols by bLo-bzan bstan-'jin with a Critical
Introduction by the Reverend A. Mostaert and An Editor's Foreword by F.W.

Cleaves. Cambridge, Mass., 1952, II, 184,6.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 903

len als höchsten geistlichen Repräsentanten einer tibetisch-buddhistischen

Schulrichtung sorgte für eine hohe Akzeptanzbereitschaft dieser Schule

durch die mongolischen Fürsten. Darüber hinaus trug die Inthronisierung
eines Urenkels des Altan qayan als Nachfolger des 3. Dalai Lama wesentlich
dazu bei, die bestehenden sozialen und geschichtlichen Unterschiede
zwischen Tibetern und Mongolen zu verringern und den Prozeß einer

gemeinsamen religiösen Identitätsbildung für beide Völker einzuleiten.
Jedoch zeigten sich aufgrund der hier beschriebenen Fremdwahr-

nehmungsprozesse der Tibeter auch Schwierigkeiten. Selbst die dGe lugs pa-
Geistlichkeit reagierte nicht nur zustimmend auf die Bestimmung eines

Mongolen zum 4. Dalai Lama. Der junge 4. Dalai Lama verbrachte seine

frühe Jugend in der Mongolei und trat seinen Weg nach Lhasa, wo er
offiziell inthronisiert wurde, relativ spät an, nämlich erst im Jahre 1602.92

Schon diese lange Zeitspanne bis zu seiner offiziellen Inthronisierung ist
etwas ungewöhnlich. Darüber hinaus stimmt nachdenklich, dass nach dem
schon zur Zeit des 3. Dalai Lama etablierten Brauchs einer der höchsten
tibetisch-buddhistischen Würdenträger, der Khri Rin po che des dGa' ldan-

Klosters, den jungen Dalai Lama aus der Mongolei nach Lhasa geleiten
sollte. Er entsandte jedoch seinen Schatzmeister (Tib. phyag mdzod), den Gu

srï dpal ldan rgya mtsho,93 diese Entscheidung mit seinem hohen Alter
begründend. Der wahre Grund könnte jedoch darin gelegen haben, dass er
eine mongolische Wiederverkörperung des Dalai Lama, der ja Abt des

größten tibetischen dGe lugs pa-Klosters wurde, ablehnte.94 Dieser Verdacht
wird verstärkt durch die ablehnende Haltung gegenüber dem mongolischen
Dalai Lama in manchen tibetischen Geschichtswerken, die den 4. Dalai

92 Nach dem Erdeni tunumal, Fol. 50vl6-19.
93 S. die tibetische Biographie des 4. Dalai Lama, 'Jig rten dbah phyug thams cad

mkhyen pa yon tan rgya mtsho dpal bzah po 'i rnam par thar pa nor bu 'i phreh
ba, (Reproduced from clear prints of the 'Bras-spuns Dga'-ldan Pho-bran blocks.

Published by Tashi Dorje, Tibetan Bonpo Monastic Community, Dolanji, Delhi

1982), Fol. 16v4ff.

94 Diesen Verdacht äußert schon Tucci, Tibetan Painted Scrolls, I, 50-51, der die

Ereignisse bei der Einholung des jungen 4. Dalai Lama nach Tibet sehr ausführlich

schildert. Vgl. auch G. Schulemann, Geschichte der Dalai Lamas, Heidelberg

1911, 118-119.



904 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Lama gar nicht erst erwähnen.95 Ein Mongole in einer solch hohen, für die

Tibeter identitätsstiftenden Position bereitete augenscheinlich
Akzeptanzschwierigkeiten .96

Zusammenfassend läßt sich feststellen, dass der Prozess der Fremdwahrnehmung

der Mongolen durch die Tibeter durch die Jahrhunderte auf zwei
verschiedenen Ebenen ablief und verschiedene Fremdheitsdiskurse
miteinschließt. Die Mongolen waren wichtige politische Bündnispartner bestimmter

Gruppen der tibetischen Geistlichkeit und wurden daher auch ideologisch

in ein buddhistisch fundiertes sozioreligiöses System gegenseitiger
Abhängigkeit eingebunden. Die religiös-politische Einbindung der Mongolen

implizierte jedoch noch nicht ihre kulturelle Gleichwertigkeit in den

Augen der Tibeter. So ist es bezeichnend für die bestenfalls ambivalente

Haltung der Tibeter zu den Mongolen, dass noch in dem 1820 verfaßten
tibetischen geographischen Werk Dzam glin rgyas bsad die Mongolen als

ungeschlacht charakterisiert werden. Das Verhältnis zwischen Tibetern und

Mongolen bewegte sich seit dem späten 16. Jahrhundert im Spannungsfeld
zwischen einem religiös fundierten kulturellen Überlegenheitsgefühl der

Tibeter und einem in der buddhistischen Missionierung begründeten
Egalitätsanspruch der Mongolen. Wolfgang Reinhard hat für Europa konstatiert,
dass, anders als in anderen Kulturen, mit dem Bild des Barbaren und des

Heiden Europa "zwei zur Abgrenzung gegen Andere dienliche Alteritäts-

95 So z.B. in dem 1698 verfassten Vaidürya ser po des sDe srid Sans rgyas rgya
mtsho.

96 Das Europa der Renaissance weist eine Parallele zu dieser Situation, in der der

höchste geistliche Würdenträger ein Fremdnationaler ist, auf: Papst Hadrian VI.

(1522-1523), der aus den Niederlanden stammte, stieß in seiner kurzen Amtszeit

auf eine breite Front der Ablehnung in der römischen Kurie, die die Wahl eines

Niederländers zum Papst mit Unwillen aufgenommen hatte. Es ist bezeichnend,

dass nach dem frühen Tod Hadrians die Ordnung durch die Wahl eines Italieners

zum Nachfolger (Giulio de Medici: Clemens VII.) wiederhergestellt wurde, so

wie in Tibet nie mehr ein Nicht-Tibeter als Reinkarnation des Dalai Lama

anerkannt worden ist.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 905

muster entwickelt" hat, "die alternativ, aber auch kombiniert eingesetzt
werden konnten und auf diese Weise wirksamer wurden als die anderswo
verbreiteten ethnozentrischen Kategorien."97 Es bleibt für die Zukunft zu
untersuchen, ob seine Aussage nicht auch auf die hier skizzierten tibetischen

Fremdwahrnehmungsprozesse zutrifft.

97 W. Reinhard, "Der 'Andere' als Teil der europäischen Identität. Vom 'Barbaren'

zum 'Edlen Wilden'." In: M. Delgado/M. Lutz-Bachmann (Hg.), Herausforderung

Europa: Wege zu einer europäischen Identität. München 1995, 149.




	"Religionslos ist dieses Land" : das Mongolenbild der Tibeter

