Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 4

Artikel: "Religionslos ist dieses Land" : das Mongolenbild der Tibeter
Autor: Kollmar-Paulenz, Karénina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“RELIGIONSLOS IST DIESES LAND”:
DAS MONGOLENBILD DER TIBETER

Karénina Kollmar-Paulenz, Universitit Bern

Die Begegnung des Eigenen mit dem Fremden ist seit geraumer Zeit Gegen-
stand der wissenschaftlichen Forschung.! Die Bedeutung, die dieses Thema
im gegenwairtigen deutschsprachigen wissenschaftlichen Diskurs einnimmt,
wird in den zahlreichen Aufsitzen,2 die allein in den letzten fiinf Jahren

1 Der vorliegende Aufsatz ist im Rahmen des von der DFG geforderten Drittmit-
telprojekts “Der 4. Dalai Lama (1589-1616) und der politisch-religiose Umbruch
in Tibet und der Mongolei” am Seminar fiir Sprach- und Kulturwissenschaft
Zentralasiens der Universitdt Bonn entstanden.

2 So u.a. F. Guttandin, “Die Relevanz des hermeneutischen Verstehens fiir eine
Soziologie des Fremden”, in: T. Jung / S. Miiller-Dohm (Hg.), “Wirklichkeit” im
Deutungsprozef3: Verstehen und Methoden in den Kultur- und Sozialwissenschaf-
ten, Frankfurt am Main 1993, 458-481; A. Hahn, “Die soziale Konstruktion des
Fremden”, in: W. M. Sprondel (Hg.), Die Objektivitit der Ordnungen und ihre
kommunikative Konstruktion: Fiir Thomas Luckmann, Frankfurt am Main 1994,
140-163; R. Stichweh, “Fremde, Barbaren und Menschen. Voriiberlegungen zu
einer Soziologie der ‘Menschheit’”, in: P. Fuchs / A. Gobel (Hg.), Der Mensch -
das Medium der Gesellschaft? Frankfurt am Main 1994, 72-91; J. Stagl, “Grade
der Fremdheit”, in: H. Miinkler (Hg.) unter Mitarbeit von B. Ladwig, Furchi
und Faszination: Facetten der Fremdheit, Berlin 1997 (Studien und Materialien
der Interdisziplindren Arbeitsgruppe “Die Herausforderung durch das Fremde”
der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften), 85-114; J. Oster-
hammel, “Wissen als Macht: Deutungen interkulturellen Nichtverstehens bei
Tzvetan Todorov und Edward Said”, in: E.-M. Auch / S. Forster (Hg.), “Barba-
ren” und “Weifle Teufel”: Kulturkonflikte und Imperialismus in Asien vom 18. bis
zum 20. Jahrhundert, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1997, 145-169; K.-U.
Hellmann, “Fremdheit als soziale Konstruktion. Eine Studie zur Systemtheorie
des Fremden”, in: H. Miinkler (Hg.) unter Mitarbeit von K. MeBlinger und B.
Ladwig, Die Herausforderung durch das Fremde: Interdisziplinire Arbeitsgruppe
Die Herausforderung durch das Fremde, Berlin 1998 (Interdisziplindre Arbeits-
gruppen, Bd. 5), 401-459. Bisher lag der Schwerpunkt der Forschung zum
Fremden in der Soziologie und Ethnologie. Wie der vorliegende Beitrag zeigen



876 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

erschienen sind, sowie den verschiedenen Forschungsschwerpunkten und
Arbeitsgruppen zur Fremdheitsproblematik3 evident. Die Frage nach dem
Fremden gehort allerdings seit jeher zu den Grundfragen der Kulturwissen-
schaften, so dass eine die eigene Identitit reflektierende Positionsbestim-
mung in den Kulturwissenschaften die Beschiftigung mit Fremdwahrneh-
mungen einschliesst.

In den letzten Jahren sind vermehrt Publikationen erschienen, die die
Wahrnehmung der Mongolen4 und Tibeter> durch die Européer themati-
sieren. In umgekehrter Richtung jedoch steckt die Forschung erst in den
Anfingen. In dem am Seminar fiir Sprach- und Kulturwissenschaft Zentral-
asiens der Universitit Bonn durchgefiihrten Projekt Tibet und die Europder:
wechselseitige Selbst- und Fremdeinschdtzung in den tibetisch-europdischen

wird, stellt die Fremdheitsproblematik jedoch auch ein Forschungsdesideratum
innerhalb der Religionswissenschaft dar.

3 Hier ist zu nennen der von der Volkswagen-Stiftung eingerichtete Forschungs-
schwerpunkt Das Fremde und das Eigene - Probleme und Mdoglichkeiten inter-
kulturellen Verstehens, sowie die Arbeitsgruppe “Die Herausforderung durch das
Fremde” an der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften zu
Berlin.

e S. A. Klopprogge, Ursprung und Ausprigung des abendldndischen Mongolenbildes
im 13. Jahrhundert. Ein Versuch zur Ideengeschichte des Mittelalters, Wiesbaden
1993 (Asiatische Forschungen 122); F. Schmieder, Europa und die Fremden. Die
Mongolen im Urteil des Abendlandes vom 13. bis in das 15. Jahrhundert,
Sigmaringen 1994 (Beitrdge zur Geschichte und Quellenkunde des Mittelalters, Bd.
16); J. Fried, “Auf der Suche nach der Wirklichkeit. Die Mongolen und die euro-
pdische Erfahrungswissenschaft im 13. Jahrhundert”, in: Historische Zeitschrift,
Band 243, 1986, 287-332.

5 S. z.B. G. Samwel, Civilized Shamans. Buddhism in Tibetan Societies, Washington
DC/London 1993; D. S. Lopez, “New Age Orientalism: The Case of Tibet”, in:
Tibetan Review, XXIX, 5, 16-20, und, fiir den deutschsprachigen Bereich, den
Sammelband Mythos Tibet. Wahrnehmungen, Projektionen, Phantasien, heraus-
gegeben von der Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland in
Zusammenarbeit mit Thierry Dodin und Heinz Rither, Koln 1997, der die Vortréage
des im Mai 1996 in Bonn abgehaltenen Symposiums gleichen Titels dokumentiert.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 877

Beziehungen, 1624-19046 wurden erstmals tibetische Fremdheitskonzeptio-
nen untersucht, welche die Wahrnehmung der Europder durch die Tibeter
zum Thema haben. Die Virulenz dieses Themas zeigt auch die Konzeption
der Ausstellung “Traumwelt Tibet — westliche und chinesische Trugbilder”,
die im Mai 2000 im Volkerkundemuseum Ziirich eroffnet wurde.”

Das Bild fremder, nicht europédischer Volker, das Tibeter im Laufe
ihrer durch die Jahrhunderte wihrenden Kulturkontakte mit Nachbarvolkern
entwickelten, ist bisher hingegen iiberhaupt noch nicht untersucht worden.8
Dies gilt auch fiir die Wahrnehmung der mongolischen Volkerschaften durch
die Tibeter, obwohl seit dem frithen 13. Jahrhundert die Mongolen dasjenige
Fremdvolk waren, mit dem die Tibeter den intensivsten und auch iiber die
Jahrhunderte dauerhaftesten Kulturkontakt hatten.9

Im folgenden mochte ich die Entwicklung und Veranderung der tibeti-
schen Wahrnehmung der Mongolen niher untersuchen. Eine solche Darstel-
lung des tibetischen Fremdbildes der Mongolen aus den uns zur Verfiigung
stehenden Quellen muB notwendigerweise einseitig bleiben, geben die Quel-
len doch nur den Diskurs der literarisch gebildeten Schicht wieder, und dies
war in Tibet fast ausschlieBlich die Geistlichkeit. Das Mongolenbild der

6  Im Rahmen des von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geforderten Schwer-
punktprogramms “Transformation der europiischen Expansion vom 16. bis zum
20. Jahrhundert. Forschungen zur kognitiven Interaktion europiischer mit aufer-
europdischen Gesellschaften.”

7 Die Ausstellung wird vermutlich bis zum Mai 2001 laufen und wird von einer
Reihe von Vortragen zum Thema begleitet. Zur Eréffnung der Ausstellung ist das
Buch Traumwelt Tibet - Westliche Trugbilder (Verlag Haupt, Bern 2000) von Mar-
tin Brauen, der fiir die konzeptionelle Gestaltung der Ausstellung zustindig ist,
erschienen.

8  Hingegen sind von sinologischer Seite chinesische Fremdheitskonzeptionen schon
aufgearbeitet worden, s. W. Bauer (Hg.), China und die Fremden, Miinchen 1980,
sowie den hervorragenden Aufsatz von G. Linck, “‘Die Menschen in den Vier
Himmelsrichtungen.’ Chinesische Fremdbilder”, in: H. Schmidt-Glintzer (Hg.),
Das andere China: Festschrift fiir Wolfgang Bauer zum 65. Geburtstag, Wiesbaden,
Harrassowitz 1995 (Wolfenbiitteler Forschungen, 62), 257-289.

9  Zur Geschichte der tibetisch-mongolischen Beziehungen des 12. und 13. Jahrhun-
derts s. vor allem L. Petech, Central Tibet and the Mongols. The Yiian-Sa-skya
Period of Tibetan History, Roma 1990.



878 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Tibeter, welches ich hier entwerfe, ist daher ein schichtenspezifisches Bild
und kann nicht fiir die tibetische Gesellschaft in ihrer Gesamtheit sprechen.
Nomaden, Hindler, Bauern, oder aber Frauen, sie alle hatten wohl ihr
eigenes Mongolenbild, was in schriftlicher Form nicht fixiert ist. Aufgrund
der hier untersuchten Semantik der Bezeichnungen hor und sog wird man
jedoch von einer gewissen Homogenitit des Mongolenbildes in Tibet
ausgehen konnen, die jenseits aller sozialen Gruppierungen herrschte.

Wendet man das von Urs Bitterlil0 entwickelte Schema des Kulturkontakts
auf die tibetisch-mongolischen Kulturbeziehungen an, so ldsst sich fest-
stellen, dass sich die tibetisch-mongolische Begegnung aus einem Kultur-
zusammenstoss rasch zu einer Kulturbeziehung entwickelte, um sich nach
einem Intermezzo, wo sie die Form einer Kulturberiihrung annahm, erneut
und diesmal sehr intensiv zu einer Kulturbeziehung zu entwickeln. Zum
besseren Verstindnis sei kurz die Ereignisgeschichte rekapituliert: Im
Jahre 12401l entsandten die Mongolen Truppen nach Tibet, um ihrer

10  S. das Kapitel “Grundformen des Kulturkontakts: Kulturberiihrung, Kulturzusam-
menstof, Kulturbeziehung”, in Urs Bitterlis Buch Alte Welt - neue Welt. Formen
des europdisch-iiberseeischen Kulturkontakts vom 15. bis zum 18. Jahrhundert,
Miinchen 1986, 17-54.

11 In den meisten mongolischen Geschichtswerken wird behauptet, Cinggis qayan hitte
den Sa skya pa Kun dga’ siiin po (1092-1158) eingeladen und erste Kontakte zu den
Sa skya pa etabliert. Abgesehen davon, dass die Chronisten Kun dga’ sfiin po mit
dem Tshal pa Kun dga’ rdo rje verwechseln, der angeblich den mongolischen
Armeen im Jahre 1207 die Unterwerfung Tibets im Namen der tibetischen Fiirsten
anbot, kommt dieser Nachricht kaum mehr als legendenhafter Charakter zu, der
dazu diente, den Herrschaftsanspruch der Sa skya pa in Tibet zu legitimieren.
Darauf verweisen schon H. Richardson / D. L. Snellgrove, A Cultural History of
Tibet, Boulder 1980 (reprint), 148. Zur angeblichen Unterwerfung der tibetischen
Fiirsten unter Cinggis qayan vgl. G. Tucci, Tibetan Painted Scrolls, Roma 1949, I,
9, und W. Heissig, Die Familien- und Kirchengeschichisschreibung der Mongolen.
I. 16.-18. Jahrhundert. Wiesbaden 1959 (Asiatische Forschungen 5), 63. Vgl



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 879

Forderung nach formaler Unterwerfungl? Nachdruck zu verleihen. Die
mongolischen Truppen drangen mordend, brandschatzend und plindernd
bis in den Norden Zentraltibets vor. Eine daraufhin in Tibet erscheinende
mongolische Delegation forderte die Unterwerfung Tibets unter die
mongolische Oberherrschaft und stellte zum ersten Mal Tributanspriiche.
Der Mongolenfiirst Géden, ein Sohn des Ogedei qayan, beorderte einen
Reprisentanten der tibetischen Fiirsten an seinen Hof.13 Diese Forderung
stellte die Tibeter insofern vor eine schwierige innenpolitische Entschei-
dung, da Tibet zu jener Zeit in eine Vielzahl untereinander zerstrittener
Kleinstaaten zersplittert war und deshalb kein Fiirst eine herausragende
Machtposition innehatte. In Ermangelung einer sikularen politischen
Zentralgewalt wurde von seiten der Mongolen der Versuch unternommen,
die Integrationskraft eines Reprisentanten der Geistlichkeit fiir die Einglie-
derung und effektive Administration des Landes in das mongolische Reich
auszunutzen. Die Wahl fiel daher auf einen buddhistischen Geistlichen, der
“aufgrund seiner primér unpolitischen Natur und seines hohen Ansehens
als Ritualpriester eine hinreichend integrierende Kraft darstellte, so dass
sich die Masse der Lokalherrscher mit ihm identifizieren konnte.”14 Dies
war der Sa skya Pandita Kun dga’ rgyal mtshan (1182-1251), der hochste
Geistliche der Sa skya pa, einer auch politisch bedeutenden tibetisch-
buddhistischen Schulrichtung. Er wurde im Jahre 1249 von Goden zum
“Sprecher und Fiihrer”15 von Tibet eingesetzt. Dieses Amt beschrinkte

ebenfalls L. Kwanten, “Chinggis Kan’s Conquest of Tibet. Myth or Reality”, in:
Journal of Asian History, Vol. 8, 1974, 1-20.

12 Diese konkretisierte sich in Abgaben, Steuern und Dienstleistungen.

13 Bei D. Schuh, Erlasse und Sendschreiben mongolischer Herrscher fiir tibetische
Geistliche, St. Augustin 1977 (Monumenta Tibetica Historica, Abt. III, Bd. 1), 29-
31, findet sich eine ausfiihrliche Darstellung des tibetischen Quellenmaterials sowie
eine historische Beurteilung dieser Reise.

14  D. Schuh, Erlasse und Sendschreiben, XV1.

15 D. Schuh, “Wie ist die Einladung des flinften Karma-pa an den chinesischen
Kaiserhof als Fortfiihrung der Tibetpolitik der Mongolen-Khane zu verstehen?”, in:
Alraica Collecta. Berichte und Vortrage der XVII. Permanent International Altaistic
Conference 3.-8. Juni 1974 in Bonn/Bad Honnef, Wiesbaden 1976, 229, Anm. 17.
In einem Schreiben an die Fiirsten Tibets rechtfertigte der Sa skya Pandita seine



880 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

sich jedoch auf religidse Angelegenheiten und implizierte keine Entschei-
dungsgewalt in innenpolitischen und administrativen Angelegenheiten. 16
Die Entsendung des tibetischen Geistlichen an den mongolischen Hof
fiihrte jedoch in der Folge rasch zu intensiveren Kulturkontakten zwischen
beiden Volkern, insbesondere auf der sozio-religiosen Ebene. Nicht nur die
Sa skya pa, sondern auch andere tibetisch-buddhistische Schulen entsandten
ithre Geistlichen an den mongolischen Hof, so die Karma pa, die mTshal pa
oder die 'Bri gun pa.l7 Die Prisenz tibetischer Geistlicher am mongoli-
schen Hof, insbesondere zu Beginn der tibetisch-mongolischen Bezie-
hungen, bedeutete jedoch nicht, dass die Mongolen sich zum tibetischen
Buddhismus bekehrt hitten, wie es in den spiteren tibetischen und
mongolischen Traditionsquellen dargestellt wurde und in der Folge als
Interpretationsmuster der tibetisch-mongolischen Interaktionsprozesse des
13. Jahrhunderts auch von der europdischen Mongolistik seit dem 19.
Jahrhundert iibernommen wurde. Am Hofe der Qane hielten sich Vertreter
der verschiedenen zu jener Zeit bedeutenden Religionen auf, so u.a. auch
Christen, zumeist Nestorianer, und Muslime. Die vielleicht wichtigste
Stellung kam jedoch den mongolischen religidsen Spezialisten zu, den
Schamanen, iiber die auch der Franziskanermonch Rubruck ausfiihrlich

Handlungsweise, die Unterwerfung Tibets unter mongolische Herrschaft, und be-
statigte die Vormachtstellung der Sa skya pa-Schulrichtung. G. Tucci, Tibetan
Painted Scrolls, 1, 9ff, gibt eine Ubersetzung des Schreibens. Zu dem Schreiben des
Sa skya Pandita s. auch D. Schuh, “Einladung”, 230-233, Anm. 20; s. auch eben-
da, 233, die kritische Bewertung der Ubersetzung Tuccis.

16  Dies anderte sich erst unter seinem Neffen 'Phags pa Blo gros rgyal mtshan (1235-
1280), dem es gelang, eine herausragende Machtposition am Hofe Qubilai qayans
einzunehmen. Qubilai gayan iibertrug ihm die nominelle Oberherrschaft tiber Tibet,
s. den Bericht der tibetischen Chronik Deb ther snon po, chin. Ausgabe, I, S.
268,1-4. Zum Deb ther snon po, den Blauen Annalen, s. Anm. 58.

17  Die tibetischen Chroniken berichten recht detailliert iiber die Besuche der Geist-
lichen verschiedener tibetisch-buddhistischer Schulen bei den Mongolen, s. G.
Roerich, The Blue Annals, Delhi 1979 (1949), 486-7.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 881

berichtete.18 So wie die anderen religiosen Spezialisten wurden auch die
tibetischen Geistlichen von den mongolischen Fiirsten (und wahrscheinlich
auch vom einfachen Volk) zur Durchfiihrung religiéser Dienste herange-
zogen. Erst unter Qubilai qayan, dem Enkel des Cinggis qayan, verstirkte
sich der Einfluss des Buddhismus auf die mongolischen Herrscher und
Firsten.19 Die Popularitit des tibetischen Buddhismus am mongolischen
Hof zog jedoch nicht einen signifikanten Zuwachs an Einflussnahme auf
das religiose Leben des einfachen Volkes nach sich.20

Unter Qubilai qayan etablierte die tibetisch-buddhistische Schule der Sa
skya pa ihre politische Vormachtstellung in Tibet.2] Bis zum Ende der
Yuan-Dynastie im Jahre 1368 bestanden nun vielféltige und zum Teil inten-
sive Kontakte auf kultureller und religioser Ebene zwischen beiden Vol-
kern.22 Diese Kontakte konzentrierten sich jedoch stets auf den Kaiserhof
und seine Umgebung. Buddhistische Kloster wurden gegriindet, und es kam
zu einer regen Ubersetzungstitigkeit kanonischer tibetischer Schriften ins
Mongolische. Nach der Vertreibung der Mongolen aus China 1368 waren
zwar weiterhin tibetische Geistliche samitlicher religioser Schulen in der
Mongolei prisent, iibten jedoch weder nachhaltigen EinfluB aus noch
besaffien sie einen groBeren Wirkungsradius.?23 Dies édnderte sich im aus-

18 S. W. v. Rubruk, Reisen zum Grofkhan der Mongolen. Von Konstantinopel nach
Karakorum 1253-1255. Neu bearbeitet und herausgegegen von H. D. Leicht.
Stuttgart 1984, 197-202.

19 S. Anm. 16.

20 S. R. Kaschewsky, “Die Religion der Mongolen”, in: M. Weiers (Hg.), Die
Mongolen. Beitrdge zu ihrer Geschichte und Kultur. Darmstadt 1986, 89-90.

21 Zu ’Phags pa Lama und seiner Beziehung zu Qubilai qayan s. T. V. Wylie, “The
First Mongol Conquest of Tibet Reinterpreted”, in: Harvard Journal of Asiatic
Studies 37, 1977, 103-133; Schuh, “Einladung”, 213-215, sowie J. Szerb, “Glosses
on the Oeuvre of Bla-ma ’Phags-pa. III: The ‘Patron-Patronized’ Relationship”, in:
M. Aris & Aung San Suu Kyi (ed.), Tibetan Studies in Honour of Hugh Richard-
son, 290-300.

22 Zu den religionspolitischen Beziehungen zwischen Tibet und den Mongolen in der
Yuan-Zeit s. L. Petech, Central Tibet and the Mongols. The Yiian-Sa-skya Period
of Tibetan History, Roma 1990.

23 S. H. Serruys, “Early Lamaism in Mongolia”, in: Oriens Extremus, 10, 1963, 181-
216, und derselbe, “Additional Note on the Origin of Lamaism in Mongolia”, in:



882 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

gehenden 16. Jahrhundert, als durch die Begegnung zwischen dem mongo-
lischen Fiirsten Altan qayan und dem Oberhaupt der tibetisch-buddhistischen
dGe lugs pa-Schule, bSod nams rgya mtsho, dem spateren 3. Dalai Lama,
erfolgreich religionspolitische Beziehungen zwischen beiden Volkern
etabliert wurden.24 Eine intensive Missionstitigkeit der tibetischen dGe lugs
pa-Schule setzte ein, so dass schon Mitte des 17. Jahrhunderts groBe Teile
der mongolischen Volkerschaften zum tibetischen Buddhismus konvertiert
waren. 23

Seit dem ausgehenden 16. Jahrhundert erwies sich die Kulturbeziehung
zwischen Tibet und der Mongolei fiir beide Volker als in vielfdltiger Weise
prigend. Die Missionierung brachte die Ubernahme einer ganzen Reihe
kultureller Ausdrucksformen, so z.B. in der Sakralmusik und dem sakralen
Tanz, mit sich. Ebenso wurde die mongolische religidse Kunst stark von der
tibetischen Kunst beeinflusst.26 Den bedeutendsten und fiir das kulturelle

Oriens Extremus, 13, 1966, 165-173, sowie S. Jagchid, “Buddhism in Mongolia
After the Collapse of the Yuan Dynasty”, in: Traditions réligieuses des peuples
altaiques, Paris 1972, 4-58. Aufgrund der fehlenden mongolischen Quellen lassen
sich allerdings der Umfang und die Intensitit des buddhistischen Einflusses auf die
mongolischen Vdlkerschaften fiir diese Zeit nicht rekonstruieren.

24  Die bisherige fachwissenschaftliche Darstellung dieser Begegnung, die sich auf die
bei Sayang Secen in seiner Chronik Erdeni-yin tobCi gegebene Schilderung stiitzt,
bedarf angesichts des neuen Quellenmaterials, das seit nunmehr bald 20 Jahren auch
in Ubersetzungen vorliegt, einer dringenden Revision; s. zu dieser Problematik K.
Kollmar-Paulenz, “Prolegomena zu einer Neubewertung der religionspolitischen
Beziehungen zwischen dem Altan qayan der Tiimed-Mongolen und der tibetisch-
buddhistischen dGe lugs pa-Schule im ausgehenden 16. Jahrhundert”, in: UAJb,
N.F., 16, 1999 (im Druck).

25  Zur Geschichte der Missionierung der mongolischen Volkerschaften s. W. Heissig,
“Neyi¢i Toyin. Das Leben eines lamaistischen Mdnches (1557-1653)”, in: Sino-
logica, 3, 1953, 1-44; 4, 1954, 21-38, sowie W. Heissig, “Zur geistigen Leistung
der neubekehrten Mongolen des spiten 16. und frithen 17. Jhdts.”, in: UAJD,
XXVI, 1954, 101-116.

26 S. hierzu T.T. Bartholomew, “An Introduction to the Art of Mongolia”, in: P.
Berger / T.T. Bartholomew (ed.), Mongolia. The Legacy of Chinggis Khan. San
Francisco 1995, 76-87.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 883

Gedichtnis der Mongolen priagendsten EinfluB iibte jedoch die tibetische
Literatur, und hier insbesondere die Gattung der Religionsgeschichten (tib.
chos ’byur) aus, die von der mongolischen Geschichtsschreibung {ibernom-
men wurde. Seit der Mitte des 17. Jahrhunderts brachte die mongolische
Geschichtsschreibung eine Fiille verschiedener historiographischer Werke in
mongolischer Sprache hervor, die sich alle stark von der tibetischen Sicht-
weise der mongolischen Geschichte geprigt erweisen.2” Generell 148t sich
feststellen, dass ihre gemeinsame Religion bis heute fiir Tibeter und Mongo-
len, ungeachtet der politischen Ereignisse des 20. Jahrhunderts, einen
wichtigen identititsstiftenden Faktor bildet. Auch die langen Jahre kommuni-
stischer Religionsverfolgung und -unterdriickung konnten an dieser Tatsache
nichts dndern, wie die Renaissance des Buddhismus in der nach-kommu-
nistischen Mongolei verdeutlicht, die zunehmend Gegenstand der wissen-
schaftlichen Forschung wird.28

2

Der Entwurf einer gemeinsamen, buddhistisch begriindeten Identitét Tibets
und der Mongolei kann in tibetischen Traditionsquellen bis in das 14.
Jahrhundert zuriickverfolgt werden.29 Die Einbeziehung der Mongolei in
den Einflubereich des tibetischen Buddhismus diente nicht zuletzt den
politischen Interessen der einzelnen tibetisch-buddhistischen Schulrichtun-

27 S. die Charakterisierung der mongolischen Geschichtsschreibung bei W. Heissig,
Familien- und Kirchengeschichtsschreibung, 1, 11f.

28  So erforschen Mitarbeiter der Universitat Oslo/Norwegen und des Orientalistischen
Instituts der Universitdt Warschau/Polen seit 1998 in einem gemeinsamen Projekt
“Revival of Buddhism in Mongolia” das Wiedererstarken des Buddhismus in der
nordlichen Mongolei.

29 Die Einbettung der mongolischen Vélkerschaften in die tibetisch-buddhistische
Kosmographie wird schon im rGyal rabs gsal ba’i me lon evident, einer tibetischen
Chronik, die im Jahre 1368 von dem Bla ma dam pa bSod nams rgyal mtshan
verfaBt worden ist, s. P.K. Serensen, Tibetan Buddhist Historiography. The Mirror
llluminating the Royal Genealogies. An Annotated Translation of the XIVth Century
Tibetan Chronicle: rGyal-rabs gsal-ba’i me-long, Wiesbaden 1994 (Asiatische
Forschungen 128).



884 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

gen, wie schon wiahrend der Yuan-Zeit deutlich wird.30 In den offiziellen
Geschichtsdarstellungen wird daher ein positives Bild der Mongolen als
“Beschiitzer” und “Forderer” des Buddhismus gezeichnet. Umso mehr
erstaunt es, wenn in einer alten mongolischen Reimchronik, dem Sitra,
genannt edelstein[gleiche] Klarheit (mong. Erdeni tunumal neretii
sudur),31 der folgende Vers zu lesen ist:

Religionslos ist dieses Land, Buddhalos sind die Grenzen in diesem finsteren
Land.

Dort gibt es viele, die das Fleisch der Menschen essen und ihr Blut trinken.
Dadurch gleicht es dem Land der Nicht-Menschen.32

30 So muBte die fiir die tibetische Gesellschaft grundlegende sozio-religise yon
mchod-Beziehung, die tibetische Geistliche und mongolische Herrscher im 13.
Jahrhundert eingegangen sind, wéhrend der folgenden Jahrhunderte fiir die Ideo-
logisierung des tibetisch-mongolischen Verhiltnisses herhalten. Insbesondere die
Geschichtsschreiber der Sa skya pa entwarfen ein Geschichtsbild, welches “priméir
mit den Mitteln der Selektion historischer Fakten zu einer Verfilschung ...
zugunsten der Sa-skva-pa beigetragen hat.” (D. Schuh, “Einladung”, 210).

31  Diese nach 1607 von einem buddhistischen Mongolen in Stabreim verfate Chronik

stellt ein Unikum in der mongolischen Geschichtsschreibung des 14. bis 19. Jahr-
hunderts dar, da sie als einzige das Leben und die Taten einer sdkularen Herr-
schergestalt zum Gegenstand hat. Zum Erdeni tunumal neretii sudur s. W. Heissig,
“Zur ‘Biographie des Altan Khan’ der Tiumet (1507-1583)”, in: UAJb, N.F., 4,
1984, 187-221; K. Kollmar-Paulenz, “Erdeni tunumal neretii sudur”, in: Kindlers
Neues Literatur Lexikon, Bd. 22, Supplement L-Z, Miinchen 1998, 765-766.
Der Text ist in Faksimile und einer uiguro-mongolischen Edition verdffentlicht von
Jorungy-a, Erdeni tunumal neretii sudur orosiba, Beijing 1984. Eine vollstindige
Ubersetzung und Analyse der Reimchronik liegt vor in K. Kollmar-Paulenz, Erdeni
tunumal neretii sudur: Die Biographie des Altan qajan der Tiimed-Mongolen. Ein
Beitrag zur Geschichte der religionspolitischen Beziehungen zwischen der Mongolei
und Tibet im ausgehenden 16. Jahrhundert. Wiesbaden (AF), im Druck.

32 Fol. 25r15-20, Vers 189: tere mongyol-un oron nom iigei kijajar burgan iigei
qarangpi jajar-a / tende kiimiin-ii mig-a idejii Cisun upju yabuyi olan buyu /
tegiiber kiimiin busu-yin oron-dur adali buyu ...



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 885

In diesem Vers wird evident, dass es neben dem offiziellen Mongolenbild
auch ein anderes gibt, eines, das nicht ideologisch begriindet wird, sondern
auf Wahrnehmungsprozessen des Anderen beruht, die wir aus der euro-
péischen Kulturgeschichte kennen, die jedoch fiir die tibetische Kultur-
geschichte noch vollkommen unerforscht sind. Die Anderen - das sind die,
die weder Religion noch Kultur besitzen, es sind die, die in den Bereich
des Nicht-Menschlichen zu verweisen sind, weil sie ein Tabu verletzen,
das Tabu ndmlich, das Fleisch der eigenen Gattung zu verzehren. Diese
Topoi, besonders der letztgenannte Vorwurf der Anthropophagie, ziehen
sich wie ein roter Faden durch die Schilderungen von Begegnungen mit
anderen, unbekannten Volkern wihrend der européischen Eroberungs- und
Entdeckungsgeschichte seit der frilhen Neuzeit.33 Hinsichtlich der Mongo-
len ist es erstaunlich, wie sehr sich die Bilder in Ost (Tibet) und West
(europdisches Abendland) gleichen. So berichtete schon Heinrich Raspe
von Thiiringen im 13. Jahrhundert, die Nahrung der Mongolen bestehe aus
Menschenfleisch und Menschenblut.34 Allein die Gleichheit der Fremd-

33 S. die verschiedenen Beitrige in dem Sammelband von T. Theye (Hg.), Wir und die
Wilden. Einblicke in eine kannibalische Beziehung. Reinbek bei Hamburg 1985,
sowie S. Schiilting, Wilde Frauen, fremde Welten. Kolonisierungsgeschichten aus
Amerika. Reinbek 1997, 871f.

34 NachJ. Fried, “Auf der Suche nach der Wirklichkeit. Die Mongolen und die euro-
péische Erfahrungswissenschaft im 13. Jh.”, 297. Bei F. Schmieder, Europa und
die Fremden, Abb. 16, findet sich eine Illustration aus der in Cambridge aufbe-
wahrten Handschrift der Chronica Maiora des Matthdus Parisiensis, die einen
Mongolen zeigt, der gerade einen menschlichen Unterschenkel verschlingt, wah-
rend ein anderer einen Menschen am SpieB brat. In der Chronica findet sich ein
ausfiihrlicher, vermeintlicher Augenzeugenbericht des Ivo von Narbonne tber
Folterungen und Menschenfresserei der Mongolen, s. H.-E. Hilpert, Kaiser- und
Papstbriefe in den Chronica Majora des Matthaeus Paris. Stuttgart 1981
(Verdffentlichungen des Deutschen Historischen Instituts London, Bd. 9), 161-162.
Der Bericht ist bei G. A. Bezzola, Die Mongolen in abendléindischer Sicht (1220-
1270). Ein Beitrag zur Frage der Voilkerbegegnungen. Bern und Miinchen 1974,
83, tbersetzt. Hinsichtlich der historischen Validitat dieses Berichts, der nach dem
Urteil von Hilpert, op. cit., 162, Interpolationen von Matthaeus enthdlt, bemerkt
Hilpert (op. cit., 164) richtig: “Matthaeus Paris dagegen lieB seiner eigenen Phan-
tasie gelegentlich freien Lauf.”



886 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

heitsbilder widerlegt die lange Zeit von der Forschung gehegte Meinung,
Ethnozentrismus sei allein den europdischen Volkern zu eigen. Ethno-
zentrismus im Sinne einer “kulturellen Strategie der Identititsbildung, die
... eine grundsitzliche Struktur, eine Logik von Zugehorigkeit und Abgren-
zung ausmacht” 35 ist universell.

Die Wahrnehmung der Mongolen ist, wie generell in jeder Kultur die
Wahrnehmung eines ethnisch Fremden, auch in Tibet eingebettet in ein
bestimmtes Konzept des Fremden. Was ist ein “Fremder” fiir den Tibeter?
Wodurch zeichnet er sich aus, was unterscheidet ihn von einem Tibeter? Zur
Beantwortung dieser Fragen erscheint es sinnvoll, vom sprachlichen Befund
auszugehen. Im Tibetischen heit “Fremder” wortlich iibersetzt “der
Mensch von drauBen” (phyi yi mi),36 also derjenige, der aus einer raumlich
aufgefafften Ferne kommt. Auch im europdischen Kontext bezeichnen die
Worter fiir “Fremder, fremd” jemanden, der sich entweder auBerhalb
befindet oder aus einer rdumlichen Ferne ankommt. So leitet sich das
englische Wort foreigner aus dem Lateinischen foris, “auBerhalb”, dem
erstarrten Lokativ von fora, “Tir”, ab. Der russsiche prifelec3” ist derje-
nige, der aus einer riumlichen Ferne ankommt.38 Wihrend die europaischen
Fremdheitsbezeichnungen sich auf den rdumlichen Aspekt der Fremdheit
beziehen, kommt im Tibetischen ein religidser Aspekt hinzu: der tibetische
Buddhist bezeichnet sich als “derjenige, der innen ist” (na pa) im Gegensatz
zum Nicht-Buddhisten, der auch als “der, der drauBen ist” (phyi pa)
bezeichnet wird.39 Zum geographischen Fremdheitsdiskurs gesellt sich hier

35 J. Risen, “Fir eine interkulturelle Kommunikation in der Geschichte”, in: J. Risen
/ M. Gottlob / A. Mittag (Hg.), Die Vielfalt der Kulturen. Erinnerung, Geschichte,
Identitdr 4. Frankfurt am Main 1998, 15.

36 S. Ch. Das, A Tibetan-English Dictionary with Sanskrit Synonyms, Kyoto 1981
(Calcutta 1902), 834, s.v. phyi: “people from abroad, foreigner, strange people”.

37  Abgeleitet aus dem Verb priiti, “ankommen”.

38 Diese aufschlufireichen Bezeichnungen fiir “Fremde” habe ich J. Stagl, “Grade der
Fremdheit”, 88-89, entnommen. Der Autor gibt ebendort weitere Fremdheitsbe-
zeichnungen aus europdischen Sprachen, denen allen der rdumliche Aspekt der
Fremdheit gemeinsam ist.

39 Zu den religiésen Implikationen des tibetischen Fremdheitsbegriffes vgl. auch K.
Sagaster, “Identitat im tibetischen Buddhismus”, in: W. Gephart / H. Waldenfels



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 887

der religidse, der auch in der Charakterisierung der Mongolen mit zum Teil
religids besetzten Termini evident wird. Hier muB darauf verwiesen werden,
dass es innerhalb der tibetischen Gesellschaft natiirlich nicht nur Angehorige
der buddhistischen Religion gab und gibt, sondern auch Bon po, Angehorige
der neben dem Buddhismus am weitesten verbreiteten Religion in Tibet, die
auf zum Teil autochthone Urspriinge zuriickgeht, und Muslime. Diese, wie
der Soziologe Justin Stagl sie nennt, “Binnenfremdheiten”,40 konnen hier
jedoch nicht beriicksichtigt werden.

Der raumliche Aspekt des tibetischen Fremdheitskonzeptes hingt eng
mit dem Begriff der Kultur zusammen. Im europdischen Kontext erweist
sich Kultur als “Mechanismus ... der raumschaffenden und raumsichernden
Territorialisierung. ”41 Das Bewohnen eines Raumes und die Bebauung des-
selben sind ein Grundakt, der ein rdumliches Kontinuum innerhalb einer
diskontinuierlichen Umgebung schafft. Dieses Konzept von Kultur ist ebenso
im tibetischen Kontext gegeben, wie aus tibetischen Konzepten des Raumes,

(Hg.), Religion und Identitdt. Im Horizont des Pluralismus, Frankfurt am Main
1999, 185-188.

40 J. Stagl, “Grade der Fremdheit”, 86ff., insbesondere 108-109.

41 H. Béhme, “Vom Cultus zur Kultur(wissenschaft). Zur historischen Semantik des
Kulturbegriffs”, in: R. Glaser / M. Luserke (Hg.), Literaturwissenschaft - Kultur-
wissenschaft. Positionen, Themen, Perspektiven, Opladen 1996 (WV studium, Bd.
171), 53. Allein von der Semantik her ist dies offensichtlich: Das lateinische Verb
colere bedeutet u.a. “anbauen, bearbeiten, Ackerbau betreiben, ansissig sein, be-
wohnen.” Der engere Bezugskreis des Wortes bezieht sich auf den Ackerbau, die
Feldbestellung und Kultivierung des Bodens, sowie das Resultat dieser Bemiihun-
gen, die “Kulturlandschaft”. Ich kann allerdings der von H. Béhme geduBerten
Ansicht, das Wort ‘Kultur’ enthalte noch Erinnerungsspuren an den sogenannten
neolithischen Sprung, den Ubergang vom Nomadischen zum SefBhaften, nicht zu-
stimmen. Die Deutung, das Wort Kultur sei “unaufloslich mit agrikulturellen
Sozialformen verbunden” (S. 51), engt den Begriff auf sefhafte Kulturen ein und
schlieft nomadische Kulturen aus. Jedoch auch nomadische Kulturen haben einen
“Kultur”-Begriff entwickelt, der seinerseits eng mit dem Territorium zusammen-
héngt. Die “Kultivierung” von Land muf nicht zwangslaufig durch Ackerbestellung
vollzogen werden, sondern kann sehr wohl auch die Nutzung als Sommer- und
Winterweiden fiir bestimmte Vieharten einschliessen.



888 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

z.B. des westlichen Paradieses Sukhavati, das wie eine Gartenlandschaft
gestaltet ist, hervorgeht.#2 Der geographische Fremdheitsdiskurs der Tibeter
wird von dem Gegensatz “Kultur - Natur”, d.h. bebaute Natur versus
“ungezahmte” Natur, Wildnis, getragen, er ist also eng mit einem zivilisa-
torischen Fremdheitsdiskurs verschrinkt.43 Als in diesem Sinne “unkulti-
vierte” Menschen werden besonders die Mon pa betrachtet.44 An der
Haltung zu ihren siidlichen Nachbarn wird das AusmaB des tibetischen
Ethnozentrismus evident, wie die von der franzdsischen Ethnologin
Francoise Pommaret und dem Briten Charles Ramble in den letzten Jahren
durchgefiihrten Feldforschungen im Siidhimalaya-Gebiet bestitigen.4d
Pommaret weist als eine der wenigen im Himalaya-Raum forschenden
Wissenschaftlerinnen auf die abwertende Haltung der Tibeter zu ihren
unmittelbaren Nachbarn im siidlichen Himalaya hin: “Here one encounters
an aspect of the culture of central Tibet which has not been addressed much
so far: a certain condescending and despising attitude towards the surround-
ing regions which did not, in the eyes of the central Tibetans, reach what

42 S. P. Schwieger, Ein tibetisches Wunschgebet um Wiedergeburt in der Sukhavaii
ediert, Ubersetzt und kommentiert von ... , St. Augustin 1978 (Beitrige zur Zentral-
asienforschung, 1).

43  Dieser Gegensatz tritt auch in der Konzeption der sbas yul, der “verborgenen Re-
gionen”, hervor: ein solches verborgenes Land liegt stets in der Wildnis, unter-
scheidet sich jedoch von seiner ungezihmten Umgebung durch eine idealtypische
Landschaft, die zumeist parkihnlichen Charakter tragt. Vgl. auch Anm. 79.

44  Das Wort mon bezeichnet verschiedene, nicht spezifizierte ethnische Gruppen,
meist tibetischen oder tibeto-birmanischen Ursprungs, im siidlichen Himalaya. So
gibt S. Ch. Das, A Tibetan-English Dictionary, 976, s.v. mon, das Sanskrit-Aqui-
valent kirata fur mon, und beschreibt mon als “general name for the different tribes
living in the cis-Himalayan regions and who from remote antiquity have lived by
hunting.” Die Bezeichnung mon ist eher geographisch zu verstehen als auf eine
bestimmte ethnische Gruppe bezogen, und wird bei den verschiedenen Himalaya-
Volkern und in Tibet selbst unterschiedlich gebraucht.

45  Wie F. Pommaret, “Entrance-Keepers of a Hidden Country: Preliminary Notes on
the Monpa of South-Central Bhutan”, in: The Tibet Journal, Vol. XIX, No. 3,
Autumn 1994, 47, ausfiihrt, “the term is often, for the Tibetans, associated with the
notion of being non-Buddhist, and therefore non-cultured, even if in the course of
history these populations became Buddhist.”



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 889

they considered to be the epitome of culture. This view could in modern
terms be compared with a “colonialist” attitude, although this application
would certainly call for elaborate comments and qualification.” Dasselbe
Schicksal wie die Mon pa erleiden die Lho pa: in tibetischen Texten werden
sie beschrieben als wild und Fremden gegeniiber misstrauisch. Sie leben in
einem dichten Wald, als Metapher fiir ihren ungezihmten, wilden Zustand,
sie sind nicht Ackerbauern, sondern Jiger und Sammler und ernihren sich
von wilden Pflanzen. Zu diesem Klischeebild bemerkt Charles Ramble:
“Savage nature does not represent an ideal state to the Tibetan mind. It may
even be said that part of the aspiration of Tibetan religious ideology is to
eliminate wilderness by subjugating it.”46

Eine halb Ackerbau betreibende, halb nomadische Gesellschaft wie die
tibetische sollte die nomadische Viehhaltung in ihren Kulturbegriff miteinbe-
zichen. Betrachtet man jedoch den Begriff sor pa, den die Tibeter, neben
sog po, als Bezeichnung fiir die Mongolen verwenden, so ist offensichtlich,
dass der tibetische Kulturbegriff den Nomaden nicht miteinschliesst.47 Hor
bezeichnet urspriinglich die Volker im Norden Tibets.48 Neben den mongo-

46  Zitiert nach F. Pommaret, a.a.0., 55. Leider gibt sie nicht den Titel des 1994 noch
nicht erschienenen Buches von Ch. Ramble an, dem sie das Zitat entnommen hat.

47  Auch das tibetische Wort fiir “Nomade”, ’brog pa, leitet sich ab aus 'brog, “Wild-
nis, unkultiviertes Land”, s. S. Ch. Das, Tibetan-English Dictionary, 934, s.v.
‘brog: “solitude, wilderness, uncultivated land”.

48  Die verschiedenen Worterbiicher geben Auskunft iiber das Wortfeld hor. Bei S. Ch.
Das, A Tibetan-English Dictionary, 1329, s.v. hor, findet sich der Eintrag “a
Tartar”, wihrend hor yul “Turkestan” bezeichnet. Hor pa hingegen iibersetzt Das,
1330, s.v. hor pa, als “a Dzungarian; also a Tibetan from the northern provinces, a
herdsman of North Tibet.” Das Bod rgya tshig mdzod chen mo, Beijing 1985, Bd.
3, 3071, s.v. hor, behauptet, dass hor zuerst eine allgemeine Bezeichnung fiir
Fremder war, spiter die Uiguren, die Mongolen und heutzutage die Nomaden in
den nordlichen Regionen Tibets und die im Nordosten des Koékenor lebenden
Ethnien (hor rigs) bezeichnet. Unter dem Eintrag hor pa, 3072, findet man den
Hinweis, es handle sich um die A po hor. Zu den A po hor und ihrer Stellung als
die “Ostfriesen” Tibets s. V. Ronge, “Tibetischer Regionalismus in Anekdote und
Witz”, in: P. Snoj (Hg.), Ethnologie und Geschichte: Festschrift fiir Karl Jettmar,
Wiesbaden 1983 (Beitrdge zur Siidasienforschung, Bd. 86), 509-514, insbesondere
511-513.



890 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

lischen Volkerschaften sind dies, je nach literarischem Kontext oder Region,
zumeist Uiguren, generell Turkvolker, und, vor allem, die ndrdlichen
Nomaden, d.h. die Nomaden, die auf der Hochebene des Byang thang
leben.49 Hochstwahrscheinlich leitet sich das Wort hor aus dem chinesischen
hu’'u ab, was soviel wie “Nordlicher Mensch, Mann aus dem Norden”
bedeutet. Diese Erklirung findet sich in dem geographischen Werk 'Dzam
glini rgyas bsad des sMing grol No mon gan, das dieser 1820 verfasste.>0
Hor steht dariiber hinaus im Tibetischen allgemein fiir ethnisch Fremde,>1
gegen die die Tibeter sich in Kriegen abgrenzen, wie im Gesar-Epos deutlich
wird, in dem der erste Feldzug des Gesar sich stets gegen den Konig von
Hor richtet.52 SchlieBlich ist der Ausdruck hor 'dra belegt, was wortlich
libersetzt “wie ein Mongole / einem Mongolen gleich” bedeutet, im tber-
tragenen Sinne aber auch “Steuer”, “pliindern, beschlagnahmen” heifit.53

Die verfiigbare Literatur {iber hor und seine verschiedenen Bedeutungen ist bei P.
Kessler, Laufende Arbeiten zu einem Ethnohistorischen Atlas Tibets (EAT), Liefe-
rung 41.1: Die historische Landschaft TEHOR (tre hor) unter besonderer Beriick-
sichtigung der frithen Geschichte Siidosttibets (Khams), Rikon 1984, 15ff., zusam-
mengestellt.

49 J. N. Rerich, Tibetsko-Russko-Anglijskij slovar’ s sanskritskimi paralleljami,
Moskva 1983-1987, vyp. 10, 205, s.v. hor, listet alle moglichen Bedeutungen auf:
“1) mongol / Mongol; ... 2) Mongolija / Mongolia; 3) Severnyj Tibet / North
Tibet; 4) skotovod, kocevnik Severnogo Tibeta / herdsman, nomad of North Tibet;
5) tatarin / Tartar.”

50 Vgl. T. V. Wylie, The Geography of Tibet according to the 'Dzam-gling-rgyas-
bshad. Text and English Translation. Roma, Istituto Italiano Per II Medio Ed
Estremo Oriente, 1962 (Serie Orientale Roma XXV), 88.

51 S. Anm. 48.
52 S. 'Dzam glin ge sar rgyal po’i sgrun, Hor glin g’'yul ’gyed kyi stod cha, Beijing
1980 (1961).

53  In dem tibetisch-mongolischen Worterbuch des Alasan lha rams pa Nag dban bstan
dar aus dem Jahre 1839, s. brDa’ yig min don gsal bar byed ba’i zla ba’i 'od snan /
Ner-e udg-a-yi tododqajci saran-u gegen gerel kemegdekii dokiyan-a bicig, s.v. hor
‘dra babs: dalaqu kelbertei alba quriyajysan. Diese Wortbedeutung bestitigt das
ebenfalls zweisprachige (Tibetisch-Mongolisch) Worterbuch des Ye Ses rdo rje, wo
es heiit: “hor dra = thal hu, hur ya’ la ga ching [=quriyalyalin]”, s. Bod skad kyi



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 891

Im modernen Tibetischen bezeichnet hor ‘dra 1. einen Steuereintreiber und
2. die Beschlagnahmung von Besitzgut.54 Des weiteren ist fiir zor ‘dra auch
die Bedeutung “grober, schlecht erzogener Mensch” belegt.35

Ein Gleichnis, das die im 19. Jahrhundert die Mongolei und Tibet be-
reisenden Patres Huc und Gabet uns mitteilen, illustriert das tibetische Bild
des Mongolen im Riickgriff auf die eigene Identititssicherung: Zu Beginn
lebte auf der Erde ein Mensch, der drei Sohne hatte. Als er starb, konnten
sich die Sohne nicht einigen, wie er bestattet werden sollte: sollte er be-
graben werden, verbrannt werden oder auf einem Berg ausgesetzt werden?
SchlieBlich teilten sie den Leichnam in drei Teile, und jeder der Sohne
bestattete ihn so, wie er es fiir richtig hielt. Von dem Altesten, der den Kopf
und die Arme erhielt, stammen die Chinesen ab: sie sind kiinstlerisch begabt
und klug. Der Mittlere erhielt die Brust. Die Tibeter, die von ihm abstam-
men, haben ein groBes Herz und sind mutig. Der dritte Sohn schlieBlich
erhielt den Unterleib und die Beine. Von ihm stammen die Mongolen ab, die
daher dumm sind, weder Kopf noch Herz haben, aber vorziigliche Reiter
sind.56

Allein der Sprachgebrauch, wie er hier skizziert worden ist, 1ifit auf ein
spezifisches Bild schliessen, das die Tibeter von den Mongolen hatten.
Offensichtlich brachte die tibetische Bevolkerung die Mongolen vor allem

brda’ gsar riied dka’ ba sog skad du ka li sum cu’i rim pas gtan la pheb pa’i brda’
yig mkhas pa rgya mtsho blo gsal mgul rgyan ces bya ba biugs so (Corpus
Scriptorum Mongolorum Instituti Linguae et Litterarum Comiteti Scientiarum et
Educationis Altae Reipublicae Populi Mongoli, Tomus IV), Ulaanbaatar 1959, 582,
s.v. hor dra. Ebenso ist der Ausdruck bei S. Ch. Das, op.cit., 1330, s.v. hor ‘dra,
belegt.

54 S. M. C. Goldstein (ed.), Tibetan-English Dictionary of Modern Tibetan, Kathman-
du 1978 (Bibliotheca Himalayica, Series II, vol. 7), 1219, s.v. hor ’‘dra: “con-
fiscation, seizure; va. —babs to confiscate, to seize.”

55 Bei Rerich, Tibetsko-Russko-Anglijskij slovar’, vyp. 10, 206, s.v. hor “dra: “gru-
byj, durno vospitannyj ¢elovek [bukv. nochoZij na tatarina (mongola)]” (“grober,
schlecht erzogener Mensch [wortl. wie ein Tatar (Mongole)]™).

56 R. E. Huc / J. Gabet, Wanderungen durch die Mongolei nach Tibet, Leipzig 1867,
2217.



892 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

mit Steuern und Abgaben in Verbindung.57 Dariiber hinaus galten die
Mongolen wohl als unangenehme und ungesittete Zeitgenossen, d.h. sie
zeichneten sich durch ihre Unkenntnis der tibetischen Sitten und Gebriuche
aus. Auf der theoretischen Ebene kdnnen wir also einen politischen und
einen zivilisatorischen Fremdheitsdiskurs unterscheiden.

Bei den uns zur gegebenen Fragestellung zur Verfiigung stehenden Quellen
habe ich mich auf “Religionsgeschichten” (Tib. chos ’byuri),58 “Hagiogra-
phien” und Autobiographien von Geistlichen (Tib. rnam thar), sowie auf
im weitesten Sinne geographische Texte, und zwar solche, die ein fiktives

57  Steuern, Abgaben und Dienstleistungen waren die wichtigsten Merkmale der mon-

golischen Herrschaft iiber Tibet. Zur Organisation dieses Systems s. L. Petech,
“The Mongol Census in Tibet”, in: M. Aris / Aung San Suu Kyi, Tiberan Studies.
Proceedings of the International Seminar on Tibetan Studies, Oxford 1979, New
Delhi 1980, 233-238. Allgemeine Information zur 6konomischen Situation wéhrend
der Yuan-Dynastie gibt H. Franke, Geld und Wirtschaft in China unter der
Mongolen-Herrschaft, Leipzig 1949.
Das rGya bod yig tshan, von g’Yas ru stag tshan pa dPal ’byor bzan po im Jahre
1434 verfaBt (vollstandiger Titel: rGya bod kyi yig tshan mkhas pa dga’ byed chen
mo ‘dzam glin gsal ba’i me lon, zum Verfasser und Abfassungsdatum s. A. Mac-
donald, “Préambule a la lecture d’un rGya Bod yig-cang”, in: Journal Asiatique,
1963, 53-159), gibt einen relativ detaillierten Bericht liber die mongolische Herr-
schaft in Tibet. Die Abgabenlast, z.B. die obligatorische Versorgung der Postreiter
mit allem Lebensnotwendigen, der “Postdienst”, wurde oftmals als so driickend
empfunden, dass “most of the mail servants preferred to abscond and turn to a life
of vagrancy.” (Petech, op. cit., 234).

58 So das im Jahre 1478 abgefaBte Deb ther sfion po, die “Blauen Annalen” des ’Gos
lo tsa ba gZon nu dpal. Neben der Xerokopie des Indologischen Seminars der Uni-
versitdit Bonn, die nach einem Mikrofilm des von C.Bell erworbenen, jetzt im
Liverpool Public Museum befindlichen Exemplars (es handelt sich hier um den
Druck von Kun bde glin) hergestellt ist, habe ich ebenfalls den Neudruck in zwei
Béinden (Beijing 1984) herangezogen. Das Werk liegt in vollstindiger englischer
Ubersetzung vor, s. G. N. Roerich, The Blue Annals, Delhi 1979 (reprint).



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 893

Land und die Reise dorthin beschreiben,>9 und tatsichliche Weltbeschrei-
bungen®0 beschrinkt. Im Sinne einer restaurativen, sich allein an der
vermeintlichen Faktendarstellung orientierenden Geschichtswissenschaft
gehoren diese Quellen der “Tradition” an. Im Hinblick auf unsere Frage-
stellung werden sie jedoch zu Uberresten, da sie hinsichtlich der tibetisch-
mongolischen Kulturbeziehung Wirklichkeit konstruieren und nicht ab-
bilden. Sie spiegeln die Welt, so wie sie ist, nicht wider, sondern sie
erschaffen sie erst, sie sind Metaphern der Wirklichkeit. Es ist evident,
dass auch in der Darstellung tibetischer Geschichte die Vergangenheit in
ihrer Historizitit nicht losgeldst von ihren Reprisentationen gedacht wer-
den kann.6! Daher ist auch hinsichtlich der tibetisch-mongolischen Wahr-
nehmungen der jeweils anderen Fremdheit kein Entweder-Oder zu
verzeichnen, sondern in ein- und demselben Textdokument konnen zwei
verschiedene Sichtweisen zum Tragen kommen.62 Gerade die Unter-
suchung der fremdkulturellen Wahrnehmungsprozesse der Tibeter bietet
die Moglichkeit, die verschiedenen Perspektiven nebeneinander bestehen
zu lassen und auf diese Weise ein vollstindigeres Bild der tibetischen
sozio-kulturellen Wirklichkeit in der longue durée zu gewinnen.

Eine Analyse der Quellen verdeutlicht die Virulenz von zwei Mongo-
lenbildern in Tibet ab dem 13. Jahrhundert: einem offiziellen Bild, welches
den schriftlichen Diskurs dominierte, und einem inoffiziellem Bild, dessen
Spuren sich gleichwohl in denselben Quellen nachweisen lassen.

Nach der offiziellen Darstellung dieser Quellen zu urteilen, teilten die
Tibeter und Mongolen schon bald nach ihrem ersten Kulturzusammenstoss
im frithen 13. Jahrhundert dasselbe, buddhistisch fundierte Weltbild. Einen
ersten Hinweis auf ein buddhistisch umgedeutetes Geschichtsbild der
Mongolen liefert uns eine sino-mongolische Inschrift auf dem Jahre 1346,

59 Texte, die die Beschreibung eines sogenannten sbas yul, eines “verborgenen Lan-
des”, enthalten, sowie oft eine detaillierte Darstellung der Reise dorthin. Sie sind
oft in Form eines “Reisefiihrers” (Tib. lam yig) verfasst, manchmal jedoch auch als
“Schatztexte” (Tib. grer ma) tiberliefert.

60  So z.B. das schon erwéhnte "Dzam glin rgyas bSad, s. Anm. 50.

61  Es bleibt daher eine Forderung an die Geschichtsschreibung, dass sie vielschichtig
sein muss und auch Widerspriiche der Perspektiven nicht ausschliefen darf.

62  Soin den Sa skya pa’i gdun rabs, s. meine Ausfilhrungen zur Darstellung in den Sa
skya-Annalen weiter unten.



894 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

also gegen Ende der Yuan-Dynastie. Hier wurde erstmals der Versuch
unternommen, den mongolischen Herrschern Mongke gayan und Ogedei
gayan ein besonderes Verhdltnis zum tibetischen Buddhismus zuzu-
schreiben.63 Die Kulturbeziehung der beiden Volker realisierte sich offiziell
in einem fiir eine buddhistisch geprigte Gesellschaft grundlegenden sozio-
religiosen Modell, das im Tibetischen abgekiirzt “Gabenherr-Geistlicher”
(von mchod) genannt wird. Es teilt eine Gesellschaft in zwei Teile, die Laien
und den Klerus, die beide aufeinander bezogen agieren. Die Laien konkre-
tisieren sich in einem Gabenherrn, im Idealfall einem Fiirst, der dem Klerus
oder einzelnen Geistlichen materiell verpflichtet ist. Diese materielle Ver-
pflichtung kann ausgedriickt werden durch die Gabe materieller Giiter oder
auch durch die Ableistung von Kriegsdiensten. Der Geistliche wiederum
sorgt fiir das religiose Heil des Gabenherrn, und zwar in unterschiedlicher
Weise, durch Belehrungen, die Ausfiihrung bestimmter Rituale und Opfer
etc.64 Das yon mchod-Verhiltnis kann daher als ein im Religiésen griin-
dendes gegenseitiges sozio-religidses Abhingigkeitsverhiltnis definiert wer-
den.6>

63 S. F. W. Cleaves, “The Sino-Mongolian Inscription of 1346”, in: HJAS 15, 1952,
81.

64 Im religiosen Sinne wird die yon mchod-Beziehung konkretisiert in der rituellen
“Bezahlung” (dban yon) des geistlichen Lehrers durch den Gabenherrn fiir die
Erteilung religidser Dienste.

65  Die yon mchod-Beziehung hat zuletzt D. S. Ruegg in mehreren Publikationen unter-
sucht, wovon seine Monographie Ordre spirituel et ordre temporel dans la pensée
bouddhique de I'Inde et du Tibet (College de France, Publications de 1’Institut de
civilisation indienne, Série in-8°, Fasc. 64, Paris 1995) die bisher grundlegendste
Arbeit zum Thema ist. S. auch seine Aufsitze “mchod yon, yon mchod and mchod
gnas / yon gnas: On the Historiography and Semantics of a Tibetan Religio-social
and Religio-political Concept”. In: E. Steinkellner (Hg.), Tibetan History and
Language. Studies dedicated to Uray Géza on his seventieth birthday. Wien 1991
(WSTB, 26), 441-453, sowie “The Preceptor-Donor (yon mchod) Relation in
Thirteenth Century Tibetan Society and Polity, its Inner Asian Precursors and
Indian Models”, in H. Krasser / M. T. Much / E. Steinkellner / H. Tauscher
(eds.), Tibetan Studies. Proceedings of the 7th Seminar of the International
Association for Tibetan Studies, Graz 1995. Osterreichische Akademie der
Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse, Denkschriften, 256. Band, Wien



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 895

Die yon mchod-Beziehung wurde von seiten der tibetischen Geistlich-
keit, nachweisbar erst seit dem 14. Jh., also eher gegen Ende der Yuan-Zeit,
als Deutungsmuster fiir die tibetisch-mongolische Kulturbeziehung herange-
zogen.%6 Seit dem 17. Jahrhundert bestimmte diese Geschichtskonstruktion
im Rahmen der Umdeutung der tibetischen Geschichte in eine buddhistische
Heilsgeschichte schlieflich aufgrund der Rezeption der tibetisch-buddhisti-
schen Geschichtsschreibung durch die mongolische Historiographie die Her-
ausbildung der kulturellen Identitidt der Mongolen und pragte tiefgreifend ihr
kulturelles Gedachtnis.

In der theoretischen Fundierung ist die Beziehung zwischen Gabenherrn
und geistlichem Funktionstriger asymmetrisch: der geistliche Part ist dem
weltlichen stets libergeordnet. In diesem “offiziellen” Bild der mongolisch-
tibetischen Kulturbeziehungen ist daher einerseits die Asymmetrie beider
Volker festgeschrieben, andererseits werden die Mongolen durch die Kon-
version zum tibetischen Buddhismus sozusagen dem Korpus der tibetischen
Gesellschaft einverleibt und auf der religiosen Ebene gleichgestellt. Dass
solche Egalititsbestrebungen von tibetischer Seite her bewuBt angestrebt
wurden, belegt eindrucksvoll das 16. Gesetz eines tibetischen Gesetzbuches
aus dem Jahre 1583,67 das den Titel trigt “Vorschriften fiir die Haretiker
und die Grenzbevolkerung”.68 Der Begriff mtha’ ’khob pa fiir “Grenzbe-
volkerung” deutet wiederum die Bedeutung des religiosen Fremdheits-
diskurses an: einerseits wird mit dem Terminus ein Grenzland, welches von
unzivilisierten Menschen bewohnt wird, bezeichnet, andererseits benennt er

1997, Vol. II, 857-872. Der letztgenannte Artikel stellt eine Zusammenfassung
seiner oben zitierten Monographie dar.

66 Zur Ausformung des tibetisch-mongolischen Geschichtsverstindnisses s. auch D.
Schuh, Erlasse und Sendschreiben, insbesondere 58-69, sowie ders., “Einladung”,
209-244.

67 Die Zal lce bcu drug in der sogenannten Bailey-Handschrift im City of Liverpool
Museum, s. R. O. Meisezahl, “Die Handschriften in den City of Liverpool Muse-
ums (I)”, in: Zentralasiatische Studien, 7, 1973, 222ff. Eine Kopie der Bailey-
Handschrift befindet sich in der Bibliothek des Seminars fiir Sprach- und Kultur-
wissenschaft Zentralasiens der Universitdt Bonn.

68 Tib. kla klo mtha’ ’khobs kyi Zal lce. Meisezahl. a.a.O., 227, iibersetzt kla klo mit
“unzivilisierte[n] Untertanen”.



896 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

im Buddhismus einen der “acht unheilvollen Zustinde” (Tib. mi khom pa
brgyad),%° in denen es keine Moglichkeit gibt, die heilsrelevante buddhi-
stische Religion auszuiiben. “Grenzland” ist hier also gleichzusetzen mit
“nichtbuddhistisches Land”.70 Das Gesetz bezieht sich auf die mongolischen
Volkerschaften und die siidlichen Nachbarn Tibets wie z.B. die Mon pa.”!
In emner Neufassung des Gesetzbuches im frithen 17. Jahrhundert wurde
dieses Gesetz weggelassen, da die Mongolen durch ihre Konversion zum
tibetischen Buddhismus nicht mehr in dem eben skizzierten Sinne zur
“Grenzbevolkerung” gerechnet werden konnten.

Diesem offiziellen, von Egalititsbestrebungen geprigten Bild der Mon-
golen steht ein von diesem abweichendes Bild gegeniiber, das sich uns vor
allem in der semantischen Beschreibung der Mongolen erschliefit.

In einer der zeitlich friihesten Quellen, den Blauen Annalen, einer im
Jahre 1478 abgefaBiten Religionsgeschichte,’2 schildert der Autor 'Gos los
tsa ba die Mongoleneinfille im friihen 13. Jh. auf tibetisches Gebiet. Die
Mongolen sind ihm zufolge “bosartig, verschlagen und hinterhdltig”, sie
“toten Menschen” (mi bsad pa) und brennen Tempel ab (lha kha bsregs
pa).73 Andererseits wird uns in den Blauen Annalen auch eine Szene
mitgeteilt, in der ein mongolischer Heerfiihrer vom Uberfall des Klosters
’Bri khun thel absieht, da er allein beim Anblick des dortigen Abtes ein Be-

69  Skt. pratyantajanapada, nach Tsepak Rigzin, Tibetan-English Dictionary of
Buddhist Terminology, Dharamsala 1986, 180, s.v. mtha’ khob kyi mi, “... A
human from a remote place; to be born as a barbarian or among men dwelling in a
country far from the place where the Dharma flourishes; ...”

70  Auf S. 312 des Tibetan-English Dictionary of Buddhist Terminology, s.v. mi khom
pa brgyad, gibt Tsepak Rigzin den 5. unheilvollen Faktor wie folgt wieder: kla
klo'i gnas su skye ba, “birth in a barbaric land where the Buddha’s doctrine does
not exist.” Tib. kla klo bezeichnete durch die Jahrhunderte hindurch speziell die
Muslime und wurde immer wieder auch generell auf “Ungldubige” im Sinne von
Nicht-Buddhisten angewandt.

71  In dem Gesetzestext werden die Lo pa und Mon pa als “dumm” (l/kugs) und “un-
wissend” (glen) bezeichnet und den Kla klo zugerechnet, d.h. hier den Muslimen,
die den Prototyp des Nicht-Glaubigen im Sinne des Anhangers einer der buddhisti-
schen Religion feindlich gesinnten Religion darstellen.

72 ’Gos lo tsa ba gZon nu dpal, Deb ther srion po. S. Anm. 58.

73 Deb ther sron po, chin. Ausgabe, II, 681,9-10.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 897

kehrungserlebnis zur buddhistischen Religion hat,74 also quasi vom Saulus
zum Paulus wird. Hier deutet sich schon die Aufhebung des asymmetrischen
Alterititsmusters an: die Bekehrbarkeit der Mongolen bedeutet zugleich ihre
potentielle Integrierbarkeit in das tibetisch-buddhistische Universum.

Fast ein Jahrhundert spiter, im Jahre 1552, wurde Blo gros rgyal
mtshan, ein heutzutage fast vergessener, zu seiner Zeit jedoch bedeutender
rNin ma pa-Geistlicher, geboren. Er trug den Beinamen Sog zlog pa,
“Mongolenabwehrer”. Dieser Titel bezeichnete einen Lama oder tantrischen
Adepten, der es vermochte, mittels magischer Formeln und bestimmter
Rituale die Invasion mongolischer Truppen auf tibetisches Gebiet erfolgreich
abzuwehren. In seiner Autobiographie’> beschreibt Blo gros rgyal mtshan
die Mongolen als “besessen von Mara” (bdud sdig can).76 Mara als im
Buddhismus prominente Gestalt, der Widersacher des Buddha, verkorpert
alles das, was der Buddha auf seinem Heilsweg tiberwinden will. Im
buddhistischen Kontext sind daher Menschen, die von dem Widersacher des
Buddha besessen sind, im religidsen und nicht nur im kulturellen Sinne
“auBen vor”. Sie sind unheilig, nicht des Heils teilhaftig.

Weiter charakterisiert Blo gros rgyal mtshan die Mongolen als bose und
wild wie die Tiere (gdug rtsub), als so gemein, dass sie Menschen und Tiere
wahrend ihres Schlafs nachts abschlachten.?’ Anschaulich schildert er die
Furcht und Panik der Menschen vor den mongolischen Truppen.’8 Diese

74 Deb ther srion po, 11, 680,13-19: der bZugs pa’i lo bdun pa Ilcags pho byi ba'i lo la
hor dmag gis 'dam du sleb pa’i 'ur byun bas / 'bri khun thel gyi dge 'dun rnams
kyan °bros par rtsom pa’i tshe / mi jigs pa'i gsun gis dbugs phyun nas bZugs / de
yan thog mar hor gyi dmag dpon mi li byi byun ba / sku mthon ba tsam gyis dad pa
skyes nas pha dan bu’i ‘du Ses byun nas phyis 'bul ba skyel bar khas blans te / mi
phyugs gan la yan gnod pa med par phyir log /.

75  Sie tragt den Titelvermerk sog bzlog bgyis tshul gyi lo rgyus yod / “die Erzahlung
der Art und Weise, wie das Abwehren [der] Mongolen ausgefiihrt wird”, s.
Collected writings of Sog-bzlog-pa Blo-gros-rgyal-mtshan. Reproduced from a
unique but incomplete dbu-can manuscript from the library of the Ven. Bdud-joms
Rin-po-che by Sanje Dorji. Vol. I, New Delhi, 1975, Textabb. 203-259 [Fol. Ir-

29r].
76  Fol. 9r2.
77  Fol. 8v4-5.

78  Fol. 10v.



898 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

negative Wahrnehmung der Mongolen als Widersacher der Tibeter sogar auf
der spirituellen Ebene kulminiert in der Konzeption der sogenannten “ver-
borgenen Linder” (shas yul),’® bestimmter, dem Normalsterblichen nicht
zugidnglicher Téler im siidlichen Himalaya, die nach der Aussage des Blo
gros rgyal mtshan zuginglich gemacht werden in der Zeit der Not, die
folgendermaBen beschrieben wird:

79  Die Literatur zu den sbas yul ist inzwischen recht umfangreich. J. Bacot hat zuerst
tiber die verborgenen Linder berichtet in: Le Tiber révolté. Vers Népémako la terre
promise de Tibétains (Hachette, Paris, 1912). Unter den neueren, zumeist auf Feld-
forschungen in den Himalaya-Regionen beruhenden Beitrdgen seien hier genannt
M. Aris, “Report of the University of California Expedition to Kutang and Nubri in
Northern Nepal in Autumn 1973.” In: Contributions to Nepalese Studies, Vol. II,
No. 2, Kathmandu 1975, 45-87; J. Reinhard, “Khembalung: The Hidden Valley.”
In: Kailash, Vol. VI, 1978, No. 1, 5-35; M. Brauen-Dolma, “Milleniarism in
Tibetan Religion.” In: B.N. Aziz, M. Kapstein (eds.), Soundings in Tibetan
Civilization, Delhi 1985, 245-256; R. A. Stein, Grottes-matrices et lieux saints de
la déesse en Asie Orientale. Paris: Ecole Francaise d’Extreme-Orient. (Publications
de I’Ecole Francaise d’Extreme-Orient 151), 1988; T. Huber, “Where exactly are
Caritra, Devokota and Himavat? A Sacred Geography Controversy and the
Development of Tantric Buddhist Pilgrimage Sites in Tibet.” In: Kailash, XVI,
Nos. 3-4, 1990, 121-164; H. Diemberger, “Lhakama [lha-bka’-ma] and Khandro-
ma [mkha’ ’gro ma]: The Sacred Ladies of Beyul Khenbalung [sbas-yul mKhan-pa-
lung].” In: E. Steinkellner (ed.), Tibetan History and Language. Studies dedicated
to Uray Géza on his seventieth birthday. Wien 1991, 137-153; F.-K. Ehrhard,
“Political and Ritual Aspects of the Search for Himalayan Sacred Lands.” In:
Studies in Central & East Asian Religions, Vol. 9, 1996, 37-53; F.-K. Ehrhard,
“The Role of ‘Treasure Discoverers’ and Their Writings in the Search for Hima-
layan Sacred Lands.” In: The Tibet Journal, Autumn 1994, Vol. XIX, No. 3, 3-20;
F. Pommaret, “Entrance-keepers of a Hidden Country”: Preliminary Notes on the
Monpa of South-Central Bhutan.” In: The Tibet Journal, Autumn 1994, Vol. XIX,
No. 3, 21-62; C. Cantwell, “Rewalsar: Tibetan Refugees in a Buddhist Sacred
Place.” In: The Tibet Journal, Spring 1995, Vol. XX, No. 1, 3-9; H. Diemberger,
“Political and ritual aspects of mountain cults in the hidden valley of Khenbalung -
Tradition, decline and revitalisation.” In: A. M. Blondeau / E. Steinkellner (eds.),
Reflections on the Mountain, Wien 1996, 219-231.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 899

Die Zeit, in der die Tibeter von den Mongolen bedrangt werden, ist auch die
Zeit, in der samtliche grofe Orte, samtliche verborgenen Regionen, gedffnet
werden,;

die Zeit, in der alle Einwohner [der Mitte] ans Ende [Tibets] fliehen;

die Zeit, in der die neun Erscheinungsformen [des] Mara schrittweise erwachen;
die Zeit, in der Hunger, Frost und Hagel, in der viele bose Jahre kommen ... ;
die Zeit, in der viele die Religion aus ihren Herzen reissen;

die Zeit, in der viel Streit und Kampf entsteht:

dies ist auch die Zeit, in der man alle Armeen der Hor und Sog abwehrt.80

Die Genese der Vorstellung der verborgenen Lander als Reaktion auf die
Mongoleneinfille in Tibet und die spatere mongolische Oberhoheit wird
von einem Text bestitigt, der im Jahre 1355, also gut zwei Jahrhunderte
friher, in Thar pa glin im bhutanesischen Bum than von dem beriihmten
Dri me ’od zer8! verfaBt worden ist und das verborgene Land Bum thar
beschreibt.82 Schon in diesem friilhen Text wird die Verfiigbarmachung
eines shas yul mit den Mongoleneinfillen in Verbindung gebracht.83 Auch
in anderen Texten zu den “verborgenen Lindern” tauchen immer wieder
Anspielungen auf die Mongolen auf: so heiBt es in einem grer ma-Text, der
das verborgene Land mKhan pa lun beschreibt, die siidliche Seite des Tales
von mKhan pa lun sei geformt wie ein “wilder Mongole” .84 Dieses Bild

80 Fol. 11r1-5: bod kyi yul rnams hor gyis fien pa’i dus / mtha’ dmag thams cad dbus
su rdib pa’i dus / gnas chen sbas yul thams cad ‘byed pa’i dus / dbus mi thams cad
mtha’ la "bros pa’i dus / bdud sprul dgu rnams rim par lan ba’i dus / mu ge sad ser
lo fies man ba’i dus / ... siin nas chos byed bar chad man ba’i dus / chas gos spyod
pa 'gyur ldog man ba’i dus / ... hor sog mtha’ dmag thams cad bzlog dus yin /. Auf
Fol. 12r5-6 heiBt es weiter, dass die Menschen, nachdem das verborgene Land O
rgyan gedffnet worden ist, dorthin [vor den Mongolen] flichen und die Befreiung
erlangen.

81  Kun mkhyen Klon chen rab ’byams pa Dri med ’od zer (1308-1363).

82  Bumthari lha’i sbas yul gyi bkod pa la bsnags pa me tog skyed tshal.

83  Fol. 38r6: sog po’i mtha’ dmag rnams kyan 'byun du fie / 'di ‘dra’i rgya mishan
bsam Zin skyob 'phel.

84  sBas yul mkhan pa lun gis lam yig sa dpyad dan bcas pa bZugs so, Fol. 11r1: sog
po khros pa ‘dra. Der Text wird dem Rig ’dzin rGod ldem (1337-1409) zuge-
schrieben, der zuerst das verborgene Land Sikkim “gedffnet” hat. Es handelt sich



900 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

des “verborgenen Landes” als Antipode zu dem von Mongoleneinféllen
zerriitteten Tibet beinhaltet zwei Aspekte: einmal den Gegensatz zwischen
“wild/ungezihmt/Wildnis” und “kultiviert/ Kulturlandschaft/Garten”, zum
anderen den Prozess der Verwandlung der Wildnis in eine Kulturland-
schaft, wie auch Ramble bemerkt: “An image that is sometimes used to
express this process [to eliminate wilderness by subjugating it; Anm. d.
A.] is that of cultivation ... . But this remains only an image, because un-
cultivated nature too may be seen as tame once it has been included within
the sphere of Buddhist (or Bon) influence. The paradigm of nature so con-
verted is the gnas, the sacred site.”85

4

Das Bild des Fremden wird wesentlich von den unterschiedlichen Bediirf-
nissen der gesellschaftlichen Gruppen, zu deren Gruppenidentitit es einen
Beitrag leistet, determiniert. Die rNin ma pa, denen Blo gros rgyal mtshan
angehorte, hatten im spiten 16. und frithen 17. Jahrhundert keinerlei po-

um ein dbu med-Manuskript, das G. Orofino in Faksimile herausgegeben und
iibersetzt hat, s. G. Orofino, “The Tibetan Myth of the Hidden Valley in the
Visionary Geography of Nepal”, in: East and West, 41, 239-271. Zu sBas yul
mKhan pa lun s. auch H. Diemberger, “Gangla tshechu, Beyul Khenbalung:
Pilgrimage to hidden valleys, sacred mountains and springs of life water in
southern Tibet and eastern Nepal”, in: Ch. Ramble/M. Brauen (eds.), Anthro-
pology of Tibet and the Himalayas, Ziirich: Volkerkundemuseum der Universitét
Ziirich, 1993, 60-72.

In dem von Johan Reinhard in (leider sehr unzureichender) Transliteration gege-
benen Text iiber mKhan pa lun, der ebenfalls dem Rig ’dzin rGod ldem zuge-
schrieben wird, heiBt es: “Wihrend der Zeit des Niedergangs [des Buddhismus]
werden die Truppen der Hor in das Zentrum Tibets eindringen. Sie werden alle
Tibeter vernichten ...” (... dus kyi mar sgrib dus / hor dmag bod kyi dbus ’dir "on
/ bod rnams tham cad brlag nas kyan /). Padmasambhava selbst wird diese Pro-
phezeiung in den Mund gelegt. S. J. Reinhard, “Khembalung: The Hidden
Valley”, in: Kailash, Vol. VI, 1978, No. 1, 5-35.

85  Zitiert nach F. Pommaret, a.a.0., 55.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 901

litische Machtstellung innerhalb der tibetischen Gesellschaft inne, sondern
sahen sich an die Peripherie des eigentlichen politischen Geschehens
gedringt.86 Daher sollte die durchweg negative Wahrnehmung der Mongo-
len in den Schriften des Blo gros rgyal mtshan m.E. nicht als genereller
Ausdruck des Mongolenbildes der Tibeter zu jener Zeit verstanden wer-
den, sondern auch als Protest auf die mongolenfreundliche Politik des 5.
Dalai Lama. Folgerichtig begegnete dieser dem Blo gros rgyal mtshan mit
Feindseligkeit, seine Schriften wurden zum Teil vernichtet, so dass wir
heute nur noch wenige Werke von ihm besitzen.

In den 1629 abgefaiten Sa skya pa-Annalen (Sa skya pa’i gdur rabs)
des Throninhabers (Khri ’dzin) von Sa skya,®7 werden die Mongolen im
Kontext des beriihmten Berufungsschreibens des Mongolenfiirsten Géden an
den Sa skya pandita im 13. Jahrhundert als “unwissend” (rmos) und “bos-
artig” (gdug pa can), als Menschen, “vor denen man sich fiirchten muss”
(jigs su run ba Zig),88 beschrieben. Sie besitzen kein Mitleid (s7ir rje med),
d.h. sie besitzen die zentrale buddhistische Tugend nicht, die fiir den
buddhistischen Erkenntnisweg entscheidend ist, jedoch groBe Korperkraft,
und ihre Zahl ist so groB wie die der Asuras. Sie erlegen den Tibetern, und
zwar Laien wie Klerus gleichermafBen, harte Steuern und Arbeitsdienste auf.
Obwohl die Mongolen hier eindeutig als die Herrschenden beschrieben
werden und die Tibeter als ihre Untertanen, versucht der Autor im weiteren
Verlauf des Textes trotzdem, die Eroberungspolitik der Mongolen in das
eigene kulturelle Schema der religios fundierten Beziehung zwischen
weltlichen Gabenherrn und geistlichen Funktionstrigern zu integrieren. Die
durch den Mongolenfiirsten Goden ausgesprochene Einladung an den Sa
skya Pandita, die tatsichlich eine Vorladung an den mongolischen Hof
darstellte, deren Negierung sicherlich unangenehme Sanktionen gegeniiber
dem unbotmifigen Tibet nach sich gezogen hitte, wird im Kontext der Sa

86  Zur politischen Situation im Tibet des ausgehenden 16. und frithen 17. Jahr-
hunderts s. Z. Ahmad, Sino-Tibetan Relations in the Seventeenth Century, Roma
1970 (Serie Orientale Roma XL), 99ff.

87  Der Khri ’dzin von Sa skya, der sNags *chan Nag dban kun dga’ bsod nams grags
pa rgyal mtshan dpal bzan po (geb. 1597), verfafite das Werk im Mirz des Erd-
Schlange-Jahrs (1629) im Sa skya-Kloster. Das Werk wird ausfiihrlich bei D.
Schuh, Erlasse und Sendschreiben, 12-15, besprochen.

88  S. die etwas abweichende Ubersetzung des Ausdrucks bei Schuh, op. cit., 17.



902 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

skya pa-Annalen religios interpretiert: Goden wird nun eine religidse
Motivation der Einladung unterstellt. Durch diese Ideologisierung gelingt es
dem Verfasser, die militirische Uberlegenheit der Mongolen zu negieren
und sich zugleich der eigenen Identitit zu versichern, die in der kulturellen
und religidésen Uberlegenheit der Tibeter begriindet ist.89

Ich hatte schon auf die Begegnung zwischen dem Altan gayan der
Timed-Mongolen und dem Oberhaupt der tibetisch-buddhistischen dGe lugs
pa-Schule, bSod nams rgya mtsho, am Kukunor im Jahre 1578 hingewiesen.
Wihrend dieses beriihmten Treffens erhielt der tibetische Geistliche von dem
mongolischen Qayan den Ehrentitel Dalai Lama,0 unter dem in der Folge
diese Inkarnationslinie des tibetischen Buddhismus beriihmt wurde. Nach
dem Tode des bSod nams rgya mtsho, der als 3. dieser Inkarnationslinie gilt,
wurde die 4. Inkarnation in einem Urenkel des Altan qayan gefunden. Yon
tan rgya mtsho, der neue 4. Dalai Lama, konnte seine Linie miitterlicherseits
auf den Cinggis qayan-Bruder Qabutu qasar zuriickfiihren.9! In seiner
Person konzentrierte sich daher nicht nur geistliche Macht, sondern auch
weltliche aufgrund seiner Abstammung. Es lag natiirlich vor allem im
Interesse der dGe lugs pa-Schule, die mongolischen Fiirsten dauerhaft als
weltliche Unterstiitzer an sich zu binden, da sie im Gegensatz zu anderen
tibetisch-buddhistischen Schulen in Tibet sich nicht der Unterstiitzung weltli-
cher Machthaber hatten versichern kdnnen. Die Anerkennung eines Mongo-

89  Schuh, op. cit., 19, bemerkt treffend dazu: “Im Schreiben wird eine mit buddhi-
stischen Missionsgedanken konforme religiose Motivation der Einladung klar aus-
gesprochen. Zudem unterstellt diese Version dem Gdden eine intime Kenntnis des
Buddhismus. Dennoch enthélt die mit dem Kontext gegebene Darstellung ... dazu
den Widerspruch, dass aus einem so schrecklichen, wilden, religionsfeindlichen
Reich eine solchermassen motivierte Einladung gar nicht ergehen konnte.”

90 Der Titel lautet vollstindig jayigamsiy véir-a dar-a sayin Coytu buyan-tu dalai
(nach dem Erdeni tunumal, Fol. 29v22-23). Sayang Secen gibt den Titel im
Erdeni-yin tob¢i etwas anders, namlich nur als véir dar-a dalai lam-a an, s. E.
Haenisch, Eine Urga-Handschrift des mongolischen Geschichtswerks von Secen
Sagang (alias Sanang Secen), Berlin 1955, Fol. 77v7-8.

91  Dies berichtet das Alran tob¢i des Lubsandandjin, s. A. Mostaert / F.W. Cleaves,
Altan Tob¢i. A Brief History of the Mongols by bLo-bzan bstan-’jin with a Critical
Introduction by the Reverend A. Mostaert and An Editor’s Foreword by F.W.
Cleaves. Cambridge, Mass., 1952, II, 184,6.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 903

len als hochsten geistlichen Reprisentanten einer tibetisch-buddhistischen
Schulrichtung sorgte fiir eine hohe Akzeptanzbereitschaft dieser Schule
durch die mongolischen Fiirsten. Dariiber hinaus trug die Inthronisierung
eines Urenkels des Altan qayan als Nachfolger des 3. Dalai Lama wesentlich
dazu bei, die bestehenden sozialen und geschichtlichen Unterschiede
zwischen Tibetern und Mongolen zu verringern und den ProzeB einer
gemeinsamen religidsen Identititsbildung fiir beide Volker einzuleiten.
Jedoch zeigten sich aufgrund der hier beschriebenen Fremdwahr-
nehmungsprozesse der Tibeter auch Schwierigkeiten. Selbst die dGe lugs pa-
Geistlichkeit reagierte nicht nur zustimmend auf die Bestimmung eines
Mongolen zum 4. Dalai Lama. Der junge 4. Dalai Lama verbrachte seine
friihe Jugend in der Mongolei und trat seinen Weg nach Lhasa, wo er
offiziell inthronisiert wurde, relativ spit an, nimlich erst im Jahre 1602.92
Schon diese lange Zeitspanne bis zu seiner offiziellen Inthronisierung ist
etwas ungewohnlich. Dariiber hinaus stimmt nachdenklich, dass nach dem
schon zur Zeit des 3. Dalai Lama etablierten Brauchs einer der hochsten
tibetisch-buddhistischen Wiirdentriger, der Khri Rin po che des dGa’ ldan-
Klosters, den jungen Dalai Lama aus der Mongolei nach Lhasa geleiten
sollte. Er entsandte jedoch seinen Schatzmeister (Tib. phyag mdzod), den Gu
§r1 dpal ldan rgya mtsho,93 diese Entscheidung mit seinem hohen Alter
begrindend. Der wahre Grund konnte jedoch darin gelegen haben, dass er
eine mongolische Wiederverkorperung des Dalai Lama, der ja Abt des
groBten tibetischen dGe lugs pa-Klosters wurde, ablehnte.?4 Dieser Verdacht
wird verstirkt durch die ablehnende Haltung gegeniiber dem mongolischen
Dalai Lama in manchen tibetischen Geschichtswerken, die den 4. Dalai

92  Nach dem Erdeni tunumal, Fol. 50v16-19.

93  S. die tibetische Biographie des 4. Dalai Lama, Jig rten dban phyug thams cad
mkhyen pa yon tan rgya misho dpal bzan po’i rnam par thar pa nor bu’i phren
ba, (Reproduced from clear prints of the ’Bras-spuns Dga’-ldan Pho-bran blocks.
Published by Tashi Dorje, Tibetan Bonpo Monastic Community, Dolanji, Delhi
1982), Fol. 16v4ff.

94 Diesen Verdacht auBert schon Tucci, Tibetan Painted Scrolls, 1, 50-51, der die
Ereignisse bei der Einholung des jungen 4. Dalai Lama nach Tibet sehr austiihr-
lich schildert. Vgl. auch G. Schulemann, Geschichte der Dalai Lamas, Heidel-
berg 1911, 118-119.



904 KARENINA KOLLMAR-PAULENZ

Lama gar nicht erst erwihnen.95 Ein Mongole in einer solch hohen, fiir die
Tibeter identititsstiftenden Position bereitete augenscheinlich Akzeptanz-
schwierigkeiten.96

Zusammenfassend 148t sich feststellen, dass der Prozess der Fremdwahr-
nehmung der Mongolen durch die Tibeter durch die Jahrhunderte auf zwei
verschiedenen Ebenen ablief und verschiedene Fremdheitsdiskurse mitein-
schlieBt. Die Mongolen waren wichtige politische Biindnispartner bestimm-
ter Gruppen der tibetischen Geistlichkeit und wurden daher auch ideolo-
gisch in ein buddhistisch fundiertes sozioreligioses System gegenseitiger
Abhingigkeit eingebunden. Die religids-politische Einbindung der Mongo-
len implizierte jedoch noch nicht ihre kulturelle Gleichwertigkeit in den
Augen der Tibeter. So ist es bezeichnend fiir die bestenfalls ambivalente
Haltung der Tibeter zu den Mongolen, dass noch in dem 1820 verfaBten
tibetischen geographischen Werk Dzam glin rgyas bsad die Mongolen als
ungeschlacht charakterisiert werden. Das Verhiltnis zwischen Tibetern und
Mongolen bewegte sich seit dem spéten 16. Jahrhundert im Spannungsfeld
zwischen einem religios fundierten kulturellen Uberlegenheitsgefiihl der
Tibeter und einem in der buddhistischen Missionierung begriindeten Egali-
tatsanspruch der Mongolen. Wolfgang Reinhard hat fiir Europa konstatiert,
dass, anders als in anderen Kulturen, mit dem Bild des Barbaren und des
Heiden Europa “zwei zur Abgrenzung gegen Andere dienliche Alteritits-

95 So z.B. in dem 1698 verfassten Vaidirya ser po des sDe srid Sans rgyas rgya
mtsho.

96 Das Europa der Renaissance weist eine Parallele zu dieser Situation, in der der
hochste geistliche Wiirdentrager ein Fremdnationaler ist, auf: Papst Hadrian VI.
(1522-1523), der aus den Niederlanden stammte, stieB in seiner kurzen Amtszeit
auf eine breite Front der Ablehnung in der romischen Kurie, die die Wahl eines
Niederlidnders zum Papst mit Unwillen aufgenommen hatte. Es ist bezeichnend,
dass nach dem frithen Tod Hadrians die Ordnung durch die Wahl eines Italieners
zum Nachfolger (Giulio de Medici: Clemens VII.) wiederhergestellt wurde, so
wie in Tibet nie mehr ein Nicht-Tibeter als Reinkarnation des Dalai Lama aner-
kannt worden ist.



DAS MONGOLENBILD DER TIBETER 905

muster entwickelt” hat, “die alternativ, aber auch kombiniert eingesetzt
werden konnten und auf diese Weise wirksamer wurden als die anderswo
verbreiteten ethnozentrischen Kategorien.”97 Es bleibt fiir die Zukunft zu

untersuchen, ob seine Aussage nicht auch auf die hier skizzierten tibeti-
schen Fremdwahrnehmungsprozesse zutrifft.

97 W. Reinhard, “Der ‘Andere’ als Teil der europdischen Identitdt. Vom ‘Barbaren’
zum ‘Edlen Wilden’.” In: M. Delgado/M. Lutz-Bachmann (Hg.), Herausforde-
rung Europa: Wege zu einer europdischen Identitdt. Miinchen 1995, 149.






	"Religionslos ist dieses Land" : das Mongolenbild der Tibeter

