Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 4

Artikel: Vom Nutzen und Vorteil der Bildbetrachtung : Zong Bings Theorie der
Landschaftsmalerei

Autor: Obert, Mathias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147511

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOM NUTZEN UND VORTEIL DER BILDBETRACHTUNG:
ZONG BINGS THEORIE DER LANDSCHAFTSMALEREI

Mathias Obert, Miinchen

Das nur 424 Schriftzeichen umfassende “Vorwort zum Malen von Berg
und Wasser” (Hua shan shui xu 2 ||| 7k J%) von Zong Bing = {§ (375-
443) stellt eine der friihesten und zugleich wichtigsten Quellen zur Theorie
der Landschaftsmalerei in China dar. Entsprechend zahlreich sind die
Anstrengungen, die die jiingere Forschung zu seiner Deutung unternom-
men hat. Gut ein halbes Dutzend Ubersetzungen ins Englische, Japanische
und Franzosische sowie etliche eingehende Kommentare liegen dazu vor.l

1

Wichtige Hinweise verdankt die vorliegende Untersuchung einem mehrere Inter-
pretationsstrange zusammenfiihrenden und um wichtige Aufschliisse erginzenden
Aufsatz mit Ubersetzung von Susan Bush, “Tsung Ping’s Essay on Painting
Landscape and the ‘Landscape Buddhism’ of Mount Lu”, in: dies./ Christian
Murck (Hg.), Theories of the Arts in China, Princeton (UP) 1983, 132-164
(stiitzt sich bes. auf diese japanischen Vorarbeiten: Nakamura Shigeo, Chugoku
garon no tenkai, Kyoto 1965, 59-81; Hatano Takeshi, “So Hei ‘Ga sansui jo’ no
tokushitsu”, in: Chugoku chusei bungaku kenkyu 7 (1968), 37-54). In demselben
Sammelband findet sich weiterhin ein beachtenswerter Beitrag zu einer zentralen
Idee bei Zong Bing von Kiyohiko Munakata, “Concepts of Lei and Kan-lei in
Early Chinese Art Theory” (a.a.0. 105-131). Hinzuweisen ist ferner auf die, in
kritischer Absicht ausfithrlich kommentierte Ubersetzung von Hubert Delahaye,
Les premieres peintures de paysage en Chine: Aspects religieux, Paris (Publi-
cations de L’Ecole Frangaise d’Extréme-Orient, Vol. CXXIX) 1981, 75 ff. S.
dartiber hinaus: W. R. B. Acker, Some T’ang and pre-T’ang Texts on Chinese
Painting. Translated and annotated by W. R. B. Acker, 2 Bde., Leiden 1954/
1974, Bd. 2, 123ff.; Leon Hurvitz, “Tsung Ping’s Comments on Landscape
Painting”, in: Artibus Asiae 32 (1970), 146-156; Michael Sullivan, The Birth of
Landscape Painting in China, London 1962, 102ff.; Osvald Sirén, Chinese
Painting, 7 Bde., New York 1973, Bd. 1, 35ff.; Xu Fuguan %% {€ &1, Zhongguo
yishu jingshen w1 B 24 i #5 8, Taibei (Xuesheng shuju) 1966, 137 ff.; Ye Lang



840 MATHIAS OBERT

Eine Ubertragung ins Deutsche sei hier immerhin “nachgereicht”, um die
bei Zong Bing ansetzenden Uberlegungen im folgenden verstindlich zu
machen. Letztere erwachsen aus der Uberzeugung, daB diese Schrift nicht
nur zu Recht als ein Meilenstein in der Ausbildung einer eigenstindigen,
fir die spitere Entwicklung der chinesischen Kunst wie der Geistes-
geschichte im ganzen so bedeutsamen Gattung der “Berg-Wasser-Bilder”
angesehen wird, sondern einen weitreichenden Anstoff fiir die Reflexion
tiber uns geldufige Themen wie “Natur”, “Landschaft” und die Wahr-
nehmung und kiinstlerische Umsetzung dieser Gegenstinde in China
darstellt. Daher soll sie hier im Hinblick auf eine &sthetische Theorie
befragt und nicht zuletzt fiir eine komparative Asthetik fruchtbar gemacht
werden.2 Das nicht geringe philosophische Potential der kurzen Darlegung
Zong Bings wurde bisher nicht geniigend herausgearbeitet, erhilt es doch
seine eigentliche Bedeutung vielleicht erst im Rahmen der Frage nach
Urspriingen, Zielen und dem Selbstverstindnis der Malerei und nach

TEBH, Zhongguo meixue de kaizhan 7 5] £ 2 7 §§ B, 2 Bde., Taibei (Jinfeng)
o.J., Bd. 1, 60ff.; Einblick in die chinesische Forschung gewahren dariiber hin-
aus: Li Zehou 2= 2 |2 / Liu Gangji % #f #C, Zhongguo meixue shi = [&] 3 £
', 5 Bde., Peking (Zhongguo shehui kexue chuban) 1987, Bd. 2, 495ff.; Chen
Chuanxi [ {# f& , “Shanshuihua yu xuanxue (|| 7K & i 20 £ 7| in: Meishu yan-
Jiu FE iy 0F 95 (My) 1983:4, 59-61 (“Berg und Wasser” vermittelt bei Zong Bing
u.a. nach dem Vorbild der xuanxue als ein konkreter Ausdruck das dao fiir die
Anschauung); Wang Long T i, “Shanshuihua de chansheng he Zong Bing de
‘Hua shanshui xu’ || 7K B E A M ZIRAIEZ 111K F7, in: My 1983:4, 61-64
(“Berg und Wasser” als Manifestation des Unsichtbaren im Rahmen der Naturer-
kenntnis und der Lehre vom Schoénen; Perspektive als technisches Problem); Shi
Lan Jjifi [%] , “Shanshuihua chansheng de sixiang genyuan [l 7K 2 & 4 iy B AR
i, in: My 1984:2, 66-68; Ya Zhang =5 F&, “Mei dao: Shanshuihua de wenhua
dingwei Uf 38 : 111 /K & /49 XAk E £iL7, in: My 1998:4, 21-24; Xie Lei 3 &,
“Guan dao chang shen - Zong Bing ‘Hua shanshui xu’ zheng du £} i #5 fi - &%
N ZE K FFIE 87, in: My 1999:2, 17-19 (zu tendenziose Darstellung des
buddhistischen Anliegens bei Zong Bing).

2 Einen einsamen Ansatz zur komparativen Asthetik in westlicher Sprache bildet:
Zhu Liyuan / Gene Blocker (Hg.), Contemporary Chinese Aesthetics, New York
1995.



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 841

leitenden Gedanken und Begriffen der Asthetik. Eine sich an den Grund-
problemen &sthetischer Theorie orientierende Kontrastierung mit euro-
paischen Traditionen &4sthetischen Denkens und kiinstlerischer Arbeit
vermag hier weiterreichende Aufklirung zu schaffen. Zugleich mag sie
manches MiBverstindnis, insbesondere der westlichen Sinologie, zu iiber-
denken helfen. DaB das hier Vorgestellte lediglich als Denkansatz fiir ein
solches Vorhaben zu gelten beansprucht, versteht sich von selbst.

Wie der tang-zeitliche Sammler und Kunstkritiker Zhang Yanyuan 4
= i& schreibt, verweigerte sich Zong Bing zeitlebens einer Anstellung bei
Hofe. Er zog es vor, die Berge zu durchstreifen und als Musiker, Kalli-
graph und Maler ein zuriickgezogenes Leben zu fithren.3 Als Anhinger des
Buddhismus in der bedeutenden Gemeinde im Lushan [ |[|-Gebirge um
Hui Yuan 2% 3= ferner verfaBte er eine grofere Verteidigungsschrift zur
Lehre Buddhas vom karmischen Kreislauf der Wiedergeburten, das Ming
fo lun TF {3 3 .4 Im Alter aber hat Zong Bing, vermutlich als einer der
ersten, den Ertrag seiner Wanderungen mit dem Pinsel festgehalten und
das in der Bergeinsamkeit Gesehene und Erfahrene vermittels einer neu-
artigen, eigenstandigen “Landschaftsmalerei” in seine hidusliche Umgebung
hereingeholt. Aus seinen spiten Lebensjahren, als Altersschwiche und
Gebrechen ihn ans Haus fesselten, stammen nach eigenem Bekunden die
im folgenden iibersetzten, bahnbrechenden Darlegungen.

5 Zong Bings Text und Kurzbiographie sind iiberliefert im sechsten Band der be-
kannten Kunstgeschichte von Zhang Yanyuan (hier zugrundegelegt ist der Text
nach: Li dai ming hua ji f# {{ 44 & ZC (Zhongguo meishu lunzhu congkan
E M7= ¥ 1), Peking 1963, 129-132).

4 Enthalten im Hong ming ji 5/.08 £ , T (=Taisho shinshu daizokyo X [F 118 K
ik #% , ed. Takakusu Junjiro, Tokyo 1928) 52, 2102, 9-16. Zu begrifflichen und
gedanklichen Parallelen wie zum Problem einer buddhistischen Ausrichtung des
Hua shan shui xu im ganzen vgl. die eingehenden Untersuchungen von Bush und
Munakata (fuBend auf Nakamura und Hatano) sowie die Darstellung von Liu
Gangji (Li Zehou / Liu Gangji 510ff.). Zur Laiengemeinde am Lushan, als deren
bedeutendes Mitglied Zong Bing gilt, s. Erik Ziircher, The Buddhist Conquest of
China, Leiden 1959, 217ff.



842

MATHIAS OBERT

Vorwort zum Malen von Berg und Wasser?

Der vollendete Mensch trigt in sich den weghaft leitenden Sinn® und sagt sich
den Dingen zu.” Die tugendhaft Weisen machen ihr Inneres klar und kosten von
den Sinngestalten. Was Berge und Gewasser angeht: Sie sind stofflich gegeben
und neigen zugleich den geistigen Kriften zu. Daher mufite es fiir Xuan Yuan,
fir Yao, Kong [zi], Guang Cheng [zi], Da Wei [od. Da Yu], Xu You, [die Leu-
te aus] Gu Zhu und ihresgleichen notwendigerweise zu einem Aufsuchen von

Grundlage dieser Ubersetzung bildet die Version in: Yan Kejun £ o] ¥4, Quan
Song wen 2 & 3, Bd 20. Um die genannten Vorarbeiten (s.0. Anm.1) nicht un-
notig zu reproduzieren, beschrinken sich die Anmerkungen hier auf das fiir ein
Verstandnis des Textes Wesentliche.

Um sowohl die esoterische GroBschreibung “das Tao” als auch die ontologisie-
rende Fehlinterpretation nach Art einer arché, eines “Prinzips” oder obersten
“Gesetzes” zu vermeiden und zugleich das Motiv der “Leitung”, die ein “Weg”
bietet, zu erhalten, ist hier fiir dao ;& in Anlehnung an eine nach wie vor respek-
table Intuition Richard Wilhelms, erginzt um Uberlegungen zur Offenheit von
“Sinn” wie die von Gilles Deleuze in seiner Logique du Sens vorgetragenen,
diese Wiedergabe gewdhlt.

Oder nach der Schreibung ying Bt bei Zhang Yanyuan 130: “... und 148t die
Dinge [in sich] widerscheinen.” Fiir die Version ying [ in Quan Song wen
spricht immerhin der aus Zhuangzi it 22 bekannte Ausdruck ying wu fE 4.
Bei der Wiedergabe dieser einfluBreichen Wendung soll eine zu passivische Kon-
notation des “bloBen Reagierens” in dem von Charles Le Blanc fiir ganying /&% &
vorgeschlagenen Begriff der “Resonanz” (s. ders., Huai-Nan Tzu. Philosophical
Synthesis in Early Han Thought, Hongkong 1985, bes. 209f.) ebenso vermieden
werden wie die rationalistisch gefdrbte, gleichsam drittinstanzlich lberpriifbare,
formale Gleichheit des “Einklangs”. Ich wahle daher nach MafBgabe eines, akti-
visch im Sinne der Waldenfels’schen Antwortphinomenologie (s. Bernhard Wal-
denfels, Antwortregister, Frankfurt a.M. 1994) begriffenen, auf den Anspruch der
Dinge hérenden “antwortenden Ent-Sprechens” fiir ying die Ubersetzung mit
“sich zusagen” (vgl. Le Blanc, 87: “to respond” fiir ying allein). Vgl. gegen die
Lesung ying & die, teils spekulativ anmutenden Einwéinde in Delahaye 84ff./90.
Auch iiberzeugt die Ubersetzung “brille sur toutes les choses du monde” fiir ying
wu B 4] angesichts der spateren Formulierung ying yu jue dai Bt i & £ nicht.



10

ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 843

[Gebirgen wie dem] Kongtong, Juci, Maogu, Jishou und Dameng8 kommen.
Auch spricht man [ja] von “der Freude des Giitigen und des Wissenden”® daran.
Jener vollendete Mensch nun 148t mit seinem Geist den weghaft leitenden Sinn
aufgehenl® und die tugendhaft Weisen stehen mit ihm in unmittelbarer Ver-

Es handelt sich zum gréBeren Teil um legendére Gestalten von besonderer Weis-
heit und die Gebirge, mit denen sie von der Uberlieferung in Verbindung ge-
bracht werden; s. dazu im einzelnen wie zur Interpretation der jeweiligen Topoi
die Angaben bei Hurvitz, Acker oder Bush. Zur zeiteniibergreifenden Lehre des
Konfuzius in Verbindung mit dem Topos des Bergblicks, in dem sich Welt und
Geist iiber die Zeitalter hinweg vereinigen, vgl. tiberdies den deutlichen Hinweis
im Ming fo lun, T 52, 2102, 15a: “... Ubersteigt er nicht deshalb die eine Genera-
tion [der eigenen Gegenwart], weil er [da] im Geist eins wird mit den acht Wei-
ten?” (qi fei shen he yu ba xia gu chao yu yi shi zai = FE &5 /BB R —
THEx).

Anspielung auf Lunyu 3 & (Gespriche [des Konfuzius]) 6, 23.

Oder nach der Schreibung fa % bei Zhang Yanyuan 130: “...macht mit seinem
Geist den weghaft leitenden Sinn zum Gesetz.” Vgl. auch die Parallelstelle im
Ming fo lun, T 52, 2102, 13a: wei fo ze yi shen fa dao ME {# HI| 1L #1738 . Gegen
diese Lesung spriche - dem deutlichen Anklang an Laozi 7 - 25 zum Trotz -
allenfalls folgendes: Zum einen wird eingangs gesagt, der vollendete Mensch
“trage den weghaft leitenden Sinn in sich” (han dao 4;3&). Warum sollte er sich
da vermittels seines Geistes erst noch darauf wie auf ein auBerhalb seiner ange-
siedeltes “Gesetz” beziehen? Auch ist in strenger Parallele zu der Stelle in Laozi
25 der Hinweis auf den Geist als Mittel und Ort dieses Bezuges liberfliissig. Zum
andern zeichnet doch auch die tugendhaft Weisen (xian &) gerade dies aus, daB
sie auf vollendete Weise sich nach dem weghaft leitenden Sinn (dao &) aus-
richten. Und sollten sie dazu nicht in der Lage sein, weil eben vor ihnen “vollen-
dete Menschen” den weghaft leitenden Sinn innerhalb der menschlichen Welt zur
Entfaltung gebracht haben? Dieses Verstindnis deckt sich mit der Rolle, die dem
“vollendeten Menschen” sowohl in der konfuzianischen als auch in der daoisti-
schen und buddhistischen Tradition zugedacht wurde. Vgl. zur Gleichartigkeit der
drei Lehren auch die dritte Antwort im Ming fo lun, bes. T 52, 2102, 12a: Kong
Lao fa yin zhi dao |, ¥ 3% 75 3§ 38 und Kong Lao Rulai gong zhe F|, 3 il 2K £
i . Zu dem Vorschlag, sheng B2 im Hua shan shui xu als Bezeichnung fiir
Buddha(s) zu interpretieren, s. Delahaye 85; Bush 134.



844

11

12

13
14

MATHIAS OBERT

bindung. Wenn Gebirge und Gewisser mit ihren Kérperformen!! den weghaft
leitenden Sinn umschmeicheln und “der Giitige sich [daran] freut” - kommt er
da [dem Vollendeten und Weisen] nicht auch sehr nahe?

Ich liebte Lu und Heng [-Gebirge] iiber alles, war verschrieben dem Jing und
dem Wu [-Gebirge]!2 und war mir nicht bewuBt, daB das Alter herannahen
wiirde.13 Beschidmt war ich, daB ich nicht meine Lebenskraft sammeln und
meinen Korper unbeschwert machen konnte. Betriibt fiel ich [nun] unter die
[bergliebenden] Leute “vom steinernen Tor”.l4 Da zeichnete ich die Sinn-
gestalten, verteilte die Farbe und errichtete diese umwolkten Gipfel hier.

Wo nun Sinn und MaB des Wirklichen schon vor dem mittleren Altertum unter-
gegangen sind, konnen wir sie mit verstindigem Sinn noch nach tausend Jahren
aufsuchen. Wo ein Sinngehalt sich zeigt auBerhalb der Worte und der Sinnge-
stalten, kénnen wir mit unserem inneren Sinn ihn fassen im Geschriebenen der
Biicher. Um wieviel eher geben wir doch da von dem, wo unser Korper stets
verweilte, was unser Auge verliebt umspielte, die Formen mit Formen wieder,
zeigen mit Farbe das farbige Aussehen!

Mit den Ubersetzungsausdriicken “Kérperformen/verkorperte Formen” soll die
leibhafte Konkretheit von xing 72 betont und eine vielleicht voreilige Gleich-
setzung mit lediglich sichtbaren “Erscheinungsformen” gemieden werden.

Die Lage der Berge lafit sich im Einklang mit Zong Bings Biographie belegen;
vgl. Hurvitz, Bush.

Vgl. Lunyu 7, 19.

Nach verbreiteter Auffassung spielt die Stelle auf Lunyu 14, 38 an, wo Zi Lu +
% , ein Schiller des Konfuzius, am “Steintor” néchtigt und der Torwirter seinen
Meister so charakterisiert: “Das ist doch der, der weiB, daB es nicht geht, und es
doch betreibt!” Klagt demnach Zong Bing dariiber, dal er nun auch zu den Aus-
sichtslosen und “Idealisten” gehort? Oder schafft er es nicht, dazu zu gehdren
(vgl. die kritische Erdrterung der opinio communis in Delahaye 93 £.)? Aber be-
treibt er nicht sogleich etwas, wovon er sieht, daB es geht: Er beginnt zu malen?
Vielleicht sind mit dem “steinernen Tor” pars pro toto schlicht die von ihm
geliebten Berge, mit denen ja auch Konfuzius ein mehrfaches Band eint (s.0. im
Text), bezeichnet. Bush verweist auf tatsdchliche Bergausfliige der Gemeinde
vom Lushan, die auch zu einem Wasserfall mit Namen Shimen 45 F5, Steintor,
gefiihrt hétten (Bush 147f.; vgl. dazu Li Zehou/ Liu Gangji 513). Kam Zong Bing
mit dieser Gruppe von Ausfliiglern nicht mehr mit, lag statt dessen voller Kum-
mer daheim?



1B

16

17
18
19

ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 845

Wenn ferner - bei der GroBe des Kunlun-Gebirges und der Kleinheit der
Pupillel3 - [der Berg] auf ein Zoll an das Auge herandringt, so sind seine ver-
korperten Formen keinesfalls wahrzunehmen. Auf eine Entfernung von einigen
Meilen aber ist er von einer zollgroBen Pupille zu umfassen. Wahrhaftig, infolge
einer etwas vergrofierten Entferung erscheint er dann umso kleiner. Wenn ich
jetzt weie Seide aufspanne und ihn darauf aus der Ferne widerscheinen lasse, 16
dann konnen die Koérperformen des Kunlang [-Gipfels] innerhalb eines zoll-
groBen Vierecks umfaBt werden. Ziehe ich einen senkrechten Strich von drei
Zoll, entspricht er einer Hohe von tausend ren.l7 Quer [gezogene] Tusche von
einigen FuBl verkdrpert einen Abstand von hundert Meilen.

Wer daher gemalte Bilddarstellungen betrachtet, fiirchtet allein, daB die Artver-
wandtschaft nicht treffend gelungen sei. Nicht besorgt er sich um die Ahnlich-
keit bei verkleinertem Mafstab. Dies bringen ja die Umstinde von selbst mit
sich. So aber kénnen wir dann den Glanz erhabener Hohen wie die geistigen
Krifte des “dunklen Weiblichen”18 - das alles erlangen in einer einzigen Bild-
darstellung. Wenn jenes [Verfahren] nun, wonach wir mit [unserem] sich zu-
sagenden Auge und tibereintreffend versammelnden inneren Sinn Sinn und MaB
des Wirklichen [im Bild] betreiben,19 die Artverwandtschaft vollendet und tref-

Fiir kuang Wg , weit, ist vermutlich fong f# , Pupille, zu lesen; s. diese Version
bei Zhang Yanyuan 130.

Konkret gemeint ist hier wohl doch das fertige Gemilde, das eine “auf Entfer-
nung” angelegte Ansicht wieder erscheinen 148t (vgl. u. die Parallelstelle: sheng
xian ying yu jue dai E2 Ef fft §* #8& (%), nicht aber, wie manche Autoren spe-
kulieren, ein durchzupausendes Abbild auf der hochgehaltenen Seide; s. dazu
treffend Munakata 122 f.

Ein ren {]) entspricht acht chi X oder chinesischen FuB, also knapp drei Metern.
Das Zitat xuan pin < #l; spielt auf den “Geist im Tal” an; vgl. Laozi 6.

Oder: “... das sich zusagende Auge und der iibereintreffend versammelnde innere
Sinn als Regel genommen werden ...”. In diesem Sinne interpretieren die meisten
Autoren diese Stelle. Aber fehlt uns dann nicht jene wichtige Instanz, im Hinblick
worauf “das Auge sich zusagen, der innere Sinn iibereintreffend versammeln”
soll? Sollte etwa die vordergriindig sichtbare Erscheinung als Garant fiir die “Art-
verwandtschaft” (lei %H) einspringen - wie westliche Beobachter das so gerne
sdhen? Zu bedenken gilt auch das zweimalige Vorkommen von /i im Sinne einer
am Wirklichen vorkommenden Ordnungsinstanz (s.o. /i jue F ## und u. i ru B

M)



846

20

21

22

23

MATHIAS OBERT

fend gelungen macht, dann sagt sich das Auge [des Bildbetrachters] gleicher-
maBen zu und gemeinsam iibereintreffend versammelt [sein] innerer Sinn [es]
dann auch. Im Sich-Zusagen und {ibereintreffenden Versammeln werden wir
angeriihrt vom Geist. Der Geist springt iiber, Sinn und Mal des Wirklichen
stellen sich ein. Wenn wir auch immer wieder einfach nur20 die abgeschiedenen
Felsgebirge aufsuchten - welchen Zugewinn brichte dies noch dariiber hinaus?
Und wiederum ist [ja] beim Geist an ihm selbst ein endlicher Ansatzpunkt nicht
gegeben. Er nimmt sein Zuhause in den verkdrperten Formen und wird durch
Artverwandtschaft angeriihrt.2] Sinn und MaB des Wirklichen treten ein in
sichtbare Spuren, und gewif kénnen wir [dem dann] auf wunderbar gelungene
Weise Ausdruck verleihen - und wahrhaftig [haben wir es dann] auch zur
Ginze.

Darauthin verweile ich daheim in MuBe, regle meinen Atem, wische den Becher
aus und lasse die Zither erklingen. Ich entrolle ein Bild und setze mich in
Abgeschiedenheit davor. Ich durchdringe die Wildnis nach allen Seiten, wende
mich nicht ab vom keimenden Griin, das der Himmel férdert,22 und sage mich
einsam zu der menschenleeren Natur. In steilen Gipfeln, zerkliifteten Felsen, in
luftige Hohen aufragenden Gebirgen, Baumen in Wolken und der weiten Ferne
der Wilder scheinen Vollendete und tugendhaft Weise wider iiber die Zeiten
hinweg. Mit allen Wegen ist da ihr Geist und Sinnen verschmolzen. Was [muf}]
ich denn da noch tun!23 Ich lasse den Geist frei und weiter nichts. Wer hitte

Unklar ist, ob xu i, leer/muflevoll/vergebens, neutral das mufBevolle Wandern
anspricht oder ob es nicht sogar dessen Vergeblichkeit im Vergleich zur gelunge-
nen Bildbetrachtung bekriftigt. Delahaye 104f. macht den interessanten Vor-
schlag, hier nichts dergleichen, vielmehr eine Zuriickweisung des bloBen Imagi-
nierens zu verstehen.

S. Munakata 107 ff./123ff. zum Vorgang des “Anriihrens [des Geistes] durch
Artverwandtes” (gan lei /&% %¥8) mit besonderer Beriicksichtigung der Wirkung
von Bilddarstellungen.

Nach der Lesung /i &, hart, statt /i &), antreiben, verstehen manche Interpreten
- im Zuge sehr spekulativer Uberlegungen - die etwas ungewdhnliche Stelle eher
als einen Hinweis auf “Gefahren” oder “Unbilden”; vgl. Hurvitz 153, Delahaye
106t.

Vielleicht ist in diesem befreiten Ausruf eine Anspielung auf den bekannten Aus-
druck wu wei er wu bu wei & £ T # AN £, “ein Tun ist nicht gegeben und
zugleich ist nicht gegeben, daf} [etwas] unterbliebe”, aus Laozi 48 zu sehen.



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 847

demgegeniiber [sc. jener Bildbetrachtung gegeniiber?] einen vorziiglicheren Ort,
an dem der Geist frei wiirde?

II

Im selben Text finden wir den Schritt von der Naturbetrachtung zur
Malerei wie den weiteren Schritt zur Bildbetrachtung beschrieben. Damit
ist der duBere Rahmen eines autobiographischen Geschehens abgesteckt,
innerhalb dessen von Zong Bing eine theoretische Fundierung dieser
Entwicklung hin zur Landschaftsmalerei und zur Kunstbetrachtung geleistet
wird. Eindeutig 148t sich schon an der Anlage der Schrift sein Anliegen
ablesen. Es geht ihm darin um eine Legitimation der bildnerischen Berg-
Wasser-Darstellungen.24 Nach einer allgemeinen Einleitung kommt er bald
auf jenen Zeitpunkt zu sprechen, an dem in seinem eigenen Leben der
entscheidende Ubergang vom Aufenthalt in den Bergen zur Rekonstruktion
dieser Wanderungen durch die Vermittlung gemalter Bilder stattfand. Das
Thema der Bilddarstellung nimmt drei Viertel des Textes ein und wird so
zum beherrschenden Thema. Und wenn man vom SchluBf einmal absieht,
wo nicht vollig klar wird, ob die “Befreiung des Geistes” (chang shen
f#) am besten anhand von Bildern gelingen konne oder ob hier doch
wieder der Sinn der Schau von Berg und Wasser iiberhaupt herausgehoben
wird, sagt Zong Bing zumindest an drei Stellen sehr deutlich, worauf es
thm ankommt. “Im Geschriebenen der Biicher” (shu ce Z 75 ) bietet sich
fir den “inneren Sinn” (xin /() des Menschen ein Zugang zu jenem Sinn-
gehalt (zhi 'F), der Worte und Sinngestalten iibersteigt. Betont wird der
Beitrag, den die Fixierung der Rede in Biichern, die Uberlieferung in einer
materiellen Form also und iiber die Zeiten hinweg, fiir die Vermittlung des
Sinns leistet. Zielt dieses, gleichsam auf konfuzianische Gelehrsamkeit
anspielende Argument nicht auf eine Rechtfertigung der Malerei als einer
Niederlegung des Sinns in einer materiellen, dauerhaften Form? Auf dem

24 Zu beachten bleibt, daB der ubliche Ausdruck dafiir, shan shui hua |1| 7K &,
Berg-Wasser-Bild, nirgends féllt. Daf es sich gleichwohl um “menschenleere”
Bilder mit Bergen aller Art als Hauptmotiv handelt, geht aus mehreren Aussagen
des Textes zweifelsfrei hervor.



848 MATHIAS OBERT

Hohepunkt sodann seiner Ausfiihrungen zur Bildbetrachtung (guan hua tu
zhe % 2 [ %) wird Zong Bing noch deutlicher: “Wenn wir auch immer
wieder einfach nur die abgeschiedenen Felsgebirge aufsuchten - welchen
Zugewinn brichte dies noch weiter?” Soll mit dieser, im Kontext von Zong
Bings eigener Lebensgeschichte wie in dem einer Zeit, da sich nach unse-
rer Kenntnis eine eigenstindige “Berg-Wasser-Malerei” noch nicht hatte
etablieren konnen, wohl ein wenig trotzig klingenden Frage nicht vielleicht
einer Geringschitzung seitens der Partei der (gesunden) Bergwanderer mit
der Behauptung vom ebenbiirtigen Wert der Malerei gegeniiber der Natur-
erfahrung der Wind aus den Segeln genommen werden? Und zuletzt bietet
sich die stirkste Aufwertung von Bilddarstellungen in der nachdriicklichen
Behauptung: “... gewil konnen wir [dem dann] auf wunderbar gelungene
Weise Ausdruck verleihen - und wahrhaftig [haben wir es dann] auch zur
Génze.”

Seinen einleitenden Worten zufolge muB es Zong Bing freilich
zunéachst darum gegangen sein, den Wert der Naturerfahrung tiberhaupt fiir
die Existenzgestaltung zu begriinden. Dem dient die Bezugnahme einerseits
auf weise Figuren der Geschichte und ihre Verwirklichung hdochsten
Menschseins wie auf das Lunyu Zf & -Zitat von der Freude des Giitigen
und des Wissenden an Berg und Wasser, andererseits die Verwendung
bedeutungsgeladener Ausdriicke wie “der weghaft leitende Sinn” (dao &),
“die geistigen Krifte” (ling ) und der, nicht zuletzt aus der Spruchtradi-
tion des Yijing %} #& geldufigen “Sinngestalten” (xiang 52 ). Wenn wir das
Fehlen ausgesprochen buddhistischer Terminologie, dagegen den wieder-
holten Verweis auf Ausdriicke und Leitgedanken aus der konfuzianischen
und daoistischen Uberlieferung dem Zeitgeist und einer noch nicht allge-
meinen Verbreitung genuin buddhistischer Gedanken und Begriffe in der
ersten Hilfte des fiinften Jahrhunderts gutschreiben wollen, so kann dieser
Text durchaus als ein Beleg fiir den in der Gemeinde vom Lushan-Gebirge
aufkeimenden “Landschaftsbuddhismus” gelten, wie Susan Bush aus-
fihrt.25 Auf diese Zeugnisfunktion beschrinken liBt er sich jedoch nicht.

25 S. vor allem Bush 132f./147f.; vgl. zum Thema der “buddhistischen” Land-
schaftswahrnehmung die &hnlich gelagerte Interpretation bei Li Zehou / Liu
Gangji 501ff., bes. 507 ff. Wertvoll ist sicherlich der Hinweis auf einen, um 400,
also wohl einige Jahrzehnte vor der Abfassung von Zong Bings Schrift unternom-
menen, gemeinsamen Ausflug der Gemeinde um Huiyuan zu einem nahe-



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 849

Und ihn als einen euphorischen Bericht iiber die Erfiillung des buddhi-
stischen Strebens nach Erwachen und Loslosung “vor der Natur” zu
lesen,26 verfehlt offensichtlich seinen Gehalt. Denn trotz ihrer Plausibilitit,
was den Lebenshintergrund von Zong Bings “Vorwort” betrifft, wird die
einseitige Deutung im Rahmen eines “Landschaftsbuddhismus” am Lushan
dem darin zum Ausdruck kommenden genuin malereitheoretischen Bestre-
ben nicht gerecht. Wie gezeigt, geht es in weiten Teilen der Schrift nicht
um die Landschaftsbetrachtung als eine “Meditationsform”, vielmehr um
den begriindeten Ubergang hin zur Betrachtung gemalter Berg-Wasser-
Ansichten. Und erst aufgrund dieser Beobachtung muB - da ein “buddhi-
stischer” Hymnus auf die Natur nicht unbedingt eine dsthetische Theorie
enthalten muB, diese ihm vielmehr zunichst nur aus spiterer Sicht
unterstellt wird - Zong Bings “Vorwort” vorrangig als eine dsthetische
Schrift, als eine Schrift zur Theorie der Kunst gelesen werden.27 So

gelegenen Wasserfall, worauf ein in diesem Kreis entstandenes “Vorwort” zu
Gedichten sich bezieht; s. Lushan zhu dao ren you shi men shi xu J& || 3438 A
W 4 F9 5F 5, in: Lushan gujin youji congchao & || &5 5 i i & £, ed. Wu
Zongei 2 52 ZX, 2 Bde., Nanchang 1932, Bd. 1, 5-7. Ein geringfiigig abwei-
chender Text mit Ubersetzung auch bei Bush. Die Erlauterung, Zong Bing habe
jenes Gedichtvorwort gekannt und seinen eigenen Text vielleicht als ein “Echo”
dazu komponiert, wirkt indes hypothetisch und spekulativ. Verglichen mit jenem
hymnischen Text fallt der Mangel an buddhistischen Begriffen und die niichterne
Sprache in der Beschreibung der Berge selbst bei Zong Bing nur umso deutlicher
auf; buddhistische Euphorie wire bei ihm einer am Problem der Malerei orien-
tierten, in sorgfaltiger, autochthon chinesischer Diktion vorgetragenen Schilde-
rung gewichen. Der ginzliche Verzicht auf buddhistische Terminologie bleibt
auffallig und ist aus dieser Perspektive schwerlich zu rechtfertigen. Den Grund
dazu in einer thematischen Verschiebung hin zu einer asthetischen Theorie zu
suchen, liegt doch bedeutend néher.

26  DaB es sich so verhalte, suggerieren Bush, Munakata (s. bes. Munakata 116 ff.)
und Liu Gangji (s. bes. Li Zehou / Liu Gangji 516 f.) auf begriindete, Xie Lei
hingegen auf verzerrende Weise.

27  Eben darin unterscheidet sie sich sehr augenfillig von dem anonymen “Gedicht-
vorwort” (s. Anm. 23), das als Ausdruck eines am Lushan praktizierten “Land-
schaftsbuddhismus” gewertet wird.



850 MATHIAS OBERT

verstanden, kann sie jedoch nicht als “konservativer” SchluBstein in einer
alten Entwicklung im Verhiltnis zur Natur abgetan werden, zu welchem
Ergebnis Munakata aufgrund seiner letztlich doch einschichtigen und
spekulativen Lektiire gelangt.28 Zong Bing leistet mit seinem “Vorwort”
geradezu einen avantgardistischen VorstoB auf das Gebiet der Land-
schaftsmalerei. Wird hier nicht erstmals ganz klar das gemalte Bild als
solches vom Naturvorbild abgegrenzt, wo nicht im Rang noch iiber dieses
gestellt? Es geht auf historisch folgenreiche Weise um die Leistungs-
fahigkeit der Kunst im Hinblick auf bestimmte Zwecke, um die theo-
retische Grundlegung einer eigenstindigen Landschaftsmalerei in China.
Wenn andererseits das Landschaftsbild - vor allem seit der Tang-Zeit
- in China selbst wie im Westen vielfach als der Inbegriff der Gelehrten-
malerei, wo nicht als der Gipfel der chinesischen Malerei gelten konnte,
weshalb sich gerade auf diesem Gebiet bis heute die Kunsttheorie wie die

28 S. Munakata 128, wo gegen Zong Bings theoretischen “Konservatismus” die vor-
geblichen “Neuerungen” im Gu hua pin lu 5 Z 5 $ von Xie He 3 i aus-
gespielt werden. Dagegen 148t sich zumindest folgendes einwenden: 1. Laut Xie
Hes eigener Auskunft kannte sich Zong Bing im Katalog der erstmals bei Xie He
iiberlieferten “Sechs Regeln” (liu fa 7= %) gut aus. Zu alten Spekulationen, die
“Sechs Regeln” konnten durch den Buddhismus aus Indien nach China vermittelt
worden sein, sowie zu einer moglichen Schliisselstellung Zong Bings bei diesem
Transkulturationsprozefy vgl. Erik Ziircher, “Recent Studies on Chinese Paint-
ing”, in: Toung Pao 51 (1964), 375-422. 389ff. 2. An hervorragender Stelle
tauchen auch bei Zong Bing zentrale Ausdriicke aus Xie Hes Regelkatalog auf:
ying wu [ %7), den Dingen sich zusagen; xiang %, Sinngestalt; xing ff2, Form;
lei #8, Artverwandtschaft. 3. Wenn Zong Bing wiederholt vom Geist (shen fHl)
als einem Angelpunkt in seiner Malereitheorie spricht, so liegt die Assoziation
mit Xie Hes Begriff der “beseelten Gestimmtheit” (yun {2 ) nicht fern - wie Qian
Zhongshu #% $# 2 dies auch verfolgt hat (s. ders., Guan zhui bian & $# ¥, S
Bde., Taibei 1990, Bd. 4, Kap. Quan shang gu % | 5 189, 1352 ff.). Klar tritt
aber die Verbindung zu der von Gu Kaizhi i {& ~ iberlieferten und durch die
Jahrhunderte so einfluBreichen Wendung (s. dazu Ye Lang, Bd. 1, 58f.) von der
“Weitergabe des Geistes” (chuan shen {5 t#, s. Shi shuo xin yu tt 3¢ 37 & 21,
13) als der hochsten Aufgabe der Malerei zutage.



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 851

Werkinterpretation in besonderem MaBe entziindet hat29 - sind wir da
nicht gut beraten, in unseren Bemiihungen um eine &sthetische Theorie
Chinas zu einer ihrer Wurzeln zuriickzugehen und Zong Bings Dar-
legungen einer philosophischen Studie zu unterziehen? Und sollten die
daraus resultierenden Einsichten nicht Beachtung in unserem Nachdenken
iiber chinesische Kunst und Asthetik auch spiterer Jahrhunderte verdienen?
Alte Streitfragen wie das Problem der Mimesis-Theorie oder die Frage,
warum es in chinesischen Bildern keine Schatten gibt oder warum dort die
europdische Zentralperspektive nicht ebenso entwickelt wurde, konnen
durch eine gezielte Befragung von Zong Bings kleiner Abhandlung Anre-
gung, Korrektur und Vertiefung erfahren. Im Hinblick auf eine dsthetische
Theorie also erheben sich angesichts dieses Textes grundsitzliche Fragen,
denen nunmehr nachzugehen ist. Leitend wirkt hierbei die Frage: Was
zeigt sich in oder an den von Zong Bing erorterten Bildern, auf welche Art
von Wahrnehmung beziehen sie sich, und was bedeutet dies fiir das Ver-
standnis einer sichtbaren Wirklichkeit iberhaupt?

I1

Auf das Problem, inwieweit das traditionsreiche Thema von “Berg-Was-
er” (shanshui |1 7)) mit geldufigen Ausdriicken wie “Natur”, “Land-
schaft” oder “Landschaftsdarstellung” belegt werden darf, kann erst zum
SchluB dieser Uberlegungen eingegangen werden. DaB es sich bei dieser
Schrift grundsitzlich um eine Theorie der Asthetik handelt, wurde mit dem
Verweis auf einen weiten Asthetik-Begriff, wonach neben einer Lehre von
der (Sinnes-) Wahrnehmung auch die Reflexion iiber das Schone sowie die
iber das Kunstschaffen hierunter fallen,30 bereits festgestellt. Wenn nun
eine dsthetische Theorie im Sinne der letztgenannten Bedeutung vorliegt,

29  Vgl. stellvertretend dazu Gong Ming 4\ Bf / Xing Yuan 47 &, “Lun zhongguo
huihua chuantong de xingcheng ji qi tezhi i 7 B #& = {E # A9 1B il e H4F
'q”, in: Zhongguo huihua yanjiu lunwenji |1 [& & b}l‘ X im L4, ed. ‘Duo
yun’ bianjibu xuanbian ‘ %= 2= #7 45 ¥ 3% #5 , Shanghai (Shanghai shuhua) 1992,
1-37; 5. bes. 11.

30  Zu Begriff und Umfang der Asthetik vgl.: J. Ritter (Hg.), Historisches Worter-
buch der Philosophie, Basel 1971 ff., Art. “Asthetik”.



852 MATHIAS OBERT

so bleibt doch ihr Verhiltnis zu anderen Bedeutungen der “Asthetik” zu
kliren. In welchem Verstindnishorizont siedelt Zong Bing selbst seine
Uberlegungen zum Malen von Berg-Wasser-Bildern an? Offensichtlich
handelt es sich ja nicht um eine historisch-kritische Untersuchung, etwa
nach dem Muster des bekannten “Verzeichnisses alter Bilder, nach ihrem
Rang geordnet” (Gu hua pin lu 5 2 5 %) von Xie He 3 jiji . Steht aber
im Mittelpunkt eine allgemeine Anleitung technischer Art zur Natur-
wahrnehmung und zur Landschaftsmalerei? Da die Ausfiihrungen tiber das
richtige Sehen und Wiedergeben von Bergen eingerahmt werden von
allgemeinen Erwidgungen zum Malen, zur Funktion von Bildern sowie zur
Weise und zum Zweck ihrer Betrachtung bis hin zu einer bestimmten,
diese fundierenden Einstellung gegeniiber der Wildnis von Bergen und
Gewissern, greift eine solche Deutung fehl.31 Aber auch gegeniiber der
verbreiteten, versteckten oder offenen Einordnung unter die Lehre vom
Schonen ist Vorsicht geboten angesichts des Umstands, daB die in Frage
stehenden Betrachtungen offenbar weder primidr um einer ihrem Gegen-
stand eignenden “Schonheit” noch um einer Erkenntnis des Schonen oder
seines subjektiven “Wohlgefallens” willen gesucht werden.32 Bei einem

31 Den Kern des Textes in die Erorterung technischer Probleme bei der proportio-
nalen Umsetzung von Naturmotiven in der Malerei zu verlegen, wie dies biswei-
len geschieht (s. zuletzt den Aufsatz von Wang Long, ebenso schon Sirén 37),
hieBe ihn erheblich verkiirzen, wenn nicht génzlich mifiverstehen.

32 Vgl. Hurvitz 150: “... the way is, what confers the gift of beauty on the natural
scene.” Ebenso Wang Long 63, wo von ziran mei | %Xk 3& und shenmei qingqu
# E 15 #, vom “Naturschénen” also und dem “dsthetischen Urteil und Schon-
heitsempfinden” nach modernem Sprachgebrauch die Rede ist und deutlich das
heutige Verstindnis von meixue %% £%, Asthetik, als einer “Gelehrsamkeit vom
Schonen” und von yishu als der “bildenden Kunst” der Akademien und biirger-
lichen Salons die Rahmenerzihlung bilden. Bei Chen Chuanxi 60 werden gerade-
wegs shen f41, mei 3% und shanshui 1] 7K, d.h. Geist, Schones und Berg-Wasser,
gleichgesetzt. Und auch Gong Ming und Xing Yuan sprechen anlaBlich der
Geburt der Landschaftsmalerei aus dem Geist der weijin-zeitlichen xuanxue % £
von der - romantisch verstandenen - “Schonheit von Himmel und Erde [der
Welt]” (tiandi zhi mei % #fi 7 3%) als der Grundvoraussetzung (s. Gong Ming /
Xing Yuan 20f.). Ahnlich unbefangen geht Chen Chuanxi f# {# /& in einem
Aufsatz zu yun ], [beseelte] Gestimmtheit, in der chinesischen Asthetik von dem



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 853

solchen Grundverstindnis der Schrift stehen allzu deutlich die platonische
Ausrichtung des Menschseins auf das Gute und Schone, die kantische
Asthetik oder der romantisierende, biedermeierlich verdiinnte Gedanke
eines “Natur-” und “Kunstgenusses” Pate. Es muff, wie sich an diesem
Beispiel gut zeigen 14Bt, grundsitzlich die Berechtigung eines, vornehmlich
an subjektiven Empfindungsqualititen und dem kantischen Problem der
Sinnlichkeit festgemachten Verstindnishorizontes fiir dsthetische Theorien
in China in Zweifel gezogen werden. Diese geldufigen Vorannahmen sind
mit aller Sorgfalt zu tberpriifen, soll von der Theorie im Fremden nicht
lediglich eine Wiederholung des Eigenen, im Alten aber die Perpetuierung
einer - ldngst briichig gewordenen - Moderne vollzogen werden.33 Die

subjektiven Gefiihl aus, das gemd diesem Begriff hervorgerufen werde: Ge-
stimmtheit ist “ein, uns durch eine im menschlichen Korper sich duBlernde, klare
und erhabene Lust vermitteltes, stimmungsmifBiges Empfinden des Schoénen.”
(renti zhong suo chengxian chu de gingyuan quwei suo gei ren yi gingdiao shang
de meigan \ 85 7 it 2 33t i & #0 OR B As A LA 38 L a9 SRR, s. ders.,
“Lun zhongguo hua zhi yun i 1 & & 2 #)”, in: Zhongguo huihua yanjiu
lunwenji, 125). Und selbst die deutlich differenziertere Analyse von Liu Gangji
legt eine neuzeitliche Sichtweise auf die Schonheit der Natur (ziran mei 5 5k % /
shanshui mei 11| 7K 32 u.a.) zugrunde, wobei Kants “interesseloses Wohlgefallen”
an gefilligen Empfindungsqualititen (s. ganxing &, shenmei ganshou % 3¢ Ji&
%) wie die hegelsche “Befreiung durch das Asthetische” nicht fern sind (s. Li
Zehou / Liu Gangji 509/512/518f.).

33 Allgemein fillt an ungezihlten chinesischen Publikationen zur Asthetik die Fokus-
sierung auf das Schonheitsempfinden und die selbstverstindliche, durch die mo-
derne Ubersetzung des Begriffs wie durch die massive und tiefgreifende Rezep-
tion der kantischen und hegelschen Philosophie in diesem Jahrhundert geférderte
Gleichsetzung von “Asthetik” mit einer “Lehre vom Schénen” auf, wobei das
Schone primér als eine geféllige Sinnesempfindung verstanden wird. So befassen
sich rund zwei Drittel aller Beitrage (aus den Jahren 1957-64) einer Textsamm-
lung zur zeitgendssischen Asthetik in China ausriicklich mit dem Begriff des
Schonen (Zhongguo dangdai meixue lunwen xuan di er ji F1& & £ 235
55 %, ed. Sichuansheng shehui kexue yuan wenxue yanjiu suo P4 )I| 45 3+ & ﬂ—
£2 [ 3 2 B 55 Fir, Chongqing 1984). Und ein populdrer Autor wie Li Zehou
bringt seine kantianische Voreingenommenheit fiir das Schéne angesichts chinesi-



854 MATHIAS OBERT

Frage nach dem Schoénen stellt sich in Zong Bings Text nicht explizit.34
Sie sollte an ihn daher erst herangetragen werden, nachdem seine theore-
tischen Angelpunkte, also sein Ort im Gefiige einer Auslegung der Welt
und des menschlichen Daseins, seine Bestimmung des Gegenstandes der
Asthetik sowie sein Wahrnehmungs- und sein Bildbegriff geklart sind.
Dient Zong Bings “dsthetische Theorie” aber einem Erkenntnis-
anliegen, dient Asthetik hier einer Wesenserkenntnis der Welt in ihrer

scher Asthetik in seinen unzihligen Verdffentlichungen bis in die Titel hinein zum
Ausdruck (vgl. etwa ders., The Parh of Beauty. A Study of Chinese Aesthetics,
Oxford (UP) 1994). Aber auch Ye Lang geht in seinen sehr brauchbaren Dar-
stellungen der Geschichte der chinesischen Asthetik wohl allzu uniiberlegt von
der Gleichsetzung einer im Zhuangzi i+ + mit dem Ausdruck xin zhai () 7%,
Fasten des inneren Sinnes, bezeichneten Distanz zur Welt mit der “kontempla-
tiven Haltung des [4sthetischen] Urteils {iber das Schone” (shenmei guanzhao 2%
£ B 18) aus (s. ders., Zhongguo meixue de faduan 7 [&] 3 £ #9 3§ Iz, Taibei
(Jinfeng) 1987, 173 et passim). DaB ihn seine Uberlegungen in der Folge wieder-
holt zu einem, die menschliche Endlichkeit transzendierenden “Schoénheitsempfin-
den” (meigan 3= J3%) - ausdriicklich verstanden als shenmei xiangshou % 3£ &
%7, als “mit dem asthetischen Urteil einhergehender Genuf” - fiihren (s. a.a.O.
262 et passim; ebenso ders., Zhongguo meixue de kaizhan, passim), scheint dann
nur konsequent, geht aber so nicht aus den von ihm interpretierten Belegstellen
hervor. Das Vorurteil von der allgemeinen Relevanz des Schonen fiir die Asthetik
scheint bedauerlicherweise hier wie in vielen verwandten Fillen letztlich europii-
scher Herkunft zu sein. Als ein Beispiel fiir eine solche Voreingenommenheit aus
westlicher Sicht durch die unkritische Verwendung der kantischen Begriffe des
Schonen und des Erhabenen sei verwiesen auf Rolf Trauzettel, “Das Schone und
das Gute. Asthetische Grundlegungen im chinesischen Altertum”, in: H. Schmidt-
Glintzer (Hg.), Das andere China. Festschrift fiir Wolfgang Bauer zum 65. Ge-
burtstag, Wiesbaden 1995, 293-321. - Vgl. zu dieser Grundfrage der Asthetik: J.
Ritter (Hg.), Historisches Wérterbuch der Philosophie, Basel 1971 ff., Art. “das
Schoéne”.

34 Mag auch im Sinngehalt von Ausdriicken wie mei §§, umschmeicheln, choumou
#8 #2, verliebt umspielen, se f&, Farbe/Aussehen, hua #t, prachtvoll, und xiu
75, glanzvoll, eine Schonheitsempfindung mitschwingen, so ist ihre Rolle im
jeweiligen Kontext doch eindeutig anders bestimmt.



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 855

Sichtbarkeit? Ist sie in #hnlicher Weise wie die europiische Asthetik in
ihren Grundgegebenheiten auf ein philosophisch erkennendes Weltver-
héltnis, auf die explizite Bezugnahme des Menschen auf das Schone und
das Wahre als das Wirkliche hin angelegt?35 Von einer ontologisch-
metaphysischen oder erkenntnistheoretischen Einbettung der Asthetik Zong
Bings, d.h. von einer Zuginglichkeit der wahren Wirklichkeit, etwa des
dao, durch die Vermittlung wahrnehmbarer Gegenstinde, namentlich der
Natur, gehen die meisten Autoren mit mehr oder minder groBer Selbst-
verstandlichkeit aus.36 Und Anhaltspunkte fiir diese verbreitete Auffassung
finden sich sicherlich. Nicht zuletzt der Verweis auf die Freude des “Wis-
senden” (zhi &), ebenso die mit groBem theoretischen Gehalt aufgeladene
Rede vom “Sinn und MaB des Wirklichen” (/i ), vom verborgen-ent-
borgenen “Sinn” (zhi & ) wie die vom inneren Sinn (xin ;(»), von Verstand
(vi &), Denken (si ), Geist (shen f#) und Schau (guan %) scheinen sie
zu bestdtigen. Fragen wir jedoch genauer: Von welcher Art ist jenes dao,
welches “der vollendete Mensch in sich tragt”, “der Weise durchdringt”,
welches “Gebirge und Gewisser mit ihren Korperformen umschmeicheln”
und worauf als einem hochsten Ziel sich die &dsthetische Welterkenntnis
nach Zong Bing richten konnte?

Es ist ein Gemeinplatz, daB “der weghaft leitende Sinn”, das dao,
nach strenger Auffassung nicht als ein Prinzip, als eine arché, aufgefaBt
werden kann, da diese Begriffe ein im ausgezeichneten Sinne substantiell
Seiendes und somit ein bestimmtes Etwas angeben, wihrend dem locus
classicus in den Anfangssitzen des Laozi zufolge das dao nicht aussagbar
sein soll, jeder Wesenstitel dafiir nur einen Notbehelf darstellt (s. Laozi 3%
—f- 25/41), es dem Nichtgegebensein (wu #E) nihersteht als dem Seienden
(you ) (s. Laozi 1/40) und es noch vor der Eins und damit dem begrenz-
ten Etwas tiberhaupt kommt (s. Laozi 42). Wie eine hochste Wesensidee im
platonischen Sinne kann das dao mithin gemiB der weithin maBgeblichen
Tradition des Laozi nicht fungieren. Und auch von einem Bewegungsgesetz
der Welt nach aristotelischem Verstindnis, von einer auf die vollendete
Wirklichkeit des Seienden von der Art des Lebendigen, auf die entelecheia

35 Vgl. zu den Leitlinien der asthetischen Theorie in Europa vom Altertum bis in die
Moderne: Ernesto Grassi, Die Theorie des Schonen in der Antike, Koln 1962,

36  Vgl. Sullivan 104; Sirén 37; Acker 123; Bush 146; Chen Chuanxi, Shanshui 59/
61; Li Zehou/ Liu Gangji 517ff.; Shi Lan passim.



856 MATHIAS OBERT

gerichteten physis ist das dao aus denselben Griinden zu unterscheiden. Es
zeigt sich, daB das dao iiberhaupt nichts Positives, der Welt nach Art eines
verborgenen Wesens Innewohnendes und als ihr Wahres in sichtbaren
Formen der theoretischen Schau des Philosophen sich Offenbarendes sein
kann. Der Zugang zum dao durch das konkret Gegebene - unsere “sicht-
bare Welt” - hindurch muf sich auf andere Weise vollziehen. Er kann
nicht primdr vom Sehen, vom theorein her bestimmt sein, so daB Ontologie
und Erkenntnistheorie europiischen Zuschnitts hier in die Irre laufen. Das
dao ist grundsitzlich nicht von solcher Art, daB es fiir ein Sehen als
gegenstindlich Sichtbares - noch als das Unsichtbare, das im Sichtbaren
gleichwohl sich zeigt - fungieren konnte. Allenfalls kann es gedacht
werden als ein, in der Wahrnehmung von Sichtbarem miterschlossenes
Wirkendes. Von dieser Eigentiimlichkeit des dao aus - und nicht von der
sinnlichen Wahrnehmung eines je schon gegenstindlich Sichtbaren aus - ist
mithin zu bestimmen, was fiir Zong Bing “Sichtbarkeit” heit und wie da
gesehen wird.

Der Mensch kann sich - wie die sichtbare Natur - nach Auskunft
unseres Textes auf das dao einlassen. Und das dao kann etwas erwirken.
Zum einen zeichnet ein bestimmtes Verhiltnis zu ithm den vollendeten
Menschen wie den tugendhaft Weisen aus und wird so zum Kennzeichen
eines ideal verwirklichten Menschseins. Zum andern ist es letztlich das
dao, das den Giitigen und Wissenden mit Freude erfiillt am Ort von Berg
und Wasser. Und ebenso ist die Ausrichtung auf es dafiir verantwortlich,
wenn der Geist des Schauenden schlieflich frei werden kann. Auf diese
“Befreiung des Geistes” (chang shen ¥ ) aber nach dem Vorbild des
Vollendeten und der Weisen hat es Zong Bing abgesehen, nicht auf eine
theoretische “Einsicht” und nicht auf eine isthetisch distanzierte, mit Lust
einhergehende Schau des Schonen. Ein diesen Vorgang leitendes dao
bestimmt das Sehen, jedoch nicht als dessen gesehener Gegenstand. Ob
nun unter der “Befreiung des Geistes” ein eher “daoistisch” gedachtes,
“mystisches” Aufgehen im kosmischen Weltganzen oder eine Vereinigung
mit dem karmischen Weltzusammenhang, wo nicht geradezu ein buddhi-
stisches Erwachen, der Eintritt in Nirvana zu verstehen ist,37 kann dahin-
gestellt bleiben. Entscheidend ist indes, die ethisch-existentielle Dimension

37 Vgl. zur erstgenannten Deutung Sullivan 103f., zur letzteren Munakata 122ff.
bzw. Bush 146.



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 857

als das eigentliche Fundament dieser Asthetik zu erkennen und in ihrer
Tragweite zu wiirdigen.38 Das #sthetische Moment der Kunst wird der
lebenspraktischen Ausrichtung auf Vollendung und tugendhafte Weisheit,
Giite und Wissen, auf ein “Den-Dingen-sich-Zusagen” (ying wu [f€47)) und
auf den “weghaft leitenden Sinn” (dao &), der die Befreiung des Geistes
verbiirgt, eingeordnet. Weder die Kunst als poietische Praxis des Men-
schen, als “zweite Schopfung”, noch das Phinomen der Lust am Schonen
oder das der sinnlichen Wahrnehmung und der Erkenntnis geben fiir Zong
Bings Uberlegungen den Verstindnishorizont vor. Die vermittelnde Rolle
von Kunstwerken im Rahmen einer ethisch fundierten Lebensgestaltung
vielmehr ist das leitende Thema. Und das entscheidende Problem stellt sich
nun folgendermafien dar: Auf welche Weise kann die Betrachtung von
Bildern, namentlich von Berg-Wasser-Darstellungen, zur idealen Lebens-
verwirklichung beitragen? Wie 14Bt sich diese Rolle der Kunst aus den
Bestimmungen des existentiellen Zieles ableiten? Und wodurch wird
demzufolge ein asthetisches Werturteil bestimmt? Da hier eine spezifisch
asthetische Fragerichtung verfolgt wird, kniipfen daran weitere Fragen an:
Welcher Stellenwert kommt nach Zong Bing einer unmittelbaren Sinnes-
wahrnehmung zu, welcher einer &sthetisch bedeutsamen, irgendwie
geregelten Wahrnehmung, einer “Bildwahrnehmung”? Was wird wahrge-
nommen, was ist {iberhaupt wahrnehmbar? Und inwiefern ist es wahr-
nehmbar? In welchem Verhiltnis schlieBlich steht diese Auffassung der
Asthetik gegeniiber dem Merkmal genuBreicher Empfindung?

IV

Klar ist nun, daB fiir eine Gegenstandswahrnehmung, die im Dienst eines
praktischen Lebensvollzuges steht, dasjenige, was wahrgenommen wird,
anders beschaffen ist als etwa im Falle einer physikalisch erkennenden
oder einer formalisthetischen, distanziert betrachtenden Einstellung. Und
so sind die “Berge und Gewisser”, wie sie aus Zong Bings Blickwinkel
erscheinen, gewiB nicht jene erhabenen Felsgebirge und einsam ausge-

38 Kunst als wesenhafter Bezug zum dao, die tragende Bedeutung des Ethischen in
unterschiedlichen Abschattungen fiir chinesische Kunstauffassungen zu betonen,
wird insbesondere Xu Fuguan (s. ders. 17/106 et passim) nicht mide.



858 MATHIAS OBERT

setzten Wildwasserszenen, wie sie Maler des romantischen Zeitalters von
Italien bis Schottland auf ihre Leinwéinde bannten und wie sie noch heute
manchen Alpinisten in die Berge locken. “Landschaft” bei uns und
“Landschaft” aus Zong Bings Sicht sind zwecks heuristischer Unvorein-
genommenheit vorerst zu trennen. Und auch mit unserer “wilden Natur”,
der geschaffenen natura naturata oder der in allen sichtbaren Formen
webenden natura naturans sind seine Berge nicht zu verwechseln. Berge
und Gewisser sind von Belang, sofern sie “mit ihren Koérperformen das
dao umschmeicheln”, sofern sie also wohl den weghaft leitenden Sinn, den
der Vollendete in der Welt aufgehen 148t eben durch die Vollendung seines
Menschseins, ihrerseits verlocken und zugleich durch seine Gunst geadelt
werden. Zu beachten gilt es, daB das dao als Inbegriff einer ethischen
Halfung eingefiihrt wird, bevor seine vage “kosmologische” Dimension in
die Welt der wahrnehmbaren Dinge ausstrahlt. Gesehen werden ja die
verkorperten Formen von Gebirgen und Gewissern, insoweit sie mit dem
dao ein Verhiltnis eingegangen sind. Zugleich mit diesem Wesensbezug
werden ja die “Korperformen” (xing ff2) erstmals eingefiihrt. Zu kldren
ist, welche Folgen diese zentrale Aussage Zong Bings fiir die Gestalt-
wahrmehmung tberhaupt wie fiir das Naturverstindnis bedeutet. Wenn es
zutrifft, da es eine “reine Sinneswahrnehmung” vor jeder sinnstiftenden
Wahrnehmung von Bedeutsamkeit nicht gibt, so folgt daraus, daB Zong
Bings Wahrnehmung sich auf Berg und Wasser bezieht, sofern in ihnen
primdr der Sinnverweis auf das dao aufscheint. Nicht hingegen geht er von
einer zunichst gegebenen physikalischen Gestalt aus, in welcher erst im
nachhinein und infolge einer sublimierenden Deutung derselben durch den
Betrachter das dao wahrzunehmen sei. Von einer sekundiren meta-
phorischen Poetisierung einer urspriinglichen physischen Wirklichkeit ist
nach Auskunft des Textes gerade nicht die Rede. Und reiner Zufall - oder
hohere Gewalt einer universalistischen Anthropologie - wire es da, wenn
die Berge Zong Bings den uns aus der europdischen Kunstgeschichte
bekannten Darstellungen dhnlich sihen oder auch nur in ihrer Art verwandt
wiren. Zu fragen ist daher, ob unsere Leitidee einer formalen Ahnlichkeit
in diesem Zusammenhang tliberhaupt relevant ist, und wenn ja, in welcher
Auspragung.

Was sieht Zong Bing? Er sieht “Sinngestalten” (xiang 52 ). Nicht um-
sonst taucht dieser alte, selten addquat und kaum vollstindig zu fassende
Begriff zweimal auf. Und stets markiert er den entscheidenden Punkt, an



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 859

dem die Vermittlung des dao durch sichtbare Korperformen eingefiihrt
wird. Der tugendhaft Weise “kostet von den Sinngestalten”, weil ihm ein
unmittelbares Den-Dingen-sich-Zusagen verwehrt ist. Und der Maler
zeichnet nun seinerseits Sinngestalten. Es handelt sich dabei sicherlich
nicht um eben jene “Vorzeichen”, “Anzeichen”, “sichtbaren Konstellatio-
nen”, “Erscheinungsgestalten”, “Symbole” oder “bildhaften Deutungs-
gestalten” einer friiheren Zeit der Orakelauslegung. Aber auch die aus der
Variante xiang {4 abzuleitende Vorstellung eines “naturgetreuen Abbil-
des”, d.h. einer “sichtbar erscheinenden Gestaltgleichheit” mit einem
“Vorbild” trifft vermutlich nicht die volle Wahrheit. Handelt es sich bei
dem von Zong Bing angefiihrten Begriff xiang also um ein, auf wesentliche
Formmomente verdichtetes Bedeutungs- und Sachbild? Und gibt es
weiterhin Indizien dafiir, daB der Wahrnehmung einer “bildhaften Be-
deutungsgestalt” in ihrem sinnhaften Verweischarakter bei der Ermittlung
eines solchen xiang Vorrang vor einer, an sichtbaren Merkmalen
orientierten Formbestimmung zukommt, wenn auch - aufgrund der
bildhaften Sichtbarkeit - offensichtlich eine formale Abstraktion damit
einhergehen muB? Fiir diese Annahme spricht zundchst Zong Bings
Argumentationsgang selbst. Im Ausgang vom “weghaft leitenden Sinn”,
dem dao, erhalten auf einer zweiten Stufe der Weisheit die Sinngestalten
(xiang %) ihren Wert. Das dao aber ist bekannt dafiir, daB es keine
bestimmte Gestalt annimmt und sich entzieht. Sollte es sich dennoch in der
Vermittlung durch “Sinngestalten” offenbaren, so folgt daraus, daB auch
das Zeichnen der Sinngestalten sich an deren bedeutungshaftem Bezug zum
dao orientiert, der zu bestimmen ist von der Eigenart des dao her und nicht
vom Phinomen des Sehens und der Sichtbarkeit. Die bildnerische
Gestaltung richtet sich also nicht an sichtbaren Formen ohne bestimmte
Bedeutung oder an einem irgendwie gefilligen Anblick aus.39 SchlieBlich

39 Nicht folgen kann ich daher Ye Lang in seiner Auffassung, xiang sei hier zwar
nicht als eine “allgemein gefaBte Gestalt” (yiban de xingxiang — fi% {1\ J2 &),
wohl aber als eine “dsthetische Gestalt” (shenmei xingxiang % 2 /7 %), d.h.
eine hinsichtlich ihrer “Schonheit” relevante, zu werten (s. ders., Zhongguo mei-
xue de kaizhan, Bd. 1, 64). Auch die platonistischen “Erscheinungen” (s. Acker
116: “phenomena”; Delahaye 84: “manifestations”; ders. 92: “formes”) unserer
Geistesgeschichte treffen doch den, primér eine Bedeutsamkeit anzeigenden Ge-
halt von “Sinngestalten” in ihrem konstitutiven Sinnverweis nicht, sofern “Er-



860 MATHIAS OBERT

gilt es zu beachten, daB Zong Bing den Ausdruck fiir eine eher formal
gefaBte Gestalt (xing f2) als letzten einfilhrt. Und diese “verkdrperten
Formen” werden ihrerseits nur insofern wahrgenommen, als sie durch ihr
Verhiltnis zum weghaft leitenden Sinn ausgezeichnet sind. Damit fehlt uns
in dem Text weithin das Moment einer rein formal konstituierten, in den
Bestimmungen einer vordergriindigen Sichtbarkeit sich erschopfenden
“Erscheinung”, des blofen “Aussehens” von etwas. Das heiit: Entgegen
dem uns geldufigen Aufstieg der Deutung von einer vorgegebenen, durch
ihre sichtbaren Merkmale bestimmten Gestalt zu ihrem unsichtbaren Gehalt
geht Zong Bing in umgekehrter Blickrichtung von der Wirklichkeit des dao
aus und gelangt auf der letzten Stufe erst zu unmittelbar fiir die Wahr-
nehmung gegebenen Gestalten.

Diese Beobachtungen zum Gestaltbegriff lassen sich noch prizisieren.
Fir die primire Bedeutsamkeit seiner Bilder im Hinblick auf das dao gibt
Zong Bing als entscheidendes Kriterium lei 5, Art/Artverwandtschaft, an.
Dieser Begriff bereitet nicht minder groBe Verstindnisschwierigkeiten.
Wie Munakata darlegt, entstammt er dem Umkreis von Opfer-Ritualen der
Zhou [5] an den vergdttlichten Ahnen und wird spiétestens seit der Han-Zeit
ausgelegt als Bezeichnung fiir “active components of the universe”, die
ausgestattet sind mit einer Neigung “to respond to a sympathetic nature”.
Nach Wang Chong F 7¢ gibt er daher fiir den Ausdruck gan lei F% %8,
den Zong Bing ebenfalls verwendet, folgende Bedeutung: “sympathetic
response between similar kinds of existence”.40 Ubertragen auf die Bild-
problematik ergibt sich daraus in etwa folgende Bedeutung fiir lei: “in
einer bildhaften Gestalt sich entfaltende Artverwandtschaft”. Eine Antwort
auf die Frage, wie hierbei die “Ahnlichkeit” (“similarity”) zu bestimmen
ist, bleibt Munakata leider schuldig. Eine Einteilung der Welt in identische
Grundsubstanzen oder in formal gleich aussehende oder beschaffene
Seiende kann dabei in ihrer Orientierung an europiischen Kategorien und
essentialistischen Vorstellungen nicht befriedigen. Und 14Bt sich solche,
eine bestimmte Wechselwirksamkeit entfaltende “Ahnlichkeit” iiberhaupt

scheinungen” wesenhaft die Sphére der sinnlichen Sichtbarkeit als eine mensch-
liche Wahrnehmungsart markieren und von einer entsprechenden Sphire der
noumena oder eidé, also “geistig wahrnehmbarer Ansichten”, abheben.

40  Munakata 105ff.



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 861

durch einen Sichtvergleich, d.h. durch die Hinsicht auf an der erscheinen-
den Gestalt einer Sache ablesbare Merkmale feststellen? Die von Munakata
herausgestellte Wirksamkeit der Responsivitit, die fiir “artverwandte
Bilder” (lei) konstitutiv sein soll, laft die statische Bestimmung einer
duBerlich sichtbaren Ahnlichkeit im Sinngehalt von lei-Bildern zumindest
in den Hintergrund treten.

Deutlich wird aus diesen Uberlegungen, daB nicht die “tote” formale
Erscheinung sichtbarer Gegenstinde - wenigstens nicht nach unserem
gelaufigen Verstindnis derselben - und nicht die GesetzmiBigkeit einer
“dsthetischen Bildidee” im engeren Sinne bei der kiinstlerischen Ent-
scheidung des Malers fiir eine bestimmte Bildgestalt den Ausschlag geben.
MaBgeblich ist das durch sympathetische Korrespondenz der in die bild-
nerische Form gebannten Sinngestalten mit der Welt entfaltete Verhdltnis
zu dem dao. Nicht formale Ahnlichkeit liefert die Kriterien des Kunst-
schaffens, sondern die effektive Herstellung einer Verbindung mit dem dao
durch verkorperte Formen, die auf der Ebene ihrer urspriinglichen Bedeut-
samkeit hierfiir zu erfassen sind. Mit dieser Einsicht erschlieBt sich uns
zugleich die Antwort auf die Frage nach dem WertmaBstab bei der
Kunstbetrachtung. “Asthetisch” wertvoll im Sinne Zong Bings miissen
Bilder genannt werden, die durch ihre formale Gestaltung den Betrachter
in ein Verhéltnis zum dao bringen. Und Merkmal solcher Bilder ist, da in
ithnen Sinngestalten (xiang 52 ) zu sehen sind, die das Spiel sympathetischer
Korrespondenz durch Artverwandtschaft (lei %f) entfachen, so daB ihr
Betrachter sich in das ethisch gebotene Verhiltnis zur Welt und zu seiner
eigenen Existenz versetzt sieht. Die festgestellte Prioritit von Bedeutung
tiber Form bei der Ermittlung von Sinngestalten ist nun noch genauer zu
fassen als der Vorrang des Sinnverweises auf ein zeitliches Geschehen vor
dem auf ein Beschaffensein von etwas, als der Vorrang eines Sollens vor
einem Sein. Xiang, Sinngestalten, zeigen weniger, wie etwas aussieht und
ist. Sie zeigen vielmehr hin auf etwas, was am Werk ist. Subjektiv leitend
schlieBlich fiir eine solche, ethisch veranlagte und existentiell wirksame
“Betrachtung” ist aber nicht allein die sehende Tétigkeit des Auges. Erst in
einem, die ganze Existenz des Menschen erfassenden “Sich-Zusagen und
tibereintreffenden Versammeln” mit Auge und innerem Sinn wird der
Betrachter in solcher Weise “vom Geist angeriihrt” (gan shen % ##). Von
einer bewundernden Nachahmung des Naturschonen in seiner sichtbaren
Gestalt ist Zong Bings Theorie somit durch eine tiefe Kluft getrennt -



862 MATHIAS OBERT

wenngleich dem Maler en praxi ein bestimmtes “Schonheitsempfinden”
darum nicht abgesprochen werden muB.

Wenn Munakata ferner recht geht in der Annahme, die Idee der Art-
verwandtschaft von Bildern mit der Weltwirklichkeit und einer geschehnis-
haften “sympathetischen Korrespondenz”, die sich so zwischen Darstellung
und Wirklichkeit entspinnt, sei aus einer langen Tradition erwachsen und
somit einer “konservativen” Sichtweise entsprungen, so ist dagegen im-
merhin auf Zong Bings erneuernde Ubertragungsleistung hinzuweisen.
Geht es bei thm noch um einzelne Elemente, so dal etwa eine in Hinblick
auf die Artverwandtschaft mit dem Element Wasser gelungene Drachen-
darstellung einem Regenzauber Wirkung verleihen kann, wie Munakata
dies an Bilddarstellungen auf RitualgefiBen erldutert? Ist nicht in der
Tradition des lei- und ganlei-Gedankens der Blick des Malers auf Gebirge
und Gewdsser in ihren natiirlich verkéorperten Formen (xing 72) in mehr-
facher Hinsicht als eine bahnbrechende Entdeckung zu werten? Neu scheint
immerhin die Verkniipfung des zhou- und han-zeitlichen ganlei-Gedankens
mit auf Seide gemalten Bildern, die einer muBevollen Beschiftigung
dienen, statt mit Darstellungen, die innerhalb eines rituellen Zusammen-
hangs ihren Zweck erfiillen. Eine Neuerung diirfte aber auch in der
gesteigerten Individuierung und Konkretheit zu sehen sein, die im Uber-
gang von allgemein typisierten Wirkungstragern und Kraften auf Gegen-
stinde gelegen ist, die nun nicht mehr wie Stellvertreter fungieren, die
vielmehr prinzipiell in ihrer je verkérperten Besonderung als eigenstindige
Ganzheiten erfaBt werden diirfen. Uberdies neu wire das Eingehen auf
eine erheblich erweiterte Bandbreite an in Frage kommenden Gestalten wie
zugleich auf eine “intensiver” und “differenzierter” wahrgenommene
Ebene der Sichtbarkeit schlechthin. Und geht hier schlieflich mit einer
“VerduBerlichung” des alten lei-Gedankens zugunsten einer vordergriindi-
geren, konkreteren Sichtbarkeit nicht zugleich eine Abstraktion einher, die
die sympathetische Korrespondenz durch Artverwandtschaft auf ein
andersartiges Gebiet iibertrigt und auf eine hohere Stufe der Allgemeinheit
anhebt? Denn im Ausgang von Berg-Wasser-Formationen, die unter dem
Gesichtspunkt der Artverwandtschaft eine Wirksamkeit besitzen, geht es ja
nicht mehr um einzelne Wirkungen, sondern um die Hinfilhrung an ein
Allgemeines, an das dao.

Dementsprechend werden zwei andere Allgemeinbegriffe in diesem
Vermittlungszusammenhang wichtig: /i ¥, “Sinn und MaB des Wirkli-



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 863

chen” oder “innerlich ordnende Wirklichkeit des Weltgeschehens in seiner
Bewegtheit”, und shen £, “Geist”.41 Die wirkmichtige Bildgestalt der
Artverwandtschaft (lei %4) ist nicht das letzte Ziel. Die Wirksamkeit des
ganlei J& %8, der durch Bilder erzeugten sympathetischen Korrespondenz,
dient anderen Instanzen. Sie liefert die Voraussetzung dafiir, da bei der
Bildbetrachtung “der Geist iiberspringt und Sinn und Maf§ des Wirklichen
sich einstellen” (shen chao li de 4 #5 ¥ 15 ). Eine mogliche buddhistische
Farbung, fiir die sich Munakata und Bush mit triftigen Argumenten stark
machen, muB nicht geleugnet werden, um Zong Bings wesentliche
Neuerung an dieser Theorie des Uberspringens des Geistes und der
Erlangung von “Sinn und MaB des Wirklichen” zu erkennen. Es wird ein
Vorgang beschrieben, der sich an den, einzelne Elemente umgreifenden
natiirlichen Kérperformationen von Gebirgen und Gewdssern als einer
ganzheitlichen Gegebenheit von Welt entziindet und der vermittelt wird
durch die methodische Umsetzung bestimmter Wesensmerkmale in eine
Bildgestalt. Das Bildmotiv von “Berg und Wasser” ist in dieser Theorie zu
shen und /i so neu wie die Bekriftigung der Vermittlungsinstanz Bild selbst.
Hilft uns der Maler nicht vielleicht durch seinen Blick auf die Sinngestalten
und die daraus gewonnene Gestaltgebung im Bild, unsererseits als Bild-
betrachter durch die Wirksamkeit einer Artverwandtschaft in den Bildge-
stalten mit der kosmischen Gegenwart des dao in den natirlichen Berg-
formationen “vom Geist angeriihrt” (gan shen 5% ) zu werden, wie es
uns “vor der Natur” nicht ohne weiteres geldnge? Offenbart sich uns nicht
in den Bildern erst in solcher Deutlichkeit “Sinn und MaB des Wirkli-
chen”, insofern es ndmlich durch die bildnerische Gestaltung an konkreter
Bestimmtheit gewonnen hat, wo es sich uns im Naturvorbild, verwirrt
durch die vordergriindige Beliebigkeit des zundchst Gegebenen und

41  Wenn Bush shen i durchgéangig als “cosmic spirit” verstanden wissen will, irri-
tiert doch die teilweise eindeutig subjektivistische Verwendung des Wortes bei
Zong Bing. Und wenn sie /i ¥ mit der buddhistischen prajiia, der hochsten Ein-
sicht in die Unterschiedslosigkeit alles Gegebenen, gleichsetzt (s. Bush 140ff.), so
bleibt diese Interpretation ebenso aus sachlichen Griinden wie angesichts der
frithen weiten Verbreitung des Prajiiaparamitasutras und der standardisierten
Wiedergabe von prajiia durch die chinesische Transkription boruo fi% % auf
zweifelhafte Weise tendenzios.



864 MATHIAS OBERT

Gesehenen, entzieht? Und sollte nicht genau darin der von Zong Bing ent-
deckte eigenstindige Wert der Malerei gegeniiber der Natur gelegen sein?

Sind diese Thesen aufgrund der bisherigen Erdrterungen mehr als
bloBe Spekulation, so rechtfertigt sich nun auch eine Lektiire der Abhand-
lung als einer innovativen &sthetischen Theorie. Und es wird so vielleicht
ein Stiick weit verstindlich, warum der Buddhist Zong Bing sich hier
hinter “konfuzianischer” und “daoistischer” Terminologie verbirgt und
offene Hinweise auf die Lehre Buddhas unterbleiben. Es handelt sich eben
nicht um eine buddhistische Hymne auf die Natur im Geiste des “Land-
schaftsbuddhismus”, sondern um eine sehr scharfsichtige Begriindung des
Wertes und der Merkmale der “Landschaftsmalerei”, wo nicht der Malerei
schlechthin - sei diese auch von einem buddhistischen Lebensgefiihl
durchdrungen.

Es erheben sich an diesem Punkt abermals eine Reihe von Fragen,
deren Klirung nunmehr um einen groBlen Schritt weitergekommen ist.
Gehen wir zunichst den Konsequenzen hinsichtlich Zong Bings Bild-
verstindnis nach, so zeigt sich, daB der Abstand eine zentrale Rolle spielt.
Nicht aber dient die Erorterung der notwendigen Entfernung des Malers
von seinem Motiv dem Problem der perspektivisch richtig zu erfassenden
Proportionen, wie bisweilen vermutet. Das Problem des abstindigen Auf-
fassens ist vielmehr im Hinblick auf die Ermittlung der “Sinngestalt” und
der “artverwandten Gestalt” zu beurteilen. Der Abstand ist die Bedingung
fiir eine Sicht auf die wesentliche Bedeutungsgestalt der Berge hinsichtlich
des dao.4? Diese ist nun offenbar einerseits als eine Gestaltganzheit zu

42 Im Ming fo lun wendet sich der Autor mit einem verwandten Hinweis auf die fiir
die “dunkle Schau” (xuan lan ¥, &) des MaBes und Sinns des Wirklichen (/i )
notige Weite (kuang HE) gegen eine “vordergriindige” Buchstabengelehrsamkeit
(s. T 52, 2102, 9a). Wollen wir hier einen parallelen Gedanken annehmen, zeigt
sich, worauf es im Hua shan shui xu ankommt: Es liegt ihm das Phanomen des
Abstands im Hinblick auf die Erfassung eines Sinngehalts (/i ¥ ) am Herzen. Ent-
fernung bedeutet also nicht lediglich einen technischen Kunstgriff in der maleri-
schen Gegenstandserfassung. Spekulationen iiber eine Schau, die den Schauenden
dem Verhaftetsein in der Welt enthebt, als Zong Bings Ideal (s. Bush 136; Dela-
haye 98) vernachlissigen andererseits den Gegenstand und Zweck dieser absténdi-
gen Schau, die durchaus etwas sieht: Aus Abstand erst zeigt sich, was es da zu
sehen gilt, so wie es ist. Der Abstand gehort zur wesenhaften Konstitution



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 865

denken, wie sie sich erst aus der Distanz erschlieBt. Zugleich entspricht sie
nicht der duBerlich sichtbaren, gewissermafBen beliebigen Korperform (xing
#2), solange diese vor allem als eine meBbare GroBe im Bereich des
Sehens von Gegenstinden im Raum aufgefafit wird. Denn leitend ist fiir
Zong Bings Uberlegungen, wie gezeigt, nicht das Sehen als Akt der Sinnes-
wahrnehmung. Es ist daher umgekehrt das Problem der scheinbaren
GroBe, der Verkleinerung durch die Entfernung gerade kein die Interessen
des Malers beriihrendes Problem. Ihn kiimmert einzig und allein, daB “die
Artverwandtschaft vollendet und treffend gelungen ist” (lei zhi cheng qiao
% 2 B 1T75). DaB dies von den trotz groBer Entfernung richtigen “Propor-
tionen” abhdngig sei, ist ein Einfall, der nicht zum wenigsten dem ver-
meintlichen Vorrang der Formerfassung fiir die Malerei und der euro-
pdischen Vision von der korperlichen Sichtbarkeit des Seienden und seinen
Verhiltnissen im homogenen Raum zu verdanken sein diirfte. Das Problem
der durch Distanz vermittelten Gestalt darf nicht von einem Vorwissen um
Korperformen und Raumverhiltnisse aus gedeutet werden, wodurch lei,
die Artverwandtschaft, letztlich in eine ununterscheidbare Nihe zu unseren
Begriffen “Erscheinung” und “Aussehen” bis hin zum “Wesensbild” (gr.
eidos/idea) riickt, das nach Platon in der Brechung durch die Verhiltnisse
der sichtbaren Welt vom Maler reproduziert wird. Vielmehr mufl umge-
kehrt die erorterte Tragweite der Begriffe lei #5 und xiang 5 der Inter-
pretation des “Sehens” und des “Sichtbaren” das MafBl vorgeben. Und da
stellt sich vielmehr heraus, daB solche Sinngestalten in ihrer Gestalt-
ganzheit nicht nur auf Distanz erst greifbar werden, sondern daB sie auch
bei starker Verkleinerung und Formverzerrung in ihrer Bedeutsamkeit
bewahrt bleiben konnen. Hierzu kommt es freilich nicht auf die getreue
Wiedergabe der Form an, sondern auf die unzerstorte Wirksamkeit in
artverwandten Gestalten. Die aber erreicht der Maler nicht durch perspek-
tivisches Messen, sondern indem er “mit sich zusagendem Auge und iiber-
eintreffend versammelndem inneren Sinn Sinn und MaB des Wirklichen
[im Bild] betreibt” (yi ying mu hui xin wei li [) i H @& . & #). Der
Maler verfolgt aus einer Distanzierung heraus, die zugleich eine existen-
tielle Nahe zum Gegeniiber bedeutet, nicht primdr Formen, auch wenn sie

dessen, dem die Schau gilt, nicht bloB zur subjektiven Voraussetzung seitens des
Schauenden.



866 MATHIAS OBERT

ihm diese zundchst zu liefern scheint. In einer bestimmten subjektiven Seh-
und Seinseinstellung richtet er sich vielmehr aus auf /i ¥2, auf das sinnhaft
ordnende Wirken in den Formen von Berg und Wasser. Und hierfiir
spielen die GroBenverhiltnisse, ist einmal das Ganze in seinem wesent-
lichen Moment in den Blick geriickt, keine Rolle mehr. Fiir die sympathe-
tische Korrespondenz durch Artverwandtschaft ist es unerheblich, ob
Winziges mit Gewaltigem in Relation tritt oder GleichgroBes. Die Sorge,
durch Distanzierung wichtige Formelemente zu verlieren, kann Zong Bing
daher als “in der Natur der Sache liegend” (ziran zhi shi H A 2 %%) und
unerheblich zuriickweisen.

Der Frage, inwieweit mit dem hier geschilderten “Verfahren” gleich-
wohl eine formale Ahnlichkeit im uns vertrauten Sinne einhergehen kann,
die Frage letztlich, wie “Artverwandtschaft” und formale “Ahnlichkeit”
doch zusammenhingen und wie bildhaft konkrete, “artverwandte Gestal-
ten” und “Sinngestalten” genau vorzustellen sind, kann allein aufgrund
dieser Textquelle nicht weiter nachgegangen werden. Immerhin lohnt es
sich, von hier aus erneut die Frage zu stellen: Was ist ein Bild und was
zeigt es? Ein groBes Problem stellt nach wie vor der Begriff xiang 52,
Sachbild/Sinngestalt, dar. Sind die Sinngestalten, von denen die tugendhaft
Weisen “kosten” (wei If:) dieselben Sinngestalten wie die, bei denen Zong
Bings MalprozeB einsetzt? Wie hoch ist der Abstraktionsgrad dieser, fiir
die Spruchtradition des Yijing so wichtigen Sinngestalten, wie weit der
Rahmen ihrer bildhaften Gestaltkomponente neben der Bedeutungskompo-
nente? Was unterscheidet beliebige, “die Formen mit Formen wieder-
gebende, mit Farbe das farbige Aussehen zeigende” Bildgestaltungen von
bedeutungshaften Gestalten von der Art der Sinngestalten?

Nachdenkenswert bleibt ferner, daB der Geist eines “Ansatzpunktes”
(duan i) in Gestalt der verkorperten Formen (xing ff2) bedarf, um so erst
die sympathetische Korrespondenz im Ausgang von bestimmten Bildge-
stalten in Gang zu setzen. Ist sein “Wohnen” (gi ffi) in den Korperformen
jener “Verlockung” (mei }j§) verwandt, der eingangs das dao erlag? Und
auch /i ¥, Sinn und MaB des Wirklichen, geht ein in “sichtbare Spuren”
(ying ji 22 p/J) und kann auf diese Weise zum “Ausdruck gebracht werden”
(xie %). Findet sich hier nicht doch endlich ein Beleg fiir eine “Abbild-
theorie”? Als was aber, so muB} zuriickgefragt werden, sind der Geist und
“Sinn und MaB des Wirklichen” auBerhalb der Formen und Spuren
bestimmt? Sind shen und i eigenstindige GroBen, die auBerhalb einer



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 867

“Verkorperung” im Bereich des Sichtbaren noch bestehen konnen? Sind sie
das Seiende an sich? Oder bezeichnen beide Begriffe etwas, das relevant ist
fiir den Menschen und das nur im Hinblick auf ihn Bestand hat? Handelt es
sich womoglich um GroBen der Wirklichkeit, die allein in ihrem Zusam-
menspiel mit verkdrperten Formen bestehen und sich entfalten kdnnen, um
GroBen, die letztlich wesenhaft auch mit der menschlichen Verhaltung der
Gestaltwahrnehmung verkniipft bleiben?43

43

Vielleicht ist es ja nicht bloB ein europaisches MiBverstandnis, sondern eines, das
spitere Jahrhunderte in China selbst mit einer feinen Bedeutungsverschiebung in
alten Formeln genihrt haben, wenn wir im Rahmen einer Abbildtheorie hier die
Vorstellung von zwei Wirklichkeitsebenen, einer der sichtbaren Formen und einer
des unsichtbaren geistigen Gehalts, zugrunde zu legen geneigt sind. So findet sich
bei dem ming-zeitlichen Autor Dong Qichang # H & eine bemerkenswerte Pa-
rallele; s. ders., Hua chan shi sui bi 2% 1% 2 j§ &, Shao Minruo #7 8% (Hg.),
Shanghai/Peking (Sao ye shan fang) 1918, 2. Buch, 5b f.: “Ist es reiflich betrach-
tet, wird von selbst der Geist wiedergegeben. Was das Wiedergeben des Geistes
betrifft, so muf dies vermittels der verkorperten Formen [erfolgen]. Die verkor-
perten Formen, der innere Sinn und die Hénde vereinigen sich miteinander und
vergessen einander. [Das] ist dasjenige, dem der Geist sich anvertraut.” (kan de
shou ziran chuan shen chuan shen zhe bi yi xing xing yu xin shou xiang cou er
xiang wang shen zhi suo tuo ye 7 15 # H #4941 & &0 LU 2 520 F 1
VA I FH = ## Z2 AT & ). Hier vermitteln die verkorperten Formen dem Maler
im Akt der Bildgestaltung den geistigen Wert im Gegenstand. Zu fragen bleibt
aber, ob diese, schon von Gu Kaizhi her bekannte Vorstellung der “Vermittlung
des Geistigen” iiberhaupt jene GroBe trifft, die “Geist” bei Zong Bing bezeichnen
soll. Handelt es sich bei ihm doch mit der Hinsicht auf den Geist um ganz anderes
als um einen technischen Rat zur Perfektionierung eines Bildes. Eher schon leitet
er ja - wihrend bei Dong Qichang die Suche nach dem Geistigen die Hinwendung
zu den sichtbaren Formen motiviert - die Berechtigung der Sicht auf verkorperte
Formen von deren wesenhafter Verbindung mit jenem Geist ab, von dem es aus
ethischen Griinden angeriihrt zu werden gilt. “Geist” ist hier somit (noch) nicht
eine Kategorie zur Bewertung formhafter Wirklichkeit. Und wir haben hier (noch)
nicht so sehr das Geistige in sichtbaren Formen zu suchen, sondern umgekehrt
das, was eine “Sichtbarkeit in verkdrperten Formen” iiberhaupt besagt, im Hin-
blick auf die Entfaltung einer geistigen Wirksamkeit zu interpretieren. Kann nicht
erst dann die Kunst in sichtbaren Formen als solchen eine Manifestation des



868 MATHIAS OBERT

Zong Bings Text legt diese SchluBfolgerungen in der Tat nahe.
Schwer unterscheidbar schwankt sein shen zwischen einem “Geist in der
Welt” und einem “geistig-ethischen”, an Vermittlungsgrofen wie Bilder
gebundenen Vermodgen im Menschen. Und auch /i ist vor allem eine sinn-
hafte GroBe, die dem menschlichen Denken (yi &) zuginglich ist, wie
Zong Bing betont. Im spéteren Denken des chinesischen Buddhismus wird
dieses /i zu einer eminent wichtigen Kategorie der Sinnauslegung erhoben.
Namentlich die Autoren der tang-zeitlichen Huayan-Schule heben dabei die
Immanenz von /i in der zeitlichen Entfaltung des vordergriindig Gegebenen
(shi 28) hervor, so da wir vermutlich auch bei Zong Bing nicht von einer
Transzendenz von Ii gegeniiber der konkret sichtbaren Welt nach Art eines
hoheren “Prinzips” oder einer platonischen Idee ausgehen diirfen.44

Ist aus all diesen Uberlegungen zuletzt eine Aufwertung der “sichtba-
ren Spuren” und der “verkorperten Formen” gegeniiber ihrer anfinglichen
Unterordnung unter das dao und die bedeutsamen “Sinngestalten” zu
gewinnen, geradezu ein “umgekehrter Platonismus”, wenn ndmlich die
sinnliche Endlichkeit um des in ihr manifestierten Unendlichen willen zum
positiven Kern mal einer “asthetischen Geistphilosophie”, mal eines
“dsthetischen Materialismus” erkoren wird?45 Genau zu fragen bleibt

Geistes suchen, nachdem dieser wesenhaft von der Art ist, da3 er nur in verkor-
perten Formen zuhause ist und so zugleich deren Erscheinungshaftigkeit in einer
bestimmten Weise erst auspragt?

44  Zu verweisen ist z.B. auf die bekannte Formulierung: “Wirk-lichkeit und sach-
haltiges Zeitlichsein [durchdringen sich gegenseitig] ungehindert” (Ii shi [xiang
tong] wu ai P =5 fH 3@ M 15 ). Li wird da eine BezugsgroBe fiir das Denken, eine
Relationsebene in der menschlichen Auslegung des Gegebenen bezeichnen, nicht
jedoch einen inhaltlich angebbaren Sinngehalt oder ein bestimmtes ontologisches
Prinzip. Dal} diese denkerische Ausformung von /i bereits in der vorausgehenden
Geistesgeschichte, etwa in der mit Zong Bing in etwa zeitgendssischen xuanxue
¥ £2 angelegt war zu diskutieren, ist hier nicht der Ort. Vgl. aber die bemerkens-
werte Spekulation zum Zusammenhang von /i und shi in Zong Bings Text bei
Hurvitz 153.

45  Vgl. dazu explizit Li Zehou / Liu Gangji 518ff. In der Tat scheint mir eine solche
Spielart hegelschen Denkens das Ergebnis - oder die Grundlage? - der meisten



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 869

indes, was hierbei als ein “Ausdruck” fungiert und wovon. Wie festge-
stellt, geht Zong Bings Perspektive nicht von vorgegebenen materialisier-
ten Figuren auf deren Bedeutung iiber, insoweit sich in ihnen ein
transzendentes Moment “manifestiert”. Nicht aus einem Sichtbaren wird
die Transzendenz des Unsichtbaren abgeleitet. Vielmehr wird, dhnlich der
spateren Vorgehensweise des Huayan-Buddhismus, im Ausgang von einem
vermeintlich Transzendenten dieses in seine urspriingliche Immanenz im
Sichtbaren zuriickversetzt. Zugleich damit verandert aber dieses Sichtbare
seine Gestalt auf entscheidende Weise. Wenn das Sichtbare insgesamt gar
nicht duBerliche “Erscheinung von etwas” (anderem) ist, wenn es gar nicht
lediglich als die eine Seite einer doppelgesichtigen Welt-Medaille gilt, kann
es da noch linger nach dem Muster eines “Abbildes” gefaBt werden? Wo-
mit sollte dieses “dhnlich” sein? Ist es aber ein “Ausdruck” - und wessen
mehr als seiner selbst?

Die platonistische, im Abendland so folgenreiche Abbild- und
Reprisentationstheorie wire in Untersuchungen zur chinesischen Asthetik
nicht als Gemeingut vorauszusetzen, sondern in kritischer Reflexion auf
ihre Grundkoordinaten und onto-logischen Implikationen an der Auskunft
der Quellen zu iiberpriifen. Ganz entgegen der platonischen Devise wertet
Zong Bing die Ebene der Bildgestalt gegeniiber einer urspriinglichen
Gestalt der Phdnomene auf. Vielleicht steht dahinter in der Tat eine
geradezu umgekehrte Einstellung gegeniiber den Bildern, den “sichtbaren
Formen” und der héheren Wirklichkeit des dao, das sich - im Unterschied
zu den platonischen Ideen - von den verkorperten Formen von Gebirgen
und Gewissern gern “umschmeicheln” 14B8t. Und vielleicht entwickelt sich
im Ausgang von Zong Bing und anderen Zeitgenossen in China eine Natur-
und Bildwahrnehmung ganz anderer Art als bei uns, eine Natur-
wahrnehmung, deren Leitmotive weder in der abbildhaften Phdnomenalitdt
und Ausdruckshaftigkeit noch in der Gegenstindlichkeit der Natur fiir eine
reine Betrachtung, in der Sichtbarkeit von beleuchteten Raumformationen
zu suchen sind.#6 Ihr bejahendes Verhiltnis zu konkreten, formhaften

Interpretationen von Zong Bings asthetischem Standpunkt - in Ost und West - zu
sein.

46  Mehr als fraglich muB doch nach den bisher an Zong Bing gewonnenen Ein-
sichten eine so pauschale Behauptung wie die Max Loehrs erscheinen, die



870 MATHIAS OBERT

Korpern und visuellen Bedeutungsgestalten dagegen hitte uns nicht ohne
weiteres geldufige Aspekte aufzuweisen, wenn etwa zugunsten eines
ethisch verfaften jener ontologische Rahmen verlassen ist, den die Hier-
archie einer transzendenten, geistigen Wirklichkeit und einer davon
abgeleiteten phinomenalen Welt als einer bloB materiellen “Konkretion”
uns unweigerlich vorzugeben scheint.47 Zu erforschen wire unter solchen
Voraussetzungen, welches Verstindnis von “Gestalt”, “sichtbarer Konkre-
tion”, “Bild” und anderen Begriffen der Asthetik chinesischen Vor-
stellungen zugrunde liegt. Und auch ein umsichtiger Vergleich mit dem
nicht-wirklichen “Schein” der aristotelischen Mimesis-Theorie bietet sich

chinesische Malerei von der Han- bis zur Song-Zeit sei beherrscht von einer
unwandelbaren Tendenz, namlich “the representation of the external world”; das
Bemiihen gelte da einem Fortschritt von Bildern vereinzelter Gegenstinde hin zu
“images of the visual phenomenon of pure space”, so daB die Abbildkunst der
Song-Zeit dann “the forms of the real world” zum Bewuftsein bringe, daB sie
“images of the visible world” liefere (Max Loehr, “Some Fundamental Issues in
the History of Chinese Painting”, in: The Journal of Asian Studies 28 (1963/64),
185-93. S. bes. 191f.). Wird da nicht mit modernistisch westlichem Blick auf die
Bilder ein Befund ermittelt, der der Auskunft nicht weniger theoretischer AuBe-
rungen bis in die Song-Zeit hinein geradezu diametral entgegengesetzt ist? Muf3
nicht eine feinere, die Kritik der eigenen Perspektive des Interpreten einbeziehen-
de Analyse der Malerei unter Berlicksichtigung theoretischer Quellen gerade der
Frage nach dem angemessenen Mafstab von “Sichtbarkeit” erst eigens nach-
gehen, der Frage also, wie denn in jenen Bildern die “sichtbare Welt” als solche
ausgelegt und vorgefiihrt wird?

47  Wire in solch einer andersartigen, geradezu umgekehrten Herangehensweise an
Wahrnehmungsprobleme, an bildnerische Auffassung und Gestaltgebung in China
nicht eher ein Grund fiir das Fehlen einer entwickelten Perspektivenlehre und fiir
den Verzicht auf eine Schattendarstellung - denn bekannt sind Schattenphédnomene
in China seit alters her - zu suchen als z.B. in der Ermangelung einer “Licht-
metaphysik” im Gefolge Platons, Plotins, und des Abtes Suger bis hin zur reinen
Abstraktion des Impressionismus von der primiren Bedeutsamkeit sichtbarer
Gegenstinde? Gesehen und gemalt wird in China wie anderwirts, was bedeutsam
ist, nicht umgekehrt. In ihrer je besonderen Bedeutsamkeit des Gegebenen aber
unterscheiden sich “offensichtlich” Weltauslegungen in Europa von chinesischen.



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 871

hier sicherlich an, soweit nicht der Gesichtspunkt des Schauens mit Lust in
den Vordergrund gestellt wiirde, sondern der kathartische Zweck, dem bei
Zong Bing die Orientierung der Bildgestalt an einer geistig erregenden
Wirksamkeit gegeniiberzustellen wire. Denn von hier aus muB der Frage
nach dem Was des Gezeigten, nach der Definition von Form und Gestalt im
Bild nachgegangen werden, statt eine beliebige physikalische oder optische
Erfassung der Gegenstinde, die vermeintlich universale Giiltigkeit besitzt,
als MaB und Kriterium fiir die bildnerische Gestaltung - in China wie in
Europa - anzusetzen.

\Y

Zusammenfassend kann festgestellt werden: Das “Berg-Wasser-Bild” sollte
in seinen Urspringen gemidB dem “Vorwort zum Malen von Berg und
Wasser” von Zong Bing nur in einem sehr eingeschrinkten Sinne als
“Landschaftsmalerei” bezeichnet werden, weil es in ihm nicht primédr um
die Darstellung einer gesehenen Raumeinheit, einer fiir das Auge reiz-
vollen “Landschaft” in ihren den sichtbaren Eindruck bestimmenden Form-
momenten geht. Aber auch der Ausdruck “Natur” bezeichnet kaum jenen
Gegenstand, dem das Berg-Wasser-Bild gewidmet ist. Denn dieses dient
nicht einer philosophischen oder isthetisch genuBreichen “Naturerkennt-
nis”, sondern es will vorrangig einen praktischen Lebensvollzug von
ethischer Bedeutsamkeit im Betrachter initileren. Das gemalte Bild geht
davon aus, daB Berge und Gewisser mit ihren verkorperten Formen in
Verbindung mit dem weghaft leitenden Sinn stehen (yi xing mei dao L) 1%
g 18 ), der wiederum der Vollendung des menschlichen Lebens Ziel und
MaB vorgibt. Also vermittelt das Gemilde durch “Sinngestalten” (xiang
%) und eine von diesen bedeutsamen Bildgestalten hervorgerufene “sym-
pathetische Korrespondenz des Artverwandten” (gan lei /&% %H) eine
geistige Erregung (gan shen 5% 1#1), die als eine existentielle Gemeinschaft
des Betrachters mit der Welt ausgelegt wird. Es stellt sich in solcher
Vermittlung “Sinn und MaB des Wirklichen” (/i ¥£) ein, und nach dem
Vorbild des Vollendeten und des tugendhaft Weisen (sheng xian B2 &)
vermag so auch der Betrachter von Berg-Wasser-Bildern zu einem
“Freiwerden des Geistes” (chang shen 5 f#) zu gelangen.



872 MATHIAS OBERT

Den Rahmen dieser isthetischen Theorie zur Eigenart der Berg-
Wasser-Darstellung gibt also eine ethische Einstellung vor, nimlich der
lebenspraktische Bezug auf den weghaft leitenden Sinn, das dao, das die
Vollendung des Menschseins trigt. Die Relevanz des Sichtbaren und der
“Korperformen” (xing Jf2) ist somit im Licht einer ethisch fundierten
Bedeutsamkeit zu ermitteln. Das Bild vermittelt eine ethische Wirksamkeit
durch seine methodisch erreichte Bedeutungsgestalt, nicht hingegen durch
die Wiedergabe sichtbarer Formationen als solcher. Der Bildbetrachtung
schlieBlich geht es weder um theoretische Welterkenntnis noch um einen
GenuB des Naturschonen. Der ProzeB geistigen “Angeriihrtwerdens” (gan
J&%) durch Bildgestalten in ihrer Relation zur Welt und der daraus sich
ergebenden “Befreiung” (chang #5) ist in seiner Bewegtheit wie in seiner
ethischen Fundierung weder mit “Kontemplation” noch mit einer “asthe-
tisch distanzierten Wahrnehmung des Schonen” zu vermengen. Und frag-
lich muB bleiben, welche Rolle innerhalb einer ethischen Fundierung des
Asthetischen iiberhaupt Begriffe wie “Wahrnehmung” und “Sichtbarkeit”
spielen konnen. Mit Sicherheit ist jedenfalls festzuhalten, da im Ausgang
von Zong Bings theoretischer Begriindung einer eigenstindigen Berg-
Wasser-Malerei die Wahrnehmung einer gegebenen Naturansicht jederzeit
geleitet wird von der lebenspraktischen Ausrichtung des Menschen auf das
dao. Keinesfalls ist dieses Verhiltnis dahingehend umzukehren, daB etwa
wahrnehmbare Gestalten als “Repridsentanten” fiir ein unsichtbares dao
genommen werden. Die sichtbare Welt erster Ordnung wie die Bildwelt
zweiter Ordnung fungieren nicht als “Abbild”, “Ausdruck” und mit dem
zu uiberwindenden Schein des Als-ob behaftete “Phdnomenalitit”, die ihren
einzigen Sinn in einer Art “formal-eidetischer Gestalttreue” gegeniiber der
“wahren Wirklichkeit” findet. Diese Abbild-Theorie impliziert eine onto-
logisch definierte Urwirklichkeit der Idee im Hinblick auf das menschliche
Erkenntnisvermégen, nicht auf die ethische Veranlagung des Menschseins.
Ohnedies ist sie mit der prozehaften Wirksamkeit einer “sympathetischen
Korrespondenz durch Artverwandtschaft” (gan lei % %8), die vom Bild
offensichtlich nicht nur ausgeldst, sondern durchgingig in der Betrachtung
zum Austrag gebracht wird, schwer vereinbar.48 Denn diese Wirksamkeit

48  Gleichsam als basale hermeneutische Forderung in der Auseinandersetzung mit
chinesischer Kunst und Asthetik und ohne weiter auf Griinde einzugehen, stellen
Gong Ming und Xing Yuan so richtig wie lapidar fest, da “die [reprisentative]



ZONG BING UBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 873

tibersteigt die Verhaltung des Sehens einer gegenstindlichen Wirklichkeit
hin zu einem Aufgehen des ganzen Daseins in der Welt. Der dsthetische
Akt gipfelt so in einem ethischen Seinswandel. Dies aber mufl Auswir-
kungen auf das Verstindnis des “Sehens” wie auf das der “Sichtbarkeit”
haben, die den Horizont dieses so innovativen kleinen Textes verlassen.
Wird das “Sehen” allgemeiner in China einer ethischen Veranlagung des
menschlichen Seins untergeordnet - und nicht der Erkenntnisfahigkeit oder
dem GenuB einer ausgezeichneten Art der Sinneswahrnehmung, wie weit-
hin bei uns -, so muB auch das, was liberhaupt wahrgenommen werden
kann, so muB das jeweils “Gesehene” und das “Sichtbare” seinerseits in
einem veridnderten Gewand auftreten.

Nicht verwundern sollte es vor diesem Hintergrund, wenn wir den
wesensgemaBen Ursprung des Sehens selbst von Berg und Wasser - und
nicht nur seinen biographischen AnlaB - weniger in einem Schauen als
vielmehr in einem Wohnen, im “einsam muBevollen Verweilen” (xian ju
[H] J&) des yin shi [= -+, des Einsiedlers, zu suchen hitten, der sich in die
Berge zuriickgezogen hat, um die Reinheit seines Menschseins “im Ver-
borgenen” zu verwirklichen. Diesen ethisch bedeutungsvollen Aufenthalt in
der Einsamkeit der Berge zu ermdglichen, wo er physisch - durch Alter
oder rdumliche Distanz - nicht mdglich ist, bezeichnet den Ursprung der
Berg-Wasser-Bilder. Und dieser Zweck eines leibhaftigen Aufenthalts in
einer bestimmten Umgebung sollte auch unsere Auslegung des damit

Reproduktion der objektiven Wirklichkeit mit der traditionellen chinesischen
Malerei keine Verbindung” eingegangen sei (Gong Ming / Xing Yuan 6: zaixian
keti duixiang yu zhongguo chuantong hua wu yuan . B % 48 5§ 42 6 ot B {H #E
£ 4 #%). Und in diesem ethischen Horizont analysiert Xu Fuguan auf eindring-
liche Weise die asthetische Uberlieferung Chinas. - Erhilt damit aber nicht auch
die Bildkunst in China auf eine, fiir uns erst an der jlingsten Entwicklung der
Kunst in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts (wieder) nachvollziehbare Weise
eine zeitliche Dimension, der die Asthetik Rechnung zu tragen hat? Diese “Zeit-
lichkeit” der Kunst betrifft freilich nicht einen rezeptionsdsthetischen Vollzug
oder Nachvollzug der asthetischen Gestalt im Hinblick auf “das Wahre und das
Schone”, sondern das Ziel der Kunst im Ganzen des Lebensprozesses. Vgl. dazu
Denkansétze bei Kenneth K. Inada: “A Theory of Oriental Aesthetics. A Pro-
legomenon”, in: Philosophy East and West 47 (1997), 117-131; s. bes. 123 f.



874 MATHIAS OBERT

einhergehenden Sehens, der Bildbetrachtung und der “Naturwahrneh-
mung” weit iiber Zong Bings Zeitalter hinaus und bei aller Abwandlung
der dsthetischen Theorie in China leiten, werden doch noch dem beriihm-
ten song-zeitlichen Berg-Wasser-Maler Guo Xi 1 EE in seiner “Anleitung
zu Berg und Wasser” folgende Worte in den Mund gelegt: “... Aber die
Errungenschaften der [Berg-Wasser-Ansichten], die man bereisen und aus
der Ferne betrachten kann, reichen nicht heran an die Errungenschaften
derjenigen [Berg-Wasser-Ansichten], in denen man wohnen und an denen
man sich ergehen kann.”49

49  Guo Xi, “Lin quan gao zhi fk & = £ ", Kap. shan shui xun (|| 7k 3|, in: Hualun
congkan % 35 # T/, ed. Yu Anlan J- 77 j, 2 Bde., Peking (Renmin meishu)
1989, 1. Bd., 17: Dan ke xing ke wang bu ru ke ju ke you zhi wei de {H o] 17 o]
YA e] F{ oL BE.



	Vom Nutzen und Vorteil der Bildbetrachtung : Zong Bings Theorie der Landschaftsmalerei

