
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 4

Artikel: Vom Nutzen und Vorteil der Bildbetrachtung : Zong Bings Theorie der
Landschaftsmalerei

Autor: Obert, Mathias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOM NUTZEN UND VORTEIL DER BILDBETRACHTUNG:
ZONG BINGS THEORIE DER LANDSCHAFTSMALEREI

Mathias Obert, München

I

Das nur 424 Schriftzeichen umfassende "Vorwort zum Malen von Berg
und Wasser" (Hua shan shui xu jj| |_L| ?)<. Ff) von Zong Bing ^ 'jß (375-
443) stellt eine der frühesten und zugleich wichtigsten Quellen zur Theorie
der Landschaftsmalerei in China dar. Entsprechend zahlreich sind die

Anstrengungen, die die jüngere Forschung zu seiner Deutung unternommen

hat. Gut ein halbes Dutzend Übersetzungen ins Englische, Japanische
und Französische sowie etliche eingehende Kommentare liegen dazu vor.1

1 Wichtige Hinweise verdankt die vorliegende Untersuchung einem mehrere Inter¬

pretationsstränge zusammenführenden und um wichtige Aufschlüsse ergänzenden

Aufsatz mit Übersetzung von Susan Bush, "Tsung Ping's Essay on Painting

Landscape and the 'Landscape Buddhism' of Mount Lu", in: dies./ Christian

Murck (Hg.), Theories of the Arts in China, Princeton (UP) 1983, 132-164

(stützt sich bes. auf diese japanischen Vorarbeiten: Nakamura Shigeo, Chügoku

garon no tenkai, Kyoto 1965, 59-81; Hatano Takeshi, "So Hei 'Ga sansui jo' no

tokushitsu", in: Chügoku chüsei bungaku kenkyü 7 (1968), 37-54). In demselben

Sammelband findet sich weiterhin ein beachtenswerter Beitrag zu einer zentralen

Idee bei Zong Bing von Kiyohiko Munakata, "Concepts of Lei and Kan-lei in

Early Chinese Art Theory" (a.a.O. 105-131). Hinzuweisen ist ferner auf die, in

kritischer Absicht ausführlich kommentierte Übersetzung von Hubert Delahaye,
Les premières peintures de paysage en Chine: Aspects religieux, Paris
(Publications de L'Ecole Française d'Extrême-Orient, Vol. CXXIX) 1981, 75 ff. S.

darüber hinaus: W. R. B. Acker, Some T'ang and pre-T'ang Texts on Chinese

Painting. Translated and annotated by W. R. B. Acker, 2 Bde., Leiden 1954/

1974, Bd. 2, 123ff.; Leon Hurvitz, "Tsung Ping's Comments on Landscape

Painting", in: Artibus Asiae 32 (1970), 146-156; Michael Sullivan, The Birth of
Landscape Painting in China, London 1962, 102ff.; Osvald Sirén, Chinese

Painting, 7 Bde., New York 1973, Bd. 1, 35ff.; Xu Fuguan f£\%Ü, Zhongguo

yishu jingshen äp g g fflj ff ffi, Taibei (Xuesheng shuju) 1966, 137 ff.; Ye Lang



840 MATHIAS OBERT

Eine Übertragung ins Deutsche sei hier immerhin "nachgereicht", um die
bei Zong Bing ansetzenden Überlegungen im folgenden verständlich zu
machen. Letztere erwachsen aus der Überzeugung, daß diese Schrift nicht
nur zu Recht als ein Meilenstein in der Ausbildung einer eigenständigen,
für die spätere Entwicklung der chinesischen Kunst wie der
Geistesgeschichte im ganzen so bedeutsamen Gattung der "Berg-Wasser-Bilder"
angesehen wird, sondern einen weitreichenden Anstoß für die Reflexion
über uns geläufige Themen wie "Natur", "Landschaft" und die
Wahrnehmung und künstlerische Umsetzung dieser Gegenstände in China
darstellt. Daher soll sie hier im Hinblick auf eine ästhetische Theorie
befragt und nicht zuletzt für eine komparative Ästhetik fruchtbar gemacht
werden.2 Das nicht geringe philosophische Potential der kurzen Darlegung
Zong Bings wurde bisher nicht genügend herausgearbeitet, erhält es doch
seine eigentliche Bedeutung vielleicht erst im Rahmen der Frage nach

Ursprüngen, Zielen und dem Selbstverständnis der Malerei und nach

Hl £§, Zhongguo meixue de kaizhan äp gg H fèg^j p] Jg, 2 Bde., Taibei (Jinfeng)

o.J., Bd. 1, 60ff.; Einblick in die chinesische Forschung gewähren darüber hinaus:

Li Zehou $ :p J|L / Liu Gangji %\) $$% fg,, Zhongguo meixue shi *=p g| H *|
>ji, 5 Bde., Peking (Zhongguo shehui kexue chuban) 1987, Bd. 2, 495ff.; Chen

Chuanxi |5jf[ i$.J$, "Shanshuihua yu xuanxue |1| tK fi $k ~£ f^ ". in: Meishu yanjiu

Hfdjïjf % (My) 1983:4, 59-61 ("Berg und Wasser" vermittelt bei Zong Bing

u.a. nach dem Vorbild der xuanxue als ein konkreter Ausdruck das dao für die

Anschauung); Wang Long jEJÜ, "Shanshuihua de chansheng he Zong Bing de

'Hua shanshui xu' ll^JClirft/É^flJ^'MÉ^ll|l|7jCjf ", in: My 1983:4,61-64

("Berg und Wasser" als Manifestation des Unsichtbaren im Rahmen der Naturerkenntnis

und der Lehre vom Schönen; Perspektive als technisches Problem); Shi

Lan JjË [S], "Shanshuihua chansheng de sixiang genyuan ih 7JCÜJÜ *fep^J S2®$ì
M". in: My 1984:2, 66-68; Ya Zhang 35$, "Mei dao: Shanshuihua de wenhua

dingwei ^ ji : |J| ;Jc M &Ì X it S iX ", in: My 1998:4, 21-24; Xie Lei Üf |f,
"Guan dao chang shen - Zong Bing 'Hua shanshui xu' zheng du üiS $§tt- th
M fi Ml ZK JT IE IS", in: My 1999:2, 17-19 (zu tendenziöse Darstellung des

buddhistischen Anliegens bei Zong Bing).
Einen einsamen Ansatz zur komparativen Ästhetik in westlicher Sprache bildet:

Zhu Liyuan / Gene Blocker (Hg.), Contemporary Chinese Aesthetics, New York
1995.



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 841

leitenden Gedanken und Begriffen der Ästhetik. Eine sich an den
Grundproblemen ästhetischer Theorie orientierende Kontrastierung mit
europäischen Traditionen ästhetischen Denkens und künstlerischer Arbeit

vermag hier weiterreichende Aufklärung zu schaffen. Zugleich mag sie

manches Mißverständnis, insbesondere der westiichen Sinologie, zu
überdenken helfen. Daß das hier Vorgestellte lediglich als Denkansatz für ein
solches Vorhaben zu gelten beansprucht, versteht sich von selbst.

Wie der tang-zeitliche Sammler und Kunstkritiker Zhang Yanyuan jjrg

JF jü schreibt, verweigerte sich Zong Bing zeitlebens einer Anstellung bei
Hofe. Er zog es vor, die Berge zu durchstreifen und als Musiker, Kalligraph

und Maler ein zurückgezogenes Leben zu führen.3 Als Anhänger des

Buddhismus in der bedeutenden Gemeinde im Lushan Üf LÜ -Gebirge um
Hui Yuan *§ ^ ferner verfaßte er eine größere Verteidigungsschrift zur
Lehre Buddhas vom karmischen Kreislauf der Wiedergeburten, das Ming
fo lun 0^ \% ff A Im Alter aber hat Zong Bing, vermutlich als einer der

ersten, den Ertrag seiner Wanderungen mit dem Pinsel festgehalten und
das in der Bergeinsamkeit Gesehene und Erfahrene vermittels einer
neuartigen, eigenständigen "Landschaftsmalerei" in seine häusliche Umgebung
hereingeholt. Aus seinen späten Lebensjahren, als Altersschwäche und
Gebrechen ihn ans Haus fesselten, stammen nach eigenem Bekunden die

im folgenden übersetzten, bahnbrechenden Darlegungen.

Zong Bings Text und Kurzbiographie sind überliefert im sechsten Band der

bekannten Kunstgeschichte von Zhang Yanyuan (hier zugrundegelegt ist der Text

nach: Li dai ming hua ji MiX^Mti (Zhongguo meishu lunzhu congkan äp [jg

ÜföMÄflJ), Peking 1963, 129-132).

Enthalten im Hong ming ji % Eg fj|, T Taisho shinshu daizokyo ^ IE §T 0 Â
juif, ed. Takakusu Junjirö, Tokyo 1928) 52, 2102, 9-16. Zu begrifflichen und

gedanklichen Parallelen wie zum Problem einer buddhistischen Ausrichtung des

Hua shan shui xu im ganzen vgl. die eingehenden Untersuchungen von Bush und

Munakata (fußend auf Nakamura und Hatano) sowie die Darstellung von Liu

Gangji (Li Zehou / Liu Gangji 51Off.). Zur Laiengemeinde am Lushan, als deren

bedeutendes Mitglied Zong Bing gilt, s. Erik Zürcher, The Buddhist Conquest of
China, Leiden 1959, 217ff.



842 MATHIAS OBERT

Vorwort zum Malen von Berg und Wasser5

Der vollendete Mensch trägt in sich den weghaft leitenden Sinn6 und sagt sich

den Dingen zu.7 Die tugendhaft Weisen machen ihr Inneres klar und kosten von

den Sinngestalten. Was Berge und Gewässer angeht: Sie sind stofflich gegeben

und neigen zugleich den geistigen Kräften zu. Daher mußte es für Xuan Yuan,

für Yao, Kong [zi], Guang Cheng [zi], Da Wei [od. Da Yu], Xu You, [die Leute

aus] Gu Zhu und ihresgleichen notwendigerweise zu einem Aufsuchen von

Grundlage dieser Übersetzung bildet die Version in: Yan Kejun Jg oj tëj, Quan

Song wen -^ ^5 x.', Bd 20. Um die genannten Vorarbeiten (s.o. Anm. 1) nicht

unnötig zu reproduzieren, beschränken sich die Anmerkungen hier auf das für ein

Verständnis des Textes Wesentliche.

Um sowohl die esoterische Großschreibung "das Tao" als auch die ontologisie-
rende Fehlinterpretation nach Art einer arche, eines "Prinzips" oder obersten

"Gesetzes" zu vermeiden und zugleich das Motiv der "Leitung", die ein "Weg"
bietet, zu erhalten, ist hier für dao ÌH in Anlehnung an eine nach wie vor respektable

Intuition Richard Wilhelms, ergänzt um Überlegungen zur Offenheit von
"Sinn" wie die von Gilles Deleuze in seiner Logique du Sens vorgetragenen,
diese Wiedergabe gewählt.

Oder nach der Schreibung ying B& bei Zhang Yanyuan 130: "... und läßt die

Dinge [in sich] Widerscheinen." Für die Version ying j?S in Quan Song wen

spricht immerhin der aus Zhuangzi H± ~P 22 bekannte Ausdruck ying wu ]]§.$).
Bei der Wiedergabe dieser einflußreichen Wendung soll eine zu passivische

Konnotation des "bloßen Reagierens" in dem von Charles Le Blanc für ganying i^^g
vorgeschlagenen Begriff der "Resonanz" (s. ders., Huai-Nan Tzu. Philosophical

Synthesis in Early Han Thought, Hongkong 1985, bes. 209f.) ebenso vermieden

werden wie die rationalistisch gefärbte, gleichsam drittinstanzlich überprüfbare,

formale Gleichheit des "Einklangs". Ich wähle daher nach Maßgabe eines,

aktivisch im Sinne der Waldenfels' sehen Antwortphänomenologie (s. Bernhard

Waidenfels, Antwortregister, Frankfurt a.M. 1994) begriffenen, auf den Anspruch der

Dinge hörenden "antwortenden Ent-Sprechens" für ying die Übersetzung mit

"sich zusagen" (vgl. Le Blanc, 87: "to respond" für ying allein). Vgl. gegen die

Lesung ying fiS die, teils spekulativ anmutenden Einwände in Delahaye 84ff./90.

Auch überzeugt die Übersetzung "brille sur toutes les choses du monde" für ying

wu B^è#3 angesichts der späteren Formulierung ying yujue dai B& Ji^tEiX nicht.



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 843

[Gebirgen wie dem] Kongtong, Juci, Maogu, Jishou und Dameng8 kommen.

Auch spricht man [ja] von "der Freude des Gütigen und des Wissenden"9 daran.

Jener vollendete Mensch nun läßt mit seinem Geist den weghaft leitenden Sinn

aufgehen10 und die tugendhaft Weisen stehen mit ihm in unmittelbarer Ver-

8 Es handelt sich zum größeren Teil um legendäre Gestalten von besonderer Weis¬

heit und die Gebirge, mit denen sie von der Überlieferung in Verbindung
gebracht werden; s. dazu im einzelnen wie zur Interpretation der jeweiligen Topoi
die Angaben bei Hurvitz, Acker oder Bush. Zur zeitenübergreifenden Lehre des

Konfuzius in Verbindung mit dem Topos des Bergblicks, in dem sich Welt und

Geist über die Zeitalter hinweg vereinigen, vgl. überdies den deutlichen Hinweis

im Ming fo lun, T 52, 2102, 15a: "... Übersteigt er nicht deshalb die eine Generation

[der eigenen Gegenwart], weil er [da] im Geist eins wird mit den acht

Weiten?" (qi fei shen he yu ba xia gu chao yu yi shi zai jg # }$ -^" S^ A M t& M ffc —

-M).
9 Anspielung auf Lunyu gffg (Gespräche [des Konfuzius]) 6, 23.

10 Oder nach der Schreibung fa j£ bei Zhang Yanyuan 130: "...macht mit seinem

Geist den weghaft leitenden Sinn zum Gesetz." Vgl. auch die Parallelstelle im

Mingfo lun, T 52, 2102, 13a: weifo zeyi shen fa dao R§ f$ 10 lä t$ ä il • Gegen

diese Lesung spräche - dem deutlichen Anklang an Laozi ^ J- 25 zum Trotz -
allenfalls folgendes: Zum einen wird eingangs gesagt, der vollendete Mensch

"trage den weghaft leitenden Sinn in sich" (han dao "a"il). Warum sollte er sich

da vermittels seines Geistes erst noch darauf wie auf ein außerhalb seiner

angesiedeltes "Gesetz" beziehen? Auch ist in strenger Parallele zu der Stelle in Laozi
25 der Hinweis auf den Geist als Mittel und Ort dieses Bezuges überflüssig. Zum

andern zeichnet doch auch die tugendhaft Weisen (xian jf gerade dies aus, daß

sie auf vollendete Weise sich nach dem weghaft leitenden Sinn (dao ü)
ausrichten. Und sollten sie dazu nicht in der Lage sein, weil eben vor ihnen "vollendete

Menschen" den weghaft leitenden Sinn innerhalb der menschlichen Welt zur

Entfaltung gebracht haben? Dieses Verständnis deckt sich mit der Rolle, die dem

"vollendeten Menschen" sowohl in der konfuzianischen als auch in der daoistischen

und buddhistischen Tradition zugedacht wurde. Vgl. zur Gleichartigkeit der

drei Lehren auch die dritte Antwort im Mingfo lun, bes. T 52, 2102, 12a: Kong

Lao fa yin zhi dao ?L 3k> ü ì=f fa ÌI und Kong Lao Rulai gong zhe JL 3k> #P $£ Ä
|$[. Zu dem Vorschlag, sheng Ü im Hua shan shui xu als Bezeichnung für

Buddha(s) zu interpretieren, s. Delahaye 85; Bush 134.



844 MATHIAS OBERT

bindung. Wenn Gebirge und Gewässer mit ihren Körperformen11 den weghaft
leitenden Sinn umschmeicheln und "der Gütige sich [daran] freut" - kommt er

da [dem Vollendeten und Weisen] nicht auch sehr nahe?

Ich liebte Lu und Heng [-Gebirge] über alles, war verschrieben dem Jing und

dem Wu [-Gebirge]12 und war mir nicht bewußt, daß das Alter herannahen

würde.13 Beschämt war ich, daß ich nicht meine Lebenskraft sammeln und

meinen Körper unbeschwert machen konnte. Betrübt fiel ich [nun] unter die

[bergliebenden] Leute "vom steinernen Tor".14 Da zeichnete ich die

Sinngestalten, verteilte die Farbe und errichtete diese umwölkten Gipfel hier.

Wo nun Sinn und Maß des Wirklichen schon vor dem mittleren Altertum

untergegangen sind, können wir sie mit verständigem Sinn noch nach tausend Jahren

aufsuchen. Wo ein Sinngehalt sich zeigt außerhalb der Worte und der Sinngestalten,

können wir mit unserem inneren Sinn ihn fassen im Geschriebenen der

Bücher. Um wieviel eher geben wir doch da von dem, wo unser Körper stets

verweilte, was unser Auge verliebt umspielte, die Formen mit Formen wieder,

zeigen mit Farbe das farbige Aussehen!

11 Mit den Übersetzungsausdrücken "Körperformen/verkörperte Formen" soll die

leibhafte Konkretheit von xing j& betont und eine vielleicht voreilige
Gleichsetzung mit lediglich sichtbaren "Erscheinungsformen" gemieden werden.

12 Die Lage der Berge läßt sich im Einklang mit Zong Bings Biographie belegen;

vgl. Hurvitz, Bush.

13 Vgl. Lunyu 1, 19.

14 Nach verbreiteter Auffassung spielt die Stelle auf Lunyu 14, 38 an, wo Zi Lu ^
U§, ein Schüler des Konfuzius, am "Steintor" nächtigt und der Torwärter seinen

Meister so charakterisiert: "Das ist doch der, der weiß, daß es nicht geht, und es

doch betreibt!" Klagt demnach Zong Bing darüber, daß er nun auch zu den

Aussichtslosen und "Idealisten" gehört? Oder schafft er es nicht, dazu zu gehören

(vgl. die kritische Erörterung der opinio communis in Delahaye 93 f.)? Aber
betreibt er nicht sogleich etwas, wovon er sieht, daß es geht: Er beginnt zu malen?

Vielleicht sind mit dem "steinernen Tor" pars pro toto schlicht die von ihm

geliebten Berge, mit denen ja auch Konfuzius ein mehrfaches Band eint (s.o. im

Text), bezeichnet. Bush verweist auf tatsächliche Bergausflüge der Gemeinde

vom Lushan, die auch zu einem Wasserfall mit Namen Shimen £î H, Steintor,

geführt hätten (Bush 147f. ; vgl. dazu Li Zehou/ Liu Gangji 513). Kam Zong Bing
mit dieser Gruppe von Ausflüglern nicht mehr mit, lag statt dessen voller Kummer

daheim?



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 845

Wenn ferner - bei der Größe des Kunlun-Gebirges und der Kleinheit der

Pupille15 - [der Berg] auf ein Zoll an das Auge herandrängt, so sind seine

verkörperten Formen keinesfalls wahrzunehmen. Auf eine Entfernung von einigen
Meilen aber ist er von einer zollgroßen Pupille zu umfassen. Wahrhaftig, infolge
einer etwas vergrößerten Entferung erscheint er dann umso kleiner. Wenn ich

jetzt weiße Seide aufspanne und ihn darauf aus der Ferne Widerscheinen lasse,16

dann können die Körperformen des Kunlang [-Gipfels] innerhalb eines

zollgroßen Vierecks umfaßt werden. Ziehe ich einen senkrechten Strich von drei

Zoll, entspricht er einer Höhe von tausend ren.17 Quer [gezogene] Tusche von

einigen Fuß verkörpert einen Abstand von hundert Meilen.

Wer daher gemalte Bilddarstellungen betrachtet, fürchtet allein, daß die

Artverwandtschaft nicht treffend gelungen sei. Nicht besorgt er sich um die Ähnlichkeit

bei verkleinertem Maßstab. Dies bringen ja die Umstände von selbst mit
sich. So aber können wir dann den Glanz erhabener Höhen wie die geistigen

Kräfte des "dunklen Weiblichen"18 - das alles erlangen in einer einzigen

Bilddarstellung. Wenn jenes [Verfahren] nun, wonach wir mit [unserem] sich

zusagenden Auge und übereintreffend versammelnden inneren Sinn Sinn und Maß

des Wirklichen [im Bild] betreiben,19 die Artverwandtschaft vollendet und tref-

15 Für kuang BJ|, weit, ist vermutlich tong gj|, Pupille, zu lesen; s. diese Version

bei Zhang Yanyuan 130.

16 Konkret gemeint ist hier wohl doch das fertige Gemälde, das eine "auf Entfer¬

nung" angelegte Ansicht wieder erscheinen läßt (vgl. u. die Parallelstelle: sheng

xian ying yu jue dai WW^Ì^Mft), nicht aber, wie manche Autoren
spekulieren, ein durchzupausendes Abbild auf der hochgehaltenen Seide; s. dazu

treffend Munakata 122 f.
17 Ein ren \f] entspricht acht chi f\ oder chinesischen Fuß, also knapp drei Metern.
18 Das Zitat xuanpin f£$t spielt auf den "Geist im Tal" an; vgl. Laozi 6.

19 Oder: "... das sich zusagende Auge und der übereintreffend versammelnde innere

Sinn als Regel genommen werden ...". In diesem Sinne interpretieren die meisten

Autoren diese Stelle. Aber fehlt uns dann nicht jene wichtige Instanz, im Hinblick
worauf "das Auge sich zusagen, der innere Sinn übereintreffend versammeln"

soll? Sollte etwa die vordergründig sichtbare Erscheinung als Garant für die

"Artverwandtschaft" (lei ÏJf) einspringen - wie westliche Beobachter das so gerne
sähen? Zu bedenken gilt auch das zweimalige Vorkommen von li im Sinne einer

am Wirklichen vorkommenden Ordnungsinstanz (s.o. U jue Sfg und u. li ru Ü
A).



846 MATHIAS OBERT

fend gelungen macht, dann sagt sich das Auge [des Bildbetrachters] gleichermaßen

zu und gemeinsam übereintreffend versammelt [sein] innerer Sinn [es]

dann auch. Im Sich-Zusagen und übereintreffenden Versammeln werden wir
angerührt vom Geist. Der Geist springt über, Sinn und Maß des Wirklichen

stellen sich ein. Wenn wir auch immer wieder einfach nur20 die abgeschiedenen

Felsgebirge aufsuchten - welchen Zugewinn brächte dies noch darüber hinaus?

Und wiederum ist [ja] beim Geist an ihm selbst ein endlicher Ansatzpunkt nicht

gegeben. Er nimmt sein Zuhause in den verkörperten Formen und wird durch

Artverwandtschaft angerührt.21 Sinn und Maß des Wirklichen treten ein in

sichtbare Spuren, und gewiß können wir [dem dann] auf wunderbar gelungene

Weise Ausdruck verleihen - und wahrhaftig [haben wir es dann] auch zur

Gänze.

Daraufhin verweile ich daheim in Muße, regle meinen Atem, wische den Becher

aus und lasse die Zither erklingen. Ich entrolle ein Bild und setze mich in

Abgeschiedenheit davor. Ich durchdringe die Wildnis nach allen Seiten, wende

mich nicht ab vom keimenden Grün, das der Himmel fördert,22 und sage mich

einsam zu der menschenleeren Natur. In steilen Gipfeln, zerklüfteten Felsen, in

luftige Höhen aufragenden Gebirgen, Bäumen in Wolken und der weiten Ferne

der Wälder scheinen Vollendete und tugendhaft Weise wider über die Zeiten

hinweg. Mit allen Wegen ist da ihr Geist und Sinnen verschmolzen. Was [muß]

ich denn da noch tun!23 Ich lasse den Geist frei und weiter nichts. Wer hätte

20 Unklar ist, ob xu jgf, leer/mußevoll/vergebens, neutral das mußevolle Wandern

anspricht oder ob es nicht sogar dessen Vergeblichkeit im Vergleich zur gelungenen

Bildbetrachtung bekräftigt. Delahaye 104f. macht den interessanten

Vorschlag, hier nichts dergleichen, vielmehr eine Zurückweisung des bloßen Imagi-
nierens zu verstehen.

21 S. Munakata 107 ff./123ff. zum Vorgang des "Anrührens [des Geistes] durch

Artverwandtes" {gan lei ^ *I) mit besonderer Berücksichtigung der Wirkung

von Bilddarstellungen.
22 Nach der Lesung li i||, hart, statt li fgj, antreiben, verstehen manche Interpreten

- im Zuge sehr spekulativer Überlegungen - die etwas ungewöhnliche Stelle eher

als einen Hinweis auf "Gefahren" oder "Unbilden"; vgl. Hurvitz 153, Delahaye

106f.

23 Vielleicht ist in diesem befreiten Ausruf eine Anspielung auf den bekannten Aus¬

druck wu wei er wu bu wei M ^ ffn M 'fi M > "ein Tun ist nicht gegeben und

zugleich ist nicht gegeben, daß [etwas] unterbliebe", aus Laozi 48 zu sehen.



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 847

demgegenüber [sc. jener Bildbetrachtung gegenüber?] einen vorzüglicheren Ort,

an dem der Geist frei würde?

II

Im selben Text finden wir den Schritt von der Naturbetrachtung zur
Malerei wie den weiteren Schritt zur Bildbetrachtung beschrieben. Damit
ist der äußere Rahmen eines autobiographischen Geschehens abgesteckt,
innerhalb dessen von Zong Bing eine theoretische Fundierung dieser

Entwicklung hin zur Landschaftsmalerei und zur Kunstbetrachtung geleistet
wird. Eindeutig läßt sich schon an der Anlage der Schrift sein Anliegen
ablesen. Es geht ihm darin um eine Legitimation der bildnerischen Berg-
Wasser-Darstellungen.24 Nach einer allgemeinen Einleitung kommt er bald
auf jenen Zeitpunkt zu sprechen, an dem in seinem eigenen Leben der
entscheidende Übergang vom Aufenthalt in den Bergen zur Rekonstruktion
dieser Wanderungen durch die Vermittlung gemalter Bilder stattfand. Das
Thema der Bilddarstellung nimmt drei Viertel des Textes ein und wird so

zum beherrschenden Thema. Und wenn man vom Schluß einmal absieht,

wo nicht völlig klar wird, ob die "Befreiung des Geistes" (chang shen $§

|$) am besten anhand von Bildern gelingen könne oder ob hier doch
wieder der Sinn der Schau von Berg und Wasser überhaupt herausgehoben
wird, sagt Zong Bing zumindest an drei Stellen sehr deutlich, worauf es

ihm ankommt. "Im Geschriebenen der Bücher" (shu ce =J gg) bietet sich
für den "inneren Sinn" (xin i\j>) des Menschen ein Zugang zu jenem
Sinngehalt (zhi g*), der Worte und Sinngestalten übersteigt. Betont wird der

Beitrag, den die Fixierung der Rede in Büchern, die Überlieferung in einer
materiellen Form also und über die Zeiten hinweg, für die Vermittlung des

Sinns leistet. Zielt dieses, gleichsam auf konfuzianische Gelehrsamkeit
anspielende Argument nicht auf eine Rechtfertigung der Malerei als einer

Niederlegung des Sinns in einer materiellen, dauerhaften Form? Auf dem

24 Zu beachten bleibt, daß der übliche Ausdruck dafür, shan shui hua LÜ 7\<. H,
Berg-Wasser-Bild, nirgends fällt. Daß es sich gleichwohl um "menschenleere"

Bilder mit Bergen aller Art als Hauptmotiv handelt, geht aus mehreren Aussagen

des Textes zweifelsfrei hervor.



848 MATHIAS OBERT

Höhepunkt sodann seiner Ausführungen zur Bildbetrachtung (guan hua tu
zhe H K m ^f wird Zong Bing noch deutlicher: "Wenn wir auch immer
wieder einfach nur die abgeschiedenen Felsgebirge aufsuchten - welchen

Zugewinn brächte dies noch weiter?" Soll mit dieser, im Kontext von Zong
Bings eigener Lebensgeschichte wie in dem einer Zeit, da sich nach unserer

Kenntnis eine eigenständige "Berg-Wasser-Malerei" noch nicht hatte
etablieren können, wohl ein wenig trotzig klingenden Frage nicht vielleicht
einer Geringschätzung seitens der Partei der (gesunden) Bergwanderer mit
der Behauptung vom ebenbürtigen Wert der Malerei gegenüber der
Naturerfahrung der Wind aus den Segeln genommen werden? Und zuletzt bietet
sich die stärkste Aufwertung von Bilddarstellungen in der nachdrücklichen
Behauptung: "... gewiß können wir [dem dann] auf wunderbar gelungene
Weise Ausdruck verleihen - und wahrhaftig [haben wir es dann] auch zur
Gänze."

Seinen einleitenden Worten zufolge muß es Zong Bing freilich
zunächst darum gegangen sein, den Wert der Naturerfahrung überhaupt für
die Existenzgestaltung zu begründen. Dem dient die Bezugnahme einerseits
auf weise Figuren der Geschichte und ihre Verwirklichung höchsten
Menschseins wie auf das Lunyu fft §§ -Zitat von der Freude des Gütigen
und des Wissenden an Berg und Wasser, andererseits die Verwendung
bedeutungsgeladener Ausdrücke wie "der weghaft leitende Sinn" (dao j|f
"die geistigen Kräfte" (ling ft) und der, nicht zuletzt aus der Spruchtradition

des Yijing H$S geläufigen "Sinngestalten" (xiang |^). Wenn wir das

Fehlen ausgesprochen buddhistischer Terminologie, dagegen den wiederholten

Verweis auf Ausdrücke und Leitgedanken aus der konfuzianischen
und daoistischen Überlieferung dem Zeitgeist und einer noch nicht
allgemeinen Verbreitung genuin buddhistischer Gedanken und Begriffe in der
ersten Hälfte des fünften Jahrhunderts gutschreiben wollen, so kann dieser
Text durchaus als ein Beleg für den in der Gemeinde vom Lushan-Gebirge
aufkeimenden "Landschaftsbuddhismus" gelten, wie Susan Bush
ausführt.25 Auf diese Zeugnisfunktion beschränken läßt er sich jedoch nicht.

25 S. vor allem Bush 132f./147f.; vgl. zum Thema der "buddhistischen" Land¬

schaftswahrnehmung die ähnlich gelagerte Interpretation bei Li Zehou / Liu
Gangji 501ff., bes. 507 ff. Wertvoll ist sicherlich der Hinweis auf einen, um 400,

also wohl einige Jahrzehnte vor der Abfassung von Zong Bings Schrift unternommenen,

gemeinsamen Ausflug der Gemeinde um Huiyuan zu einem nahe-



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 849

Und ihn als einen euphorischen Bericht über die Erfüllung des
buddhistischen Strebens nach Erwachen und Loslösung "vor der Natur" zu
lesen,26 verfehlt offensichtiich seinen Gehalt. Denn trotz ihrer Plausibilität,
was den Lebenshintergrund von Zong Bings "Vorwort" betrifft, wird die

einseitige Deutung im Rahmen eines "Landschaftsbuddhismus" am Lushan
dem darin zum Ausdruck kommenden genuin malereitheoretischen Bestreben

nicht gerecht. Wie gezeigt, geht es in weiten Teilen der Schrift nicht
um die Landschaftsbetrachtung als eine "Meditationsform", vielmehr um
den begründeten Übergang hin zur Betrachtung gemalter Berg-Wasser-
Ansichten. Und erst aufgrund dieser Beobachtung muß - da ein "buddhistischer"

Hymnus auf die Natur nicht unbedingt eine ästhetische Theorie
enthalten muß, diese ihm vielmehr zunächst nur aus späterer Sicht
unterstellt wird - Zong Bings "Vorwort" vorrangig als eine ästhetische

Schrift, als eine Schrift zur Theorie der Kunst gelesen werden.27 So

gelegenen Wasserfall, worauf ein in diesem Kreis entstandenes "Vorwort" zu

Gedichten sich bezieht; s. Lushan zhu dao ren you shi men shi xu fg LÜ M M À
1ÇH^JÎ> in: Lushan gujin youji congchao j£ |1| "é" n~ W- IB äl %P. ed. Wu

Zongci ±*ì7k2£, 2 Bde., Nanchang 1932, Bd. 1, 5-7. Ein geringfügig
abweichender Text mit Übersetzung auch bei Bush. Die Erläuterung, Zong Bing habe

jenes Gedichtvorwort gekannt und seinen eigenen Text vielleicht als ein "Echo"
dazu komponiert, wirkt indes hypothetisch und spekulativ. Verglichen mit jenem

hymnischen Text fällt der Mangel an buddhistischen Begriffen und die nüchterne

Sprache in der Beschreibung der Berge selbst bei Zong Bing nur umso deutlicher

auf; buddhistische Euphorie wäre bei ihm einer am Problem der Malerei
orientierten, in sorgfältiger, autochthon chinesischer Diktion vorgetragenen Schilderung

gewichen. Der gänzliche Verzicht auf buddhistische Terminologie bleibt

auffällig und ist aus dieser Perspektive schwerlich zu rechtfertigen. Den Grund

dazu in einer thematischen Verschiebung hin zu einer ästhetischen Theorie zu

suchen, liegt doch bedeutend näher.

26 Daß es sich so verhalte, suggerieren Bush, Munakata (s. bes. Munakata 116 ff.)
und Liu Gangji (s. bes. Li Zehou / Liu Gangji 516 f.) auf begründete, Xie Lei

hingegen auf verzerrende Weise.

27 Eben darin unterscheidet sie sich sehr augenfällig von dem anonymen "Gedicht¬

vorwort" (s. Anm. 23), das als Ausdruck eines am Lushan praktizierten
"Landschaftsbuddhismus" gewertet wird.



850 MATHIAS OBERT

verstanden, kann sie jedoch nicht als "konservativer" Schlußstein in einer
alten Entwicklung im Verhältnis zur Natur abgetan werden, zu welchem

Ergebnis Munakata aufgrund seiner letztlich doch einschichtigen und

spekulativen Lektüre gelangt.28 Zong Bing leistet mit seinem "Vorwort"
geradezu einen avantgardistischen Vorstoß auf das Gebiet der Land-
schaftsmalerei. Wird hier nicht erstmals ganz klar das gemalte Bild als

solches vom Naturvorbild abgegrenzt, wo nicht im Rang noch über dieses

gestellt? Es geht auf historisch folgenreiche Weise um die Leistungsfähigkeit

der Kunst im Hinblick auf bestimmte Zwecke, um die
theoretische Grundlegung einer eigenständigen Landschaftsmalerei in China.

Wenn andererseits das Landschaftsbild - vor allem seit der Tang-Zeit
- in China selbst wie im Westen vielfach als der Inbegriff der Gelehrtenmalerei,

wo nicht als der Gipfel der chinesischen Malerei gelten konnte,
weshalb sich gerade auf diesem Gebiet bis heute die Kunsttheorie wie die

28 S. Munakata 128, wo gegen Zong Bings theoretischen "Konservatismus" die vor¬

geblichen "Neuerungen" im Gu hua pin lu ^ Ü pp |§ von Xie He Ut ift
ausgespielt werden. Dagegen läßt sich zumindest folgendes einwenden: 1. Laut Xie

Hes eigener Auskunft kannte sich Zong Bing im Katalog der erstmals bei Xie He

überlieferten "Sechs Regeln" (liu fa AÌÈ) gut aus. Zu alten Spekulationen, die

"Sechs Regeln" könnten durch den Buddhismus aus Indien nach China vermittelt

worden sein, sowie zu einer möglichen Schlüsselstellung Zong Bings bei diesem

Transkulturationsprozeß vgl. Erik Zürcher, "Recent Studies on Chinese Painting",

in: T'oung Pao 51 (1964), 375-422. 389ff. 2. An hervorragender Stelle

tauchen auch bei Zong Bing zentrale Ausdrücke aus Xie Hes Regelkatalog auf:

ying wu jj§Atf], den Dingen sich zusagen; xiang ^, Sinngestalt; xing fö, Form;

lei 3H, Artverwandtschaft. 3. Wenn Zong Bing wiederholt vom Geist (shen |$)
als einem Angelpunkt in seiner Malereitheorie spricht, so liegt die Assoziation

mit Xie Hes Begriff der "beseelten Gestimmtheit" (yun fH) nicht fern - wie Qian

Zhongshu f1 Ut 5 dies auch verfolgt hat (s. ders., Guan zhui bian H |f H, 5

Bde., Taibei 1990, Bd. 4, Kap. Quan shang gu ±± £ 189, 1352 ff.). Klar tritt
aber die Verbindung zu der von Gu Kaizhi ü ta X. überlieferten und durch die

Jahrhunderte so einflußreichen Wendung (s. dazu Ye Lang, Bd. 1, 58f.) von der

"Weitergabe des Geistes" (chuan shen f$ #, s. Shi shuo xin yu jVr M ff fo 21.

13) als der höchsten Aufgabe der Malerei zutage.



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 851

Werkinterpretation in besonderem Maße entzündet hat29 - sind wir da

nicht gut beraten, in unseren Bemühungen um eine ästhetische Theorie
Chinas zu einer ihrer Wurzeln zurückzugehen und Zong Bings
Darlegungen einer philosophischen Studie zu unterziehen? Und sollten die
daraus resultierenden Einsichten nicht Beachtung in unserem Nachdenken
über chinesische Kunst und Ästhetik auch späterer Jahrhunderte verdienen?
Alte Streitfragen wie das Problem der Mimesis-Theorie oder die Frage,
warum es in chinesischen Bildern keine Schatten gibt oder warum dort die

europäische Zentralperspektive nicht ebenso entwickelt wurde, können
durch eine gezielte Befragung von Zong Bings kleiner Abhandlung Anregung,

Korrektur und Vertiefung erfahren. Im Hinblick auf eine ästhetische
Theorie also erheben sich angesichts dieses Textes grundsätzliche Fragen,
denen nunmehr nachzugehen ist. Leitend wirkt hierbei die Frage: Was

zeigt sich in oder an den von Zong Bing erörterten Bildern, auf welche Art
von Wahrnehmung beziehen sie sich, und was bedeutet dies für das
Verständnis einer sichtbaren Wirklichkeit überhaupt?

III

Auf das Problem, inwieweit das traditionsreiche Thema von "Berg-Wasser"

(shanshui ill 7JO mit geläufigen Ausdrücken wie "Natur", "Landschaft"

oder "Landschaftsdarstellung" belegt werden darf, kann erst zum
Schluß dieser Überlegungen eingegangen werden. Daß es sich bei dieser
Schrift grundsätzlich um eine Theorie der Ästhetik handelt, wurde mit dem
Verweis auf einen weiten Ästhetik-Begriff, wonach neben einer Lehre von
der (Sinnes-) Wahrnehmung auch die Reflexion über das Schöne sowie die
über das Kunstschaffen hierunter fallen,30 bereits festgestellt. Wenn nun
eine ästhetische Theorie im Sinne der letztgenannten Bedeutung vorliegt,

29 Vgl. stellvertretend dazu Gong Ming £ HJ / Xing Yuan fruit. "Lun zhongguo

huihua chuantong de xingcheng ji qi tezhi ff ^ M It « iM Ißt #} 3 & R Ä t#
Jt ", in: Zhongguo huihua yanjiu lunwenji äp ül Wl s W ^£ Ira X Ä >

ed- 'Duo

yun' bianjibuxuanbian '^S' lü$t rPMS> Shanghai (Shanghai shuhua) 1992,

1-37; s. bes. 11.

30 Zu Begriff und Umfang der Ästhetik vgl.: J. Ritter (Hg.), Historisches Wörter¬

buch der Philosophie, Basel 1971 ff., Art. "Ästhetik".



852 MATHIAS OBERT

so bleibt doch ihr Verhältnis zu anderen Bedeutungen der "Ästhetik" zu
klären. In welchem Verständnishorizont siedelt Zong Bing selbst seine

Überlegungen zum Malen von Berg-Wasser-Bildern an? Offensichtiich
handelt es sich ja nicht um eine historisch-kritische Untersuchung, etwa
nach dem Muster des bekannten "Verzeichnisses alter Bilder, nach ihrem
Rang geordnet" (Gu hua pin lu "é" ü pp %) von Xie He Ht ü. Steht aber
im Mittelpunkt eine allgemeine Anleitung technischer Art zur Natur-
wahrnehmung und zur Landschaftsmalerei? Da die Ausführungen über das

richtige Sehen und Wiedergeben von Bergen eingerahmt werden von
allgemeinen Erwägungen zum Malen, zur Funktion von Bildern sowie zur
Weise und zum Zweck ihrer Betrachtung bis hin zu einer bestimmten,
diese fundierenden Einstellung gegenüber der Wildnis von Bergen und
Gewässern, greift eine solche Deutung fehl.31 Aber auch gegenüber der

verbreiteten, versteckten oder offenen Einordnung unter die Lehre vom
Schönen ist Vorsicht geboten angesichts des Umstands, daß die in Frage
stehenden Betrachtungen offenbar weder primär um einer ihrem Gegenstand

eignenden "Schönheit" noch um einer Erkenntnis des Schönen oder
seines subjektiven "Wohlgefallens" willen gesucht werden.32 Bei einem

31 Den Kern des Textes in die Erörterung technischer Probleme bei der proportio¬

nalen Umsetzung von Naturmotiven in der Malerei zu verlegen, wie dies bisweilen

geschieht (s. zuletzt den Aufsatz von Wang Long, ebenso schon Sirén 37),

hieße ihn erheblich verkürzen, wenn nicht gänzlich mißverstehen.

32 Vgl. Hurvitz 150: "... the way is, what confers the gift of beauty on the natural

scene." Ebenso Wang Long 63, wo von ziran mei [| 1Ê It und shenmei qingqu

IP It Iff $1. vom "Naturschönen" also und dem "ästhetischen Urteil und

Schönheitsempfinden" nach modernem Sprachgebrauch die Rede ist und deutlich das

heutige Verständnis von meixue It^. Ästhetik, als einer "Gelehrsamkeit vom
Schönen" und von yishu als der "bildenden Kunst" der Akademien und bürgerlichen

Salons die Rahmenerzählung bilden. Bei Chen Chuanxi 60 werden geradewegs

shen ffl, mei H und shanshui Uj 7jC, d.h. Geist, Schönes und Berg-Wasser,

gleichgesetzt. Und auch Gong Ming und Xing Yuan sprechen anläßlich der

Geburt der Landschaftsmalerei aus dem Geist der weijin-zeitlichen xuanxue ~£ Ifl
von der - romantisch verstandenen - "Schönheit von Himmel und Erde [der

Welt]" (tiandi zhi mei ^ife^l It) als der Grundvoraussetzung (s. Gong Ming /

Xing Yuan 20f.). Ähnlich unbefangen geht Chen Chuanxi ^ {% Jfä in einem

Aufsatz zu yun %}, [beseelte] Gestimmtheit, in der chinesischen Ästhetik von dem



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 853

solchen Grundverständnis der Schrift stehen allzu deutlich die platonische
Ausrichtung des Menschseins auf das Gute und Schöne, die kantische
Ästhetik oder der romantisierende, biedermeierlich verdünnte Gedanke
eines "Natur-" und "Kunstgenusses" Pate. Es muß, wie sich an diesem

Beispiel gut zeigen läßt, grundsätzlich die Berechtigung eines, vornehmlich
an subjektiven Empfindungsqualitäten und dem kantischen Problem der
Sinnlichkeit festgemachten Verständnishorizontes für ästhetische Theorien
in China in Zweifel gezogen werden. Diese geläufigen Vorannahmen sind
mit aller Sorgfalt zu überprüfen, soll von der Theorie im Fremden nicht
lediglich eine Wiederholung des Eigenen, im Alten aber die Perpetuierung
einer - längst brüchig gewordenen - Moderne vollzogen werden.33 Die

subjektiven Gefühl aus, das gemäß diesem Begriff hervorgerufen werde: Ge-

stimmtheit ist "ein, uns durch eine im menschlichen Körper sich äußernde, klare

und erhabene Lust vermitteltes, stimmungsmäßiges Empfinden des Schönen."

(renti zhong suo chengxian chu de qingyuan quwei suo gei ren yi qingdiao shang

demeigmXIÊX'ftîM.M&iïmmMftffrtëAlXfâmX.fâ^m, s. ders.,

"Lun zhongguo hua zhi yun Ü A1 S m. X. Ml", in: Zhongguo huihua yanjiu

lunwenji, 125). Und selbst die deutlich differenziertere Analyse von Liu Gangji

legt eine neuzeitliche Sichtweise auf die Schönheit der Natur (ziran mei [| f& H /

shanshui mei ii|7jCIt u.a.) zugrunde, wobei Kants "interesseloses Wohlgefallen"

an gefälligen Empfindungsqualitäten (s. ganxing ^ft, shenmei ganshou # ItilÜ
^) wie die hegelsche "Befreiung durch das Ästhetische" nicht fern sind (s. Li
Zehou / Liu Gangji 509/512/518f.).

33 Allgemein fällt an ungezählten chinesischen Publikationen zur Ästhetik die Fokus-

sierung auf das Schönheitsempfinden und die selbstverständliche, durch die
moderne Übersetzung des Begriffs wie durch die massive und tiefgreifende Rezeption

der kantischen und hegelschen Philosophie in diesem Jahrhundert geförderte

Gleichsetzung von "Ästhetik" mit einer "Lehre vom Schönen" auf, wobei das

Schöne primär als eine gefällige Sinnesempfindung verstanden wird. So befassen

sich rund zwei Drittel aller Beiträge (aus den Jahren 1957-64) einer Textsammlung

zur zeitgenössischen Ästhetik in China ausrücklich mit dem Begriff des

Schönen (Zhongguo dangdai meixue lunwen xuan di er ji XS1Ê iX^^ìmXM
H ZI ^, ed. Sichuansheng shehui kexue yuan wenxue yanjiu suo H3 jl | ^f ?i % $[

^ ß5c 3t IS $f % JJJf. Chongqing 1984). Und ein populärer Autor wie Li Zehou

bringt seine kantianische Voreingenommenheit für das Schöne angesichts chinesi-



854 MATHIAS OBERT

Frage nach dem Schönen stellt sich in Zong Bings Text nicht explizit.34
Sie sollte an ihn daher erst herangetragen werden, nachdem seine theoretischen

Angelpunkte, also sein Ort im Gefüge einer Auslegung der Welt
und des menschlichen Daseins, seine Bestimmung des Gegenstandes der
Ästhetik sowie sein Wahrnehmungs- und sein Bildbegriff geklärt sind.

Dient Zong Bings "ästhetische Theorie" aber einem Erkenntnisanliegen,

dient Ästhetik hier einer Wesenserkenntnis der Welt in ihrer

scher Ästhetik in seinen unzähligen Veröffentlichungen bis in die Titel hinein zum

Ausdruck (vgl. etwa ders., The Path of Beauty. A Study of Chinese Aesthetics,

Oxford (UP) 1994). Aber auch Ye Lang geht in seinen sehr brauchbaren

Darstellungen der Geschichte der chinesischen Ästhetik wohl allzu unüberlegt von
der Gleichsetzung einer im Zhuangzi H± ~F" mit dem Ausdruck xin zhai >\j |f,
Fasten des inneren Sinnes, bezeichneten Distanz zur Welt mit der "kontemplativen

Haltung des [ästhetischen] Urteils über das Schöne" (shenmei guanzhao ^P

H fg HS) aus (s. ders., Zhongguo meixue de faduan äp §g H |g g^ -|| ^, Taibei

(Jinfeng) 1987, 173 et passim). Daß ihn seine Überlegungen in der Folge wiederholt

zu einem, die menschliche Endlichkeit transzendierenden "Schönheitsempfinden"

(meigan f| g£ - ausdrücklich verstanden als shenmei xiangshou -H H Jpl

§, als "mit dem ästhetischen Urteil einhergehender Genuß" - führen (s. a.a.O.

262 et passim; ebenso ders., Zhongguo meixue de kaizhan, passim), scheint dann

nur konsequent, geht aber so nicht aus den von ihm interpretierten Belegstellen

hervor. Das Vorurteil von der allgemeinen Relevanz des Schönen för die Ästhetik

scheint bedauerlicherweise hier wie in vielen verwandten Fällen letztlich europäischer

Herkunft zu sein. Als ein Beispiel für eine solche Voreingenommenheit aus

westlicher Sicht durch die unkritische Verwendung der kantischen Begriffe des

Schönen und des Erhabenen sei verwiesen auf Rolf Trauzettel, "Das Schöne und

das Gute. Ästhetische Grundlegungen im chinesischen Altertum", in: H. Schmidt-

Glintzer (Hg.), Das andere China. Festschrift för Wolfgang Bauer zum 65.

Geburtstag, Wiesbaden 1995, 293-321. - Vgl. zu dieser Grundfrage der Ästhetik: J.

Ritter (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Basel 1971 ff., Art. "das

Schöne".

34 Mag auch im Sinngehalt von Ausdrücken wie mei #|, umschmeicheln, choumou

SHIP, verliebt umspielen, se |5 Farbe/Aussehen, hua lj!, prachtvoll, und xiu

j%, glanzvoll, eine Schönheitsempfindung mitschwingen, so ist ihre Rolle im

jeweiligen Kontext doch eindeutig anders bestimmt.



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 855

Sichtbarkeit? Ist sie in ähnlicher Weise wie die europäische Ästhetik in
ihren Grundgegebenheiten auf ein philosophisch erkennendes Weltverhältnis,

auf die explizite Bezugnahme des Menschen auf das Schöne und
das Wahre als das Wirkliche hin angelegt?35 Von einer ontologisch-
metaphysischen oder erkenntnistheoretischen Einbettung der Ästhetik Zong
Bings, d.h. von einer Zugänglichkeit der wahren Wirklichkeit, etwa des

dao, durch die Vermittlung wahrnehmbarer Gegenstände, namentlich der
Natur, gehen die meisten Autoren mit mehr oder minder großer
Selbstverständlichkeit aus.36 Und Anhaltspunkte für diese verbreitete Auffassung
finden sich sicherlich. Nicht zuletzt der Verweis auf die Freude des
"Wissenden" (zhi ^), ebenso die mit großem theoretischen Gehalt aufgeladene
Rede vom "Sinn und Maß des Wirklichen" (// Sl), vom verborgen-ent-
borgenen "Sinn" (zhi & wie die vom inneren Sinn (xin >[>), von Verstand

(yi iff), Denken (si ,§.), Geist (shen |$) und Schau (guan fl) scheinen sie

zu bestätigen. Fragen wir jedoch genauer: Von welcher Art ist jenes dao,
welches "der vollendete Mensch in sich trägt", "der Weise durchdringt",
welches "Gebirge und Gewässer mit ihren Körperformen umschmeicheln"
und worauf als einem höchsten Ziel sich die ästhetische Welterkenntnis
nach Zong Bing richten könnte?

Es ist ein Gemeinplatz, daß "der weghaft leitende Sinn", das dao,
nach strenger Auffassung nicht als ein Prinzip, als eine arche, aufgefaßt
werden kann, da diese Begriffe ein im ausgezeichneten Sinne substantiell
Seiendes und somit ein bestimmtes Etwas angeben, während dem locus
classicus in den Anfangssätzen des Laozi zufolge das dao nicht aussagbar
sein soll, jeder Wesenstitel dafür nur einen Notbehelf darstellt (s. Laozi 3ê

îP 25/41), es dem Nichtgegebensein (wu ÄE) nähersteht als dem Seienden

(you ^T) (s. Laozi 1/40) und es noch vor der Eins und damit dem begrenzten

Etwas überhaupt kommt (s. Laozi 42). Wie eine höchste Wesensidee im
platonischen Sinne kann das dao mithin gemäß der weithin maßgeblichen
Tradition des Laozi nicht fungieren. Und auch von einem Bewegungsgesetz
der Welt nach aristotelischem Verständnis, von einer auf die vollendete
Wirklichkeit des Seienden von der Art des Lebendigen, auf die entelecheia

35 Vgl. zu den Leitlinien der ästhetischen Theorie in Europa vom Altertum bis in die

Moderne: Ernesto Grassi, Die Theorie des Schönen in der Antike, Köln 1962.

36 Vgl. Sullivan 104; Sirén 37; Acker 123; Bush 146; Chen Chuanxi, Shanshui 59/

61; Li Zehou/ Liu Gangji 517ff.; Shi Lan passim.



856 MATHIAS OBERT

gerichteten physis ist das dao aus denselben Gründen zu unterscheiden. Es

zeigt sich, daß das dao überhaupt nichts Positives, der Welt nach Art eines

verborgenen Wesens Innewohnendes und als ihr Wahres in sichtbaren
Formen der theoretischen Schau des Philosophen sich Offenbarendes sein

kann. Der Zugang zum dao durch das konkret Gegebene - unsere "sichtbare

Welt" - hindurch muß sich auf andere Weise vollziehen. Er kann
nicht primär vom Sehen, vom theorein her bestimmt sein, so daß Ontologie
und Erkenntnistheorie europäischen Zuschnitts hier in die Irre laufen. Das

dao ist grundsätzlich nicht von solcher Art, daß es für ein Sehen als

gegenständlich Sichtbares - noch als das Unsichtbare, das im Sichtbaren

gleichwohl sich zeigt - füngieren könnte. Allenfalls kann es gedacht
werden als ein, in der Wahrnehmung von Sichtbarem miterschlossenes
Wirkendes. Von dieser Eigentümlichkeit des dao aus - und nicht von der
sinnlichen Wahrnehmung eines je schon gegenständlich Sichtbaren aus - ist
mithin zu bestimmen, was für Zong Bing "Sichtbarkeit" heißt und wie da

gesehen wird.
Der Mensch kann sich - wie die sichtbare Natur - nach Auskunft

unseres Textes auf das dao einlassen. Und das dao kann etwas erwirken.
Zum einen zeichnet ein bestimmtes Verhältnis zu ihm den vollendeten
Menschen wie den tugendhaft Weisen aus und wird so zum Kennzeichen
eines ideal verwirklichten Menschseins. Zum andern ist es letztlich das

dao, das den Gütigen und Wissenden mit Freude erfüllt am Ort von Berg
und Wasser. Und ebenso ist die Ausrichtung auf es dafür verantwortlich,
wenn der Geist des Schauenden schließlich frei werden kann. Auf diese

"Befreiung des Geistes" (chang shen $J§ ffi) aber nach dem Vorbild des

Vollendeten und der Weisen hat es Zong Bing abgesehen, nicht auf eine

theoretische "Einsicht" und nicht auf eine ästhetisch distanzierte, mit Lust

einhergehende Schau des Schönen. Ein diesen Vorgang leitendes dao

bestimmt das Sehen, jedoch nicht als dessen gesehener Gegenstand. Ob

nun unter der "Befreiung des Geistes" ein eher "daoistisch" gedachtes,

"mystisches" Aufgehen im kosmischen Weltganzen oder eine Vereinigung
mit dem karmischen Weltzusammenhang, wo nicht geradezu ein buddhistisches

Erwachen, der Eintritt in Nirvana zu verstehen ist,37 kann
dahingestellt bleiben. Entscheidend ist indes, die ethisch-existentielle Dimension

37 Vgl. zur erstgenannten Deutung Sullivan 103f., zur letzteren Munakata 122ff.

bzw. Bush 146.



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 857

als das eigentliche Fundament dieser Ästhetik zu erkennen und in ihrer
Tragweite zu würdigen.38 Das ästhetische Moment der Kunst wird der

lebenspraktischen Ausrichtung auf Vollendung und tugendhafte Weisheit,
Güte und Wissen, auf ein "Den-Dingen-sich-Zusagen" (ying wu Mffi) und
auf den "weghaft leitenden Sinn" (dao jjf der die Befreiung des Geistes

verbürgt, eingeordnet. Weder die Kunst als poietische Praxis des
Menschen, als "zweite Schöpfung", noch das Phänomen der Lust am Schönen
oder das der sinnlichen Wahrnehmung und der Erkenntnis geben für Zong
Bings Überlegungen den Verständnishorizont vor. Die vermittelnde Rolle
von Kunstwerken im Rahmen einer ethisch fundierten Lebensgestaltung
vielmehr ist das leitende Thema. Und das entscheidende Problem stellt sich

nun folgendermaßen dar: Auf welche Weise kann die Betrachtung von
Bildern, namentlich von Berg-Wasser-Darstellungen, zur idealen
Lebensverwirklichung beitragen? Wie läßt sich diese Rolle der Kunst aus den

Bestimmungen des existentiellen Zieles ableiten? Und wodurch wird
demzufolge ein ästhetisches Werturteil bestimmt? Da hier eine spezifisch
ästhetische Fragerichtung verfolgt wird, knüpfen daran weitere Fragen an:
Welcher Stellenwert kommt nach Zong Bing einer unmittelbaren
Sinneswahrnehmung zu, welcher einer ästhetisch bedeutsamen, irgendwie
geregelten Wahrnehmung, einer "Bildwahrnehmung"? Was wird
wahrgenommen, was ist überhaupt wahrnehmbar? Und inwiefern ist es
wahrnehmbar? In welchem Verhältnis schließlich steht diese Auffassung der
Ästhetik gegenüber dem Merkmal genußreicher Empfindung?

IV

Klar ist nun, daß für eine GegenstandsWahrnehmung, die im Dienst eines

praktischen Lebensvollzuges steht, dasjenige, was wahrgenommen wird,
anders beschaffen ist als etwa im Falle einer physikalisch erkennenden
oder einer formalästhetischen, distanziert betrachtenden Einstellung. Und
so sind die "Berge und Gewässer", wie sie aus Zong Bings Blickwinkel
erscheinen, gewiß nicht jene erhabenen Felsgebirge und einsam ausge-

38 Kunst als wesenhafter Bezug zum dao, die tragende Bedeutung des Ethischen in

unterschiedlichen Abschattungen für chinesische Kunstauffassungen zu betonen,

wird insbesondere Xu Fuguan (s. ders. 17/106 et passim) nicht müde.



858 MATHIAS OBERT

setzten Wildwasserszenen, wie sie Maler des romantischen Zeitalters von
Italien bis Schottland auf ihre Leinwände bannten und wie sie noch heute
manchen Alpinisten in die Berge locken. "Landschaft" bei uns und
"Landschaft" aus Zong Bings Sicht sind zwecks heuristischer Unvorein-
genommenheit vorerst zu trennen. Und auch mit unserer "wilden Natur",
der geschaffenen natura naturata oder der in allen sichtbaren Formen
webenden natura naturans sind seine Berge nicht zu verwechseln. Berge
und Gewässer sind von Belang, sofern sie "mit ihren Körperformen das

dao umschmeicheln", sofern sie also wohl den weghaft leitenden Sinn, den
der Vollendete in der Welt aufgehen läßt eben durch die Vollendung seines

Menschseins, ihrerseits verlocken und zugleich durch seine Gunst geadelt
werden. Zu beachten gilt es, daß das dao als Inbegriff einer ethischen

Haltung eingeführt wird, bevor seine vage "kosmologische" Dimension in
die Welt der wahrnehmbaren Dinge ausstrahlt. Gesehen werden ja die

verkörperten Formen von Gebirgen und Gewässern, insoweit sie mit dem
dao ein Verhältnis eingegangen sind. Zugleich mit diesem Wesensbezug
werden ja die "Körperformen" (xing J&) erstmals eingeführt. Zu klären
ist, welche Folgen diese zentrale Aussage Zong Bings für die
Gestaltwahrnehmung überhaupt wie für das Naturverständnis bedeutet. Wenn es

zutrifft, daß es eine "reine SinnesWahrnehmung" vor jeder sinnstiftenden
Wahrnehmung von Bedeutsamkeit nicht gibt, so folgt daraus, daß Zong
Bings Wahrnehmung sich auf Berg und Wasser bezieht, sofern in ihnen

primär der Sinnverweis auf das dao aufscheint. Nicht hingegen geht er von
einer zunächst gegebenen physikalischen Gestalt aus, in welcher erst im
nachhinein und infolge einer sublimierenden Deutung derselben durch den
Betrachter das dao wahrzunehmen sei. Von einer sekundären
metaphorischen Poetisierung einer ursprünglichen physischen Wirklichkeit ist
nach Auskunft des Textes gerade nicht die Rede. Und reiner Zufall - oder
höhere Gewalt einer universalistischen Anthropologie - wäre es da, wenn
die Berge Zong Bings den uns aus der europäischen Kunstgeschichte
bekannten Darstellungen ähnlich sähen oder auch nur in ihrer Art verwandt
wären. Zu fragen ist daher, ob unsere Leitidee einer formalen Ähnlichkeit
in diesem Zusammenhang überhaupt relevant ist, und wenn ja, in welcher

Ausprägung.
Was sieht Zong Bing? Er sieht "Sinngestalten" (xiang |^.). Nicht

umsonst taucht dieser alte, selten adäquat und kaum vollständig zu fassende

Begriff zweimal auf. Und stets markiert er den entscheidenden Punkt, an



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 859

dem die Vermittlung des dao durch sichtbare Körperformen eingeführt
wird. Der tugendhaft Weise "kostet von den Sinngestalten", weil ihm ein
unmittelbares Den-Dingen-sich-Zusagen verwehrt ist. Und der Maler
zeichnet nun seinerseits Sinngestalten. Es handelt sich dabei sicherlich
nicht um eben jene "Vorzeichen", "Anzeichen", "sichtbaren Konstellationen",

"Erscheinungsgestalten", "Symbole" oder "bildhaften Deutungsgestalten"

einer früheren Zeit der Orakelauslegung. Aber auch die aus der
Variante xiang \% abzuleitende Vorstellung eines "naturgetreuen Abbildes",

d.h. einer "sichtbar erscheinenden Gestaltgleichheit" mit einem

"Vorbild" trifft vermutlich nicht die volle Wahrheit. Handelt es sich bei
dem von Zong Bing angeführten Begriff xiang also um ein, auf wesentliche
Formmomente verdichtetes Bedeutungs- und Sachbild? Und gibt es

weiterhin Indizien dafür, daß der Wahrnehmung einer "bildhaften
Bedeutungsgestalt" in ihrem sinnhaften Verweischarakter bei der Ermittlung
eines solchen xiang Vorrang vor einer, an sichtbaren Merkmalen
orientierten Formbestimmung zukommt, wenn auch - aufgrund der

bildhaften Sichtbarkeit - offensichtlich eine formale Abstraktion damit

einhergehen muß? Für diese Annahme spricht zunächst Zong Bings

Argumentationsgang selbst. Im Ausgang vom "weghaft leitenden Sinn",
dem dao, erhalten auf einer zweiten Stufe der Weisheit die Sinngestalten
(xiang Ijfjf) ihren Wert. Das dao aber ist bekannt dafür, daß es keine
bestimmte Gestalt annimmt und sich entzieht. Sollte es sich dennoch in der

Vermittlung durch "Sinngestalten" offenbaren, so folgt daraus, daß auch

das Zeichnen der Sinngestalten sich an deren bedeutungshaftem Bezug zum
dao orientiert, der zu bestimmen ist von der Eigenart des dao her und nicht

vom Phänomen des Sehens und der Sichtbarkeit. Die bildnerische

Gestaltung richtet sich also nicht an sichtbaren Formen ohne bestimmte

Bedeutung oder an einem irgendwie gefälligen Anblick aus.39 Schließlich

39 Nicht folgen kann ich daher Ye Lang in seiner Auffassung, xiang sei hier zwar

nicht als eine "allgemein gefaßte Gestalt" (yiban de xingxiang — f$& (fà J& HO,

wohl aber als eine "ästhetische Gestalt" (shenmei xingxiang fp ü JfjJ f|), d.h.

eine hinsichtlich ihrer "Schönheit" relevante, zu werten (s. ders., Zhongguo meixue

de kaizhan, Bd. 1, 64). Auch die platonistischen "Erscheinungen" (s. Acker

116: "phenomena"; Delahaye 84: "manifestations"; ders. 92: "formes") unserer

Geistesgeschichte treffen doch den, primär eine Bedeutsamkeit anzeigenden

Gehalt von "Sinngestalten" in ihrem konstitutiven Sinnverweis nicht, sofern "Er-



860 MATHIAS OBERT

gilt es zu beachten, daß Zong Bing den Ausdruck für eine eher formal
gefaßte Gestalt (xing j&) als letzten einführt. Und diese "verkörperten
Formen" werden ihrerseits nur insofern wahrgenommen, als sie durch ihr
Verhältnis zum weghaft leitenden Sinn ausgezeichnet sind. Damit fehlt uns
in dem Text weithin das Moment einer rein formal konstituierten, in den

Bestimmungen einer vordergründigen Sichtbarkeit sich erschöpfenden
"Erscheinung", des bloßen "Aussehens" von etwas. Das heißt: Entgegen
dem uns geläufigen Aufstieg der Deutung von einer vorgegebenen, durch
ihre sichtbaren Merkmale bestimmten Gestalt zu ihrem unsichtbaren Gehalt
geht Zong Bing in umgekehrter Blickrichtung von der Wirklichkeit des dao
aus und gelangt auf der letzten Stufe erst zu unmittelbar für die
Wahrnehmung gegebenen Gestalten.

Diese Beobachtungen zum Gestaltbegriff lassen sich noch präzisieren.
Für die primäre Bedeutsamkeit seiner Bilder im Hinblick auf das dao gibt
Zong Bing als entscheidendes Kriterium lei ^jl, Art/Artverwandtschaft, an.
Dieser Begriff bereitet nicht minder große Verständnisschwierigkeiten.
Wie Munakata darlegt, entstammt er dem Umkreis von Opfer-Ritualen der
Zhou fiU an den vergöttlichten Ahnen und wird spätestens seit der Han-Zeit
ausgelegt als Bezeichnung für "active components of the universe", die

ausgestattet sind mit einer Neigung "to respond to a sympathetic nature".
Nach Wang Chong 3E. ft gibt er daher für den Ausdruck gan lei $• ^ff,
den Zong Bing ebenfalls verwendet, folgende Bedeutung: "sympathetic
response between similar kinds of existence".40 Übertragen auf die
Bildproblematik ergibt sich daraus in etwa folgende Bedeutung für lei: "in
einer bildhaften Gestalt sich entfaltende Artverwandtschaft". Eine Antwort
auf die Frage, wie hierbei die "Ähnlichkeit" ("similarity") zu bestimmen
ist, bleibt Munakata leider schuldig. Eine Einteilung der Welt in identische
Grundsubstanzen oder in formal gleich aussehende oder beschaffene
Seiende kann dabei in ihrer Orientierung an europäischen Kategorien und
essentialistischen Vorstellungen nicht befriedigen. Und läßt sich solche,
eine bestimmte Wechselwirksamkeit entfaltende "Ähnlichkeit" überhaupt

scheinungen" wesenhaft die Sphäre der sinnlichen Sichtbarkeit als eine menschliche

Wahrnehmungsart markieren und von einer entsprechenden Sphäre der

noumena oder eidé, also "geistig wahrnehmbarer Ansichten", abheben.

40 Munakata 105ff.



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 861

durch einen Sichtvergleich, d.h. durch die Hinsicht auf an der erscheinenden

Gestalt einer Sache ablesbare Merkmale feststellen? Die von Munakata

herausgestellte Wirksamkeit der Responsivität, die für "artverwandte
Bilder" (lei) konstitutiv sein soll, läßt die statische Bestimmung einer
äußerlich sichtbaren Ähnlichkeit im Sinngehalt von /ez'-Bildern zumindest
in den Hintergrund treten.

Deutlich wird aus diesen Überlegungen, daß nicht die "tote" formale
Erscheinung sichtbarer Gegenstände - wenigstens nicht nach unserem
geläufigen Verständnis derselben - und nicht die Gesetzmäßigkeit einer
"ästhetischen Bildidee" im engeren Sinne bei der künstlerischen
Entscheidung des Malers für eine bestimmte Bildgestalt den Ausschlag geben.

Maßgeblich ist das durch sympathetische Korrespondenz der in die
bildnerische Form gebannten Sinngestalten mit der Welt entfaltete Verhältnis

zu dem dao. Nicht formale Ähnlichkeit liefert die Kriterien des

Kunstschaffens, sondern die effektive Herstellung einer Verbindung mit dem dao
durch verkörperte Formen, die auf der Ebene ihrer ursprünglichen Bedeutsamkeit

hierfür zu erfassen sind. Mit dieser Einsicht erschließt sich uns

zugleich die Antwort auf die Frage nach dem Wertmaßstab bei der

Kunstbetrachtung. "Ästhetisch" wertvoll im Sinne Zong Bings müssen

Bilder genannt werden, die durch ihre formale Gestaltung den Betrachter
in ein Verhältnis zum dao bringen. Und Merkmal solcher Bilder ist, daß in
ihnen Sinngestalten (xiang Sfc) zu sehen sind, die das Spiel sympathetischer
Korrespondenz durch Artverwandtschaft (lei ||) entfachen, so daß ihr
Betrachter sich in das ethisch gebotene Verhältnis zur Welt und zu seiner

eigenen Existenz versetzt sieht. Die festgestellte Priorität von Bedeutung
über Form bei der Ermittlung von Sinngestalten ist nun noch genauer zu
fassen als der Vorrang des Sinnverweises auf ein zeitliches Geschehen vor
dem auf ein Beschaffensein von etwas, als der Vorrang eines Sollens vor
einem Sein. Xiang, Sinngestalten, zeigen weniger, wie etwas aussieht und
ist. Sie zeigen vielmehr hin auf etwas, was am Werk ist. Subjektiv leitend
schließlich für eine solche, ethisch veranlagte und existentiell wirksame

"Betrachtung" ist aber nicht allein die sehende Tätigkeit des Auges. Erst in
einem, die ganze Existenz des Menschen erfassenden "Sich-Zusagen und
übereintreffenden Versammeln" mit Auge und innerem Sinn wird der
Betrachter in solcher Weise "vom Geist angerührt" (gan shen Üf$). Von
einer bewundernden Nachahmung des Naturschönen in seiner sichtbaren
Gestalt ist Zong Bings Theorie somit durch eine tiefe Kluft getrennt -



862 MATHIAS OBERT

wenngleich dem Maler en praxi ein bestimmtes "Schönheitsempfinden"
darum nicht abgesprochen werden muß.

Wenn Munakata ferner recht geht in der Annahme, die Idee der
Artverwandtschaft von Bildern mit der Weltwirklichkeit und einer geschehnishaften

"sympathetischen Korrespondenz", die sich so zwischen Darstellung
und Wirklichkeit entspinnt, sei aus einer langen Tradition erwachsen und
somit einer "konservativen" Sichtweise entsprungen, so ist dagegen
immerhin auf Zong Bings erneuernde Übertragungsleistung hinzuweisen.
Geht es bei ihm noch um einzelne Elemente, so daß etwa eine in Hinblick
auf die Artverwandtschaft mit dem Element Wasser gelungene
Drachendarstellung einem Regenzauber Wirkung verleihen kann, wie Munakata
dies an Bilddarstellungen auf Ritualgefäßen erläutert? Ist nicht in der

Tradition des lei- und gan/e/-Gedankens der Blick des Malers auf Gebirge
und Gewässer in ihren natürlich verkörperten Formen (xing 0) in
mehrfacher Hinsicht als eine bahnbrechende Entdeckung zu werten? Neu scheint
immerhin die Verknüpfung des zhou- und han-zeitlichen ganlei-Gedavkens
mit auf Seide gemalten Bildern, die einer mußevollen Beschäftigung
dienen, statt mit Darstellungen, die innerhalb eines rituellen Zusammenhangs

ihren Zweck erfüllen. Eine Neuerung dürfte aber auch in der

gesteigerten Individuierung und Konkretheit zu sehen sein, die im Übergang

von allgemein typisierten Wirkungsträgern und Kräften auf Gegenstände

gelegen ist, die nun nicht mehr wie Stellvertreter fungieren, die

vielmehr prinzipiell in ihrer je verkörperten Besonderung als eigenständige
Ganzheiten erfaßt werden dürfen. Überdies neu wäre das Eingehen auf
eine erheblich erweiterte Bandbreite an in Frage kommenden Gestalten wie
zugleich auf eine "intensiver" und "differenzierter" wahrgenommene
Ebene der Sichtbarkeit schlechthin. Und geht hier schließlich mit einer

"Veräußerlichung" des alten /^'-Gedankens zugunsten einer vordergründigeren,

konkreteren Sichtbarkeit nicht zugleich eine Abstraktion einher, die
die sympathetische Korrespondenz durch Artverwandtschaft auf ein

andersartiges Gebiet überträgt und auf eine höhere Stufe der Allgemeinheit
anhebt? Denn im Ausgang von Berg-Wasser-Formationen, die unter dem

Gesichtspunkt der Artverwandtschaft eine Wirksamkeit besitzen, geht es ja
nicht mehr um einzelne Wirkungen, sondern um die Hinführung an ein

Allgemeines, an das dao.

Dementsprechend werden zwei andere Allgemeinbegriffe in diesem

Vermittlungszusammenhang wichtig: //'ü, "Sinn und Maß des Wirkli-



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 863

chen" oder "innerlich ordnende Wirklichkeit des Weltgeschehens in seiner

Bewegtheit", und shen |$, "Geist".41 Die wirkmächtige Bildgestalt der
Artverwandtschaft (lei %ßj ist nicht das letzte Ziel. Die Wirksamkeit des

ganlei /f& £B, der durch Bilder erzeugten sympathetischen Korrespondenz,
dient anderen Instanzen. Sie liefert die Voraussetzung dafür, daß bei der

Bildbetrachtung "der Geist überspringt und Sinn und Maß des Wirklichen
sich einstellen" (shen chao li de t$>£i §!?#)• Eine mögliche buddhistische

Färbung, für die sich Munakata und Bush mit triftigen Argumenten stark

machen, muß nicht geleugnet werden, um Zong Bings wesentliche

Neuerung an dieser Theorie des Überspringens des Geistes und der

Erlangung von "Sinn und Maß des Wirklichen" zu erkennen. Es wird ein

Vorgang beschrieben, der sich an den, einzelne Elemente umgreifenden
natürlichen Körperformationen von Gebirgen und Gewässern als einer

ganzheitlichen Gegebenheit von Welt entzündet und der vermittelt wird
durch die methodische Umsetzung bestimmter Wesensmerkmale in eine

Bildgestalt. Das Bildmotiv von "Berg und Wasser" ist in dieser Theorie zu
shen und li so neu wie die Bekräftigung der Vermittlungsinstanz Bild selbst.

Hilft uns der Maler nicht vielleicht durch seinen Blick auf die Sinngestalten
und die daraus gewonnene Gestaltgebung im Bild, unsererseits als
Bildbetrachter durch die Wirksamkeit einer Artverwandtschaft in den Bildgestalten

mit der kosmischen Gegenwart des dao in den natürlichen
Bergformationen "vom Geist angerührt" (gan shen /°Sj ffi) zu werden, wie es

uns "vor der Natur" nicht ohne weiteres gelänge? Offenbart sich uns nicht
in den Bildern erst in solcher Deutlichkeit "Sinn und Maß des Wirklichen"

insofern es nämlich durch die bildnerische Gestaltung an konkreter
Bestimmtheit gewonnen hat, wo es sich uns im Naturvorbild, verwirrt
durch die vordergründige Beliebigkeit des zunächst Gegebenen und

41 Wenn Bush shen t$ durchgängig als "cosmic spirit" verstanden wissen will, irri¬

tiert doch die teilweise eindeutig subjektivistische Verwendung des Wortes bei

Zong Bing. Und wenn sie H ïf. mit der buddhistischen prajhä, der höchsten

Einsicht in die Unterschiedslosigkeit alles Gegebenen, gleichsetzt (s. Bush 140ff.), so

bleibt diese Interpretation ebenso aus sachlichen Gründen wie angesichts der

frühen weiten Verbreitung des Prajnäpäramitäsütras und der standardisierten

Wiedergabe von prajhä durch die chinesische Transkription boruo Jjß H auf

zweifelhafte Weise tendenziös.



864 MATHIAS OBERT

Gesehenen, entzieht? Und sollte nicht genau darin der von Zong Bing
entdeckte eigenständige Wert der Malerei gegenüber der Natur gelegen sein?

Sind diese Thesen aufgrund der bisherigen Erörterungen mehr als

bloße Spekulation, so rechtfertigt sich nun auch eine Lektüre der Abhandlung

als einer innovativen ästhetischen Theorie. Und es wird so vielleicht
ein Stück weit verständlich, warum der Buddhist Zong Bing sich hier
hinter "konfuzianischer" und "daoistischer" Terminologie verbirgt und
offene Hinweise auf die Lehre Buddhas unterbleiben. Es handelt sich eben
nicht um eine buddhistische Hymne auf die Natur im Geiste des

"Landschaftsbuddhismus", sondern um eine sehr scharfsichtige Begründung des

Wertes und der Merkmale der "Landschaftsmalerei ", wo nicht der Malerei
schlechthin - sei diese auch von einem buddhistischen Lebensgefühl
durchdrungen.

Es erheben sich an diesem Punkt abermals eine Reihe von Fragen,
deren Klärung nunmehr um einen großen Schritt weitergekommen ist.
Gehen wir zunächst den Konsequenzen hinsichtlich Zong Bings
Bildverständnis nach, so zeigt sich, daß der Abstand eine zentrale Rolle spielt.
Nicht aber dient die Erörterung der notwendigen Entfernung des Malers

von seinem Motiv dem Problem der perspektivisch richtig zu erfassenden

Proportionen, wie bisweilen vermutet. Das Problem des abständigen
Auffassens ist vielmehr im Hinblick auf die Ermittlung der "Sinngestalt" und
der "artverwandten Gestalt" zu beurteilen. Der Abstand ist die Bedingung
für eine Sicht auf die wesentliche Bedeutungsgestalt der Berge hinsichtlich
des dao.42 Diese ist nun offenbar einerseits als eine Gestaltganzheit zu

42 Im Ming fo lun wendet sich der Autor mit einem verwandten Hinweis auf die für

die "dunkle Schau" (xuan lanfyf^) des Maßes und Sinns des Wirklichen (U î§)
nötige Weite (kuang Hjt) gegen eine "vordergründige" Buchstabengelehrsamkeit

(s. T 52, 2102, 9a). Wollen wir hier einen parallelen Gedanken annehmen, zeigt

sich, worauf es im Hua shan shui xu ankommt: Es liegt ihm das Phänomen des

Abstands im Hinblick auf die Erfassung eines Sinngehalts (li Sg am Herzen.

Entfernung bedeutet also nicht lediglich einen technischen Kunstgriff in der malerischen

Gegenstandserfassung. Spekulationen über eine Schau, die den Schauenden

dem Verhaftetsein in der Welt enthebt, als Zong Bings Ideal (s. Bush 136; Delahaye

98) vernachlässigen andererseits den Gegenstand und Zweck dieser abständigen

Schau, die durchaus etwas sieht: Aus Abstand erst zeigt sich, was es da zu

sehen gilt, so wie es ist. Der Abstand gehört zur wesenhaften Konstitution



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 865

denken, wie sie sich erst aus der Distanz erschließt. Zugleich entspricht sie

nicht der äußerlich sichtbaren, gewissermaßen beliebigen Körperform (xing
j&), solange diese vor allem als eine meßbare Größe im Bereich des

Sehens von Gegenständen im Raum aufgefaßt wird. Denn leitend ist für
Zong Bings Überlegungen, wie gezeigt, nicht das Sehen als Akt der
Sinneswahrnehmung. Es ist daher umgekehrt das Problem der scheinbaren

Größe, der Verkleinerung durch die Entfernung gerade kein die Interessen
des Malers berührendes Problem. Ihn kümmert einzig und allein, daß "die
Artverwandtschaft vollendet und treffend gelungen ist" (lei zhi cheng qiao

MZfXtFj)- Daß dies von den trotz großer Entfernung richtigen "Proportionen"

abhängig sei, ist ein Einfall, der nicht zum wenigsten dem
vermeintlichen Vorrang der Formerfassung für die Malerei und der
europäischen Vision von der körperlichen Sichtbarkeit des Seienden und seinen

Verhältnissen im homogenen Raum zu verdanken sein dürfte. Das Problem
der durch Distanz vermittelten Gestalt darf nicht von einem Vorwissen um
Körperformen und Raumverhältnisse aus gedeutet werden, wodurch lei,
die Artverwandtschaft, letztlich in eine ununterscheidbare Nähe zu unseren
Begriffen "Erscheinung" und "Aussehen" bis hin zum "Wesensbild" (gr.
eidos/idea) rückt, das nach Piaton in der Brechung durch die Verhältnisse
der sichtbaren Welt vom Maler reproduziert wird. Vielmehr muß umgekehrt

die erörterte Tragweite der Begriffe lei || und xiang |^ der
Interpretation des "Sehens" und des "Sichtbaren" das Maß vorgeben. Und da

stellt sich vielmehr heraus, daß solche Sinngestalten in ihrer
Gestaltganzheit nicht nur auf Distanz erst greifbar werden, sondern daß sie auch

bei starker Verkleinerung und Formverzerrung in ihrer Bedeutsamkeit
bewahrt bleiben können. Hierzu kommt es freilich nicht auf die getreue
Wiedergabe der Form an, sondern auf die unzerstörte Wirksamkeit in
artverwandten Gestalten. Die aber erreicht der Maler nicht durch perspektivisches

Messen, sondern indem er "mit sich zusagendem Auge und
übereintreffend versammelndem inneren Sinn Sinn und Maß des Wirklichen
[im Bild] betreibt" (yi ying mu hui xin wei li \XM @ t'tMl)' Der
Maler verfolgt aus einer Distanzierung heraus, die zugleich eine existentielle

Nähe zum Gegenüber bedeutet, nicht primär Formen, auch wenn sie

dessen, dem die Schau gilt, nicht bloß zur subjektiven Voraussetzung seitens des

Schauenden.



866 MATHIAS OBERT

ihm diese zunächst zu liefern scheint. In einer bestimmten subjektiven Seh-

und Seinseinstellung richtet er sich vielmehr aus auf li 51, auf das sinnhaft
ordnende Wirken in den Formen von Berg und Wasser. Und hierfür
spielen die Größenverhältnisse, ist einmal das Ganze in seinem wesentlichen

Moment in den Blick gerückt, keine Rolle mehr. Für die sympathetische

Korrespondenz durch Artverwandtschaft ist es unerheblich, ob

Winziges mit Gewaltigem in Relation tritt oder Gleichgroßes. Die Sorge,
durch Distanzierung wichtige Formelemente zu verlieren, kann Zong Bing
daher als "in der Natur der Sache liegend" (ziran zhi shi g #K XL %) und
unerheblich zurückweisen.

Der Frage, inwieweit mit dem hier geschilderten "Verfahren" gleichwohl

eine formale Ähnlichkeit im uns vertrauten Sinne einhergehen kann,
die Frage letztlich, wie "Artverwandtschaft" und formale "Ähnlichkeit"
doch zusammenhängen und wie bildhaft konkrete, "artverwandte Gestalten"

und "Sinngestalten" genau vorzustellen sind, kann allein aufgrund
dieser Textquelle nicht weiter nachgegangen werden. Immerhin lohnt es

sich, von hier aus erneut die Frage zu stellen: Was ist ein Bild und was

zeigt es? Ein großes Problem stellt nach wie vor der Begriff xiang |^,
Sachbild/Sinngestalt, dar. Sind die Sinngestalten, von denen die tugendhaft
Weisen "kosten" (wei oX) dieselben Sinngestalten wie die, bei denen Zong
Bings Malprozeß einsetzt? Wie hoch ist der Abstraktionsgrad dieser, für
die Spruchtradition des Yijing so wichtigen Sinngestalten, wie weit der
Rahmen ihrer bildhaften Gestaltkomponente neben der Bedeutungskomponente!

Was unterscheidet beliebige, "die Formen mit Formen
wiedergebende, mit Farbe das farbige Aussehen zeigende" Bildgestaltungen von
bedeutungshaften Gestalten von der Art der Sinngestalten?

Nachdenkenswert bleibt ferner, daß der Geist eines "Ansatzpunktes"
(duan iìffij in Gestalt der verkörperten Formen (xing ^ bedarf, um so erst
die sympathetische Korrespondenz im Ausgang von bestimmten Bildgestalten

in Gang zu setzen. Ist sein "Wohnen" (qi fj§) in den Körperformen
jener "Verlockung" (mei #jjj) verwandt, der eingangs das dao erlag? Und
auch U ïi, Sinn und Maß des Wirklichen, geht ein in "sichtbare Spuren"
(yingji i^iÊft) und kann auf diese Weise zum "Ausdruck gebracht werden"
(xie H). Findet sich hier nicht doch endlich ein Beleg für eine
"Abbildtheorie"? Als was aber, so muß zurückgefragt werden, sind der Geist und
"Sinn und Maß des Wirklichen" außerhalb der Formen und Spuren
bestimmt? Sind shen und li eigenständige Größen, die außerhalb einer



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 867

"Verkörperung" im Bereich des Sichtbaren noch bestehen können? Sind sie

das Seiende an sich? Oder bezeichnen beide Begriffe etwas, das relevant ist
für den Menschen und das nur im Hinblick auf ihn Bestand hat? Handelt es

sich womöglich um Größen der Wirklichkeit, die allein in ihrem
Zusammenspiel mit verkörperten Formen bestehen und sich entfalten können, um
Größen, die letztlich wesenhaft auch mit der menschlichen Verhaltung der

Gestaltwahrnehmung verknüpft bleiben?43

43 Vielleicht ist es ja nicht bloß ein europäisches Mißverständnis, sondern eines, das

spätere Jahrhunderte in China selbst mit einer feinen Bedeutungsverschiebung in

alten Formeln genährt haben, wenn wir im Rahmen einer Abbildtheorie hier die

Vorstellung von zwei Wirklichkeitsebenen, einer der sichtbaren Formen und einer

des unsichtbaren geistigen Gehalts, zugrunde zu legen geneigt sind. So findet sich

bei dem ming-zeitlichen Autor Dong Qichang fS| eine bemerkenswerte

Parallele; s. ders., Hua chan shi sui Wff iHf, Shao Minruo Igiäij (Hg.),
Shanghai/Peking (Sao ye shan fang) 1918, 2. Buch, 5b f.: "Ist es reiflich betrachtet,

wird von selbst der Geist wiedergegeben. Was das Wiedergeben des Geistes

betrifft, so muß dies vermittels der verkörperten Formen [erfolgen]. Die verkörperten

Formen, der innere Sinn und die Hände vereinigen sich miteinander und

vergessen einander. [Das] ist dasjenige, dem der Geist sich anvertraut." (kan de

shou ziran chuan shen chuan shen zhe bi yi xing xing yu xin shou xiang cou er

xiang wang shen zhi suo tuo ye flf % fk g fk [$. ffi f$ f$ # >j& £X 1& fó Ì^'Ù=£ t@

:M M t@ /"'S 1$ X. Pit fE ¦& )¦ Hier vermitteln die verkörperten Formen dem Maler

im Akt der Bildgestaltung den geistigen Wert im Gegenstand. Zu fragen bleibt

aber, ob diese, schon von Gu Kaizhi her bekannte Vorstellung der "Vermittlung
des Geistigen" überhaupt jene Größe trifft, die "Geist" bei Zong Bing bezeichnen

soll. Handelt es sich bei ihm doch mit der Hinsicht auf den Geist um ganz anderes

als um einen technischen Rat zur Perfektionierung eines Bildes. Eher schon leitet

er ja - während bei Dong Qichang die Suche nach dem Geistigen die Hinwendung

zu den sichtbaren Formen motiviert - die Berechtigung der Sicht auf verkörperte
Formen von deren wesenhafter Verbindung mit jenem Geist ab, von dem es aus

ethischen Gründen angerührt zu werden gilt. "Geist" ist hier somit (noch) nicht

eine Kategorie zur Bewertung formhafter Wirklichkeit. Und wir haben hier (noch)

nicht so sehr das Geistige in sichtbaren Formen zu suchen, sondern umgekehrt

das, was eine "Sichtbarkeit in verkörperten Formen" überhaupt besagt, im
Hinblick auf die Entfaltung einer geistigen Wirksamkeit zu interpretieren. Kann nicht

erst dann die Kunst in sichtbaren Formen als solchen eine Manifestation des



868 MATHIAS OBERT

Zong Bings Text legt diese Schlußfolgerungen in der Tat nahe.

Schwer unterscheidbar schwankt sein shen zwischen einem "Geist in der
Welt" und einem "geistig-ethischen", an Vermittlungsgrößen wie Bilder
gebundenen Vermögen im Menschen. Und auch li ist vor allem eine
sinnhafte Größe, die dem menschlichen Denken (yi ;jjc) zugänglich ist, wie

Zong Bing betont. Im späteren Denken des chinesischen Buddhismus wird
dieses li zu einer eminent wichtigen Kategorie der Sinnauslegung erhoben.
Namentlich die Autoren der tang-zeitiichen Huayan-Schule heben dabei die
Immanenz von li in der zeitlichen Entfaltung des vordergründig Gegebenen
(shi ^ hervor, so daß wir vermutlich auch bei Zong Bing nicht von einer
Transzendenz von li gegenüber der konkret sichtbaren Welt nach Art eines

höheren "Prinzips" oder einer platonischen Idee ausgehen dürfen.44
Ist aus all diesen Überlegungen zuletzt eine Aufwertung der "sichtbaren

Spuren" und der "verkörperten Formen" gegenüber ihrer anfänglichen
Unterordnung unter das dao und die bedeutsamen "Sinngestalten" zu
gewinnen, geradezu ein "umgekehrter Piatonismus", wenn nämlich die
sinnliche Endlichkeit um des in ihr manifestierten Unendlichen willen zum
positiven Kern mal einer "ästhetischen Geistphilosophie", mal eines

"ästhetischen Materialismus" erkoren wird?45 Genau zu fragen bleibt

Geistes suchen, nachdem dieser wesenhaft von der Art ist, daß er nur in verkörperten

Formen zuhause ist und so zugleich deren Erscheinungshaftigkeit in einer

bestimmten Weise erst ausprägt?

44 Zu verweisen ist z.B. auf die bekannte Formulierung: "Wirk-lichkeit und sach-

haltiges Zeitlichsein [durchdringen sich gegenseitig] ungehindert" (li shi [xiang

tong] wu ai il (Iti il MUD- Li wird da eine Bezugsgröße für das Denken, eine

Relationsebene in der menschlichen Auslegung des Gegebenen bezeichnen, nicht

jedoch einen inhaltlich angebbaren Sinngehalt oder ein bestimmtes ontologisches

Prinzip. Daß diese denkerische Ausformung von lì bereits in der vorausgehenden

Geistesgeschichte, etwa in der mit Zong Bing in etwa zeitgenössischen xuanxue

jii^i angelegt war zu diskutieren, ist hier nicht der Ort. Vgl. aber die bemerkenswerte

Spekulation zum Zusammenhang von li und shi in Zong Bings Text bei

Hurvitz 153.

45 Vgl. dazu explizit Li Zehou / Liu Gangji 518ff. In der Tat scheint mir eine solche

Spielart hegelschen Denkens das Ergebnis - oder die Grundlage? - der meisten



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 869

indes, was hierbei als ein "Ausdruck" fungiert und wovon. Wie festgestellt,

geht Zong Bings Perspektive nicht von vorgegebenen materialisierten

Figuren auf deren Bedeutung über, insoweit sich in ihnen ein
transzendentes Moment "manifestiert". Nicht aus einem Sichtbaren wird
die Transzendenz des Unsichtbaren abgeleitet. Vielmehr wird, ähnlich der

späteren Vorgehensweise des Huayan-Buddhismus, im Ausgang von einem

vermeintlich Transzendenten dieses in seine ursprüngliche Immanenz im
Sichtbaren zurückversetzt. Zugleich damit verändert aber dieses Sichtbare
seine Gestalt auf entscheidende Weise. Wenn das Sichtbare insgesamt gar
nicht äußerliche "Erscheinung von etwas" (anderem) ist, wenn es gar nicht
lediglich als die eine Seite einer doppelgesichtigen Welt-Medaille gilt, kann

es da noch länger nach dem Muster eines "Abbildes" gefaßt werden? Womit

sollte dieses "ähnlich" sein? Ist es aber ein "Ausdruck" - und wessen
mehr als seiner selbst?

Die platonistische, im Abendland so folgenreiche Abbild- und

Repräsentationstheorie wäre in Untersuchungen zur chinesischen Ästhetik
nicht als Gemeingut vorauszusetzen, sondern in kritischer Reflexion auf
ihre Grundkoordinaten und onto-logischen Implikationen an der Auskunft
der Quellen zu überprüfen. Ganz entgegen der platonischen Devise wertet
Zong Bing die Ebene der Bildgestalt gegenüber einer ursprünglichen
Gestalt der Phänomene auf. Vielleicht steht dahinter in der Tat eine

geradezu umgekehrte Einstellung gegenüber den Bildern, den "sichtbaren
Formen" und der höheren Wirklichkeit des dao, das sich - im Unterschied

zu den platonischen Ideen - von den verkörperten Formen von Gebirgen
und Gewässern gern "umschmeicheln" läßt. Und vielleicht entwickelt sich

im Ausgang von Zong Bing und anderen Zeitgenossen in China eine Natur-
und Bildwahrnehmung ganz anderer Art als bei uns, eine

Naturwahrnehmung, deren Leitmotive weder in der abbildhaften Phänomenalität
und Ausdruckshaftigkeit noch in der Gegenständlichkeit der Natur für eine

reine Betrachtung, in der Sichtbarkeit von beleuchteten Raumformationen

zu suchen sind.46 Ihr bejahendes Verhältnis zu konkreten, formhaften

Interpretationen von Zong Bings ästhetischem Standpunkt - in Ost und West - zu

sein.

46 Mehr als fraglich muß doch nach den bisher an Zong Bing gewonnenen Ein¬

sichten eine so pauschale Behauptung wie die Max Loehrs erscheinen, die



870 MATHIAS OBERT

Körpern und visuellen Bedeutungsgestalten dagegen hätte uns nicht ohne
weiteres geläufige Aspekte aufzuweisen, wenn etwa zugunsten eines

ethisch verfaßten jener ontologische Rahmen verlassen ist, den die
Hierarchie einer transzendenten, geistigen Wirklichkeit und einer davon

abgeleiteten phänomenalen Welt als einer bloß materiellen "Konkretion"
uns unweigerlich vorzugeben scheint.47 Zu erforschen wäre unter solchen

Voraussetzungen, welches Verständnis von "Gestalt", "sichtbarer Konkretion",

"Bild" und anderen Begriffen der Ästhetik chinesischen

Vorstellungen zugrunde liegt. Und auch ein umsichtiger Vergleich mit dem
nicht-wirklichen "Schein" der aristotelischen Mimesis-Theorie bietet sich

chinesische Malerei von der Han- bis zur Song-Zeit sei beherrscht von einer

unwandelbaren Tendenz, nämlich "the representation of the external world"; das

Bemühen gelte da einem Fortschritt von Bildern vereinzelter Gegenstände hin zu

"images of the visual phenomenon of pure space", so daß die Abbildkunst der

Song-Zeit dann "the forms of the real world" zum Bewußtsein bringe, daß sie

"images of the visible world" liefere (Max Loehr, "Some Fundamental Issues in
the History of Chinese Painting", in: The Journal of Asian Studies 28 (1963/64),

185-93. S. bes. 191f.). Wird da nicht mit modernistisch westlichem Blick auf die

Bilder ein Befund ermittelt, der der Auskunft nicht weniger theoretischer

Äußerungen bis in die Song-Zeit hinein geradezu diametral entgegengesetzt ist? Muß

nicht eine feinere, die Kritik der eigenen Perspektive des Interpreten einbeziehende

Analyse der Malerei unter Berücksichtigung theoretischer Quellen gerade der

Frage nach dem angemessenen Maßstab von "Sichtbarkeit" erst eigens

nachgehen, der Frage also, wie denn in jenen Bildern die "sichtbare Welt" als solche

ausgelegt und vorgeführt wird?

47 Wäre in solch einer andersartigen, geradezu umgekehrten Herangehensweise an

Wahrnehmungsprobleme, an bildnerische Auffassung und Gestaltgebung in China

nicht eher ein Grund für das Fehlen einer entwickelten Perspektivenlehre und für
den Verzicht auf eine Schattendarstellung - denn bekannt sind Schattenphänomene

in China seit alters her - zu suchen als z.B. in der Ermangelung einer

"Lichtmetaphysik" im Gefolge Piatons, Plotins, und des Abtes Suger bis hin zur reinen

Abstraktion des Impressionismus von der primären Bedeutsamkeit sichtbarer

Gegenstände? Gesehen und gemalt wird in China wie anderwärts, was bedeutsam

ist, nicht umgekehrt. In ihrer je besonderen Bedeutsamkeit des Gegebenen aber

unterscheiden sich "offensichtlich" Weltauslegungen in Europa von chinesischen.



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 871

hier sicherlich an, soweit nicht der Gesichtspunkt des Schauens mit Lust in
den Vordergrund gestellt würde, sondern der kathartische Zweck, dem bei

Zong Bing die Orientierung der Bildgestalt an einer geistig erregenden
Wirksamkeit gegenüberzustellen wäre. Denn von hier aus muß der Frage
nach dem Was des Gezeigten, nach der Definition von Form und Gestalt im
Bild nachgegangen werden, statt eine beliebige physikalische oder optische
Erfassung der Gegenstände, die vermeintlich universale Gültigkeit besitzt,
als Maß und Kriterium für die bildnerische Gestaltung - in China wie in
Europa - anzusetzen.

V

Zusammenfassend kann festgestellt werden: Das "Berg-Wasser-Bild" sollte
in seinen Ursprüngen gemäß dem "Vorwort zum Malen von Berg und
Wasser" von Zong Bing nur in einem sehr eingeschränkten Sinne als

"Landschaftsmalerei" bezeichnet werden, weil es in ihm nicht primär um
die Darstellung einer gesehenen Raumeinheit, einer für das Auge
reizvollen "Landschaft" in ihren den sichtbaren Eindruck bestimmenden
Formmomenten geht. Aber auch der Ausdruck "Natur" bezeichnet kaum jenen
Gegenstand, dem das Berg-Wasser-Bild gewidmet ist. Denn dieses dient
nicht einer philosophischen oder ästhetisch genußreichen "Naturerkenntnis",

sondern es will vorrangig einen praktischen Lebensvollzug von
ethischer Bedeutsamkeit im Betrachter initiieren. Das gemalte Bild geht
davon aus, daß Berge und Gewässer mit ihren verkörperten Formen in
Verbindung mit dem weghaft leitenden Sinn stehen (yi xing mei dao \X M
MjÊ), der wiederum der Vollendung des menschlichen Lebens Ziel und
Maß vorgibt. Also vermittelt das Gemälde durch "Sinngestalten" (xiang
%A und eine von diesen bedeutsamen Bildgestalten hervorgerufene
"sympathetische Korrespondenz des Artverwandten" (gan lei Ü tjö eine

geistige Erregung (gan shen /^|$), die als eine existentielle Gemeinschaft
des Betrachters mit der Welt ausgelegt wird. Es stellt sich in solcher

Vermittlung "Sinn und Maß des Wirklichen" (U ï§) ein, und nach dem
Vorbild des Vollendeten und des tugendhaft Weisen (sheng xian g ff)
vermag so auch der Betrachter von Berg-Wasser-Bildern zu einem
"Freiwerden des Geistes" (chang shen $§}$) zu gelangen.



872 MATHIAS OBERT

Den Rahmen dieser ästhetischen Theorie zur Eigenart der Berg-
Wasser-Darstellung gibt also eine ethische Einstellung vor, nämlich der

lebenspraktische Bezug auf den weghaft leitenden Sinn, das dao, das die

Vollendung des Menschseins trägt. Die Relevanz des Sichtbaren und der

"Körperformen" (xing 0) ist somit im Licht einer ethisch fundierten
Bedeutsamkeit zu ermitteln. Das Bild vermittelt eine ethische Wirksamkeit
durch seine methodisch erreichte Bedeutungsgestalt, nicht hingegen durch
die Wiedergabe sichtbarer Formationen als solcher. Der Bildbetrachtung
schließlich geht es weder um theoretische Welterkenntnis noch um einen
Genuß des Naturschönen. Der Prozeß geistigen "Angerührtwerdens" (gan
/fO durch Bildgestalten in ihrer Relation zur Welt und der daraus sich

ergebenden "Befreiung" (chang $§) ist in seiner Bewegtheit wie in seiner

ethischen Fundierung weder mit "Kontemplation" noch mit einer "ästhetisch

distanzierten Wahrnehmung des Schönen" zu vermengen. Und fraglich

muß bleiben, welche Rolle innerhalb einer ethischen Fundierung des

Ästhetischen überhaupt Begriffe wie "Wahrnehmung" und "Sichtbarkeit"
spielen können. Mit Sicherheit ist jedenfalls festzuhalten, daß im Ausgang
von Zong Bings theoretischer Begründung einer eigenständigen Berg-
Wasser-Malerei die Wahrnehmung einer gegebenen Naturansicht jederzeit
geleitet wird von der lebenspraktischen Ausrichtung des Menschen auf das

dao. Keinesfalls ist dieses Verhältnis dahingehend umzukehren, daß etwa
wahrnehmbare Gestalten als "Repräsentanten" für ein unsichtbares dao

genommen werden. Die sichtbare Welt erster Ordnung wie die Bildwelt
zweiter Ordnung fungieren nicht als "Abbild", "Ausdruck" und mit dem

zu überwindenden Schein des Als-ob behaftete "Phänomenalität", die ihren

einzigen Sinn in einer Art "formal-eidetischer Gestalttreue" gegenüber der
"wahren Wirklichkeit" findet. Diese Abbild-Theorie impliziert eine onto-

logisch definierte Urwirklichkeit der Idee im Hinblick auf das menschliche

Erkenntnisvermögen, nicht auf die ethische Veranlagung des Menschseins.

Ohnedies ist sie mit der prozeßhaften Wirksamkeit einer "sympathetischen
Korrespondenz durch Artverwandtschaft" (gan lei ^ |jf), die vom Bild
offensichtlich nicht nur ausgelöst, sondern durchgängig in der Betrachtung
zum Austrag gebracht wird, schwer vereinbar.48 Denn diese Wirksamkeit

48 Gleichsam als basale hermeneutische Forderung in der Auseinandersetzung mit

chinesischer Kunst und Ästhetik und ohne weiter auf Gründe einzugehen, stellen

Gong Ming und Xing Yuan so richtig wie lapidar fest, daß "die [repräsentative]



ZONG BING ÜBER DIE LANDSCHAFTSMALEREI 873

übersteigt die Verhaltung des Sehens einer gegenständlichen Wirklichkeit
hin zu einem Aufgehen des ganzen Daseins in der Welt. Der ästhetische

Akt gipfelt so in einem ethischen Seinswandel. Dies aber muß Auswirkungen

auf das Verständnis des "Sehens" wie auf das der "Sichtbarkeit"
haben, die den Horizont dieses so innovativen kleinen Textes verlassen.

Wird das "Sehen" allgemeiner in China einer ethischen Veranlagung des

menschlichen Seins untergeordnet - und nicht der Erkenntnisfähigkeit oder
dem Genuß einer ausgezeichneten Art der Sinneswahrnehmung, wie weithin

bei uns -, so muß auch das, was überhaupt wahrgenommen werden
kann, so muß das jeweils "Gesehene" und das "Sichtbare" seinerseits in
einem veränderten Gewand auftreten.

Nicht verwundern sollte es vor diesem Hintergrund, wenn wir den

wesensgemäßen Ursprung des Sehens selbst von Berg und Wasser - und
nicht nur seinen biographischen Anlaß - weniger in einem Schauen als

vielmehr in einem Wohnen, im "einsam mußevollen Verweilen" (xian ju
HJ^) des yin shi ßÜit, des Einsiedlers, zu suchen hätten, der sich in die

Berge zurückgezogen hat, um die Reinheit seines Menschseins "im
Verborgenen" zu verwirklichen. Diesen ethisch bedeutungsvollen Aufenthalt in
der Einsamkeit der Berge zu ermöglichen, wo er physisch - durch Alter
oder räumliche Distanz - nicht möglich ist, bezeichnet den Ursprung der

Berg-Wasser-Bilder. Und dieser Zweck eines leibhaftigen Aufenthalts in
einer bestimmten Umgebung sollte auch unsere Auslegung des damit

Reproduktion der objektiven Wirklichkeit mit der traditionellen chinesischen

Malerei keine Verbindung" eingegangen sei (Gong Ming / Xing Yuan 6: zaixian

keli duixiang yu zhongguo chuantong hua wu yuan f% ïj| % ff§j %. |ß| äp g] fjg $£

Ü ÄE $jjj). Und in diesem ethischen Horizont analysiert Xu Fuguan auf eindringliche

Weise die ästhetische Überlieferung Chinas. - Erhält damit aber nicht auch

die Bildkunst in China auf eine, für uns erst an der jüngsten Entwicklung der

Kunst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts (wieder) nachvollziehbare Weise

eine zeitliche Dimension, der die Ästhetik Rechnung zu tragen hat? Diese

"Zeitlichkeit" der Kunst betrifft freilich nicht einen rezeptionsästhetischen Vollzug
oder Nachvollzug der ästhetischen Gestalt im Hinblick auf "das Wahre und das

Schöne", sondern das Ziel der Kunst im Ganzen des Lebensprozesses. Vgl. dazu

Denkansätze bei Kenneth K. Inada: "A Theory of Oriental Aesthetics. A

Prolegomenon", in: Philosophy East and West 47 (1997), 117-131; s. bes. 123 f.



874 MATHIAS OBERT

einhergehenden Sehens, der Bildbetrachtung und der "Naturwahrnehmung"

weit über Zong Bings Zeitalter hinaus und bei aller Abwandlung
der ästhetischen Theorie in China leiten, werden doch noch dem berühmten

song-zeitlichen Berg-Wasser-Maler Guo Xi fß BE in seiner "Anleitung
zu Berg und Wasser" folgende Worte in den Mund gelegt: "... Aber die

Errungenschaften der [Berg-Wasser-Ansichten], die man bereisen und aus
der Ferne betrachten kann, reichen nicht heran an die Errungenschaften
derjenigen [Berg-Wasser-Ansichten], in denen man wohnen und an denen

man sich ergehen kann."49

49 Guo Xi, "Lin quan gao zhi fä M rSj ?£ ". Kap. shan shui xun LÜ 7J< §l|, in: Hualun

congkan SfÉiìf TO. ed. Yu Anlan A~ %c Ü. 2 Bde., Peking (Renmin meishu)

1989, 1. Bd., 17: Dan ke xing ke wang bu ru ke ju ke you zhi wei de fM nj fj nj

m^fiiMm^mzmm-


	Vom Nutzen und Vorteil der Bildbetrachtung : Zong Bings Theorie der Landschaftsmalerei

