Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 3

Artikel: Abdalhamd az-Zahrw und seine Schrift Hada, umm al-mu'minn :
zur Genese des arabischen Nationalismus

Autor: Herzog, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147508

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘ABDALHAMID AZ-ZAHRAWI UND SEINE SCHRIFT
HADIGA, UMM AL-MUMININ:
ZUR GENESE DES ARABISCHEN NATIONALISMUS

Christoph Herzog

Zahlreiche Fragen zur Genese des arabischen Nationalismus sind bis-
her unklar oder umstritten. Wenn sie denn jemals geklart werden kon-
nen, dann wohl nur auf der Basis weiterer Detailforschungen. Dabei
kann es m.E. nicht nur um die Rekonstruktion und Interpretation von
sozialen Strukturen und ereignisgeschichtlichen Fakten,' sondern auch
um die intensive Beschéftigung mit den Schriften von Vertretern des
“Arabismus’” gerade in seinen frithen Stadien gehen.’ Es wird sich hier
voraussichtlich die Vermutung bestdtigen, dass scharfe Frontverldufe
cher die Ausnahme bilden, dass etwa Arabismus und Osmanismus,
oder Sakularismus und islamischer Reformismus nicht als einander
ausschliessende Gegensitze, sondern als Idealtypen mit fliessenden
Ubergingen vorzustellen sind.*

1 Den massgeblicher Ausgangspunkt und Diskussionsbezug der Forschung tiber
die Entstehung des arabischen Nationalismus bilden mittlerweile die Arbeiten
von Ernest C. Dawn, der die “Nahda-These” von George Antonius mit seiner
Interpretation der Genese des Arabismus als “intra-elite conflict” revolutio-
nierte. Vgl. Emest C. Dawn, From Ottomanism to Arabism: Essays on the Ori-
gins of Arab Nationalism, Urbana, Ill., 1973. Fiir einen Versuch Dawns These
mit etlichen neuen Gesichtspunkten zu revidieren vgl. Mahmoud Haddad,
“The Rise of Arab Nationalism Reconsidered”, I/JMES 26 (1994), 201-222.

2 Der Begriff “Arabism” wurde eingefiihrt von Emest C. Dawn. Vgl. ders.,
From Ottomanism to Arabism, 123.

3 Vgl. hierzu die Bemerkungen von Ernest C. Dawn, “The Origins of Arab Na-
tionalism”, The Origins of Arab Nationalism, ed. Rashid Khalidi et al., New
York 1991, 10, und Samir Seikaly, “Shukri al-‘Asali: A Case Study of a Politi-
cal Activist”, ibid., 73 f.

4 Vgl. Rashid Khalidi, “Introduction”, ibid., ix und xii.



678 CHRISTOPH HERZOG

Wenn es zutrifft, dass die ideologischen Positionen des arabischen
Nationalismus im wesentlichen in den zwanziger Jahren des 20. Jahr-
hunderts formuliert wurden,’ so ist gerade auf der Grundlage dieser
Periodisierung davon auszugehen, dass die “osmanische Erfahrung”
von arabischen Intellektuellen so unterschiedlicher Pragung wie Sakib
Arslan, Muhammad Kurd ‘Ali oder Sati‘ al-Husr1 fiir den arabischen
Nationalismus eine nicht unwesentliche Rolle gespielt haben muss.
Auch wenn nationale Identitidten und ideologische Gegensitze, die in
der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg und dem Zusammenbruch des
Osmanischen Reiches konstruiert wurden, nicht einfach auf die Zeit
davor “zurtickgerechnet” werden konnen, ist es keineswegs sinnvoll
den Zusammenhang zwischen der Vor- und der Nachkriegszeit zu zer-
reissen. Von einigen bekannten Autoren wie ‘Abdarrahman al-Ka-
wakibi (gest. 1902) abgesehen, konnten hier nun diejenigen arabisch-
osmanischen Intellektuellen aus dem Blick geraten, welche ihre politi-
schen Aktivitat und ihre Textproduktion nicht mehr an die veridnderten
Bedingungen der Nachkriegszeit anzupassen vermochten, namentlich
jene, welche auf Betreiben Cemal Pasas in den Jahren 1915 und 1916
unter der Anklage des Hochverrats hingerichtet wurden.® Neben Sukri
al-‘Asali (1878-1916), Safiq al-Mu’ayyad (1857-1916) und anderen ist
hier vor allem ‘Abdalhamid az-Zahrawi zu nennen, dem selbst im ara-
bischen Sprachraum bis vor wenigen Jahren verhdltnisméssig wenig
Aufmerksamkeit zuteil wurde.” ‘Abdalhamid ibn Muhammad Sakir

5  Dawn, “Origins’, 10.

6  Eine Liste der Hingerichteten in Eliezer Tauber, The Arab Movements in World
War I, London 1993, 54 f.

7 Neuere Information zu Zahrawi bieten nun Nagi ‘Allus, Madhal ila qira’at
‘Abdalhamid az-Zahrawi. Hayatuhu, muw’allafatuhu, afkaruhu, Damaskus 1995;
dort auf S. 10 f. ein Uberblick iiber die verfiigharen biographischen Quellen zu
Zahrawi; Muhammad Ratib al-Hallaq, ‘Abdalhamid az-Zahrawi, 1288-1334h/
1871-1916m. Dirasat fi fikrihi as-siyasi wa-Il-igtimat, [Damaskus] 1995; David
Commins, Islamic Reform. Politics and Social Change in Late Ottoman Syria,
Oxford 1990, 55-59; Ahmad Tarabein, ““Abd al-Hamid al-Zahrawi: The Ca-
reer and Thought of an Arab Nationalist”, The Origins of Arab Nationalism,
97-119; mittlerweile 1st auch eine Edition von Zahrawis Schriften verfligbar:
‘Abdalhamid az-Zahrawi: Al-A‘mal al-kamila, 5 Bde., Bd. 1-2, ed. ‘Abdal’ilah



AZ-ZAHRAWT’S HADIGA, UMM AL-MUMININ 679

ibn Ibrahim az-Zahrawi wurde 1855, 1863 oder 1871 als Spross ei-
ner sunnitischen Notabelnfamilie, die sich auf Husayn ibn Abi Talib
zuruckfiihrte, in Homs geboren. Die Familie verfligte iiber eine gewis-
se Tradition religioser Gelehrsamkeit und hatte verschiedentlich das
Amt des nagqib al-asraf inne. Zahrawi erhielt zunichst eine traditio-
nelle Erziehung und besuchte dann eine staatliche Riisdiye-Schule in
Homs. Hiernach scheint er seine Studien auf traditionelle Art fortge-
setzt zu haben, indem er figh, tafsir, kalam and hadit bei lokalen
‘Ulama’ in Homs studierte. In dieser Zeit scheint er sich auch mit den
Werken Ibn Haldins (1332-1406), des Sekretdrs und Ratgebers Sala-
dins, al-Qadi al-Fadil (1135-1200), sowie der hanbalitischen Autorita-
ten Ibn Taymiyya (1263-1328) und seines Schiilers Ibn Qayyim al-
Gawziyya (1292-1350) beschiftigt zu haben.” Zwischen seinem zwan-
zigsten und dreissigsten Lebensjahr (eventuell 1890) reiste Zahrawi zu
Studienzwecken nach Istanbul und von dort nach Kairo, wo er im lite-
rarischen Zirkel des Tawfiq al-Bakri'® verkehrte. Nach einiger Zeit
kehrte er wieder nach Homs zuriick. Dort druckte er eine Zeitung
namens al-Munir und vertrieb sie heimlich. Ausserdem stand er in
Kontakt mit der politischen Geheimorganisation Jttihad ve Terakki in
Syrien. A/-Munir wurde anscheinend bald von den osmanischen Be-
horden unterdriickt, und Zahrawi lebte seit ca. 1895 in Istanbul. Dort
verfasste er Beitrdge flir die arabische Ausgabe der osmanischen Wo-
chenzeitung Malumat des Mehmed Tahir. Rasid Rida zufolge vertrat er
darin dhnliche Ideen wie er selbst in al-Manar. Wohl wegen seiner
oppositionellen Aktivitdten geriet Zahrawi in Istanbul bald in Schwie-

Nabhan, Bd. 3, Gawdat ar-Rikabi u. Gamil Sultan, Bd. 4-5 Nagi ‘Allas, Da-
maskus 1995-97. Ein Artikel zu Zahrawi von Werner Ende in der Encyclo-
peedia of Islam befindet sich im Druck.

8  Die Jahresangabe 1871 geht auf Ahmad Nabhan al-Humsi, “Targamat as-
sayyid ‘Abdalhamid ibn as-sayyid Muhammad Sakir ibn as-sayyid Ibrahim az-
Zahrawi’, in al-Manar 21 (1919), 150-153 u. 207-211 zuriick. Die Jahreszahl
1863 wurde von Tarabein auf Basis einer Angabe von Rasid Rida vorgeschla-
gen; s. Tarabein, ““Abd al-Hamid al-Zahrawi”, 118 n.1; die Angabe 1855 wird
von Hayraddin az-Zirikli, A-Alam, 2. Aufl., Bd. 4, 57, gemacht.

9  Tarabein, “‘Abd al-Hamid al-Zahrawi”, 97.

10 Zuihm s. Revue du Monde Musulman 4.1 (Jan. 1908), 276-283.



680 CHRISTOPH HERZOG

rigkeiten. Er wurde zundchst unter Aufsicht gestellt, und es wurde ithm
das Kadiamt in einem entfernten Distrikt nahegelegt, was Zahrawi je-
doch ablehnte. Nach einigen Monaten wurde er dann mit einem
“Monatsgehalt” von 500 Piastern nach Damaskus verbannt.'' Dort ge-
horte Zahrawi dem Kreis um einen der fiihrenden Vertreter der syri-
schen Salafiya, Tahir al-Gaza’iri an.'? 1901 verdffentlichte Rasid Rida
drei Traktate von Zahrawi liber islamisches Recht und Mystik in seiner
Zeitschrift al-Manar. Im gleichen Jahr erschienen sie in Kairo unter
dem Titel al-Figh wa-t-tasawwuf auch als Buch. “Diese Traktate”,
schrieb Rasid Rida spiter, “beinhalteten hartere Kritik als das, was wir
zu ihrem Thema geschrieben haben.”"® Als besagte Schriften von Zah-
raw1 in Damaskus bekannt wurden, erhob sich unter den konservativen
‘Ulama’ der Stadt ein Sturm der Entriistung. Der Gouverneur von
Damaskus, Nazim Paga, veranlasste Zahrawis Verhaftung, liess jedoch
ein Wortgefecht zwischen Zahrawi und seinen Gegnern veranstalten,
bei welchem ersterer offenbar die Oberhand behielt. Dennoch liess ihn
der Gouverneur nach Istanbul bringen. Die Affdre verursachte genug
Unruhe, um den britischen Konsul in Damaskus, Richards, zu veran-
lassen, dartiber zu berichten. Er bezeichnete Zahrawi in seinem Report
als “einen Mann von tiberdurchschnittlicher Intelligenz [...], der den
1slamischen Glauben griindlich studiert hat und von der Notwendigkeit
seiner Reform iiberzeugt ist”.'* Zwar gab es eine Zensur fiir religioses
Schrifttum 1m Osmanischen Reich unter Abdiilhamid, die 1903 sogar
eine eigene Institution erhielt, doch lag der eigentliche Grund fiir die
Expedierung Zahrawis wohl darin, dass er in der Zeitung al-Mugattam
eine weit brisantere Schrift verffentlicht hatte, in der er implizit die
Rechtmissigkeit des osmanischen Kalifatsanspruchs in Abrede stell-

11 Adham al-Gundi, Suhada’ al-harb al-‘alamiyya al-kubra, Damaskus 1960, 97.

12 Rainer Hermann, Kulturkrise und konservative Erneuerung. Muhammad Kurd
‘Ali (1876-1953) und das geistige Leben in Damaskus zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts, Frankfurt etc. 1990, 31 f.

13 Rasid Rida, “as-Sayyid ‘Abdalhamid az-Zahrawi’, al-Manar 19 (1916), 170.
Zu dem Traktat vgl. Commins, Islamic Reform, 57-59.

14 Zit. nach Elie Kedouri, “The Impact of the Young Turk Revolution on the Ara-
bic-speaking Provinces of the Ottoman Empire”, in ders., Arabic Political Mem-
oirs and Other Studies, London 1974, 126 f.



AZ-ZAHRAWT'S HADIGA, UMM AL-MUMININ 681

te."> Ein Exemplar dieses mit seinen Initialen unterzeichneten Artikels
trug Zahrawi bei seiner Festnahme bei sich. Beim Versuch, sich des
belastenden Materials auf einer Toilette zu entledigen, wurde es ent-
deckt und fiel so dem Gouverneur in die Hinde.'® In Istanbul vermit-
telte moglicherweise der einflussreiche Abli Huda as-Sayyadi in seiner
Angelegenheit.'” Nach einem Monat wurde Zahrawi jedenfalls in seine
Heimatstadt Homs verbracht, wo seine Wirkungsmoglichkeiten unter
der Aufsicht der osmanischen Behorden stark eingeschrinkt waren.
1902 oder 1906 floh Zahrawi nach Kairo,'® wo er weiter publizistisch
tatig war, etwa in al-Mw’ayyad, al-Garida und al-Manar. In letzterer
Zeitschrift erschienen neben einer Artikelserie “Nizam al-hubb wa-I-
bugd” (Die Ordnung der Liebe und des Hasses) in mehreren Fortset-
zungen auch sein Werk Hadiga, umm al-mwminin (Hadiga, Mutter der
Glaubigen). Nach der Wiedereinsetzung der Verfassung im Sommer
1908 ging Zahrawi zuriick nach Syrien und wurde in den folgenden
Parlamentswahlen zum Abgeordneten des Distrikts Hama gewihlt. Er
entfremdete sich allerdings schon frith der Politik des Komitees fiir
Einheit und Fortschritt. So unterstiitzte er mit nur sieben anderen Ab-
geordneten den Grosswesir Kamil Pasa, als dieser im Februar 1909
durch ein Misstrauensvotum des Parlaments gestiirzt wurde.'” Wihrend
des Putschversuchs vom 13. April (nach dem osmanischen Maliye-
Kalender als 3/ Mart vak‘asi bekannt) gehorte Zahrawl zu den ent-
schiedensten Befiirwortern gemeinsamer Verhandlungen von Kabinett
und Parlament.”® Bei den Debatten des osmanischen Parlaments im
Sommer 1909 um den umstrittenen Artikel 4 der Gesetzesvorlage zur
Regelung des Vereinswesens (cemiyet kanunu layihasi), welcher die

15 “Agwiba ‘an al-mas?’il as-Sar‘iyya fi -hilafa”, al-A‘mal al-kamila, Bd. 2, 443-447.

16 Rasid Rida, “as-Sayyid ‘Abdalhamid az-Zahrawi , 170. Eine etwas andere
Version bei Gundi, Suhada’, 97.

17  Zirikli, Alam, iv, 58.

18 Die Angabe 1902 bei Zirikli, A7am, iv, 58 und Gundi, Suhad@, 98; Rasid Rida,
“as-Sayyid ‘Abdalhamid az-Zahrawi” gibt 1224h an.

19 Meclis-i Mebusan Zabit Ceridesi [transkribierte Fassung], Ankara 1982, Bd. 1,
1. Jahr, 27. Sitzung, 31 Kanunisani 1324 (13.2.1909), S. 613 f.

20 Meclis-i Mebusan Zabit Ceridesi, [transkribierte Fassung], Bd.3, 1/58, 5 Nisan
1325, 63.



682 CHRISTOPH HERZOG

Bildung von Vereinigungen auf ethnischer Grundlage verbot,?' zihlte
Zahrawi zu den Gegnern dieser Regelung.”® Das Gesetz wurde jedoch
in der vorgesehenen Form durchgebracht und im Oktober desselben
Jahres befand sich Zahrawi in den Reihen der Oppositionspartei Mute-
dil Hiirriyetperverdn Firkasi, die schatzungsweise dreissig bis fiinfzig
Abgeordnete umfasste.” Diese Partei fusionierte mit anderen opposi-
tionellen Kriften in die am 21. November 1911 gegriindete Entente
Libérale (Hiirriyet ve Itilaf Firkast). Das Parteiprogramm der Entente
Libérale griff mit der Beflirwortung von Dezentralisation (adem-1 mer-
keziyet) und Privatinitiative (tesebbiis-i sahsi) Topoi der osmanischen
liberalen Tradition auf. Zahrawi gehorte zu ihren Griindungsmitglie-
dern.** Er spielte auch eine aktive Rolle in zweien der nach 1908 ge-
griindeten arabischen Organisationen: in al-Muntada al-Adabi (Litera-
rischer Club), einem Verein mit eigenem Clubhaus und eigener Zeit-
schrift, und in der nach dem legenddren Stammvater der Araber,
Qahtan, benannten Geheimgesellschaft al-Gam‘iyya al-Qahtniyya.”
Von 1910 bis Anfang 1913 gab Zahrawi in Istanbul ausserdem die
Zeitschrift al-Hadara heraus, fur die er selbst zahlreiche Editorials
schrieb.”

In der vom Komitee fiir Einheit und Fortschritt manipulierten Wahl
von 1912 (“sopali se¢im™) verlor ‘Abdalhamid az-Zahrawi seinen Sitz
im osmanischen Parlament. Zusammen mit Sukri al-‘Asali, Safiq al-
Mu’ayyad und einigen anderen prominenten arabischen Oppositi-
onspolitikern, die nicht mehr ins Parlament gewidhlt worden waren,

21 Text in Distur 2, Bd.1, 604-608. Artikel 4 lautete: “kavmiyet ve cinsiyet esas
ve unvanlariyla siyasi cemiyetler teskili memnudur.” Ebd., 604.

22 Vgl. Zahrawis Redebeitrdge im Parlament in Meclis-i Mebusan Zabit Ceridesi,
[transkr. Fssg.], Bd. 5, 7 Temmuz 1325, 450 f.

23 Tark Zafer Tunaya, Tiirkiye'de Siyasal Partiler, Bd. 1, 212; Sabine Prator, Der
arabische Faktor in der jungtiirkischen Politik. Eine Studie zum osmanischen
Parlament der II. Konstitution (1908-1918), 247.

24  Tunaya, Partiler, Bd. 1, 268. Programm der Partei ebd. 287-295.

25 Hierzu nun Eliezer Tauber, The Emergence of the Arab Movements, London
1993, 98-108.

26  Diese Editorials sind gesammelt in Bd. 3 und 5 der al-A‘mal al-kamila.



AZ-ZAHRAWI’S HADIGA, UMM AL-MUMININ 683

wich Zahrawi fiir einige Zeit nach Agypten aus.”” In Kairo griindeten
fuhrende Vertreter der arabischen Nationalbewegung, darunter auch
Rasid Rida, Anfang 1913 die Organisation Hizb al-Lamarkaziyya al-
idariyya al-‘utmani (Partei flir osmanische administrative Dezentrali-
sierung).”® Zahrawi nahm an der Griindung der Partei teil, trat nicht
threm Zentralkomitee bei und stellte sich auch nicht fiir eines der fiih-
renden Amter zur Wahl, spielte aber dennoch eine wichtige Rolle.”” Es
ist bemerkenswert, dass al-Lamarkaziyya zumindest auf dem Papier
eine Partei war, die allen Osmanen offenstand,’® obgleich sie in der
Praxis ein rein arabisches Unternehmen war. Im Juni 1913 fungierte
Zahrawi als Président des arabischen Kongresses in Paris auf dem das
nationale Leben (al-hayat al-wataniya) und der Widerstand gegen Ok-
kupation, die Rechte der Araber im Osmanischen Reich (hugiqg al-
‘Arab fi I-mamlaka al-‘utmaniyya), die Notwendigkeit von Reformen
auf der Basis von Dezentralisierung und die Frage der Migration von
und nach Syrien verhandelt werden sollten.’’ Angeblich wurde Zah-
rawl von RaSid Rida als Vorsitzenden des Pariser Kongresses gegen
die Wiinsche von Rafiq und Haqqi al-‘Azm durchgesetzt, die lieber
Safiq al-Mu’ayyad (al-‘Azm) an seiner Stelle gesehen hitten.’” Im Ge-

27  Rashid Khalidi, British Policy Towards Syria and Palestine 1906-1914: A Study
in the Antecedents of the Hussein-McMahon Correspondence, the Sykes-Picot
Agreement and the Balfour Declaration, London 1980, 242,

28  Zu al-Lamarkaziyya s. Tauber, Emergence, 121-134.

29 al-Manar 17.3 (1914), 238.

30 Programm der Lamarkaziyya in al-Manar, 16.3 (1914), 229-231, und ihre Statu-
ten in Amin Sa‘id, at-Tawra al-‘Arabiyya al-kubra, Kairo o.J., Bd. 1, 14-18.

31  Al-Mwtamar al-‘Arabi al-awwal al-mun‘aqad fi I-qd‘a al-kubrd li-1 Gamiyya
al-Gugrafiyya bi-Sari San Girman fi Baris, ed. al-Lagna al-‘Aliya li-Hizb al-
Lamarkaziyya bi-Misr. Kairo 1913, 10. Zu dem Kongress vgl. David S. Tho-
mas, “The First Arab Congress and the Committee of Union and Progress, 1913-
1914”, Essays on Islamic Civilization. Presented to Niyazi Berkes, ed. Donald
P. Little, Leiden 1976, 317-328, u. Tauber, Emergence, 178-197.

32 So die Angaben in der offiziellen Schrift der 4. Armee zur Rechfertigung der
Todesurteile von 1915/16 gegen arabische Aktivisten. La Veérité sur la question
syrienne, publié par le commandement de la 4éme Armée, Istanbul 1916, 80.



684 CHRISTOPH HERZOG

folge des Kongresses kam es auch zu Verhandlungen um eine Zusam-
menarbeit zwischen einigen Reprdsentanten der arabischen National-
bewegung — darunter Zahrawi — mit zionistischen Vertretern, dic aber
letztlich ohne Ergebnis blieben.*> Auch in Hinblick auf die Kompro-
missbereitschaft des jungtiirkischen Regimes vermochte der Kongress
keine dauerhafte Verringerung der gegensétzlichen Standpunkte zu
erreichen. Zwar wurde im August 1913 ein neues osmanisches Pro-
vinzgesetz verabschiedet, das den arabischen Forderungen an einigen
Stellen nachgab, und etlichen Mitglieder der arabischen Bewegung
wurden Amter angeboten, aber der Bruch war damit nicht auf Dauer
aufzuhalten. ‘Abdalhamid az-Zahrawi, der seine 1914 erfolgte Ernen-
nung zum Mitglied der osmanischen Senatskammer (meclis-i ayan) mit
der Billigung des Zentralkomitees der Lamarkaziyya akzeptierte,”* sah
sich daraufthin aus manchen arabischen Kreisen mit dem Vorwurf des
Verrats konfrontiert.”®> So kam es etwa mit ‘Aziz ‘Ali al-Misri und mit
dem Generalsekretdr der Lamarkaziyya, Haqqi al-‘Azm zu einer Ent-
fremdung.’® Rasid Rida verteidigte in seinem im August 1916 in al-
Manar erschienenen Nachruf die Integritit seines Freundes. So zitiert
er aus emnem Brief Zahrawis an thn vom Januar 1914, in dem dieser
schreibt, er vertraue darauf, dass die Unionisten ihre Fehler eingesehen

Tauber, Arab Movements in World War I, 53, betrachtet die dort gegebene In-
formation als zuverlassig.

33 Hierzu Neville Mandel, “Attempts at an Arab-Zionist Entente: 1913-1914”,
Middle Eastern Studies 1.3 (April 1965), 238-267.

34 La Verité, S. 158. Cemal Pasa behauptet in seinen Memoiren, dass Zahrawi
hiermit unzufrieden gewesen sei, weil er das Amt des Seyhiilislam angestrebt
habe. Djemal Pascha, Erinnerungen, Berlin 1922, 60.

35 Vgl George Antonius, The Arab Awakening. The Story of the Arab National
Movement, London 1938, 117, Mumtaz Ayoub Fargo, “Arab-Turkish Rela-
tions from the Emergence of Arab Nationalism to the Arab Revolt, 1848-
19167, Diss. University of Utah, 1969, 234 f., Tarabein, ‘“Abd al-Hamid al-
Zahrawi’, 106, u. Hasan Kayali, Arabs and Young Turks. Ottomanism, Ara-
bism, and Islamism in the Ottoman Empire, 1908-1918, 176.

36 Vgl Elie Kedourie, England and the Middle East. The Destruction of the Ot-
toman Empire 1914-1921, 0.0. 1956, 61, u. Sa‘id, at-Tawra, i, 48.



AZ-ZAHRAWT’S HADIGA, UMM AL-MUMININ 685

hitten und ernstlich bemiiht seien, sie nicht zu wiederholen.”” Rida
seinerseits filhrte die Entscheidung Zahrawis darauf zuriick, dass dieser
nicht mehr geglaubt habe, irgend jemand konne den Unionisten die
Macht aus der Hand nehmen. Es sei ihm so “kein anderer Weg mehr
fiir den Dienst an Nation (milla) und Staat gebliecben als ihr Weg”.”®
Die von Cemal Pasa nach den Todesurteilen von 1916 veranlasste
Rechtfertigungsschrift wirft ihm auf der anderen Seite vor, als Mitglied
verschiedener geheimer und 6ffentlicher arabischer Vereinigungen die
Loslésung Syriens vom Osmanischen Reich betrieben zu haben.””.

Zahrawi gehorte nicht eigentlich zu den “Upstarts” aus der syri-
schen Provinz, die durch den Besuch der neuen staatlichen osmani-
schen Schulen eine Verwaltungskarriere anstrebten.*’ Zwar verfiigte er
iber Kenntnisse des Tiirkischen und hatte mit dem Besuch der Riisdiye
in Homs auch eine sdkulare Ausbildung genossen, sich danach aber
wieder der klassischen religiosen Bildung zugewandt. Eine europdi-
sche Sprache scheint er nicht beherrscht zu haben. Rasid Rida schrieb
in dem erwdhnten Nachruf auf Zahrawi iiber Parallelen zwischen ithm
und letzterem:

“Es gab zwischen mir und diesem teuren Freund eine Ahnlichkeit in Bildung
und Erziehung, in gewissen Schwierigkeiten der Veranlagung und des Cha-
rakters wie auch eine gegenseitige Néhe im Denken und in der Einstellung.”41

Diese Ausserung darf nicht dahingehend verstanden werden, als habe
es keine inhaltlichen Differenzen zwischen Zahrawi und Rida gegeben;
Zahrawi vertrat durchaus eigenstindige Auffassungen, die von man-
chen Salafi-Standardargumenten abwichen.**

37 Rasid Rida, “as-Sayyid ‘Abdalhamid az-Zahrawi’, 177.

38 Ebd, 171.

39 La Vérité, 158.

40  Der Ausdruck bei Ruth Roded, “Ottoman Service as a Vehicle for the rise of
New Upstarts among the Urban Elite Families of Syria in the Last Decades of
Ottoman Rule”, Studies in Islamic Society: Contributions in Memory of Gab-
riel Baer, ed. Gabriel R. Warburg u. Gad G. Gilbar, Haifa 1984.

41 Rasid Rida, “as-Sayyid ‘Abdalhamid az-Zahrawi”, 169.

42 Vgl. Commins, Islamic Reform, 57.



686 CHRISTOPH HERZOG

Die Schrift Hadiga, umm al-mwminin ist Zahrawis einzige grosse-
re Arbeit, die mit gewissem Recht als historiographisch bezeichnet
werden kann. Hadiga erschien zundchst in den Jahren 1908 bis 1910 in
Fortsetzungen in Rasid Ridas Zeitschrift a/-Manar bevor das Werk von
der Matba‘at al-Manar 1910 (1328H) in Buchform gedruckt wurde. Im
selben Verlag erschien 1345H (beg. 12.7.1926) eine zweite Auflage
des Buches, der Rida ein dreiseitiges Vorwort beigefiigt hatte,* in wel-
chem er den pddagogischen Wert des Buches betonte. Die Vorbild-
funktion, die Lebensbeschreibungen grosser Miénner und Frauen aus-
libten, sei wichtig, insbesondere in einer Zeit wie der jetzigen, wo in
der arabischen Welt die Schundliteratur, welche die Moral verderbe
und die Geister verwirre, {iberhand nehme.** Die Lebensbeschreibung
der Hadiga sei vielleicht das Beste, was Zahrawi je geschrieben habe.
Weil sie im Stil einer Geschichte abgefasst sei, mache die Lektiire auch
Heranwachsenden Freude.*” Die Bemerkungen Ridas spielen auch dar-
auf an, dass nicht alles, was Zahrawi verfasste, als leicht lesbar be-
zeichnet werden kann. Muhammad Kurd ‘Ali, der in seinen Memoiren
Zahrawis in einer allerdings recht feindseligen Weise gedachte, be-
hauptete, er habe den Traktat Nizam al-hubb wa-I-bugd Zahrawis auf
dessen Aufforderung hin zweimal gelesen, ohne seinen Sinn zu begrei-
fen; die Herausgeber von al-Mugtataf hitten ein anderes von Zahrawi
eingesandtes Manuskript abgewiesen, weil es unverstandlich gewesen
sei, und Zahrawi sei deshalb als Mitarbeiter von al-Garida entlassen
worden, weil die Leser seine Beitrdge in dieser Zeitung unlesbar fan-
den.* Dagegen widmete al-Mugtataf dem Buch Hadiga, umm al-mu’-
minin eine langere Besprechung und auch seine Wiederauflage wurde

43 Diese Ausgabe wurde im folgenden zugrundegelegt. Mittlerweile ist die
Schrift in Bd. 1 der al-A‘mal al-kamila mit einer Einleitung (pp. 13-22) neu zu-
ganglich.

44 Im Kern genauso wie Rida hier dussert sich Rafiq al-‘Azm in seiner unvollen-
deten Biographiensammlung beriihmter frithislamischer Grossen, AShar masa-
hir al-Islam fi I-harb wa-s-siyasa. Hierzu Werner Ende, Arabische Nation und
islamische Geschichte. Die Umayyaden im Urteil arabischer Autoren des
20. Jahrhunderts, Beirut 1977, 33 u. 59 f.

45 Hadiga, umm al-mu'minin, “Mugaddimat at-tab‘a at-taniya li-n-nasir”, 3-5.

46 Muhammad Kurd ‘Ali, al-Mudakkirat, Damaskus 1948, Bd. 1, 117 f.



AZ-ZAHRAWI’S HADIGA, UMM AL-MUMININ 687

mit einer kurzen Notiz angezeigt."” Hadiga war wohl Zahrawis popu-
larste Schrift. Rida versicherte in seinem Vorwort, die erste Auflage sei
seit langem vergriffen gewesen, und es habe eine stete Nachfrage nach
einer Neuauflage gegeben, wozu er aber erst jetzt gekommen sei.*® Er
dussert sich auch zu den pddagogischen Zielen, die Zahrawi mit Ha-
diga verfolgt habe:

“Er wollte die arabische Jugend an den Ruhm (magd) ihres Volkes (gawm)
erinnern, weil er sie in den tiirkischen und frankischen Schulen lernen sah.
Dort hatte die arabische Geschichte keinen Platz; vielmehr bestand dort das
politische Ziel, die Geschichte der Araber und mit ihr die Geschichte des Is-
lams auszuloschen. Der Ruhm der Araber manifestiert sich am glorreichsten
im Islam und der Ruhm des Islams durch die Araber.”*

Es se1 thm weiter um die Stirkung des Islams bei der Jugend gegangen
und um die Propagierung der Frauenerziehung, welche heute die
Grundlage des Lebens der Nation (hayat al-milla) und des Erwachens
der umma (nahdat al-umma) bilde. Mit dieser Uberlegung habe Zah-
rawi das Buch dem Geist seiner Mutter gewidmet.”® Rasid Rida pri-
sentiert das Buch seines verstorbenen Freundes also als Lehrbuch eines
arabisch-islamischen Salafiya-Nationalismus, das sich der Verschwo-
rung mit dem Ziel einer Ausloschung des Islams und der arabischen
Geschichte durch die vorbildhafte Darstellung einer arabisch-musli-
mischen Heroin entgegenstemme.

Sicherlich lassen sich Argumente flir diese Interpretation Ridas
beibringen. Zum einen ist die Geschichte iiber weite Strecken eher eine
idealisierende Geschichte der Araber und der Qurays als die Lebensge-
schichte der Hadiga. Zum anderen prisentiert Zahrawi selbst das Ar-
gument, dass die Verbesserung der Bildung einer Gemeinschaft {iber
die Frauen in ihrer Funktion als Miitter laufen miisse.”’ Dennoch er-
scheint die Widmung, die Zahrawi seinem Buch voranstellte, sehr viel

47 al-Mugtataf37 (1910), 1119-1121, u. al-Mugtataf73 (1928), 460.
48  Hadiga, “Muqgaddimat at-tab‘a at-taniya li-n-nasir”, 5.

49 Ebd., 4.

30 Ebd, 5.

51 Ebd, 8.



688 CHRISTOPH HERZOG

“privater’ und zugleich allgemeiner als dies Rida offenbar zulassen
wollte. Zahraw1i stellte seinem eigentlichen Vorwort eine weitere Vor-
rede voran, in der er seine Widmung begriindet.>

Darin fiihrte er aus, dass die Historiker deshalb nur iiber so wenige
herausragende Personlichkeiten wie Propheten, Weise, Philosophen,
Gelehrte, Entdecker, Dichter, Musterbeispiele der Tugend etc. berich-
teten, weil es iiber das Leben der gewdhnlichen Menschen nichts zu
berichten gebe. Ihre Biographien glichen sich, so dass ein Historiker
liber sie nur schreiben konne:

“Sie kamen in diese Welt, sie befassten sich mit dem Erwerb ihres Lebensun-
terhalts, beugten sich demiitig vor den Machtigen und vergingen, ohne eine
andere Spur auf Erden zu hinterlassen als eine Nachkommenschaft von ihrer
Art.”™

Doch argumentiert Zahrawi dafiir, dass auch Frauen biographiewiirdig
sein konnten: “Wir wissen’, schrieb er, “dass der Unterschied in der
Natur (fitra) zwischen Mann und Frau nicht gross ist.” Die Frauen
hitten wie die Ménner Verstandeskraft, Gemiit und Entschlossenheit.
Die Religionen (adyan) forderten von den Frauen die gleichen religio-
sen Pflichten wie von den Minnern, und auch die Gesellschaft
(igtima‘) mache keinen prinzipiellen Unterschied zwischen Frau und
Mann in der Belastung mit Arbeit, wenn auch nach Massgabe der Ar-
beitsteilung der Geschlechter.”® So eigne sich die Lebensgeschichte
einiger Heroinen als Vorbild fiir die Manner noch vor den Frauen. Das
diesbeziigliche Musterbeispiel sieht Zahrdwi in Hadiga personifiziert,
Uber die es in den Biichern der Historiker leider nur wenige diirre
Worte nachzulesen gebe.

“Ich dachte dartiber nach, wie ich meiner Mutter einiges abgelten konnte, und
nach langem Uberlegen wurde klar, dass ihre gewaltige Giite mir gegeniiber
durch nichts aufgewogen werden konne. Aber es schien mir, dass es sie gefreut
hitte, wenn ich der Offentlichkeit die Giite ihres Geschlechts darlegte und sie

52  Ebd., “ihda’ al-mu’allif as-sira ila rah walidatihi”, 6-8.
53 Ebd, 6.
54 Ebd., 7.



AZ-ZAHRAWT’S HADIGA, UMM AL-MUMININ 689

an die Rechte der Frauen erinnerte. Ich habe keinen besseren Weg zu diesem
erhabenen Ziel gefunden als den, die Biographie dieser Frau (sayyida [Ch: 1.e.
Hadiga]) darzulegen, die eine ihrer Vorfahrinnen ist.

Mithilfe des wenigen, das uns die Historiker iiber den Lebensweg dieser
Frau hinterlassen haben, habe ich diese wahre Geschichte (gissa haqigiya) ver-
fasst. [...] Und wem diese kleine Schrift gefallen und genutzt hat, der mége mir
einen Wunsch erfiillen, der darin besteht, dass er mithilft, die Rechte, die Wiir-
de und die Bildung der Frauen aufzurichten (an yakuna musd‘idan fi igamat

hugiq al-mar'a wa-karamatihd wa-adabiha).””

Wie immer man die Kenntnis Rasid Ridas von Zahrawis Intentionen
als Autor von Hadiga beurteilen will, Zahrawis explizit formulierte
Absicht ist es nicht, die “arabische Jugend an den Ruhm ihrer Nation
zu erinnern”, sondern etwas von der Dankesschuld gegeniiber seiner
Mutter abzutragen. Die Geschichte der Hadiga verkniipft er in seiner
Vorrede im iibrigen nicht mit der Frage der nationalen Rechte der Ara-
ber, sondern mit der Frage nach den Rechten der Frauen in der zeitge-
nossischen arabischen Gesellschaft. Damit ist nicht in Frage gestellt,
dass Zahrawis Hadiga als ein Stiick nationalistischer Geschichtsschrei-
bung gelesen werden kann.’® Allerdings entfaltet sich die Perspektive
auf die Araber als Hintergrund ihres Hauptthemas und nimmt dadurch
eine spezifische Gestalt an. Die Geschichte der Hadiga ist in anderen
Worten mehr als nur ein Vorwand®’ fiir eine Geschichte der Araber.
Dies gilt auch in formaler Hinsicht. So endet das Buch etwa mit dem
Tod der Protagonistin.

Die eigentliche Einleitung zu Hadiga beginnt mit kritischen Be-
trachtungen iiber Ursprung und Genealogie der Araber.”® Zahrawi be-
zweifelt hier zunidchst, dass die Araber iiber Noah von Adam ab-
stammten. Zum einen gebe es keine zuverldssigen historischen Quel-
len, die diese Version beweisen konnten, zum anderen neigten alle
Volker dieser Erde dazu, sich auf den ersten Menschen zuriickzufiih-

55 Ebd, 8.

56 Vgl. ‘Abdal’ilah Nabhan, “Bayna yaday al-kitab”, al-A‘mal al-kamila [li-*‘Abd-
alhamid az-Zahrawi], Bd. 1, 17.

57 So etwa Nabhan, “Bayna yaday al-kitab”, 15.

58 Hadiga, 10 ff.



690 CHRISTOPH HERZOG

ren. So sei auch die Theorie, die glaube, die Menschheit aufgrund von
Sprachdhnlichkeiten in drei Abstammungsgruppen, die semitische, die
arische und die turanische einteilen zu konnen, unwahrscheinlich.*
Zahrawi schreitet dann weiter in der traditionellen Genealogie der
Araber. Er bezweifelt die Version, dass sie von drei unterschiedlichen
Gruppen, den verschwundenen echten Arabern (ba‘ida), den Nach-
kommen Qahtans (‘ariba) und der Nachkommenschaft Isma‘l ibn
Ibrahims (musta‘riba) abstammten. Insbesondere die angebliche Ab-
stammung der Araber von Isma‘l ist ihm suspekt. Wie konne es ange-
hen, so fragt Zahrawi, dass — den Berichten der meisten Historiogra-
phen zufolge — die Nachkommenschaft von Isma‘l, der als Fremdling
in die Gegend von Mekka gekommen sei und eine Frau aus den dorti-
gen Stimmen genommen habe, als einzige iibriggeblieben sei, wihrend
die anderen Stimme ohne weitere Erwdhnung verschwunden seien.
Unterstiitzend zitiert er ein bekanntes Hadis, wonach der Prophet, als
er seine Abstammung darlegte, bei ‘Adnan innegehalten und gesagt
habe: “Die Genealogen haben [ab hier] gelogen” (kadaba an-nassab).®
Mit diesem Verdikt habe Muhammad auf eben jene abgezielt, welche
die genealogischen Wurzeln der Araber bis auf Noah und Adam zu-
rickfithren wollten. Statt dessen verteidigt Zahraw1 eine Version der
arabischen genealogischen Tradition, welche Qahtan als Stammvater
der Siidaraber und ‘Adnan als den der Nordaraber akzeptiert und es
dabei bewenden lisst.°’ Dies erregte offensichtlich das Missfallen
Rasid Ridas. Er fligte eine Fussnote an, in welcher er andeutete, das
Hadith, auf welches sich Zahrawi bezogen hatte, sei schwach, dagegen
Koran 22.78: “die Religion eures Vaters Abraham” (millat abikum
[brahim) geltend machte und darauf beharrte, dass der Prophet von
Abraham und Isma‘il abstammen miisse.** Beifall erntete Zahrawi fiir
seine Kritik an der Isma‘il-Genealogie der Araber dagegen vom Rezen-

59 Ebd, 11. Die Abstammung der Menschheit von den drei S6hnen Noahs wurde
bereits durch den von Zahrawi studierten Ibn Haldin in seinem Kitab al-ibar
bezweifelt: Aziz Al-Azmeh, Ibn Khaldun. An Essay in Reinterpretation, Lon-
don 1982, 15.

60 Vgl. Ignaz Goldziher, Muhammedanische Studien, Bd. 1, Halle 1989, 180.

61 Vgl. Hadiga, 12 f. u. 22 {f.

62 Ebd, 13.



AZ-ZAHRAWI'S HADIGA, UMM AL-MUMININ 691

senten der Zeitschrift al-Mugtataf®® In den Ausfihrungen Zahrawis
zur Genealogie der Araber macht sich in gewisser Weise eine Tendenz
zur Sdkularisierung der arabischen Geschichte bemerkbar. Zwar war
die Frage der Stellung Isma‘ils in der Genealogie seit frithesten Zeiten
umstritten,** so dass etliche Fromme dem erwahnten Hadith Folge lei-
steten und nicht {iber ‘Adnan hinausgingen.® Dennoch ist unverkenn-
bar, dass Zahrawi die arabische Genealogic mit quasi historisch-
kritischen Argumenten von den koranischen Propheten “sdubert”. Die
sdkularisierende Tendenz setzt sich fort in seiner Einschéitzung der vor-
islamischen Araber, die sogar als Vorwegnahme der von Taha Husayns
in seinem a$-Si7 al-gahili iiber die vorislamischen Araber gedusserten
Ansichten bezeichnet wurde.”® Die Aufwertung der vorislamischen
arabischen Kultur®” erstreckt sich aber insbesondere auch auf Mekka
und die Mekkaner und trdgt so natiirlich auch zum Ruhm der Qurays,
Hadigas und des Propheten bei. Somit ergibt sich allein hieraus kein
sichtbarer Bruch mit der religiésen Tradition. Gleichwohl findet in
Zahrawis Buch “Erfindung von Tradition” dadurch statt, dass der Mo-
derne zugehdrige politische Anliegen und Uberzeugungen Zahrawis,
wie etwa sein Eintreten fir die Rechte der Frauen und fiir eine verfas-
sungsgeregelte politische Ordnung, sich auf das vorislamische Mekka
zuriickprojiziert finden. Allein diese Projektionen gestatten es, Hadiga
als Beispiel nationalistischer Historiographie zu lesen. So verwandte
Zahrawi ein ganzes Kapitel darauf, den Nachweis zu fithren, dass die
Stellung der mekkanischen Frauen vor dem Islam keineswegs so libel
war, wie es die vorislamische Scheidungspraxis und der Brauch, neu-
geborene Middchen lebendig zu begraben anzunchmen nahelegt. Insbe-

63  al-Mugqtataf37 (Nov. 1910), p. 1121.

64  Uber die politische Bedeutung des Genealogienstreits in der islamischen Friih-
zeit s. Tilman Nagel, Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam. Geschichte der
politischen Ordnungsvorstellungen der Muslime, Bd. 1, Ziirich 1981, 27 ff.

65 Goldziher, Muhammedanische Studien, Bd. 1, 179.

66 Nabhan, “Bayna yaday al-kitab”, 15.

67 Diese Aufwertung war kein akzidentelles Nebenprodukt seiner Schrift Hadiga,
sondern eine von ihm auch anderswo explizit formulierte Position. Vgl. ‘Allus,
Madhal, 58.



692 CHRISTOPH HERZOG

sondere letzteres sei alles andere als eine allgemein akzeptierte Praxis
in der Mekkaner Gesellschaft gewesen.®® Er stellt fest:

“Die Araber im allgemeinen und die Quray$ im besonderen achteten die Frau.
Sie behandelten sie nicht mit Geringschitzung und gestanden den Frauen alles,
was ihnen an Rechten billigerweise zusteht, zu. Sie vergassen nicht, dass die
Frau genau wie der Mann ein Mensch mit einem Gehirn und darin angesiedel-
tem Bewusstsein ist.”®

Zahraw1 geht sogar noch weiter und versichert, viele der mekkanischen
Frauen hitten eine politische Rolle in der Offentlichkeit gespielt.” Auch
die politische Ordnung Mekkas wird idealisiert: die Einwohner Mek-
kas hitten ihre Angelegenheiten untereinander geregelt, “so hitten sie
eine republikanische Regierung ohne Prisidenten gebildet (ka’annahum
kawwani hukiimatan gumbhiiriyyatan min gayri ra’isin ‘@mmin)”.”" Mit
dieser Riickprojektion einer quasi-konstitutionellen Politik auf das vor-
islamische Mekka griff Zahrawi implizit hinter jene Rechtfertigung der
osmanischenVerfassung zuriick, die sie aus dem “islamischen Prinzip”
der $ira begriinden wollte.”” Ganz analog findet sich der Topos der
idealen archaischen Republik iibrigens auch auf tiirkischer Seite. Mi-
zanct Mehmed Murad, ein aus dem Kaukasus stammender jungtiirki-
scher Kritiker Abdiilhamids und spéterer Opponent der unionistischen
Regierung, sprach in seiner idealisierenden Darstellung des legendéren
Kayihan-Stammes, aus dem sich die Osmanen ableiteten, von einer
“wandernden Republik”.”

Anders als Zahrawis Schrift von 1901 iiber religionsgesetzliche
Probleme des Kalifats, demontiert Hadiga die Legitimitit des Osmani-
schen Reiches nicht. Es ist aber klar, dass fiir Zahraw1 das Osmanische
Reich keinen Anspruch auf Legitimitdt erheben konnte, der iiber die

68 Hadiga, 41 f.

69 Ebd., 44.

70  Ebd., 45.

71 Ebd., 27.

72 Vgl. hierzu etwa Bernard Lewis, “Mesveret”, Tarih Enstitiisti Dergisi 12 (1981-
82), 775-782.

73 Mehmed Murad, Tarih-i Ebiilfaruk, Bd. 1, 2. Aufl., Istanbul 1327, 125.



AZ-ZAHRAWT’S HADIGA, UMM AL-MUMININ 693

Tatsache seiner geschichtlichen Existenz hinausging, sondern dass es
nur mehr eine von verschiedenen politischen Optionen fiir die Zukunft
der arabischen Provinzen des Reiches sein konnte. Er scheute sich
nicht, dies in aller Deutlichkeit zu sagen. In einem von Khairallah T.
Khairallah anlédsslich des Kongresses in Paris gefiihrten Interview, das
in der Zeitung Le Temps vom 10. Juni 1913 abgedruckt wurde, dusserte
g

“Die religiése Solidaritit ist immer unfihig gewesen, die politische Solidaritat
zu erzeugen oder aufrechtzuerhalten. [...] Wir halten also nicht wegen religio-
ser Skrupel an der osmanischen Einheit fest, sondern aufgrund des tiberaus
natiirlichen Wunsches, ein grosses Ganzes, in dem sich unsere nationale Indi-
vidualitat frei entwickeln kann, und eine seriése Regierung, an der uns Partizi-
pation gewahrt wird, zu bilden.

Das wiedererstarkte Osmanische Reich kann uns diese Wiinsche erfiillen,
und wir halten an ihm fest. Aber wenn die Reformen nicht eintreten, so erklare
ich hier, wie ich es anderswo getan habe, dndert sich die Situation von Grund
auf.”

Es braucht von daher auch nicht verwundern, wenn Zahrawi (wie
offenbar auch Ra$id Rida) in dem Moment, als er den Bestand des
Osmanischen Reichs gefahrdet sah, an ein Arrangement mit den Briten
dachte.”® Wenn also die erwihnte Rechtfertigungsschrift Cemal Pasas
den verurteilten Fithrern der arabischen Nationalbewegung kollektiv
Hochverrat aus persénlichem Ehrgeiz vorwirft,”” so mag das, juristisch
betrachtet, im Einzelfall zutreffen oder auch nicht. Es indizierte aber
jedenfalls endgiiltig den Verlust einer gemeinsamen historischen und
in die Zukunft weisenden osmanischen Perspektive.

74 Vgl. Sakib Arslan, Rasid Rida aw ihd’ arba‘in sana, Kairo 1937, 153 f.
75 Vgl. La Verite, 5-7.



694 CHRISTOPH HERZOG

BIBLIOGRAPHIE

AL-AZMEH, Aziz (1982): Ibn Khaldun. An Essay in Reinterpretation. London.

‘ALLUS, Nagi (1995): Madhal ila qird@’at ‘Abdalhamid az-Zahrawi. Hayatuhu, mu’al-
lafatuhu, afkaruhu. Damaskus: Wizarat at-taqafa.

ANTONIUS, George (1938): The Arab Awakening. The Story of the Arab National
Movement. London.

ARSLAN, Sakib (1937): Rasid Rida aw ih@ arba‘in sana. Kairo.

COMMINS, David (1990): Islamic Reform. Politics and Social Change in Late Otto-
man Syria. Oxford.

DAWN, Emest C. (1991): “The Origins of Arab Nationalism.” In: The Origins of
Arab Nationalism. Hrsg. von Rashid Khalidi et al. New York. S. 3-30.

— (1973): From Ottomanism to Arabism: Essays on the Origins of Arab National-
ism, Urbana, IIl.

DJEMAL PASCHA (1922): Erinnerungen. Berlin.

ENDE, Werner (1977): Arabische Nation und islamische Geschichte. Die Umayya-
den im Urteil arabischer Autoren des 20. Jahrhunderts. Beirut. (BTS; 20)
FARGO, Mumtaz Ayoub (1969): “Arab-Turkish Relations from the Emergence of
Arab Nationalism to the Arab Revolt, 1848-1916". Unpublished Ph.D. Thesis,

University of Utah.

GOLDZIHER, Ignaz (1989): Muhammedanische Studien. Bd. 1. Halle.

GuUNDI, Adham al- (1960): Suhada’ al-harb al-‘alamiyya al-kubrd. Damaskus.

HADDAD, Mahmoud (1994): “The Rise of Arab Nationalism Reconsidered.” I/JMES
26, 5. 201-222,

HALLAQ, Muhammad Ratib al- (1995): ‘Abdalhamid az-Zahrawi, 1288-1334H/
1871-1916M. Dirasat fi fikrihi as-siyasi wa-l-igtima‘i. [Damaskus].

HERMANN, Rainer (1990): Kulturkrise und konservative Erneuerung. Muhammad
Kurd ‘Ali (1876-1953) und das geistige Leben in Damaskus zu Beginn des
20. Jahrhunderts. Frankfurt etc.

Humsi, Ahmad Nabhan al- (1919): “Targamat as-sayyid ‘Abdalhamid ibn as-sayyid
Muhammad Sékir ibn as-sayyid Ibrahim az-Zahrawi.” In: Al-Manar 21, S.
150-153 und 207-211.

KAYALI, Hasan (1997): Arabs and Young Turks. Ottomanism, Arabism, and Isla-
mism in the Ottoman Empire, 1908-1918. Berkely etc.

KEDOURIE, Elie (1974): “The Impact of the Young Turk Revolution on the Arabic-
speaking Provinces of the Ottoman Empire.” In: ders., Arabic Political Mem-
oirs and Other Studies. London.



AZ-ZAHRAWI’S HADIGA, UMM AL-MUMININ 695

— (1956): England and the Middle East. The Destruction of the Ottoman Empire
1914-1921. 0.0.

KHALIDI, Rashid et al. (Hg) (1991): The Origins of Arab Nationalism. New Y ork:
Columbia Univ. Press.

KHALIDI, Rashid (1980): British Policy Towards Syria and Palestine 1906-1914: A
Study in the Antecedents of the Hussein-McMahon Correspondence, the Syces-
Picot Agreement and the Balfour Declaration. London.

KURD ‘ALl, Muhammad (1948): A/-Mudakkirat. Bd. 1. Damaskus.

LEWIS, Bernard (1981-82): “Mesveret’. Tarih Enstitiisii Dergisi 12, S. 775-782.

MANDEL, Neville (1965): “Attempts at an Arab-Zionist Entente: 1913-1914” Middle
Eastern Studies 1.3, S. 238-267.

MEHMED MURAD (*1327 H.): Tarih-i Ebiilfaruk. Bd. 1. Istanbul.

Al-Mwtamar al-‘Arabi al-awwal al-mun‘agad fi 1-qd‘a al-kubra li-I-GamSiyya al-
Gugrafiyya bi-saric San Girman fi Baris. Hrsg. von Al-Lagna al-‘Aliya li-Hizb
al-Lamarkaziyya bi-Misr. Kairo 1913.

NAGEL, Tilman (1981): Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam. Geschichte der
politischen Ordnungsvorstellungen der Muslime. Bd. 1. Ziirich.

PRATOR, Sabine (1993): Der arabische Faktor in der jungtiirkischen Politik. Eine
Studie zum osmanischen Parlament der II. Konstitution (1908-1918). Berlin.

RIDA, Rasid Muhammad (1916): “As-Sayyid ‘Abdalhamid az-Zahrawi.” In: Al-
Manar 19.

RODED, Ruth (1984): “Ottoman Service As a Vehicle for the Rise of New Upstarts
Among the Urban Elite Families of Syria in the Last Decades of Ottoman
Rule.” In: Studies in Islamic Society: Contributions in Memory of Gabriel
Baer. Hrsg. von Gabriel R. WARBURG und Gad G. GILBAR. Haifa.

SAID, Amin (0.J.): At-Tawra al-‘Arabiyya al-kubra. Tarih mufassal gami‘ li-l-qadiya
al-‘arabiya fi rub garn. Bd. 1. Kairo: Matba‘at ‘Isa al-Babi.

SEYKALY, Samir (1991) “Shukri al-‘Asali: A Case Study of a Political Activist”, In: The
Origins of Arab Nationalism. Hrsg. von Rashid KHALIDI et al. New York. S. 73-96.

TARABEIN, Ahmad (1991): ““Abd al-Hamid al-Zahrawi: The Career and Thought of
an Arab Nationalist.” In: The Origins of Arab Nationalism. Hrsg. von Rashid
KHALIDI et al. New York. S. 97-119.

TAUBER, Eliezer (1993): The Arab Movements in World War I. London.

— (1993): The Emergence of the Arab Movements. London: Frank Cass.

THOMAS, David S. (1976): “The First Arab Congress and the Committee of Union
and Progress, 1913-1914.” In: Essays on Islamic Civilization. Presented to Ni-
yazi Berkes, hrsg. von Donald P. LITTLE. Leiden. S. 317-328.



696 CHRISTOPH HERZOG

TUNAYA, Tarik Zafer (1984): Tiirkive 'de Siyasal Partiler. Cilt 1: fkinci Mesrutiyet
Donemi. Erw. 2. Aufl. Istanbul.

ZAHRAWI, ‘Abdalhamid az-: “Agwiba ‘an al-masa’il a§-3ar‘iyya fi l-hilafa.” In: Ders.:
Al-A‘mal al-kamila. Bd. 2. S. 443-447.

— (1995-97): Al-A‘mal al-kamila. 5 Bde. Bd. 1-2 hrsg. von ‘Abdal’ilah NABHAN,
Bd. 3 von Gawdat ar-RIKABI u. Gamil SULTAN, Bd. 4-5 von Nagi ‘ALLUS. Da-
maskus: Wizarat at-taqafa.

— (1328 H.): Hadiga, Umm al-mw'minin. 2. Aufl. Kairo: Matba‘at al-Manar.

La Verité sur la question syrienne. Publié par le commandement de la 4¢me armeée.
Istanbul 1916.

ZIRIKLI, Hayraddin az- (1980): Al-A‘lam. Qamius taragim li-aShar ar-rigal wa-n-
nisa’ min al-‘Arab wa-I-mu‘arribin wa-I-mustasrigin. 5. Aufl. Bd. 4. Beirut.



	Abdalhamīd az-Zahrāwī und seine Schrift Hadīğa, umm al-mu'minīn : zur Genese des arabischen Nationalismus

