
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 3

Artikel: Abdalhamd az-Zahrw und seine Schrift Hada, umm al-mu'minn :
zur Genese des arabischen Nationalismus

Autor: Herzog, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CABDALHAMÏD AZ-ZAHRÀWÏ UND SEINE SCHRIFT
HADÎÙA, UMMAL-MU'MINÏN:

ZUR GENESE DES ARABISCHEN NATIONALISMUS

Christoph Herzog

Zahlreiche Fragen zur Genese des arabischen Nationalismus sind bisher

unklar oder umstritten. Wenn sie denn jemals geklärt werden können,

dann wohl nur auf der Basis weiterer Detailforschungen. Dabei
kann es m.E. nicht nur um die Rekonstruktion und Interpretation von
sozialen Strukturen und ereignisgeschichtlichen Fakten,1 sondern auch

um die intensive Beschäftigung mit den Schriften von Vertretern des
"Arabismus"2 gerade in seinen frühen Stadien gehen.3 Es wird sich hier
voraussichtlich die Vermutung bestätigen, dass scharfe Frontverläufe
eher die Ausnahme bilden, dass etwa Arabismus und Osmanismus,
oder Säkularismus und islamischer Reformismus nicht als einander
ausschliessende Gegensätze, sondern als Idealtypen mit fliessenden
Übergängen vorzustellen sind.4

1 Den massgeblicher Ausgangspunkt und Diskussionsbezug der Forschung über

die Entstehung des arabischen Nationalismus bilden mittlerweile die Arbeiten

von Ernest C. Dawn, der die "Nahda-These" von George Antonius mit seiner

Interpretation der Genese des Arabismus als "intra-elite conflict" revolutionierte.

Vgl. Ernest C. Dawn, From Ottomanism to Arabism: Essays on the

Origins ofArab Nationalism, Urbana, 111., 1973. Für einen Versuch Dawns These

mit etlichen neuen Gesichtspunkten zu revidieren vgl. Mahmoud Haddad,

"The Rise ofArab Nationalism Reconsidered", LIMES 26 (1994), 201-222.
2 Der Begriff "Arabism" wurde eingeführt von Ernest C. Dawn. Vgl. ders.,

From Ottomanism to Arabism, 123.

3 Vgl. hierzu die Bemerkungen von Ernest C. Dawn, "The Origins of Arab Na¬

tionalism", The Origins ofArab Nationalism, ed. Rashid Khalidi et al., New
York 1991, 10, und Samir Seikaly, "Shukri al-'Asali: A Case Study of a Political

Activist", ibid., 73 f.

4 Vgl. Rashid Khalidi, "Introduction", ibid., ix und xii.



678 CHRISTOPH HERZOG

Wenn es zutrifft, dass die ideologischen Positionen des arabischen
Nationalismus im wesentlichen in den zwanziger Jahren des 20.
Jahrhunderts formuliert wurden,5 so ist gerade auf der Grundlage dieser

Periodisierung davon auszugehen, dass die "osmanische Erfahrung"
von arabischen Intellektuellen so unterschiedlicher Prägung wie Sakib
Arslän, Muhammad Kurd CAH oder Sätic al-Husri für den arabischen
Nationalismus eine nicht unwesentliche Rolle gespielt haben muss.
Auch wenn nationale Identitäten und ideologische Gegensätze, die in
der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg und dem Zusammenbruch des

Osmanischen Reiches konstruiert wurden, nicht einfach auf die Zeit
davor "zurückgerechnet" werden können, ist es keineswegs sinnvoll
den Zusammenhang zwischen der Vor- und der Nachkriegszeit zu zer-
reissen. Von einigen bekannten Autoren wie cAbdarrahmän al-Ka-
wäkibi (gest. 1902) abgesehen, konnten hier nun diejenigen arabisch-
osmanischen Intellektuellen aus dem Blick geraten, welche ihre politischen

Aktivität und ihre Textproduktion nicht mehr an die veränderten
Bedingungen der Nachkriegszeit anzupassen vermochten, namentlich
jene, welche auf Betreiben Cemal Paças in den Jahren 1915 und 1916

unter der Anklage des Hochverrats hingerichtet wurden.6 Neben Sukri
al-cAsali (1878-1916), Safïq al-Mu'ayyad (1857-1916) und anderen ist
hier vor allem cAbdalhamïd az-Zahräwi zu nennen, dem selbst im
arabischen Sprachraum bis vor wenigen Jahren verhältnismässig wenig
Aufmerksamkeit zuteil wurde.7 ^Abdalhamïd ibn Muhammad Säkir

5 Dawn, "Origins", 10.

6 Eine Liste der Hingerichteten in Eliezer Tauber, The Arab Movements in World

Warl, London 1993, 54 f.

Neuere Information zu Zahrawï bieten nun Nägi 'Alius, Madhai ilä qirä'at
'Abdalhamïd az-Zahrâwï. Hayätuhu, mu'allafätuhu, afkäruhu, Damaskus 1995;

dort auf S. 10 f. ein Überblick über die verfügbaren biographischen Quellen zu

Zahrawï; Muhammad Rätib al-Halläq, 'Abdalhamïd az-Zahrâwï, 1288-1334h/

1871-1916m. Diräsat fifikrihi as-siyâsï wa-1-igtimâ'ï, [Damaskus] 1995; David
Commins, Islamic Reform. Politics and Social Change in Late Ottoman Syria,
Oxford 1990, 55-59; Ahmad Tarabein, '"Abd al-Hamid al-Zahrawi: The

Career and Thought of an Arab Nationalist", The Origins of Arab Nationalism,

97-119; mittlerweile ist auch eine Edition von Zahräwis Schriften verfügbar:
'Abdalhamïd az-Zahrâwï: Al-A'mâl al-kâmila, 5 Bde., Bd. 1-2, ed. 'Abdal'iläh



AZ-ZAHRÄWi'S HADI'ÖA, UMMAL-MUMINÎN 679

ibn Ibrahîm az-Zahrâwï wurde 1855, 1863 oder 18718 als Spross
einer sunnitischen Notabeinfamilie, die sich auf Husayn ibn Abî Tälib
zurückführte, in Homs geboren. Die Familie verfügte über eine gewisse

Tradition religiöser Gelehrsamkeit und hatte verschiedentlich das

Amt des naqib al-asräf inne. Zahrawï erhielt zunächst eine traditionelle

Erziehung und besuchte dann eine staatliche Rüsdiye-Schule in
Homs. Hiernach scheint er seine Studien auf traditionelle Art fortgesetzt

zu haben, indem er fiqh, tafsïr, kaläm and hadìt bei lokalen
TJlamä' in Homs studierte. In dieser Zeit scheint er sich auch mit den
Werken Ibn Haldüns (1332-1406), des Sekretärs und Ratgebers Sala-

dins, al-Qâdï al-Fädil (1135-1200), sowie der hanbalitischen Autoritäten

Ibn Taymiyya (1263-1328) und seines Schülers Ibn Qayyim al-
Gawziyya (1292-1350) beschäftigt zu haben.9 Zwischen seinem
zwanzigsten und dreissigsten Lebensjahr (eventuell 1890) reiste Zahrawï zu
Studienzwecken nach Istanbul und von dort nach Kairo, wo er im
literarischen Zirkel des Tawfiq al-Bakri10 verkehrte. Nach einiger Zeit
kehrte er wieder nach Homs zurück. Dort druckte er eine Zeitung
namens al-Munïr und vertrieb sie heimlich. Ausserdem stand er in
Kontakt mit der politischen Geheimorganisation ìttihad ve Terakki in
Syrien. Al-Munïr wurde anscheinend bald von den osmanischen
Behörden unterdrückt, und Zahrawï lebte seit ca. 1895 in Istanbul. Dort
verfasste er Beiträge für die arabische Ausgabe der osmanischen
Wochenzeitung Malumat des Mehmed Tahir. Rasïd Rida zufolge vertrat er
darin ähnliche Ideen wie er selbst in al-Manär. Wohl wegen seiner
oppositionellen Aktivitäten geriet Zahrawï in Istanbul bald in Schwie-

Nabhän, Bd. 3, Gawdat ar-Rikabï u. Gamïl Sultän, Bd. 4-5 Nagï 'Alius,
Damaskus 1995-97. Ein Artikel zu Zahrawï von Werner Ende in der Encyclopaedia

ofIslam befindet sich im Druck.
8 Die Jahresangabe 1871 geht auf Ahmad Nabhän al-Humsï, "Targamat as-

sayyid 'Abdalhamïd ibn as-sayyid Muhammad Säkir ibn as-sayyid Ibrahim az-

Zahrâwï", in al-Manär 21 (1919), 150-153 u. 207-211 zurück. Die Jahreszahl

1863 wurde von Tarabein auf Basis einer Angabe von Rasïd Rida vorgeschlagen;

s. Tarabein, '"Abd al-Hamid al-Zahrawi", 118 n.l; die Angabe 1855 wird

von Hayraddïn az-Ziriklï, Al-A'läm, 2. Aufl., Bd. 4, 57, gemacht.
9 Tarabein, '"Abd al-Hamid al-Zahrawi", 97.

10 Zu ihm s. Revue du Monde Musulman 4.1 (Jan. 1908), 276-283.



680 CHRISTOPH HERZOG

rigkeiten. Er wurde zunächst unter Aufsicht gestellt, und es wurde ihm
das Kadiamt in einem entfernten Distrikt nahegelegt, was Zahrawï
jedoch ablehnte. Nach einigen Monaten wurde er dann mit einem
"Monatsgehalt" von 500 Piastern nach Damaskus verbannt.11 Dort
gehörte Zahrawï dem Kreis um einen der führenden Vertreter der
syrischen Salafiya, Tähir al-Gazä'iri an.12 1901 veröffentlichte Rasïd Rida
drei Traktate von Zahrawï über islamisches Recht und Mystik in seiner
Zeitschrift al-Manär. Im gleichen Jahr erschienen sie in Kairo unter
dem Titel al-Fiqh wa-t-tasawwuf auch als Buch. "Diese Traktate",
schrieb Rasïd Rida später, "beinhalteten härtere Kritik als das, was wir
zu ihrem Thema geschrieben haben."13 Als besagte Schriften von Zahrawï

in Damaskus bekannt wurden, erhob sich unter den konservativen
cUlamä' der Stadt ein Sturm der Entrüstung. Der Gouverneur von
Damaskus, Nazim Paca, veranlasste Zahräwïs Verhaftung, liess jedoch
ein Wortgefecht zwischen Zahrawï und seinen Gegnern veranstalten,
bei welchem ersterer offenbar die Oberhand behielt. Dennoch liess ihn
der Gouverneur nach Istanbul bringen. Die Affäre verursachte genug
Unruhe, um den britischen Konsul in Damaskus, Richards, zu
veranlassen, darüber zu berichten. Er bezeichnete Zahrawï in seinem Report
als "einen Mann von überdurchschnittlicher Intelligenz [...], der den
islamischen Glauben gründlich studiert hat und von der Notwendigkeit
seiner Reform überzeugt ist".14 Zwar gab es eine Zensur für religiöses
Schrifttum im Osmanischen Reich unter Abdülhamid, die 1903 sogar
eine eigene Institution erhielt, doch lag der eigentliche Grund für die
Expedierung Zahrâwïs wohl darin, dass er in der Zeitung al-Muqattam
eine weit brisantere Schrift veröffentlicht hatte, in der er implizit die
Rechtmässigkeit des osmanischen Kalifatsanspruchs in Abrede stell-

11 Adham al-Gundï, Suhadä' al-harb al-'älamiyya al-kubrä, Damaskus 1960, 97.

12 Rainer Hermann, Kulturkrise und konservative Erneuerung. Muhammad Kurd
'Ali (1876-1953) und das geistige Leben in Damaskus zu Beginn des 20.

Jahrhunderts, Frankfurt etc. 1990, 31 f.

13 Rasïd Rida, "as-Sayyid 'Abdalhamïd az-Zahrâwï", al-Manär 19 (1916), 170.

Zu dem Traktat vgl. Commins, Islamic Reform, 57-59.

14 Zit. nach Elie Kedouri, "The Impact ofthe Young Turk Revolution on the Ara¬

bic-speaking Provinces ofthe Ottoman Empire", in ders., Arabic Political Memoirs

and Other Studies, London 1974, 126 f.



AZ-ZAHRÂWÏ'S HADÏÙA, UMMAL-MUMINÎN 681

te.15 Ein Exemplar dieses mit seinen Initialen unterzeichneten Artikels
trug Zahrawï bei seiner Festnahme bei sich. Beim Versuch, sich des

belastenden Materials auf einer Toilette zu entledigen, wurde es
entdeckt und fiel so dem Gouverneur in die Hände.16 In Istanbul vermittelte

möglicherweise der einflussreiche Abu Hudä as-Sayyadï in seiner
Angelegenheit.17 Nach einem Monat wurde Zahrawï jedenfalls in seine

Heimatstadt Homs verbracht, wo seine Wirkungsmöglichkeiten unter
der Aufsicht der osmanischen Behörden stark eingeschränkt waren.
1902 oder 1906 floh Zahrawï nach Kairo,18 wo er weiter publizistisch
tätig war, etwa in al-Mu'ayyad, al-Garida und al-Manär. In letzterer
Zeitschrift erschienen neben einer Artikelserie "Nizäm al-hubb wa-1-

bugd" (Die Ordnung der Liebe und des Hasses) in mehreren Fortsetzungen

auch sein Werk Hadïga, umm al-mu'minïn (Hadïga, Mutter der

Gläubigen). Nach der Wiedereinsetzung der Verfassung im Sommer
1908 ging Zahrawï zurück nach Syrien und wurde in den folgenden
Parlamentswahlen zum Abgeordneten des Distrikts Hamä gewählt. Er
entfremdete sich allerdings schon früh der Politik des Komitees für
Einheit und Fortschritt. So unterstützte er mit nur sieben anderen
Abgeordneten den Grosswesir Kamil Paca, als dieser im Februar 1909
durch ein Misstrauensvotum des Parlaments gestürzt wurde.19 Während
des Putschversuchs vom 13. April (nach dem osmanischen Maliye-
Kalender als 31 Mart vakfasi bekannt) gehörte Zahrawï zu den
entschiedensten Befürwortern gemeinsamer Verhandlungen von Kabinett
und Parlament.20 Bei den Debatten des osmanischen Parlaments im
Sommer 1909 um den umstrittenen Artikel 4 der Gesetzesvorlage zur
Regelung des Vereinswesens (cemiyet kanunu layihasi), welcher die

15 "Agwiba 'an al-masä'il as-sar'iyya fi 1-hiläfa", al-A'mäl al-kämila, Bd. 2,443-447.
16 Rasïd Rida, "as-Sayyid 'Abdalhamïd az-Zahrâwï", 170. Eine etwas andere

Version bei Gundï, Suhadä', 97.

17 Ziriklï, A'läm, iv, 58.

18 Die Angabe 1902 bei Ziriklï, A'läm, iv, 58 und Gundï, Suhadä', 98; Rasïd Ridä,

"as-Sayyid 'Abdalhamïd az-Zahrâwï" gibt 1224h an.

19 Meclis-i Mebusan Zabit Ceridesi [transkribierte Fassung], Ankara 1982, Bd. 1,

1. Jahr, 27. Sitzung, 31 Kanunisani 1324 (13.2.1909), S. 613 f.

20 Meclis-i Mebusan Zabit Ceridesi, [transkribierte Fassung], Bd.3, 1/58, 5 Nisan

1325,63.



682 CHRISTOPH HERZOG

Bildung von Vereinigungen auf ethnischer Grundlage verbot,21 zählte
Zahrawï zu den Gegnern dieser Regelung.22 Das Gesetz wurde jedoch
in der vorgesehenen Form durchgebracht und im Oktober desselben
Jahres befand sich Zahrawï in den Reihen der Oppositionspartei Mutedi

l Hürriyetperverän Firkasi, die schätzungsweise dreissig bis fünfzig
Abgeordnete umfasste.23 Diese Partei fusionierte mit anderen
oppositionellen Kräften in die am 21. November 1911 gegründete Entente
Libérale (Hürriyet ve ìtilaf Firkasi). Das Parteiprogramm der Entente
Libérale griff mit der Befürwortung von Dezentralisation (adem-i mer-
keziyet) und Privatinitiative (te§ebbüs-i §ahsi) Topoi der osmanischen
liberalen Tradition auf. Zahrawï gehörte zu ihren Gründungsmitgliedern.24

Er spielte auch eine aktive Rolle in zweien der nach 1908

gegründeten arabischen Organisationen: in al-Muntadä al-Adabï (Literarischer

Club), einem Verein mit eigenem Clubhaus und eigener
Zeitschrift, und in der nach dem legendären Stammvater der Araber,
Qahtän, benannten Geheimgesellschaft al-öamciyya al-Qahtäniyya.25
Von 1910 bis Anfang 1913 gab Zahrawï in Istanbul ausserdem die
Zeitschrift al-Hadära heraus, für die er selbst zahlreiche Editoriais
schrieb.26

In der vom Komitee für Einheit und Fortschritt manipulierten Wahl
von 1912 ("sopah seçim") verlor 'Abdalhamïd az-Zahrâwï seinen Sitz
im osmanischen Parlament. Zusammen mit Sukrï al-cAsalï, Safïq al-
Mu'ayyad und einigen anderen prominenten arabischen
Oppositionspolitikern, die nicht mehr ins Parlament gewählt worden waren,

21 Text in Düstur 2, Bd.I, 604-608. Artikel 4 lautete: "kavmiyet ve cinsiyet esas

ve unvanlanyla siyasi cemiyetler teskili memnudur." Ebd., 604.

22 Vgl. Zahräwis Redebeiträge im Parlament in Meclis-i Mebusan Zabit Ceridesi,

[transkr. Fssg.], Bd. 5, 7 Temmuz 1325, 450 f.

23 Tank Zafer Tunaya, Türkiye'de Siyasal Partiler, Bd. 1,212; Sabine Prätor, Der
arabische Faktor in der jungtürkischen Politik. Eine Studie zum osmanischen

Parlament der II Konstitution (1908-1918), 247.

24 Tunaya, Partiler, Bd. 1, 268. Programm der Partei ebd. 287-295.

25 Hierzu nun Eliezer Tauber, The Emergence of the Arab Movements, London

1993,98-108.
26 Diese Editorials sind gesammelt in Bd. 3 und 5 der al-A'mäl al-kämila.



AZ-ZAHRÂWÏ'S HADÎOA, UMMAL-MUMINÎN 683

wich Zahrawï für einige Zeit nach Ägypten aus.27 In Kairo gründeten
führende Vertreter der arabischen Nationalbewegung, darunter auch
Rasïd Rida, Anfang 1913 die Organisation Hizb al-Lämarkaziyya al-
idäriyya alJutmäni (Partei für osmanische administrative Dezentralisierung).28

Zahrawï nahm an der Gründung der Partei teil, trat nicht
ihrem Zentralkomitee bei und stellte sich auch nicht für eines der
führenden Ämter zur Wahl, spielte aber dennoch eine wichtige Rolle.29 Es
ist bemerkenswert, dass al-Lämarkaziyya zumindest auf dem Papier
eine Partei war, die allen Osmanen offenstand,30 obgleich sie in der
Praxis ein rein arabisches Unternehmen war. Im Juni 1913 fungierte
Zahrawï als Präsident des arabischen Kongresses in Paris auf dem das

nationale Leben (al-hayät al-wataniyä) und der Widerstand gegen
Okkupation, die Rechte der Araber im Osmanischen Reich (huqüq al-
'Arab fi l-mamlaka al-'utmäniyyä), die Notwendigkeit von Reformen
auf der Basis von Dezentralisierung und die Frage der Migration von
und nach Syrien verhandelt werden sollten.31 Angeblich wurde Zahrawï

von Rasïd Ridä als Vorsitzenden des Pariser Kongresses gegen
die Wünsche von Rafiq und Haqqï al-cAzm durchgesetzt, die lieber
Safïq al-MuJayyad (al-cAzm) an seiner Stelle gesehen hätten.32 Im Ge-

27 Rashid Khalidi, British Policy Towards Syria and Palestine 1906-1914: A Study

in the Antecedents of the Hussein-McMahon Correspondence, the Sykes-Picot

Agreement and the Balfour Declaration, London 1980, 242.

28 Zu al-Lämarkaziyya s. Tauber, Emergence, 121-134.

29 al-Manär 17.3 (1914), 238.

30 Programm der Lämarkaziyya in al-Manär, 16.3 (1914), 229-231, und ihre Statu¬

ten in Amin Sa'ïd, at-Tawra al-'Arabiyya al-kubrä, Kairo o.J., Bd. 1, 14-18.

31 Al-Mu'tamar al-'Arabi al-awwal al-mun'aqad fi l-qä'a al-kubrä li-l öam'iyya
al-öugräfiyya bi-säri' San öirmän JÏ Baris, ed. al-Lagna al-'Äliya li-Hizb al-

Lämarkaziyya bi-Misr. Kairo 1913, 10. Zu dem Kongress vgl. David S. Thomas,

"The First Arab Congress and the Committee ofUnion and Progress, 1913-

1914", Essays on Islamic Civilization. Presented to Niyazi Berkes, ed. Donald
P. Little, Leiden 1976, 317-328, u. Tauber, Emergence, 178-197.

32 So die Angaben in der offiziellen Schrift der 4. Armee zur Rechfertigung der

Todesurteile von 1915/16 gegen arabische Aktivisten. La Vérité sur la question

syrienne, publié par le commandement de la 4ème Armée, Istanbul 1916, 80.



684 CHRISTOPH HERZOG

folge des Kongresses kam es auch zu Verhandlungen um eine
Zusammenarbeit zwischen einigen Repräsentanten der arabischen
Nationalbewegung - darunter Zahrawï - mit zionistischen Vertretern, die aber
letztlich ohne Ergebnis blieben.33 Auch in Hinblick auf die
Kompromissbereitschaft des jungtürkischen Regimes vermochte der Kongress
keine dauerhafte Verringerung der gegensätzlichen Standpunkte zu
erreichen. Zwar wurde im August 1913 ein neues osmanisches
Provinzgesetz verabschiedet, das den arabischen Forderungen an einigen
Stellen nachgab, und etlichen Mitglieder der arabischen Bewegung
wurden Ämter angeboten, aber der Bruch war damit nicht auf Dauer
aufzuhalten. 'Abdalhamïd az-Zahrâwï, der seine 1914 erfolgte Ernennung

zum Mitglied der osmanischen Senatskammer (meclis-i ayari) mit
der Billigung des Zentralkomitees der Lämarkaziyya akzeptierte,34 sah
sich daraufhin aus manchen arabischen Kreisen mit dem Vorwurf des

Verrats konfrontiert.35 So kam es etwa mit cAzïz cAlï al-Misrï und mit
dem Generalsekretär der Lämarkaziyya, Haqqï al-cAzm zu einer
Entfremdung.36 Rasïd Ridä verteidigte in seinem im August 1916 in al-
Manär erschienenen Nachruf die Integrität seines Freundes. So zitiert
er aus einem Brief Zahrâwïs an ihn vom Januar 1914, in dem dieser
schreibt, er vertraue darauf, dass die Unionisten ihre Fehler eingesehen

Tauber, Arab Movements in World War I, 53, betrachtet die dort gegebene
Information als zuverlässig.

33 Hierzu Neville Mandel, "Attempts at an Arab-Zionist Entente: 1913-1914",

Middle Eastern Studies 1.3 (April 1965), 238-267.

34 La Vérité, S. 158. Cemal Paca behauptet in seinen Memoiren, dass Zahrawï

hiermit unzufrieden gewesen sei, weil er das Amt des Ceyhülislam angestrebt
habe. Djemal Pascha, Erinnerungen, Berlin 1922, 60.

35 Vgl. George Antonius, The Arab Awakening. The Story ofthe Arab National
Movement, London 1938, 117; Mumtaz Ayoub Fargo, "Arab-Turkish Relations

from the Emergence of Arab Nationalism to the Arab Revolt, 1848-

1916", Diss. University of Utah, 1969, 234 f., Tarabein, '"Abd al-Hamid al-

Zahrawi", 106, u. Hasan Kayali, Arabs and Young Turks. Ottomanism,
Arabism, and Islamism in the Ottoman Empire, 1908-1918, 176.

36 Vgl. Elie Kedourie, England and the Middle East. The Destruction ofthe Ot¬

toman Empire 1914-1921, o.O. 1956, 61, u. Sa'ïd, at-Tawra, i, 48.



AZ-ZAHRÀWÏ'S HADÏÔA, UMMAL-MUMINÎN 685

hätten und ernstlich bemüht seien, sie nicht zu wiederholen.37 Ridä
seinerseits führte die Entscheidung Zahrawïs darauf zurück, dass dieser
nicht mehr geglaubt habe, irgend jemand könne den Unionisten die
Macht aus der Hand nehmen. Es sei ihm so "kein anderer Weg mehr
für den Dienst an Nation (milla) und Staat geblieben als ihr Weg".38
Die von Cemal Pa§a nach den Todesurteilen von 1916 veranlasste

Rechtfertigungsschrift wirft ihm auf der anderen Seite vor, als Mitglied
verschiedener geheimer und öffentlicher arabischer Vereinigungen die

Loslösung Syriens vom Osmanischen Reich betrieben zu haben.39.

Zahrawï gehörte nicht eigentlich zu den "Upstarts" aus der
syrischen Provinz, die durch den Besuch der neuen staatlichen osmanischen

Schulen eine Verwaltungskarriere anstrebten.40 Zwar verfügte er
über Kenntnisse des Türkischen und hatte mit dem Besuch der Rü§diye
in Homs auch eine säkulare Ausbildung genossen, sich danach aber
wieder der klassischen religiösen Bildung zugewandt. Eine europäische

Sprache scheint er nicht beherrscht zu haben. Rasïd Ridä schrieb
in dem erwähnten Nachruf auf Zahrawï über Parallelen zwischen ihm
und letzterem:

"Es gab zwischen mir und diesem teuren Freund eine Ähnlichkeit in Bildung
und Erziehung, in gewissen Schwierigkeiten der Veranlagung und des

Charakters wie auch eine gegenseitige Nähe im Denken und in der Einstellung."

Diese Äusserung darf nicht dahingehend verstanden werden, als habe

es keine inhaltlichen Differenzen zwischen Zahrawï und Ridä gegeben;
Zahrawï vertrat durchaus eigenständige Auffassungen, die von manchen

Salafi-Standardargumenten abwichen.42

37 Rasïd Ridä, "as-Sayyid 'Abdalhamïd az-Zahrâwï", 177.

38 Ebd., 171.

39 La Vérité, 158.

40 Der Ausdruck bei Ruth Roded, "Ottoman Service as a Vehicle for the rise of
New Upstarts among the Urban Elite Families of Syria in the Last Decades of
Ottoman Rule", Studies in Islamic Society: Contributions in Memory of Gabriel

Baer, ed. Gabriel R. Warburg u. Gad G. Gilbar, Haifa 1984.

41 Rasïd Ridä, "as-Sayyid 'Abdalhamïd az-Zahrâwï", 169.

42 Vgl. Commins, Islamic Reform, 57.



686 CHRISTOPH HERZOG

Die Schrift Hadïga, umm al-mu'minïn ist Zahrâwïs einzige grössere

Arbeit, die mit gewissem Recht als historiographisch bezeichnet
werden kann. Hadïga erschien zunächst in den Jahren 1908 bis 1910 in
Fortsetzungen in Rasïd Ridas Zeitschrift al-Manär bevor das Werk von
der Matba(at al-Manär 1910 (1328H) in Buchform gedruckt wurde. Im
selben Verlag erschien 1345H (beg. 12.7.1926) eine zweite Auflage
des Buches, der Ridä ein dreiseitiges Vorwort beigefügt hatte,43 in
welchem er den pädagogischen Wert des Buches betonte. Die
Vorbildfunktion, die Lebensbeschreibungen grosser Männer und Frauen
ausübten, sei wichtig, insbesondere in einer Zeit wie der jetzigen, wo in
der arabischen Welt die Schundliteratur, welche die Moral verderbe
und die Geister verwirre, überhand nehme.44 Die Lebensbeschreibung
der Hadïga sei vielleicht das Beste, was Zahrawï je geschrieben habe.

Weil sie im Stil einer Geschichte abgefasst sei, mache die Lektüre auch
Heranwachsenden Freude.45 Die Bemerkungen Ridäs spielen auch darauf

an, dass nicht alles, was Zahrawï verfasste, als leicht lesbar
bezeichnet werden kann. Muhammad Kurd cAlï, der in seinen Memoiren
Zahrâwïs in einer allerdings recht feindseligen Weise gedachte,
behauptete, er habe den Traktat Nizäm al-hubb wa-l-bugd Zahrâwïs auf
dessen Aufforderung hin zweimal gelesen, ohne seinen Sinn zu begreifen;

die Herausgeber von al-Muqtataf hätten ein anderes von Zahrawï
eingesandtes Manuskript abgewiesen, weil es unverständlich gewesen
sei, und Zahrawï sei deshalb als Mitarbeiter von al-Garida entlassen

worden, weil die Leser seine Beiträge in dieser Zeitung unlesbar
fanden.46 Dagegen widmete al-Muqtataf dem Buch Hadïga, umm al-mu'minïn

eine längere Besprechung und auch seine Wiederauflage wurde

43 Diese Ausgabe wurde im folgenden zugrundegelegt. Mittlerweile ist die

Schrift in Bd. 1 der al-A'mäl al-kämila mit einer Einleitung (pp. 13-22) neu

zugänglich.

44 Im Kern genauso wie Ridä hier äussert sich Rafiq al-'Azm in seiner unvollen¬

deten Biographiensammlung berühmter frühislamischer Grössen, Ashar masä-

hïr al-isläm fi l-harb wa-s-siyäsa. Hierzu Werner Ende, Arabische Nation und

islamische Geschichte. Die Umayyaden im Urteil arabischer Autoren des

20. Jahrhunderts, Beirut 1977, 33 u. 59 f.

45 Hadïga, umm al-mu'minïn, "Muqaddimat at-tab'a at-täniya li-n-näsir", 3-5.

46 Muhammad Kurd 'AIï, al-Mudakkirät, Damaskus 1948, Bd. 1, 117 f.



AZ-ZAHRÂWÏ'S HADÎOA, UMMAL-MU'MINÏN 687

mit einer kurzen Notiz angezeigt.47 Hadïga war wohl Zahrâwïs populärste

Schrift. Ridä versicherte in seinem Vorwort, die erste Auflage sei

seit langem vergriffen gewesen, und es habe eine stete Nachfrage nach
einer Neuauflage gegeben, wozu er aber erst jetzt gekommen sei.48 Er
äussert sich auch zu den pädagogischen Zielen, die Zahrawï mit
Hadïga verfolgt habe:

"Er wollte die arabische Jugend an den Ruhm (magd) ihres Volkes (qawm)
erinnern, weil er sie in den türkischen und fränkischen Schulen lernen sah.

Dort hatte die arabische Geschichte keinen Platz; vielmehr bestand dort das

politische Ziel, die Geschichte der Araber und mit ihr die Geschichte des

Islams auszulöschen. Der Ruhm der Araber manifestiert sich am glorreichsten
im Islam und der Ruhm des Islams durch die Araber."49

Es sei ihm weiter um die Stärkung des Islams bei der Jugend gegangen
und um die Propagierung der Frauenerziehung, welche heute die
Grundlage des Lebens der Nation (hayät al-millä) und des Erwachens
der umma (nahdat al-umma) bilde. Mit dieser Überlegung habe Zahrawï

das Buch dem Geist seiner Mutter gewidmet.50 Rasïd Ridä
präsentiert das Buch seines verstorbenen Freundes also als Lehrbuch eines
arabisch-islamischen Salafiya-Nationalismus, das sich der Verschwörung

mit dem Ziel einer Auslöschung des Islams und der arabischen
Geschichte durch die vorbildhafte Darstellung einer arabisch-muslimischen

Heroin entgegenstemme.
Sicherlich lassen sich Argumente für diese Interpretation Ridäs

beibringen. Zum einen ist die Geschichte über weite Strecken eher eine
idealisierende Geschichte der Araber und der Qurays als die Lebensgeschichte

der Hadïga. Zum anderen präsentiert Zahrawï selbst das

Argument, dass die Verbesserung der Bildung einer Gemeinschaft über
die Frauen in ihrer Funktion als Mütter laufen müsse.51 Dennoch
erscheint die Widmung, die Zahrawï seinem Buch voranstellte, sehr viel

47 al-Muqtataf11 1910), 1119-1121, u. al-MuqtatafTb 1928), 460.

48 Hadïga, "Muqaddimat at-tab'a at-täniya li-n-näsir", 5.

49 Ebd., 4.

50 Ebd., 5.

51 Ebd., 8.



688 CHRISTOPH HERZOG

"privater" und zugleich allgemeiner als dies Ridä offenbar zulassen
wollte. Zahrawï stellte seinem eigentlichen Vorwort eine weitere Vorrede

voran, in der er seine Widmung begründet.52
Darin führte er aus, dass die Historiker deshalb nur über so wenige

herausragende Persönlichkeiten wie Propheten, Weise, Philosophen,
Gelehrte, Entdecker, Dichter, Musterbeispiele der Tugend etc. berichteten,

weil es über das Leben der gewöhnlichen Menschen nichts zu
berichten gebe. Ihre Biographien glichen sich, so dass ein Historiker
über sie nur schreiben könne:

"Sie kamen in diese Welt, sie befassten sich mit dem Erwerb ihres Lebensunterhalts,

beugten sich demütig vor den Mächtigen und vergingen, ohne eine

andere Spur auf Erden zu hinterlassen als eine Nachkommenschaft von ihrer
Art."53

Doch argumentiert Zahrawï dafür, dass auch Frauen biographiewürdig
sein könnten: "Wir wissen", schrieb er, "dass der Unterschied in der
Natur (fiträ) zwischen Mann und Frau nicht gross ist." Die Frauen
hätten wie die Männer Verstandeskraft, Gemüt und Entschlossenheit.
Die Religionen (adyän) forderten von den Frauen die gleichen religiösen

Pflichten wie von den Männern, und auch die Gesellschaft

(igtimä) mache keinen prinzipiellen Unterschied zwischen Frau und
Mann in der Belastung mit Arbeit, wenn auch nach Massgabe der
Arbeitsteilung der Geschlechter.54 So eigne sich die Lebensgeschichte
einiger Heroinen als Vorbild für die Männer noch vor den Frauen. Das

diesbezügliche Musterbeispiel sieht Zahrawï in Hadïga personifiziert,
über die es in den Büchern der Historiker leider nur wenige dürre
Worte nachzulesen gebe.

"Ich dachte darüber nach, wie ich meiner Mutter einiges abgelten könnte, und

nach langem Überlegen wurde klar, dass ihre gewaltige Güte mir gegenüber

durch nichts aufgewogen werden könne. Aber es schien mir, dass es sie gefreut

hätte, wenn ich der Öffentlichkeit die Güte ihres Geschlechts darlegte und sie

52 Ebd., "ihdä' al-mu'allif as-sïra ilä ruh wälidatihi", 6-8.

53 Ebd., 6.

54 Ebd., 7.



AZ-ZAHRÂWÏ'S HADÎÙA, UMMAL-MUMINÎN 689

an die Rechte der Frauen erinnerte. Ich habe keinen besseren Weg zu diesem

erhabenen Ziel gefunden als den, die Biographie dieser Frau (sayyida [Ch: i.e.

Hadïga]) darzulegen, die eine ihrer Vorfahrinnen ist.

Mithilfe des wenigen, das uns die Historiker über den Lebensweg dieser

Frau hinterlassen haben, habe ich diese wahre Geschichte (qissa haqïqïya)
verfasst. [...] Und wem diese kleine Schrift gefallen und genutzt hat, der möge mir
einen Wunsch erfüllen, der darin besteht, dass er mithilft, die Rechte, die Würde

und die Bildung der Frauen aufzurichten (an yaküna musä'idan fi iqämat

huqüq al-mar'a wa-karämatihä wa-ädäbihä)"

Wie immer man die Kenntnis Rasïd Ridäs von Zahrâwïs Intentionen
als Autor von Hadïga beurteilen will, Zahrâwïs explizit formulierte
Absicht ist es nicht, die "arabische Jugend an den Ruhm ihrer Nation
zu erinnern", sondern etwas von der Dankesschuld gegenüber seiner
Mutter abzutragen. Die Geschichte der Hadïga verknüpft er in seiner
Vorrede im übrigen nicht mit der Frage der nationalen Rechte der Araber,

sondern mit der Frage nach den Rechten der Frauen in der
zeitgenössischen arabischen Gesellschaft. Damit ist nicht in Frage gestellt,
dass Zahrâwïs Hadïga als ein Stück nationalistischer Geschichtsschreibung

gelesen werden kann.56 Allerdings entfaltet sich die Perspektive
auf die Araber als Hintergrund ihres Hauptthemas und nimmt dadurch
eine spezifische Gestalt an. Die Geschichte der Hadïga ist in anderen
Worten mehr als nur ein Vorwand57 für eine Geschichte der Araber.
Dies gilt auch in formaler Hinsicht. So endet das Buch etwa mit dem
Tod der Protagonistin.

Die eigentliche Einleitung zu Hadïga beginnt mit kritischen
Betrachtungen über Ursprung und Genealogie der Araber.58 Zahrawi
bezweifelt hier zunächst, dass die Araber über Noah von Adam
abstammten. Zum einen gebe es keine zuverlässigen historischen Quellen,

die diese Version beweisen könnten, zum anderen neigten alle
Völker dieser Erde dazu, sich auf den ersten Menschen zurückzufüh-

55 Ebd., 8.

56 Vgl. 'AbdaPiläh Nabhän, "Bayna yaday al-kitäb", al-A'mäl al-kämila [li-'Abd-
alhamïd az-Zahrâwï], Bd. 1, 17.

57 So etwa Nabhän, "Bayna yaday al-kitäb", 15.

58 Hadïga, 10 ff.



690 CHRISTOPH HERZOG

ren. So sei auch die Theorie, die glaube, die Menschheit aufgrund von
Sprachähnlichkeiten in drei Abstammungsgruppen, die semitische, die
arische und die turanische einteilen zu können, unwahrscheinlich.59

Zahrawï schreitet dann weiter in der traditionellen Genealogie der
Araber. Er bezweifelt die Version, dass sie von drei unterschiedlichen
Gruppen, den verschwundenen echten Arabern (bäida), den
Nachkommen Qahtäns (cäriba) und der Nachkommenschaft Ismail ibn
Ibrahims (mustaiiba) abstammten. Insbesondere die angebliche
Abstammung der Araber von Ismail ist ihm suspekt. Wie könne es angehen,

so fragt Zahrawï, dass - den Berichten der meisten Historiogra-
phen zufolge - die Nachkommenschaft von Ismail, der als Fremdling
in die Gegend von Mekka gekommen sei und eine Frau aus den dortigen

Stämmen genommen habe, als einzige übriggeblieben sei, während
die anderen Stämme ohne weitere Erwähnung verschwunden seien.

Unterstützend zitiert er ein bekanntes Hadis, wonach der Prophet, als

er seine Abstammung darlegte, bei cAdnän innegehalten und gesagt
habe: "Die Genealogen haben [ab hier] gelogen" (kadaba an-nassäb).60

Mit diesem Verdikt habe Muhammad auf eben jene abgezielt, welche
die genealogischen Wurzeln der Araber bis auf Noah und Adam
zurückführen wollten. Statt dessen verteidigt Zahrawï eine Version der
arabischen genealogischen Tradition, welche Qahtän als Stammvater
der Südaraber und cAdnän als den der Nordaraber akzeptiert und es

dabei bewenden lässt.61 Dies erregte offensichtlich das Missfallen
Rasïd Ridäs. Er fügte eine Fussnote an, in welcher er andeutete, das

Hadith, auf welches sich Zahrawï bezogen hatte, sei schwach, dagegen
Koran 22.78: "die Religion eures Vaters Abraham" (millat abïkum
Ibrahîm) geltend machte und darauf beharrte, dass der Prophet von
Abraham und Ismail abstammen müsse.62 Beifall erntete Zahrawï für
seine Kritik an der Ismail-Genealogie der Araber dagegen vom Rezen-

59 Ebd., 11. Die Abstammung der Menschheit von den drei Söhnen Noahs wurde

bereits durch den von Zahrawï studierten Ibn Haldün in seinem Kitäb al-'ibar
bezweifelt: Aziz Al-Azmeh, Ibn Khaldün. An Essay in Reinterpretation, London

1982,15.
60 Vgl. Ignaz Goldziher, Muhammedanische Studien, Bd. 1, Halle 1989, 180.

61 Vgl. Hadïga, 12 f. u. 22 ff.
62 Ebd., 13.



AZ-ZAHRAWÎ'S HADÎOA, UMMAL-MU'MINÏN 691

senten der Zeitschrift al-Muqtataf?3 In den Ausführungen Zahrâwïs
zur Genealogie der Araber macht sich in gewisser Weise eine Tendenz

zur Säkularisierung der arabischen Geschichte bemerkbar. Zwar war
die Frage der Stellung Ismails in der Genealogie seit frühesten Zeiten
umstritten,64 so dass etliche Fromme dem erwähnten Hadith Folge
leisteten und nicht über cAdnän hinausgingen.65 Dennoch ist unverkennbar,

dass Zahrawï die arabische Genealogie mit quasi historischkritischen

Argumenten von den koranischen Propheten "säubert". Die
säkularisierende Tendenz setzt sich fort in seiner Einschätzung der
vorislamischen Araber, die sogar als Vorwegnahme der von Tähä Husayns
in seinem as-Ëi'r al-gähili über die vorislamischen Araber geäusserten
Ansichten bezeichnet wurde.66 Die Aufwertung der vorislamischen
arabischen Kultur67 erstreckt sich aber insbesondere auch auf Mekka
und die Mekkaner und trägt so natürlich auch zum Ruhm der Qurays,
Hadïgas und des Propheten bei. Somit ergibt sich allein hieraus kein
sichtbarer Bruch mit der religiösen Tradition. Gleichwohl findet in
Zahrâwïs Buch "Erfindung von Tradition" dadurch statt, dass der
Moderne zugehörige politische Anliegen und Überzeugungen Zahrâwïs,
wie etwa sein Eintreten für die Rechte der Frauen und für eine
verfassungsgeregelte politische Ordnung, sich auf das vorislamische Mekka
zurückprojiziert finden. Allein diese Projektionen gestatten es, Hadïga
als Beispiel nationalistischer Historiographie zu lesen. So verwandte
Zahrawï ein ganzes Kapitel darauf, den Nachweis zu führen, dass die
Stellung der mekkanischen Frauen vor dem Islam keineswegs so übel

war, wie es die vorislamische Scheidungspraxis und der Brauch,
neugeborene Mädchen lebendig zu begraben anzunehmen nahelegt. Insbe-

63 al-Muqtataf"37 (Nov. 1910), p. 1121.

64 Über die politische Bedeutung des Genealogienstreits in der islamischen Früh¬

zeit s. Tilman Nagel, Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam. Geschichte der

politischen Ordnungsvorstellungen der Muslime, Bd. 1, Zürich 1981, 27 ff.
65 Goldziher, Muhammedanische Studien, Bd. 1, 179.

66 Nabhän, "Bayna yaday al-kitäb", 15.

67 Diese Aufwertung war kein akzidentelles Nebenprodukt seiner Schrift Hadïga,
sondern eine von ihm auch anderswo explizit formulierte Position. Vgl. 'Alius,
MadhaL 58.



692 CHRISTOPH HERZOG

sondere letzteres sei alles andere als eine allgemein akzeptierte Praxis
in der Mekkaner Gesellschaft gewesen.68 Er stellt fest:

"Die Araber im allgemeinen und die Qurays im besonderen achteten die Frau.

Sie behandelten sie nicht mit Geringschätzung und gestanden den Frauen alles,

was ihnen an Rechten billigerweise zusteht, zu. Sie vergassen nicht, dass die

Frau genau wie der Mann ein Mensch mit einem Gehirn und darin angesiedeltem

Bewusstsein ist."

Zahrawï geht sogar noch weiter und versichert, viele der mekkanischen
Frauen hätten eine politische Rolle in der Öffentlichkeit gespielt.70 Auch
die politische Ordnung Mekkas wird idealisiert: die Einwohner Mekkas

hätten ihre Angelegenheiten untereinander geregelt, "so hätten sie
eine republikanische Regierung ohne Präsidenten gebildet (ka'annahum
kawwanü hukümatan gumhüriyyatan min gayri raisin cämmin)".71 Mit
dieser Rückprojektion einer quasi-konstitutionellen Politik auf das
vorislamische Mekka griff Zahrawï implizit hinter jene Rechtfertigung der
osmanischenVerfassung zurück, die sie aus dem "islamischen Prinzip"
der sürä begründen wollte.72 Ganz analog findet sich der Topos der
idealen archaischen Republik übrigens auch auf türkischer Seite. Mi-
zanci Mehmed Murad, ein aus dem Kaukasus stammender jungtürkischer

Kritiker Abdülhamids und späterer Opponent der unionistischen
Regierung, sprach in seiner idealisierenden Darstellung des legendären
Kayihan-Stammes, aus dem sich die Osmanen ableiteten, von einer
"wandernden Republik".73

Anders als Zahrâwïs Schrift von 1901 über religionsgesetzliche
Probleme des Kalifats, demontiert Hadïga die Legitimität des Osmanischen

Reiches nicht. Es ist aber klar, dass für Zahrawï das Osmanische
Reich keinen Anspruch auf Legitimität erheben konnte, der über die

68 Hadïga, 41 f.

69 Ebd., 44.

70 Ebd., 45.

71 Ebd., 27.

72 Vgl. hierzu etwa Bernard Lewis, "Meçveret", Tarih Enstitüsü Dergisi 12 (1981-

82), 775-782.

73 Mehmed Murad, Tarih-i Ebülfaruk, Bd. 1, 2. Aufl., Istanbul 1327, 125.



AZ-ZAHRAWÏ'S HADÎÙA, UMMAL-MUMINÎN 693

Tatsache seiner geschichtlichen Existenz hinausging, sondern dass es

nur mehr eine von verschiedenen politischen Optionen für die Zukunft
der arabischen Provinzen des Reiches sein konnte. Er scheute sich
nicht, dies in aller Deutlichkeit zu sagen. In einem von Khairallah T.
Khairallah anlässlich des Kongresses in Paris geführten Interview, das

in der Zeitung Le Temps vom 10. Juni 1913 abgedruckt wurde, äusserte

er:

"Die religiöse Solidarität ist immer unfähig gewesen, die politische Solidarität

zu erzeugen oder aufrechtzuerhalten. [...] Wir halten also nicht wegen religiöser

Skrupel an der osmanischen Einheit fest, sondern aufgrund des überaus

natürlichen Wunsches, ein grosses Ganzes, in dem sich unsere nationale

Individualität frei entwickeln kann, und eine seriöse Regierung, an der uns Partizipation

gewährt wird, zu bilden.

Das wiedererstarkte Osmanische Reich kann uns diese Wünsche erfüllen,
und wir halten an ihm fest. Aber wenn die Reformen nicht eintreten, so erkläre

ich hier, wie ich es anderswo getan habe, ändert sich die Situation von Grund

auf."

Es braucht von daher auch nicht verwundern, wenn Zahrawï (wie
offenbar auch Rasïd Ridä) in dem Moment, als er den Bestand des

Osmanischen Reichs gefährdet sah, an ein Arrangement mit den Briten
dachte.74 Wenn also die erwähnte Rechtfertigungsschrift Cemal Pasas

den verurteilten Führern der arabischen Nationalbewegung kollektiv
Hochverrat aus persönlichem Ehrgeiz vorwirft,75 so mag das, juristisch
betrachtet, im Einzelfall zutreffen oder auch nicht. Es indizierte aber

jedenfalls endgültig den Verlust einer gemeinsamen historischen und
in die Zukunft weisenden osmanischen Perspektive.

74 Vgl. Sakïb Arslan, Rasïd Rìda aw iha' arba'in sana, Kairo 1937, 153 f.

75 Vgl. La Vérité, 5-7.



694 CHRISTOPH HERZOG

Bibliographie

Al-Azmeh, Aziz (1982): Ibn Khaldün. An Essay in Reinterpretation. London.

'AllüS, Nagï (1995): Madhai ilä qirä'at 'Abdalhamïd az-Zahrâwï. Hayätuhu, mu'al-

lafätuhu, afkäruhu. Damaskus: Wizärat at-taqäfa.

ANTONIUS, George (1938): The Arab Awakening. The Story ofthe Arab National
Movement. London.

Arslàn, Sakïb (1937): Rasïd Ridä aw ihä' arba'ïn sana. Kairo.

COMMINS, David (1990): Islamic Reform. Politics and Social Change in Late Otto¬

man Syria. Oxford.

Dawn, Ernest C. (1991): "The Origins of Arab Nationalism." In: The Origins of
Arab Nationalism. Hrsg. von Rashid Khalidi et al. New York. S. 3-30.

— (1973): From Ottomanism to Arabism: Essays on the Origins ofArab National¬

ism, Urbana, 111.

Djemal PASCHA (1922): Erinnerungen. Berlin.

Ende, Werner (1977): Arabische Nation und islamische Geschichte. Die Umayya¬

den im Urteil arabischer Autoren des 20. Jahrhunderts. Beirut. (BTS; 20)

Fargo, Mumtaz Ayoub (1969): "Arab-Turkish Relations from the Emergence of
Arab Nationalism to the Arab Revolt, 1848-1916". Unpublished Ph.D. Thesis,

University of Utah.

GOLDZIHER, Ignaz (1989): Muhammedanische Studien. Bd. 1. Halle.

Gundï, Adham al- (1960): Suhadä' al-harb al-'älamiyya al-kubrä. Damaskus.

Haddad, Mahmoud (1994): "The Rise of Arab Nationalism Reconsidered." IJMES

26, S. 201-222.

Hallàq, Muhammad Rätib al- (1995): 'Abdalhamïd az-Zahrâwï, 1288-1334H/
1871-1916M. Dirâsatfifikrihi as-siyâsïwa-1-igtimâ'ï. [Damaskus].

HERMANN, Rainer (1990): Kulturkrise und konservative Erneuerung. Muhammad

Kurd 'AIï (1876-1953) und das geistige Leben in Damaskus zu Beginn des

20. Jahrhunderts. Frankfurt etc.

HumsI, Ahmad Nabhän al- (1919): "Targamat as-sayyid 'Abdalhamïd ibn as-sayyid
Muhammad Säkir ibn as-sayyid Ibrahîm az-Zahrâwï." In: Al-Manär 21, S.

150-153 und 207-211.

KAYALI, Hasan (1997): Arabs and Young Turks. Ottomanism, Arabism, and Isla-
mism in the Ottoman Empire, 1908-1918. Berkely etc.

Kedourie, Elie (1974): "The Impact ofthe Young Turk Revolution on the Arabic-

speaking Provinces of the Ottoman Empire." In: ders., Arabic Political Memoirs

and Other Studies. London.



AZ-ZAHRÄWi'S HADÌÓA, UMMAL-MUMINÎN 695

— (1956): England and the Middle East. The Destruction ofthe Ottoman Empire
1914-1921. O.O.

KHALIDI, Rashid et al. (Hg) (1991): The Origins ofArab Nationalism. New York:
Columbia Univ. Press.

KHALIDI, Rashid (1980): British Policy Towards Syria and Palestine 1906-1914: A

Study in the Antecedents ofthe Hussein-McMahon Correspondence, the Syces-

Picot Agreement and the Balfour Declaration. London.

Kurd 'Ali, Muhammad (1948): Al-Mudakkirät. Bd. 1. Damaskus.

LEWIS, Bernard (1981-82): "Meçveret". Tarih Enstitüsü Dergisi 12, S. 775-782.

MANDEL, Neville (1965): "Attempts at an Arab-Zionist Entente: 1913-1914" Middle
Eastern Studies 1.3, S. 238-267.

Mehmed Murad (21327 H.): Tarih-i Ebülfaruk. Bd. 1. Istanbul.

Al-Mu'tamar al-'Arabi al-awwal al-mun'aqad fi l-qä'a al-kubrä li-l-öam'iyya al-

öugräfiyya bi-säri' San öirmän fi Baris. Hrsg. von Al-Lagna al-'Äliya li-Hizb

al-Lämarkaziyya bi-Misr. Kairo 1913.

NAGEL, Tilman (1981): Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam. Geschichte der

politischen Ordnungsvorstellungen der Muslime. Bd. 1. Zürich.

PRÄTOR, Sabine (1993): Der arabische Faktor in der jungtürkischen Politik. Eine

Studie zum osmanischen Parlament der II. Konstitution (1908-1918). Berlin.

Ridä, Rasïd Muhammad (1916): "As-Sayyid 'Abdalhamïd az-Zahrâwï." In: Al-
Manär 19.

RODED, Ruth (1984): "Ottoman Service As a Vehicle for the Rise of New Upstarts

Among the Urban Elite Families of Syria in the Last Decades of Ottoman

Rule." In: Studies in Islamic Society: Contributions in Memory of Gabriel
Baer. Hrsg. von Gabriel R. WARBURG und Gad G. GlLBAR. Haifa.

SA'ÏD, Amin (o.J.): At-Tawra al-'Arabiyya al-kubrä. Tärih mufassal gami' li-l-qadïya
al-'arabïyafi rub' qarn. Bd. 1. Kairo: Matba'at 'Isa al-Babï.

Seykaly, Samir (1991) "Shukri al-'Asali: A Case Study of a Political Activist", In: The

Origins ofArab Nationalism. Hrsg. von Rashid KHALIDI et al. New York. S. 73-96.

Tarabein, Ahmad (1991): '"Abd al-Hamid al-Zahrawi: The Career and Thought of
an Arab Nationalist." In: The Origins ofArab Nationalism. Hrsg. von Rashid

Khalidi et al. New York. S. 97-119.

TAUBER, Eliezer (1993): The Arab Movements in World War I. London.

— (1993): The Emergence ofthe Arab Movements. London: Frank Cass.

Thomas, David S. (1976): "The First Arab Congress and the Committee of Union
and Progress, 1913-1914." In: Essays on Islamic Civilization. Presented to Ni-

yazi Berkes, hrsg. von Donald P. Little. Leiden. S. 317-328.



696 CHRISTOPH HERZOG

Tunaya, Tarik Zafer (1984): Türkiye'de Siyasal Partiler. Cilt 1: Ikinci Mesrutiyet
Dönemi. Erw. 2. Aufl. Istanbul.

Zahräwi, 'Abdalhamïd az-: "Agwiba 'an al-masä'il as-sar'iyya fï 1-hiläfa." In: Ders.:

Al-A'mäl al-kämila. Bd. 2. S. 443-447.

- (1995-97): Al-A'mäl al-kämila. 5 Bde. Bd. 1-2 hrsg. von 'Abdal'iläh Nabhän,
Bd. 3 von Gawdat ar-RiKÄBi u. Gamïl Sultän, Bd. 4-5 von Nagï 'AllOS.
Damaskus: Wizärat at-taqäfa.

— (1328 H.): Hadïga, Umm al-mu'minïn. 2. Aufl. Kairo: Matba'at al-Manär.

La Vérité sur la question syrienne. Publié par le commandement de la 4ème armée.

Istanbul 1916.

Ziriklï, Hayraddïn az- (1980): Al-A'läm. Qämüs tarägim li-ashar ar-rigäl wa-n-
nisä'min al-'Arab wa-l-mu'arribïn wa-l-mustasriqïn. 5. Aufl. Bd. 4. Beirut.


	Abdalhamīd az-Zahrāwī und seine Schrift Hadīğa, umm al-mu'minīn : zur Genese des arabischen Nationalismus

