
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 3

Artikel: Die Auflösung der Janitscharentruppen und ihre historischen
Zusammenhänge : Sahhaflareyhizade Mehmed Esad Efendis Üss-i
Zafer

Autor: Heinzelmann, Tobias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE AUFLÖSUNG DER JANITSCHARENTRUPPEN UND IHRE
HISTORISCHEN ZUSAMMENHÄNGE:

SAHHAFLARSEYHÌZADE MEHMED ESAD EFENDÌS
ÜSS-i ZAFER*

Tobias Heinzelmann

Sahhaflarçeyhizade Mehmed Esad Efendis Werk Üss-i Zafer ("Das
Fundament des Sieges") gehört zweifellos zu den grundlegenden Werken

der osmanischen Historiographie des 19. Jahrhunderts. Es handelt
sich um einen apologetischen Bericht über die Auflösung der Janit-
scharentruppen im Juni 1826 (Zilka'de 1241), der bereits knapp zwei
Jahre nach dem Ereignis in der Staatsdruckerei (Darü t-tibaa-i
Ma'mure) gedruckt wurde.1 Üss-i Zafer war von diesem Zeitpunkt an
eine der Hauptquellen für osmanische und europäische Historiker, die
über das "Heilsame Ereignis" (Vak'a-i Hayriye), wie die Auflösung
der Janitscharentruppen offiziell genannt wurde, schreiben wollten. In
der Chronik von Ahmed Lütfi Efendi erscheint eine umfangreiche
Paraphrase aus Mehmed Esads Buch.2 Auch Ahmed Cevdet Paca nennt
ihn im zwölften Band seines Geschichtswerkes als Gewährsmann.3

* Osmanische Begriffe, Namen und Buchtitel habe ich in der modernen türkis¬

chen Schrift ohne zusätzliche Diakritika wiedergegeben. Namen und Buchtitel,
die eindeutig in einem arabischen Kontext stehen, habe ich nach den Regeln
der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft transkribiert. - Ich danke Dr.
Thorsten Fögen, Heidelberg, Dr. Gottfried Hagen, Jena, Dr. Christoph Herzog,

Heidelberg, Dr. Andreas Kaplony, Zürich, und Dr. Raoul Motika, Heidelberg,
für wertvolle Anregungen und Korrekturen.

1 Mehmed Esad Efendi: Üss-i Zafer 1241. Istanbul 1243. Der Druck des Buches

wurde laut der hatime Mitte Mai 1828 (evahir-i Sevvali l-mükerrem 1243)
beendet.

2 Ahmed Lütfi Efendi: Tarih-i Lütfi. 8 Bde. Istanbul 1290-1328, Bd. 1, S. 136-166.

3 Ahmed Cevdet Pasa: Tarih-i Cevdet. 12 Bde. Istanbul [1271]-1301, Bd. 12, S.

160 f. und 168 ff.



654 TOBIAS HEINZELMANN

1833 erschien eine französische Übersetzung von Üss-i Zafer, 1871

eine griechische.4
Der Titel Üss-i Zafer ist ein Chronogramm für das Jahr 1241.

Doch das Buch ist nicht einfach eine Chronik dieses Jahres. Üss-i Zafer
hat ein eng umgrenztes Thema; Ereignisse, die nicht in Zusammenhang
mit der Niederschlagung des Janitscharenaufstandes in Istanbul stehen,
bleiben unerwähnt. Statt dessen unterbrechen den Bericht zahlreiche
wissenschaftliche Exkurse, von Mehmed Esad Efendi meist als istitrad
gekennzeichnet, die auch unabhängig vom Gesamtwerk als juristisches
oder historisches Traktat gelesen werden können. In diesen Exkursen
wird die Auflösung der Janitscharen in einen grossen geschichtlichen,
mehr noch, in einen heilsgeschichtlichen Zusammenhang gestellt. Der
Schwerpunkt der folgenden Ausführungen soll deshalb nicht auf dem
Bericht des Chronisten Mehmed Esad liegen, sondern auf diesen - im
weitesten Sinne - historischen Exkursen. So sollen uns die Überlegungen

eines Mannes, der aufs engste mit der Reformpolitik Sultan
Mahmuds II. verbunden war, einiges über die ideologischen Hintergründe
und die Legitimation dieser Reformen vermitteln.

Zunächst seien einige Informationen zu Mehmed Esads Lebensweg

vorangeschickt.5 Mehmed Esad Efendi wurde 1790 in Istanbul
geboren. Er erfuhr die typische Ausbildung eines islamischen Gelehrten.

Nach dem Tod seines Vaters, von dem er seinen ersten Unterricht
erhalten hatte, studierte er an verschiedenen Medresen der Hauptstadt
Istanbul. Mit neunzehn Jahren - im Jahr 1808 - wurde er selbst Lehrer
(müderris). 1817 bekam er den Posten eines stellvertretenden Kadis
(naib) in Adapazan. 1819 kehrte er nach Istanbul zurück, um in der
Kanzlei des seyhülisläm zu arbeiten. 1825 wurde er als Nachfolger von

4 Siehe Franz Babinger: Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke.

Leipzig 1927, S. 355, und Avigdor Levy: "The Ottoman Ulema and the Military

Reforms of Sultan Mahmud II," in: Asian and African Studies VII (1971),
S. 13-39. Zu den Übersetzungen von Üss-i Zafer ebenda, S. 22.

5 Siehe dazu M. Munir Aktepe: "Es'ad Efendi. Sahhäflar-Sheykhi Zäde Seyyid
Mehmed," in: Encyclopœdia of Islam. New Edition Bd. 2 (1965), S. 714, ders.

"Es'ad Efendi," in: Islam Ansiklopedisi, Bd. 4 (1977), S. 363-365, und Mehmed

Süreyya: Sicill-i Osmani. Tarih Vakfi Yurt Yayinlan 30. 6 Bde. Istanbul 1996,

Bd. 2, S. 493-494.



MEHMED ESAD EFENDIS ÜSS-I ZAFER 655

Sanizade Ataullah Efendi zum Hofhistoriographen (vak'anüvis) ernannt.
Diesen Posten hatte er bis zu seinem Tod inne und in dieser Funktion
erhielt er den Auftrag, eine Chronik der Ereignisse von 1826 zu schreiben:

das besagte Werk Üss-i Zafer. Mehmed Esad stand zu diesem

Zeitpunkt jedoch erst am Anfang seiner Karriere. In der Folgezeit wurden

ihm eine Reihe wichtiger Aufgaben und Ämter in der osmanischen

Staatsverwaltung anvertraut: 1831 fiel die Wahl auf ihn, als es darum
ging, einen Herausgeber für den Staatsanzeiger Takvim-i Vekayi zu
finden. Im selben Jahr reiste er als Bevollmächtigter nach Sofia, um
dort die Durchführung des Zensus (tahrir-i nüfus) zu überwachen.
1839 bis 1841 sass er zwei Jahre als Mitglied im zentralen Gremium
der osmanischen Reformpolitik, der Meclis-i Vâlâ-yi Ahkâm-i Adliye.
Mehmed Esad Efendi, der selbst Alide war, wurde 1841 nakibülesraf
Oberhaupt des Hauses der Aliden. Dies ist zu berücksichtigen, wenn
im folgenden die Rede darauf kommen wird, wie er den osmanisch-
safawidischen beziehungsweise den sunnitisch-schiitischen Konflikt
beurteilt, sowie die Rolle der Janitscharen in diesem Konflikt.6 Als
Mehmed Esad 1843 kazasker von Rumelien wurde, hatte er das
zweithöchste Amt nach dem seyhülisläm in der osmanischen Gelehrtenhierarchie

inne. Zum seyhülisläm stieg er jedoch nie auf. 1847 wurde er
der erste Bildungsminister des Osmanischen Reiches, starb allerdings
schon im folgenden Jahr.

Mehmed Esad Efendi verfasste neben Üss-i Zafer und seiner
Chronik (Tarih-i Esad), die bisher noch nicht gedruckt wurde, zahlreiche

andere Bücher zur Geschichte, Literaturgeschichte und islamischen
Rechtswissenschaft.7 Er übersetzte auch aus dem Arabischen. Seine
Bibliothek mit über 4000 Bänden ist heute im Beyazit Kitaphgi in
Istanbul aufbewahrt.

Zum Amt des nakibülecraf im osmanischen Kontext siehe Ismail Hakki Uzun-

çarçih: Osmanli Devletinin Ilmiye Te§kiläti. Ankara 1965, S. 161-172. Es gibt
bislang keine Untersuchungen zu der Frage, ob das Amt des nakibülesraf im os-

manisch-safawidischen Konflikt von osmanischer Seite instrumentalisiert wurde.

Die ausführlichste Bibliographie von Mehmed Esads Werken findet sich in M.M.

Aktepe: "Es'ad Efendi," in: Islam Ansiklopedisi, Bd. 4 (1977), S. 364-365.



656 TOBIAS HEINZELMANN

Die Erstausgabe von Üss-i Zafer umfasst 259 Druckseiten mit einem

Schriftspiegel von 9,5 cm x 16 cm. Hinzu kommen neun gesondert
paginierte Seiten, die das Inhaltsverzeichnis, die Fehlerkorrekturen und
ein Vorwort von Keçecizade Mehmed Izzet Efendi zur Entstehung des

Buches umfassen.
Nach dem Lob Gottes, des Propheten und des Sultans beginnt auf

Seite sechs der erste Abschnitt des Buches über die Aushebung der

neuen, eçkinciyan genannten Truppen.8 Es war dieser neuerliche Versuch

des Sultans, militärische Reformen durchzuführen, der einmal
mehr zu einem Aufstand der Janitscharentruppen geführt hatte. Das

war bereits der dritte Vorfall dieser Art innerhalb einer kurzen
Zeitspanne. 1807 hatten die Janitscharen Sultan Selim III. vom Thron
gestürzt, der versucht hatte, unter dem Namen Nizam-i Cedid ("Neue
Ordnung") eine nach europäischen Vorbild ausgebildete Truppe zu
schaffen. Im Jahr darauf endete der zweite Versuch mit dem Tod von
Bayrakdar Mustafa Pa§a, einem einflussreichen Notabein aus Rusçuk,
der kurz zuvor Mahmud II. auf den Thron verholfen hatte und von
diesem zum Grosswesir ernannt worden war. Im Jahr 1826 wagte Mahmud

II. dann den dritten Anlauf9
Mehmed Esad beginnt das Kapitel über die Aushebung eçkinciyan

mit einer Einleitung, die in nuce die Argumentation des gesamten
Buches enthält. Zunächst wird Sultan Mahmud II. als Erneuerer der Religion

und des Staates (müceddid-i din-ü devlei), als Förderer des islami-

8 Mit dem Begriff eskinci wurde eine alte Bezeichnung für den an einem

Feldzug Teilnehmenden, später konkret den ins Feld ziehenden Timarioten,
wiederbelebt. Zum Begriff eskinci siehe Halil Inalcik: "Eshkindji," in: Ency-

clopœdia of Islam, new ed., Bd. 2, S. 714-715, und Midhat Sertoglu: Osmanli

TarihLügati. Istanbul 1986, S. 104.

9 Die beste zusammenfassende Darstellung der militärischen Reformen von Se¬

lim III. und Mahmud II. ist immer noch Uriel Heyd: "The Ottoman 'Ulema and

Westernization in the Time of Selïm III and Mahmûd II," in: Scripta Hieroso-

lymitana IX (1961), S. 63-96. Siehe ebenso Stanford J. Shaw: Between Old
and New. The Ottoman Empire under Sultan Selim III, 1789-1807, Cambridge,
Mass. 1971, S. 71-199, und Levy 1971, passim, ausserdem die leider
unveröffentlichte Dissertation von Avigdor Levy: The Military Policy ofSultan Mahmud

II. 1808-1839. Cambridge, Mass. 1968.



MEHMED ESAD EFENDIS ÜSS-I ZAFER 657

sehen Rechts (müeyyid-i kanun-i §eriat) und Spender von Ruhe und
Frieden (bais-i asayis-ü rahat) gelobt. Im neunzehnten Regierungsjahr,
so der Autor, musste der Sultan jedoch den Weg des Friedens verlassen,

um ein wichtigeres Ziel zu verfolgen: die Erhöhung des Wortes
Gottes (ilä-yi kelimetüllah). Es gibt also zwei wichtige Aufgaben des

Herrschers: 1) dafür zu sorgen, dass seine Untertanen in Ruhe und
Frieden leben können, und 2) die wahre Religion zu schützen und
darüber hinaus die weitere Ausbreitung des Islams zu veranlassen - nichts
anderes ist mit ilä-yi kelimetüllah gemeint. Letzteres wird von Mehmed

Esad Efendi eindeutig als der höherstehende Auftrag eingeschätzt.
Dahinter steht der Gedanke, dass die Welt in das Gebiet des Islams
(darülisläm) und das Gebiet des Krieges (darülharb) eingeteilt sei, und
dass das Gebiet des Islams sich durch den heiligen Krieg (cihad)
immer weiter ausbreiten werde. Im Grunde seien nämlich alle Menschen
Muslime, da Gott vor der Erschaffung der Welt ihre Seelen zu sich
gerufen hatte, sie fragte, "Bin ich nicht euer Herr?" und diese antworteten,

"Jawohl, wir bezeugen es".10 Der Autor von Üss-i Zafer nimmt
nicht explizit Bezug auf diesen Sachverhalt oder die ihm zugrundeliegende

Koranstelle, doch konnte er davon ausgehen, dass seine Leser
dieses Hintergrundwissen besassen. Die Leserschaft dürfte fast
ausschliesslich aus den ulema bestanden haben, dies legt zumindest der

gelehrte Sprachstil des Buches nahe.
Die Aufgaben, die Mehmed Esad dem Herrscher zuschreibt, sind

die traditionell islamischen. Wir finden sie ganz ähnlich etwa auch im
Siyäsatnäme des seldschukischen Wesirs Nizäm al-Mulk (408-
485/1018-1092).n Mehmed Esads Argumentation ist insofern erstaunlich,

als er zwei Seiten später ein Buch erwähnt, in dem staatstheoretische

Überlegungen vorgetragen werden, die mit Sicherheit aus anderer

Quelle stammen: Die Einleitung endet mit einem kurzen Überblick
über die Reformversuche seit der Regierungszeit Sultan Mahmuds I.
Dieser hatte laut Mehmed Esad geplant, ausgebildete Truppenverbände
(asker-i muallem) aufzustellen, war jedoch nicht dazu gekommen, die-

10 Sure 7, al-A'räf, Vers 172.

11 Vgl. Nizämulmulk: Das Buch der Staatskunst. Siyäsatnäma. Aus dem Persi¬

schen übersetzt von Karl Emil Schabinger Freiherr von Schowingen. Zürich

1987, S. 160-164.



658 TOBIAS HEINZELMANN

se Pläne in die Tat umzusetzen. Er habe indes das Traktat Usulü

l-Hikemfi Nizami l-Ümem ("Grundsätze der Weisheit zur Ordnung der
Völker") drucken lassen.12 Das Werk stammt aus der Feder Ibrahim
Müteferrikas, es war von diesem auch 1732 gedruckt worden.13 Der
Umstand, dass unter Mahmud I. Müteferrikas Schrift verfasst wurde,
und dass der Sultan die darin beschriebenen Neuerungen zwar geplant
hatte, aber sie vor seinem Tod nicht mehr in die Tat umsetzten konnte,
wurde bereits in einem etwa zwanzig Jahre vor Üss-i Zafer verfassten
Werk zur Verteidigung der Nizam-i Cedid formuliert. Der Autor des

Huläsetü l-Keläm fi Reddi l-Avam ("Resümee der Rede zur Widerlegung

des gemeinen Volkes") betitelten Buches ist ein noch nicht
identifizierter Koca Sekbanbaçi.14 Ich werde auf das Werk später noch
einmal zurückkommen.

Wenden wir uns zunächst kurz dem Traktat von ibrahim Mütefer-
rika zu. Müteferrika begründet die Existenz von Staaten, Herrschern
und Armeen sehr ausführlich. Er schreibt, dass der Mensch ein
Zivilisationswesen sei, das der Gemeinschaft bedürfe, da jeder den anderen

12 Üss-i Zafer, S. 9.

13 Ibrahim Müteferrika: Usulü l-Hikem fi Nizami l-Ümem. Istanbul 1144 h. Vgl.
Adii $en: Ibrahim Müteferrika ve Usulü'l-Hikem fi Nizâmi'l-Ümem. Ankara

1995, S. 65.

14 Koca Sekbanbaçi: Huläsetü l-Keläm fi Reddi l-Avam. Tarih-i Osmanî Encümeni

Îlâvesi. Istanbul [1332], S. 21. Besprechung des Werkes findet sich in: Virginia
Aksan: "Ottoman Political Writing, 1768-1808," in: International Journal of
Middle East Studies 25 (1993), S. 61-64. Eine Handschrift befindet sich in der

Staatsbibliothek zu Berlin, Preussischer Kulturbesitz, unter der Nummer: Ms. or.

oct. 3632; der Abschnitt über Usulü l-Hikem fi Nizami l-Ümem dort auf fol. 1 la.

Zur Handschrift siehe Barbara Flemming: Türkische Handschriften. Bd. 1.

(Verzeichnis der orientalischen Handschriften in Deutschland, Bd. XIII, 1.) Wiesbaden

1968, S. 189-190. - Laut Tarih-i Cevdet. Bd. 8, S. 6, wurde das Werk 1218

(1803-1804) von dem Thronfolger und späteren Sultan Mustafa IV. in Auftrag
gegeben. Autor sei ein damals bereits 88 Jahre alter, namentlich nicht genannter

Koca Sekbanbaçi. Mustafa hatte, so Ahmed Cevdet, eine Verwerfung der

Militärreformen Selims III. erwartet, der Autor lieferte jedoch eine leidenschaftliche

Fürsprache ab. Tarih-i Cevdet, Bd. 8, S. 6-19, gibt eine Kurzfassung des Werkes

wieder.



MEHMED ESAD EFENDIS ÜSS-I ZAFER 659

auf irgendeine Weise brauche. Die Gegensätzlichkeit der Menschen
in ihren Veranlagungen (meçarib) und Weltanschauungen (mezahib)
mache Regeln und Gesetze sowie einen gerechten und durchset-
zungsfâhigen Herrscher nötig. Das Gesetz sei im Idealfall die von
Gott durch Muhammad offenbarte Scharia. Es gebe jedoch
unterschiedliche Staatsformen. Müteferrika erläutert an dieser Stelle die
drei Staatsformen Monarchie, Aristokratie und Demokratie und nennt
Beispiele, in welchen Ländern sie jeweils anzutreffen seien.15

Einflüsse abendländischer Staatstheoretiker auf Müteferrikas
Darlegungen scheinen mir offensichtlich. Die Biographie des Autors
lässt diese auch naheliegend erscheinen: als Unitarier in Siebenbürgen
aufgewachsen, war er in osmanische Kriegsgefangenschaft geraten und
zum Islam übergetreten.16 Namentlich benennen lassen sich Müteferrikas

Quellen zum jetzigen Zeitpunkt jedoch nicht.

Nach der Einleitung schildert Mehmed Esad Efendi eine Beratung der

wichtigsten Würdenträger des Osmanischen Reiches im Amtssitz des

seyhülisläm. Es wird diskutiert, ob Konskription und militärische
Ausbildung - zu ergänzen wäre europäische Ausbildung - der e§kinci-
Truppe legal sind. Damit ist die erste zentrale Frage von Üss-i Zafer
angesprochen. Die zweite kommt etwas später auf, nämlich wie
diejenigen zu bestrafen sind, die sich der Ausbildung der eskinciyan
entgegenstellen. Die osmanischen ulema legitimieren sowohl die Konskription

als auch die europäische Ausbildung der neuen Truppen mit der
Pflicht zum heiligen Krieg (cihad). Es wird festgestellt, dass die
Teilnahme am cihad momentan individuelle Pflicht (farz-i ayn) sei.17 Mit
dieser Formulierung wird auf die militärische Lage des Osmanischen
Reiches hingedeutet, die durch den griechischen Aufstand äusserst heikel

war. An und für sich ist die Teilnahme am cihad kollektive Pflicht
(farz-i kifaye) und nur, wenn die Muslime zu unterliegen drohen, wird

15 Usulü l-Hikem fi Nizami l-Ümem, fol. 5a-6b, siehe auch Sen 1995, S. 76-78

und 128-131.

16 Zur Biographie Ibrahim Müteferrikas siehe: Niyazi Berkes: "Ibrahim Mütefer¬

rika," in: Encyclopœdia ofIslam, new ed., Bd. 3, S. 996-998, sowie Sen 1995,

S. 25-39.

17 Üss-i Zafer, S. 23-24.



660 TOBIAS HEINZELMANN

sie zur individuellen Pflicht. Die Argumentation dafür, dass eine
Ausbildung nach europäischem Vorbild legal sei, basiert dann auf dem
Koranvers "Bekämpft die Götzendiener allumfassend, wie sie euch
allumfassend bekämpfen." (liWa-qätilü l-mu§rikina käffatan karnä yu-
qätilünakum käffatan")}9. Der Vers erlaube den Muslimen im Kampf
mit Ungläubigen Vergeltung mit gleichen Mitteln (mukabele bilmi-
sii).19

An dieser Stelle unterbricht Mehmed Esad Efendi den Bericht zum
ersten Mal zu einem längeren Exkurs.20 Dazu veranlassen ihn die
Bedenken "einiger Unwissender" gegenüber einer europäisch beeinfluss-
ten militärischen Ausbildung. Laut Mehmed Esad müsse man die Frage,

ob es zur Zeit des Propheten militärische Befehle wie "Rechts
um!", "Links um!", "Kehrt!", "Feuer!" gab, sicherlich verneinen. Diese

Neuerung komme von den Ungläubigen. Aber das islamische Recht
schreibe im Kampf mit den Ungläubigen die Vergeltung mit gleichen
Mitteln (mukabele bilmisil) vor.21 Mehmed Esad belegt das ausführlich.

Seine Quellen gehören zur Standardliteratur der hanafitischen

18 Sure 9, at-Tawba, Vers 36.

19 Bereits Heyd 1961, S. 74, merkte an, dass die hier vermittelte Interpretation
des Wortes käffatan als "mit allen Mitteln, die der Feind ebenfalls verwendet"

nicht die traditionelle ist. Der Textzusammenhang legt nahe, den Vers
dahingehend zu deuten, dass es den Muslimen gestattet sei, gegen die Ungläubigen
auch in den vier heiligen Monaten Receb, Zilka 'de, Zilhicce und Muharrem zu

kämpfen. So deutet ihn etwa Ahmed Asim: Tercüme-i Siyerü l-Halebî. Bulak

1248, S. 77-78.

20 Üss-i Zafer, S. 41-63.
21 Laut Levy 1971, S. 17, diente offiziell die ägyptische Armee (Asakir-i Cihadiye)

Mehmed Alis als Vorbild. So sollte der Einwand, Ungläubige würden

nachgeahmt, entkräftet werden. Eine Überprüfimg ergibt, dass nur in zwei der von
ihm angeführten Belegstellen vom ägyptischen Vorbild die Rede ist. Davon ist

nur eine zeitgenössisch. Es handelt sich um eine tezkire des Grosswesirs, deren

Text Ismail Hakki Uzunçarçih: Osmanli Devieti Teskilâtindan Kapukulu Ocak-

lari. Bd. 1. Ankara 1943, S. 650-652, vollständig wiedergibt. Die andere Quelle
ist Tarih-i Cevdet, Bd. 12, 1301, S. 169. Meines Erachtens erfolgte die Legitimierung

der europäischen Ausbildung - gerade offiziell - vornehmlich über das

Prinzip der Vergeltung mit gleichen Waffen (mukabele bilmisil).



MEHMED ESAD EFENDIS ÜSS-i ZAFER 661

Rechtschule: Etwa das Buch Multaqä l-abhur des Ibrahim al-Halabi,22
das an den Medresen des Osmanischen Reiches zur Standardliteratur
gehörte, oder der Kommentar des Sams al-A'imma as-Sarahsi zu der

Prophetenbiographie as-Siyar al-Kabïr (osmanisch: Siyer-i Kebir) von
Muhammad Ibn al-Hasan as-Saybäni, das eines der grundlegenden
Werke des islamischen Völkerrechts ist, und dessen osmanische
Übersetzung im September 1825 weniger als ein Jahr vor der Auflösung der

Janitscharentruppen erstmals gedruckt wurde.23

Die Ausführungen Mehmed Esads geben wenig Aufschluss über
die Argumente, die die Gegner der Reformen ins Feld führten. Das

mag auf den ersten Blick nicht verwundern. Doch ist in diesem
Zusammenhang auf eine Textstelle der Chronik von Çanizade Ataullah
Efendi, Esads Vorgänger im Amt der Hofhistoriographen, zu verweisen.

Im Zusammenhang mit den ersten Reformversuchen Mahmuds II.
und der Meuterei der Janitscharen im Jahr 1808 schreibt er, dass die
Reformgegner sich auf den hadis "Wer ein Volk nachahmt, der gehört
zu ihnen" ("Man tasabbaha bi-qawmin fa-huwa minhum") beriefen.24

Bezogen wurde dieser Prophetenspruch auf die Nachahmung der
Ungläubigen. Es ist sehr wahrscheinlich, dass er auch im Jahr 1826 als
eines der Hauptargumente gegen Sultan Mahmuds Militärreformen
diente. Çanizade indes argumentiert schlicht, dass der hadis durch den

22 Üss-i Zafer, S. 45. Vgl. Cükrü Selim Has: "The Use oîMultaqa 1-Abhur in the

Ottoman Madrasas and in Legal Scholarship," in: Osmanli Arastirmalari 7-8

(1988), S. 393-418.

23 Zum Druck der osmanischen Übersetzung siehe Üss-i Zafer, S. 157-158, Ta¬

rih-i Cevdet, Bd. 12, 1302, S. 160, Bursah Mehmed Tahir: Osmanli Müellifle-
ri. Bd. 2. Istanbul 1333, S. 35, Kemal Beydilli: Türk Bilim ve Matbaacihk Ta-

rihinde Mühendishäne, Mühendishäne Matbaasi ve Kütüphänesi. Istanbul

1994, S. 223. Zum Werk selbst siehe Hans Kruse: "Die Begründung der
islamischen Völkerrechtslehre. Muhammad as-Saibânï - «Hugo Grotius der

Muslimen»," in: Saeculum 5, 1954, S. 221-241, und Hans Kruse: Islamische

Völkerrechtslehre. Bochum 1979.

24 §anizade Ataullah Efendi: Tarih-i Sanizade. Bd. 1. Istanbul [1291], S. 101.

Siehe auch Heyd 1961, S. 75. Der hadis ist belegt bei A.J. Wensinck u.a.:

Concordance et Indices de la Tradition Musulmane. 8 Bde. Leiden 1936-1988,
Bd. 3, S. 62.



662 TOBIAS HEINZELMANN

Koranvers "Rüstet wider sie, was ihr vermögt an Kräften" ("Wa-a'iddü
lahum mä statafum min quwwa") nichtig (batti) sei. Genau dieser
Vers ist es auch, den neben dem oben zitierten26 sowohl Mehmed Esad
als auch der seyhülisläm heranzogen, um das Prinzip der Vergeltung
mit gleichen Mitteln zu begründen und damit die Konskription der

eskinciyan zu legitimieren.27
Anschliessend referiert Mehmed Esad ein Kapitel aus der Muqad-

dima von Ibn Haldün über den Krieg, dessen Gründe, dessen Entstehung

und dessen verschiedene Arten.28 Laut Ibn Haldün habe es seit
der Erschaffung der Welt bis in die Gegenwart immer wieder Kriege
gegeben und keine Generation und kein Volk sei vor ihnen verschont
geblieben. Es gebe vier Gründe für einen Krieg: 1) Hochmut, Arroganz
und Herrschsucht, 2) Banditentum, Wegelagerei und Rebellion, 3) die
Erhöhung des Wortes Gottes und 4) der Kampf gegen Rebellen,
insbesondere, wenn diese sich gegen den Kalifen erheben. In den Fällen eins
und zwei sei der Krieg als Aufruhr (fitne) zu bezeichnen und zu verurteilen,

in den Fällen drei und vier sei er ein gerechter Krieg und werde
cihad genannt.

Mehmed Esad fährt fort, Ibn Haldün zu paraphrasieren, indem er
zwei Arten der Kriegsführung schildert: Bei Persern und Griechen seien

im Krieg Marschformationen und der Kampf in einer Linie üblich
(zahf-u saf), bei Arabern und Berbern jedoch schnelle Angriffs- und
Rückzugsmanöver (kerr-ü ferr). Die Araber hätten allerdings nur in
vorislamischer Zeit (zaman-i küfr-ü cahiliyetde) nach der Methode
kerr-ü ferr gekämpft. Der Kampf in Formation habe vielerlei Vorteile.
Da er ausserdem von Gott befohlen wurde, sei er von den muslimischen

Heeren übernommen worden.29

25 Sure 8, al-Anfal, Vers 60.

26 Sure 9, at-Tawba, Vers 36.

27 Üss-i Zafer, S. 24 (Text der eskinci layihasi), S. 37 (Text der hüccet-i ser'iye),
S. 41 (Mehmed Esads Exkurs, hier nach Daragu d-durar von Abu Bakr 'Abd al-

Qähir al-öurgänl, vgl. Carl Brockelmann: Geschichte der Arabischen Literatur.
2 Bde. und 3 Supplementbände. Leiden 1937-1942. Supplement I, S. 504).

28 Üss-i Zafer, S. 47-50.

29 Üss-i Zafer, S. 47-48. Mehmed Esad bezieht sich auf Sure 61, as-Saff, Vers 4.



MEHMED ESAD EFENDIS ÜSS-I ZAFER 663

Es ist aufgrund der Kürze der Textstelle - Ibn Haldün sind gerade
einmal vier Seiten gewidmet - überflüssig, darauf hinzuweisen, dass

Mehmed Esad hier nur einen geringer Teil von dessen Geschichtstheorie

wiedergibt. Das ist nicht weiter verwunderlich. Natürlich darf
Esad Efendi seinen Bezug zum Thema nicht verlieren: die Auflösung
der Janitscharentruppen. Andererseits wurde in der Sekundärliteratur
schon darauf hingewiesen, dass osmanische Historiker etwa mit der
Theorie von der "natürlichen Lebenszeit" von Staaten und Dynastien
nur schwer fertig wurden, implizierte sie doch, dass auch das "ewige
Osmanische Reich" einmal ein Ende finden würde.30

Die zweite Quelle, die Mehmed Esad ausführlich bespricht, ist das

bereits erwähnte Traktat von Ibrahim Müteferrika Usulü l-Hikem fi
Nizami l-Ümem.31 Es geht ihm noch einmal darum, aufzuzeigen, wie
wichtig eine ordentliche Ausbildung der Soldaten ist. Er begründet das

folgendermassen: In früheren Zeiten seien die Armeen der verschiedenen

Staaten sowohl in der Art und Weise der Kriegsführung als auch

bezüglich der verwendeten Waffen ebenbürtig gewesen. Das osmanische

Heer sei damals, als Feuerwaffen noch nicht in Gebrauch waren,
überall gefürchtet gewesen. Aus Angst hätten daraufhin die anderen
Völker des Erdkreises über einen Ausweg nachgedacht und die
Feuerwaffen erfunden.32 Nun müssten die muslimischen Armeen den christlichen

Vorsprung in Technologie und Truppenorganisation aufholen.
Mehmed Esad konkretisiert die von Müteferrika vorgeschlagenen
Reformen im folgenden zwar, doch insgesamt argumentiert er auf einem
sehr theoretischen Niveau.

Ganz anders der Autor von Huläsetü l-Keläm fi Reddi l-Avam.
Auch dieser ist Fürsprecher einer neuen Militärorganisation. Aber im
Gegensatz zu Mehmed Esad nennt er viele anschauliche Beispiele.
Diese bezieht er zum Teil aus eigener Erfahrung, wenn er etwa be-

30 Vgl. Christoph K. Neumann: Das indirekte Argument. Ein Plädoyer für die

Tanzïmat vermittels der Historie. Die geschichtliche Bedeutung von Ahmed

Cevdet Pasas Ta'rih. Münster und Hamburg 1994, S. 224 ff.
31 Üss-i Zafer, S. 50-51 und 54-62, unterbrochen von einem Exkurs zum Thema

"Kriegsglück" - wiederum nach Ibn Haldün. Das entspricht Usulü l-Hikem fi
Nizami l-Ümem, fol. 8a-15b. Vgl. $en 1995, S. 133-144.

32 Üss-i Zafer, S. 54-55, Sen 1995, S. 138-139.



664 TOBIAS HEINZELMANN

schreibt, wie fatal es sein kann, wenn ein Soldat nicht genügend ausgebildet

ist und beim Laden des Gewehres zuerst die Kugel und dann das

Pulver in den Lauf gibt oder so ungeschickt mit dem Säbel hantiert,
dass er das eigene Pferd verletzt.33 Ebenso übernimmt er aus dem
Traktat Müteferrikas ganz konkrete Reformvorschläge, wie etwa den
Gebrauch von Losungen (parola) während des Wachdienstes oder die

Einführung von Uniformen, die einerseits die Desertion der eigenen
Soldaten, andererseits das Eindringen fremder Spione und Agitatoren
verhindere.34 Der Koca Sekbanbaçi argumentiert schlicht, einfach und
pragmatisch. Ideologische Fragen stehen nicht im Vordergrund. Es

wird deutlich, dass hier der Krieger für den Krieger, oder den Krieger
in der Person des Thronfolgers,35 schrieb, genauso wie Mehmed Esad
als Gelehrter für seinesgleichen schrieb. Beide werten ihre Quelle
Ibrahim Müteferrika selektiv aus. Wie bereits erwähnt, werden
Müteferrikas staatstheoretische Überlegungen nicht besprochen.

Dem Exkurs folgt das Kapitel über den Beginn der Meuterei der Jani-
tscharen.36 Es beginnt jedoch nicht mit der Beschreibung der Ereignisse

von 1826, sondern mit einem Rückblick auf die Geschichte der
Janitscharen. Diese seien zu Zeiten von Sultan Orhan (1326-1360)
aus den Söhnen der Türken rekrutiert worden (evlad-i Etrak'dan
devcirilüb), später seien wegen ihrer Missetaten an ihre Stelle die
Söhne der ungläubigen Kriegsgefangenen (veledan-i üsera-i küffar)
getreten. Schliesslich habe man die Janitscharen auch aus dem einfachen

Volk und den Zünften (ähad-ü esnaf-i nas) rekrutiert, und
wiederum hätten die Laster über die Tugenden triumphiert. Mehmed Esads

Darstellung ist bemerkenswert. Der Terminus devsirme bezeichnete

im Allgemeinen ganz konkret die "Knabenlese", die Aushebung
von Christen im Knabenalter für den Dienst im Militär und am Ho-

33 Huläsetü l-Keläm fi Reddi l-Avam, S. 24; Ms. or. oct. 3632, fol. 12a.

34 Huläsetü l-Keläm fi Reddi l-Avam, S. 37; Ms. or. oct. 3632, fol. 16a-b und 19a.

Vgl. Sen 1995, S. 154 und 181, zu den entsprechenden Stellen bei Müteferrika.

35 Ahmed Cevdet teilt mit, dass der spätere Sultan Mustafa IV. das Werk in Auf¬

trag gegeben hat, Tarih-i Cevdet, Bd. 8, S. 6.

36 Üss-i Zafer, S. 67 ff.



MEHMED ESAD EFENDIS ÜSS-i ZAFER 665

fe.37 Dass Mehmed Esad ihn bereits auf die Rekrutierung von Türken
für den Kriegsdienst zur Zeit Orhans anwendet, ist ungewöhnlich.
Damit impliziert er, dass bereits die Knabenlese unter den nichtmuslimischen

Untertanen die Folge von Missständen bei den zunächst
aus "Türken" bestehenden Janitscharen gewesen sei. Mehmed Esad

folgt hiermit nicht der gängigen Version über die Ursprünge dieser
Truppe. Diese datiert die Einrichtung der Janitscharen in die
Regierungszeit von Sultan Murad I. (1360-1389) und erwähnt keine
Vorläufer.38 Mehmed Esads Darstellung geht mit grosser Wahrscheinlichkeit

auf Idris Bitlisi (gest. 1520) zurück, der allerdings schreibt,
dass die unter Nichtmuslimen rekrutierten Janitscharen die ältere, aus
Türken bestehende Truppe der yaya ersetzen sollte.39 Auch Idris Bitlisi

datiert dieses Ereignis in die Regierungszeit von Orhan und
begründet es damit, dass die yaya "jegliche Art von Schlechtigkeit
begangen hatten". Wir können davon ausgehen, dass der Autor Mehmed

Esad tatsächlich bekannt war, befindet sich eine Handschrift des

betreffenden Werkes doch in seiner Bibliothek.40
Es ist recht interessant, zum Vergleich einen Blick auf eine

Textpassage aus dem Geschichtswerk von Mehmed Esads Vorgänger

37 Ende des 19. Jahrhunderts scheint devfirme im Sprachgebrauch allerdings auch

eine andere Bedeutung angenommen zu haben. Laut Çemseddin Sami: Kamus-

i Türld. Istanbul 1317, S. 627, sind devfirme askeri oder devfirme asker

irreguläre Truppen. In dieser Bedeutung wird das Wort von Mehmed Esad jedoch

ganz offensichtlich nicht verwendet.
38 Siehe etwa Ahmed Açikpaçazade: Tevarih-i Al-i Osman'dan Asikpasazade

Tarihi. Hg. Ali Bey. Istanbul 1332, S. 54-55. [Auch als Nachdruck, Westmead

1970.] Eine deutsche Übersetzung enthält Richard F. Kreutel: Vom Hirtenzeh

zur Hohen Pforte. Frühzeit und Aufstieg des Osmanenreiches nach der Chronik

"Denkwürdigkeiten und Zeitläufe des Hauses 'Osman" vom Derwisch
Ahmed, genannt 'Asik-Pasa-Sohn. (Osmanische Geschichtsschreiber, Band 3.)
Graz u.a. 1959, S. 83-84.

39 Zur besagten Textpassage siehe V. L. Ménage: "Sidelights on the Devshirme

from Idris and Sa'duddïn," in: Bulletin ofthe School of Oriental and African
Studies 18 (1956), S. 181-183; zum Autoren siehe Babinger 1927, S. 45-49.

40 Mücteba ilgürsel: "Yeniçeriler," in: Islam Ansiklopedisi, Bd. 13 (1986), S. 387.



666 TOBIAS HEINZELMANN

§anizade Ataullah zu werfen.41 Dieser versucht im Gegensatz zu
Mehmed Esad, die Missstände bei den Janitscharen zu analysieren und
fragt nach den Gründen für den Niedergang der Truppe. Auf den
heutigen Leser wirkt die Darstellung dadurch wesentlich überzeugender.
§anizade schreibt, die Aushebung von Knaben unter den zimmîs, den
Schutzbefohlenen nichtmuslimischen Untertanen, habe den Vorteil
gehabt, dass diese sich leicht erziehen Hessen. Man habe aber trotzdem
nach einiger Zeit auch die Söhne von Muslimen in die Janitscharen-

truppen aufgenommen. Die Muslime seien indessen Freiheit gewohnt
und ertrügen es nicht, von den Offizieren als Sklaven (kul) behandelt
zu werden. Ausserdem könne man ihnen nicht verbieten, zu heiraten.
Dies alles sei einer militärischen Ausbildung nicht zuträglich. Für
Sanizade ist also erst die Rekrutierung von Muslimen für die Janitscha-

rentruppe eine Verfallserscheinung.
Nun ist die Knabenlese, wenn sie nicht mehr unter nichtmuslimischen

Kriegsgefangenen sondern unter nichtmuslimischen, Schutzbefohlenen

Untertanen des Osmanischen Reiches vorgenommen wird,
nach islamischem Recht durchaus bedenklich.42 Aber Mehmed Esad
thematisiert diese Problematik nicht. Er will einfach ein weiteres
Argument vorbringen, um die Auflösung der Janitscharentruppen zu
legitimieren, indem er auf die lange Geschichte ihrer Verfehlungen
hinweist.

In den folgenden Zeilen werden die Vorwürfe Mehmed Esads

gegen die Janitscharen dann sehr konkret.43 Nachdem Sultan Selim I.
(reg. 918-926/1512-1520) den Safawiden Sah Ismail, den "Anführer
der verfluchten persischen Häretiker" ("serkerde-i güruh-i mekruh-i
revafiz-i Acem") bei Çaldiran vernichtend geschlagen hatte, habe er
seinem Gefolge befohlen, in Aleppo zu überwintern, um im Frühjahr
die östlichen Gebiete von allen Ketzern (ehl-i ilhad) zu säubern.
Daraufhin hätten die Janitscharen das Banner der Rebellion gehisst und die
guten Vorsätze des Sultans vereitelt.

41 Tarih-i Sanizade, Bd. 1, 1291, S. 100-101.

42 Siehe V.L. Ménage: "Devshirme," in: Encyclopaedia of Islam, new ed., Bd. 2,

S. 210-213, und V.L. Ménage: "Some Notes on the Devshirme," in: Bulletin of
the School ofOriental and African Studies 29 (1966), S. 64-78.

43 Üss-i Zafer, S. 68.



MEHMED ESAD EFENDIS ÜSS-I ZAFER 667

Mehmed Esad bringt dann noch weitere Anklagen vor. Während
der Regierungszeit Sultan Süleymans I. (926-974/1520-1566) hätten
die Janitscharen mehrmals rebelliert und die Häuser der Muslime
geplündert. Sie hätten sowohl in jener Epoche als auch später das Blut
von Tausenden von unschuldigen Gelehrten, Staatsmännern, Vornehmen

und Geringen vergossen. Vier osmanische Sultane, die Spender
von Ruhe und Frieden, seien von ihnen ermordet worden, und vier
weitere vom Thron gestürzt. Es ist überflüssig, zu betonen, dass diese

Anschuldigungen gegen die Janitscharen sehr schwerwiegend sind,
wird ihnen doch Aufruhr (fitne), Rebellion gegen den rechtmässigen
Herrscher (huruc ale s-Sultan) und Unterdrückung der muslimischen
Bevölkerung (zulüm) vorgeworfen. Dabei hatte der erste der Vorwürfe
eine besondere Qualität, da durch diesen zusätzlich eine Konspiration
der Janitscharen mit den safawidischen Häretikern angedeutet wird.
Allerdings war gerade der Hinweis auf die getöteten Gelehrten geeignet,

die Zustimmung der ulema zu Massnahmen gegen die Janitscharen

zu erwirken. Als besonders grausames Beispiel erwähnt Mehmed Esad

später die Ermordung und Misshandlung des seyhülisläm Feyzullah
Efendi im Jahr 1703.44 Mehmed Esad beginnt daraufhin mit der
Wiedergabe der Ereignisse von 1826. Festzuhalten bleibt, dass er durch
den geschichtlichen Rückblick versucht, die Rebellion der Janitscharen
in einen religiösen Kontext zu stellen. Der Leser wird auf diese Weise
mit einem Sachverhalt vertraut gemacht, der vom Autor an anderer
Stelle wieder aufgegriffen wird. Gut hundert Seiten später beschäftigt
er sich mit dem Orden der Bektaçis, der unter den Janitscharen viele
Anhänger gefunden hatte und zusammen mit den Janitscharentruppen
aufgelöst wurde. Deshalb nimmt sich Mehmed Esad seiner Aufgabe
an, Belege für die Häresie der Bekta§is aufzulisten.45

Auch im folgenden wird der Bericht über die Ereignisse des Jahres
1826 immer wieder durch mehr oder weniger ausführliche Exkurse
unterbrochen. So wird etwa die Frage erörtert, was nach islamischem
Recht unter Aufrührern (bugai) zu verstehen sei, und wie sie zu bestra-

44 Üss-i Zafer, S. 158, vgl. dazu auch Heyd 1961, S. 79.

45 Üss-i Zafer, S. 199 ff.



668 TOBIAS HEINZELMANN

fen seien.46 Selbstverständlich kommt Mehmed Esad zu dem Ergebnis,
dass die meuternden Janitscharen als Aufruhrer zu betrachten und mit
dem Tod zu bestrafen seien. An anderer Stelle werden ausführliche
Berichte über die Missstände bei den Janitscharen vorgelegt.47 Von
zentraler Bedeutung zum Verständnis des Geschichtsbildes, das Mehmed

Esad dem Leser vermitteln will, ist der Abschnitt über den
Erneuerer der Religion (müceddid-i din).4* Auf diesen will ich im
Folgenden ausführlich eingehen.

Mehmed Esad bezieht sich in diesem Kapitel auf einen Ausspruch
des Propheten: "Gott sendet dieser Gemeinde zu Beginn eines jeden
Jahrhunderts jemanden, der für sie [d.h. die Gemeinde] die Religion
erneuert." ("Inna lläha yab'atu lihadihi l-ummati 'alä ra'si kulli mi'ati
sanatin man yugaddidu lahä dinahä") Er gibt auch Informationen zur
Überlieferung des hadis. Dieser gehe auf Abu Hurayra zurück und
wurde von Abu Dävud tradiert.49 Mehmed Esad nennt verschiedene
Autoren, die den hadis erläutern, und paraphrasiert schliesslich den
schafiitischen Gelehrten cAbd ar-Ra'üf al-Munäwi (gest. 1031/1621):
Der Erneuerer der Religion zeige den Unterschied zwischen verwerflicher

Neuerung (bid 'at) und Tradition (sünnef) auf, vermehre das Wissen,

beehre sein Volk durch Unterstützung und Beistand und werfe die
Fürsprecher verwerflicher Neuerungen nieder.

Mehmed Esad fahrt fort, indem er darauf hinweist, dass sich al-
Gazâlï (gest. 505/1111) in seinem Werk al-Munqid mina d-daläl fragt,
wer wohl der Erneuerer des gerade anbrechenden sechsten Jahrhunderts

sei.50 Der Kenner mag aus dieser Stelle herausgelesen haben, dass

al-Gazäli schliesslich zu dem Schluss gekommen war, er selbst sei der

46 Üss-i Zafer, S. 83-84.

47 Üss-i Zafer, S. 130-160.

48 Üss-i Zafer, S. 169-178.

49 Vgl. Wensinck u.a.: Concordance, Bd. 6, S. 164.

50 Üss-i Zafer, S. 171. Mehmed Esad nennt das Werk fälschlich Munqid 'ani d-

Dalläl. Der Fehler ist auch in der zweiten Auflage von 1293, ebenfalls S. 171,

nicht verbessert.



MEHMED ESAD EFENDIS ÜSS-I ZAFER 669

besagte müceddid.51 Doch explizit geht dies aus Mehmed Esads

Formulierung nicht hervor.
Er betont vielmehr, dass al-Gazâlï sich bewusst war, ohne die

Unterstützung eines glaubensfesten und mächtigen Herrschers nichts
ausrichten zu könne. Dass Mehmed Esad diesen Umstand hervorhebt,
verwundert nicht. Es ist klar, worauf er hinaus will: Er hat bereits mit
seiner Beweisführung begonnen, dass Mahmud II. der Erneuerer des

dreizehnten Jahrhunderts ist.
Zunächst legt Mehmed Esad dar, dass es sich bei dem Erneuerer

um einen Gelehrten handeln könne, dass im Grunde aber davon auszugehen

sei, dass in den meisten Fällen ein Herrscher dazu berufen werde,

sei es doch dessen ureigene Aufgabe, die Einhaltung des islamischen

Rechts zu garantieren. Er bezieht sich hierbei auf den Schafiiten
Magd ad-Din Ibn al-Atïr (544-606/1149-1210). Dieser habe auch
geschrieben, dass die ersten fünf Erneuerer der umayyadische Kalif
cUmar Ibn cAbd aPAzïz und die abbasidischen Kalifen al-Ma'mün, al-
Muqtadir bi-lläh, al-Qädir bi-lläh und al-Mustazhir bi-lläh waren.52

Zwei Seiten weiter fügt Mehmed Esad hinzu, welche Personen seines
Erachtens diese Aufgabe in den folgenden Jahrhunderten innehatten:
an der Wende zum achten Jahrhundert Sultan Osman Gazi, hundert
Jahre darauf Sultan Mehmed IL, schliesslich Sultan Süleyman I.53

Wichtig ist für Mehmed Esad noch, den Beginn der Jahrhunderte
zu bestimmen. Ein Zeichen dafür, dass das Ende eines Jahrhunderts
nahe, seien Aufruhr, Unruhe und vielerlei Kummer. Er beruft sich auf
al-Alqamï (gest. 969/1561), einen Schüler von as-Suyûtï (gest. 911/
1505), wenn er schreibt, was die Unruhen und Prüfungen (fiten) der

vergangenen Jahrhunderte waren:54 im ersten Jahrhundert der grausa-

51 Zu al-Gazälis Anspruch, der Erneuerer (müceddid) des sechsten Jahrhunderts

zu sein, siehe Erika Glassen: Der mittlere Weg. Studien zur Religionspolitik
und Religiosität der späteren Abbasiden-Zeit. Freiburger Islamstudien 8.

Wiesbaden 1981, S. 64 und 169.

52 Üss-i Zafer, S. 172. Mehmed Esad bezieht sich konkret auf das Werk öämi'u l-
Usül von Ibn al-Atïr.

53 Üss-i Zafer, S. 174.

54 Üss-i Zafer, S. 173-174. Zu al-Alqamï siehe Mücteba Ugur: "Alkamî," in:

Türkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, Bd. 2, S. 468-469. Mehmed Esad



670 TOBIAS HEINZELMANN

me irakische Gouverneur al-Haggäg, im zweiten die Fragen nach der
Erschaffenheit des Koran, im dritten die Qarmaten, im vierten der
ketzerische fatimidische Kalif al-Häkim bi-amri Iläh, im fünften die
Kreuzritter in Syrien und Jerusalem, im sechsten der mongolische
Herrscher Cengiz Han, im siebten (sie) Timur Leng, im achten die
Eroberung des islamischen Andalusien durch die Venezianer (sie).

Es fällt auf, dass die beiden Listen der religiösen Erneuerer sehr

einheitlich sind. Sie enthalten ausschliesslich Herrscher, und zwar der

Dynastien der Umayyaden, Abbasiden und Osmanen. Die Lücke
zwischen al-Mustazhir (um 500 h.) und Osman (um 700 h.) wird von
Mehmed Esad übergangen. Es scheint mir nicht unwichtig, zu bemerken,

dass er die Berufung des Erneuerers nicht mit dem Kalifat
verknüpft, beziehungsweise nicht verknüpfen kann, wurde doch von os-
manischer Seite niemals den Anspruch erhoben, dass bereits die Sultane

vor Selim I. die Würde des Kalifen innehatten. Die Aufzählung der

Unruhen, die den Erneuerer ankündigen, ist weniger homogen. Sie

enthält innerislamische Konflikte, religiöse Strömungen, die von den

Sunniten als Häresien eingestuft wurden, sie beinhaltet aber auch

Bedrohungen durch Nichtmuslime. Hierbei ist der Verlust Andalusiens
hundert Jahre zu früh datiert. Auch macht der Autor dafür
fälschlicherweise die Venezianer verantwortlich.

Mehmed Esad erörtert schliesslich noch, nach welcher Zeitrechnung

der Beginn der Jahrhunderte zu bestimmen sei.55 Als Ausgangspunkt

kommen die Geburt des Propheten Muhammad, die Verkündigung

der ersten Koransure, die Flucht Muhammads nach Medina, seine
Himmelsreise oder die Erschaffung der Welt in Frage. Mehmed Esads

Argumentation soll hier nicht im Detail nachgegangen werden. Sie ist
auch nicht völlig schlüssig. Zwar belegt Mehmed Esad alle seine

Argumente für die eine oder die andere Zeitrechnung durch Hinweise auf
die Werke bekannter Gelehrter. Die entscheidende Aussage, dass sich
das Datum auf die Geburt des Erneuerers beziehe, bleibt jedoch
unbegründet. Abgesehen von Sultan Süleyman I. (geb. 900 h.) wurde keine

lässt unerwähnt, dass auch öaläl ad-Dïn as-Suyûtï beanspruchte, müceddid zu

sein, vgl. E. van Donzel: "Mudjaddid," in: Encyclopaedia of Islam, new ed.,

Bd. 7, S. 290.

55 Üss-i Zafer, S. 174-176.



MEHMED ESAD EFENDIS ÜSS-I ZAFER 671

der zuvor aufgezählten Personen - nach der Hidschra-Zeitrechnung -
zur Jahrhundertwende geboren. Mehmed Esad weist nun aber darauf
hin, dass Mahmud II. im Jahr 1199 h. zur Welt kam. Ein sicheres
Zeichen für die Berufung Mahmuds II. seien die Unruhen und Häresien,
die sein Kommen ankündigten: die Wahhabiten, die den Muslimen den

Pilgerweg abschneiden wollten, die rebellierenden Janitscharen und
vor allem die ketzerischen Bekta§is. Kurz, es sei "so klar wie die Sonne

am Mittagshimmel" ("ke§-$ems fi hevaciri s-sema zahir-ü hüveyda"),
dass Sultan Mahmud II. der Erneuerer der Religion ist.56

Auch die Europäer erkannten laut Mehmed Esad klar die
herausragende Bedeutung Mahmuds II. Die Botschafter hätten Gratulationsschreiben

an die Hohe Pforte geschickt, und in Zeitungen (gazata) sei

ein Vergleich zu Zar Peter dem Grossen und der Vernichtung der Stre-
litzen gezogen worden. Mehmed Esad schliesst mit dem folgenden
Satz: "Obwohl es offensichtlich ist, dass wir nicht nötig haben, über
diese [d.h. die Ungläubigen] Zeugnis abzulegen, wurden diese Zeilen
doch gemäss dem Sprichwort 'Gut ist, was selbst der Feind anerkennt'
in das Werk aufgenommen."57

Der russische Thronfolger und spätere Zar, der sich auf seinen
Reisen durch Europa selbst um den Erwerb moderner Technologie
bemüht hatte, übte eine grosse Faszination auf osmanische Reformer
aus. Bereits Müteferikka verweist in Usulü l-Hikem fi Nizami l-Ümem
auf ihn, genauso wie später der Autor von Huläsetü l-Keläm fi Reddi l-
Avam und Ahmed Cevdet Paca.58 Bemerkenswert an Mehmed Esads

Darstellung ist jedoch, dass er den Vergleich Mahmuds II. mit Peter
dem Grossen einerseits sowie der Janitscharen mit den Strelitzen
andererseits aus der europäischen Presse bezog, diesen Umstand seinen
Lesern mitteilt und gleichzeitig die Bedeutung seiner Quelle herunterspielt.

Deutet diese Formulierung darauf hin, dass hier ein islamischer
Gelehrter, der gegenüber europäischen Neuerungen aufgeschlossen ist,
Rücksicht auf seine konservativeren Standesgenossen nimmt?

56 Üss-i Zafer, S. 177.

57 Üss-i Zafer, S. 178.

58 Huläsetü l-Keläm fl Reddi l-Avam, S. 42, Ms. or. oct. 3632, fol. 21b, und §en

1995, S. 189. Zu Ahmed Cevdet vgl. Neumann 1992, S. 57-58 und 155.



672 TOBIAS HEINZELMANN

Zusammenfassend ist festzustellen, dass das von Mehmed Esad
vermittelte Geschichtsbild ein traditionell islamisches ist. Die treibende
Kraft der Geschichte sind die Kämpfe, in denen sich die wahre Religion,

der sunnitische Islam, gegen Ungläubige und Häretiker durchsetzen

muss. Gott greift in diese Kämpfe immer wieder ein, etwa indem er
einen Herrscher sendet, der die Religion erneuert. Mehmed Esad
erkennt in Sultan Mahmud II. den Erneuerer des dreizehnten Jahrhunderts

und weist ihm damit eine herausragende Stellung zu. Doch vor
Mahmud II. hatten diese Berufung schon zahlreiche andere Herrscher
erhalten. Etwas prinzipiell Neues sind die Reformen Mahmuds II. laut
Mehmed Esad also nicht. Üss-i Zafer ist offensichtlich auf eine
konservative Leserschaft hin konzipiert.

Wir müssen davon ausgehen, dass Mehmed Esads Werk die
ideologische Grundlage für die osmanischen Reformen der späten 1820er
und 1830er Jahre lieferte. So wurden Neuerungen auf militärischem
Gebiet stets über die Verpflichtung des Muslim zum cihad
legitimiert.59 Dem widerspricht auch die Tatsache nicht, dass Mahmud II. es

seinen Feinden durch Massnahmen, die in dieses ideologische Schema

überhaupt nicht passten, leicht machte, ihn als "Gävur Sultan", als

"ungläubigen Sultan", zu denunzieren.60

59 Als Beispiel sei lediglich die Einrichtung einer militärischen Reserve (redif)

genannt, siehe dazu Baçbakanhk Argivi, Osmanli Dairesi, Mühimme-i Asäkir
Defterleri 44, S. 1-2, Evahir RA 1250 (Anfang Juli 1834).

60 Siehe dazu Heyd 1961, S. 69-74.



MEHMED ESAD EFENDIS ÜSS-I ZAFER 673

English Summary

In 1828 the printery of the Ottoman Sultan (Darü t-tibaa-i Ma 'mure)
published the book Üss-i Zafer, an apologetic account of the elimination

of the Janissaries by the official historiographer Sahhaflar-
§eyhizade Mehmed Esad Efendi. The text is written in a sophisticated,
scholarly style and enriched by several digressions (istitrad) about
historical and legal issues. In my paper I focus on three of these digressions.

Thereby I would like to survey Mehmed Esad's conception of
history.

1) Mehmed Esad discusses the origins of war, and he distinguishes
between just war (cihad) and rebellion (fitne). His main source is Ibn
Haldün. Referring to Ibrahim Müteferrika's Usulü l-Hikem fi Nizami
l-Ümem he then explains the necessity of a properly trained army. With
this he wants to prove that opposition to Sultan Mahmud's military
reforms is rebellion.

2) The author points to the fact, that among other offences the
Janissaries had thwarted the plan of Sultan Selim I. to defeat the Shiite
Persians once and for all.

3) Mehmed Esad applies the hadith "At the beginnig of each

century God sends someone to this community who renews their
religion" to Sultan Mahmud II. Like his predecessors in this mission, the
Sultan purifies the true religion from heresy, such as Wahhabism and
Bektashism.

According to Mehmed Esad the context of the elimination of the Janissaries

is a religious one, since the main duty of a ruler is the spreading
of true faith. The book Üss-i Zafer is addressed to the ulema, the
Islamic scholars. The text might therefore be geared to their world of
ideas. Mehmed Esad, however, was one of the most important
propagandists of Mahmud II. and his work influenced the ideology of the

early Tanzimat-period.



674 TOBIAS HEINZELMANN

Literatur

Aksan, Virginia (1993): "Ottoman Political Writing, 1768-1808". In: International
Journal ofMiddle East Studies 25, S. 53-69.

Aktepe, M. Munir (1965): "Es'ad Efendi. Sahhäflar-Sheykhi Zäde Seyyid Meh¬

med". In: Encyclopaedia ofIslam, new ed., Bd. 2, S. 714.

- (1977): "Es'ad Efendi". In: Islam Ansiklopedisi, Bd. 4, S. 363-365.

AHMED ASIM EFENDi (1248): Tercüme-i Siyerü l-Halebi. Bulak.

Ahmed Cevdet Paca ([1271]-1301): Tarih-i Cevdet. [Tertib-i Evvel.] 12 Bde.

Istanbul.

AHMED LÜTFI EFENDi (1290-1328): Tarih-i Lütfi. 8 Bde. Istanbul.

Babinger, Franz (1927): Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke.

Leipzig.

Berkes, Niyazi (1971): "Ibrahim Müteferrika". In: Encyclopaedia ofIslam, new ed.,

Bd. 3, S. 996-998.

BEYDiLLl, Kemal (1994): Türk Bilim ve Matbaacilik Tarihinde Mühendishäne,

Mühendishäne Matbaasi ve Kütüphänesi. Istanbul.

Brockelmann, Carl (1937-1943): Geschichte der arabischen Literatur. 2 Bde. und
3 Supplementbände. Leiden.

DONZEL, E. van (1993): "Mudjaddid". In: Encyclopaedia ofIslam, new ed., Bd. 7, S. 290.

Flemming, Barbara (1968): Türkische Handschriften. Bd. 1. (Verzeichnis der ori¬

entalischen Handschriften in Deutschland, Bd. XIII,1). Wiesbaden.

CLASSEN, Erika (1981): Der mittlere Weg. Studien zur Religionspolitik und Religio¬

sität der späteren Abbasiden-Zeit. Wiesbaden. (Freiburger Islamstudien; 8).

Has, Cükrü Selim (1988): "The Use of Multaqa'l-Abhur in the Ottoman Madrasas

and in Legal Scholarship". In: Osmanli Arastirmalari 7-8, S. 393-418.

Heyd, Uriel (1961): "The Ottoman 'Ulemä and Westernization in the Time of Selïm

III and Mahmûd II.". In: Scripta Hierosolymitana IX, S. 63-96.

Ibrahim Müteferrika (1144): Usulü l-Hikem fi Nizami l-Ümem. Istanbul.

ILGÜRSEL, Mücteba (1986): "Yeniçeriler". In: Islam Ansiklopedisi, Bd. 13, S. 385-395.

ÌNALCIK, Halil (1965): "Eshkindji". In: Encyclopaedia of Islam, new ed., Bd. 2,

S. 714-715.

KOCA Sekbanbaçi ([1332]): Huläsetü l-Keläm fi Reddi l-Avam. Tarih-i Osmanî

Encümeni ilâvesi. Istanbul. [Verwendet wurde auch Ms. or. oct. 3632 der

Staatsbibliothek zu Berlin, Preussischer Kulturbesitz.]

Kreutel, Richard F. (1959): Vom Hirtenzelt zur Hohen Pforte. Frühzeit und Auf¬

stieg des Osmanenreiches nach der Chronik "Denkwürdigkeiten und Zeitläufe



MEHMED ESAD EFENDIS ÜSS-I ZAFER 675

des Hauses 'Osman" vom Derwisch Ahmed, genannt 'Asik-Pasa-Sohn. Graz

u.a. (Osmanische Geschichtsschreiber; 3).

Kruse, Hans (1954): "Die Begründung der islamischen Völkerrechtslehre. Muham¬

mad as-Saibäni - «Hugo Grotius der Muslimen»". In: Saeculum 5, S. 221-241.

— (1979): Islamische Völkerrechtslehre. Bochum.

Levy, Avigdor (1971): "The Ottoman Ulema and the Military Reforms of Sultan

Mahmud IL". In: Asian and African Studies VII, S. 13-39.

— (1968): The Military Policy ofSultan Mahmud II 1808-1839. Unveröffentlichte
Diss. Cambridge, Mass.

Mehmed ESAD EFENDI (1243): Üss-i Zafer. Istanbul.

Mehmed Süreyya (1996): Sicill-i Osmanî. Tarih Vakfi Yurt Yaymlan 30. 6 Bde.

Istanbul.

Mehmed TAHiR, BURSALI (1333-1342): Osmanli Müellifleri. 3 Bde. Istanbul.

MÉNAGE, V.L. (1956): "Sidelights on the Devshirme from Idris and Sa'duddin." In:

Bulletin of the School ofOriental and African Studies 18, S. 181-183.

— (1965): "Devshirme". In: Encyclopaedia ofIslam, new ed., Bd. 2, S. 210-213.

— (1966): "Some Notes on the Devshirme". In: Bulletin ofthe School of Oriental
and African Studies 29, S. 64-78.

Neumann, Christoph K. (1994): Das indirekte Argument. Ein Plädoyer fur die

Tanzïmât vermittels der Historic Die geschichtliche Bedeutung von Ahmed

Cevdet Pasas Ta 'rïh. Münster und Hamburg.
NlZÄMULMULK (1987): Das Buch der Staatskunst. Siyäsatnäma. Aus dem Persi¬

schen übersetzt von Karl Emil Schabinger Freiherr von Schowingen. Zürich.
Sanizade ATAULLAH EFENDI ([1291]): Tarih-i Sanizade. 4 Bde. [Istanbul].
SEN, Adii (1995): Ibrahim Müteferrika ve Usulü 'l-Hikem fi Nizâmi 'l-ümem. Ankara.

(Türkiye Diyanet Vakfi Yayinlan; 184).

Sertoglu, Midhat (1986): Osmanli Tarih Lügati. Istanbul.

Shaw, Stanford J. (1971): Between Old and New. The Ottoman Empire under Sul¬

tan Selim III, 1789-1807. Cambridge, Mass.

Ugur, Mücteba: "Alkamî". In: Türkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, Bd. 2,

S. 468-469.

UZUNÇARÇILI, Ismail Hakki (1965): Osmanli Devletinin Ilmiye Teskilâti. Ankara.

— (1943-1944): Osmanli Devieti Teskilâtindan Kapukulu Ocaklari. 2 Bde. Ankara.

WENSINCK, A.J. u.a. (1936-1988): Concordance et Indices de la Tradition Musul¬

mane. 8 Bde. Leiden.




	Die Auflösung der Janitscharentruppen und ihre historischen Zusammenhänge : Sahhaflarşeyhizade Mehmed Esad Efendis Üss-i Zafer

