Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 3

Artikel: Entre Hadt et gouverneur : la pratique de I'histoire chez les musulmans
damascenes au XVllle siécle

Autor: Sitzler, Kim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147506

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR:
LA PRATIQUE DE L’HISTOIRE CHEZ LES MUSULMANS
DAMASCENES AU XVIIIF SIECLE

Kim Sitzler

En Europe, la discipline historique a connu un changement irréversible
au cours du dix-huitiéme siécle. La Querelle des anciens et des moder-
nes se transposait dans 1’Histoire. Les héritiers des Modernes, devenus
historiens ou philosophes, dénongaient les savants, les érudits qui ne
faisaient qu’accumuler des faits sans les interpréter dans la perspective
du progrés de I’humanité.' Sur la rive orientale de la Méditerrannée,
cette euphorie du progrés aurait ¢tonné les contemporains des nou-
veaux historiens européens. Ce qui caractérise la vision de ’histoire
telle qu’elle est exprimée par les Damascénes du dix-huitiéme siécle
cst le sentiment de s’éloigner d’un age d’or. Au lieu d’éprouver un
progres, leur préoccupation était de ne pas perdre le contact avec 1’age
de la révélation mise en pratique par le prophéte Muhammad. Nous
essaierons de fournir, ici, des éléments de la pratique de I’histoire dans
la ville de Damas en nous limitant a la premiére moiti¢ du dix-huitiéme
siecle. Apres une longue série de gouverneurs allogénes dans la pro-
vince ottomane de Damas, cette période correspond a I’ascension et a
la consolidation d’une famille considérée comme arabe a la téte de
I’administration provinciale.” Cette nouvelle donnée politique n’a
pourtant pas affecté la dominante religieuse et morale de 1’identité que
créaient les historiens.

1 Sur ce débat, cf. Chantal Grell, L ‘histoire entre érudition et philosophie. Etude
sur la connaissance historique a l'dge des Lumieres, Paris 1993, p. 22 sqq. et
passim.

2 Entre 1725 et 1783, cing gouverneurs de la famille al-‘Azm se succédaient a
Damas, avec des interruptions. Leurs gouvernements €taient parfois tres longs
par rapport aux nominations annuelles qui dominaient jusqu’au deuxieme quart
du siecle.



614 KIM SITZLER

Dressons, d’abord, I’inventaire des genres de sources qui peuvent
nous intéresser. Si I’histoire implique la description ou I’interprétation
des actions de I’homme, nous pouvons distinguer le genre historique
d’autres formes de production littéraire, telles que le droit, la langue,
les sciences coraniques ou la littérature. Cette définition inclut néan-
moins tout un domaine de connotation religieuse, qu’il s’agisse de la
tradition prophétique, des rapports sur les compagnons du Prophéte et
leurs successeurs, ou encore des récits sur les hommes saints. Pensons
aussi aux ouvrages biographiques, souvent organisés selon des critéres
1déologiques (une école de droit), ou selon des catégories profession-
nelles (les experts de la tradition prophétique). Cette addition faite,
nous nous retrouvons avec un corpus qui comprend non seulement la
catégorie “d’histoire”, mais aussi une bonne partie de celle de “hadit”
et d’autres types de littérature religicuse.’

Le but de I’opération qui consiste a rassembler ta’rih et hadit dans
une seule catégorie (et d’augmenter considérablement le nombre
d’ouvrages historiques) n’est pas de faire des lecteurs damascénes des
historiens acharnés. Plutot, elle sert a brouiller les limites que la taxi-
nomie pourrait dresser entre deux genres qui, réunis, nous fournissent
des ¢léments pour traiter de la fonction de I’histoire 4 Damas au dix-
huitiéme siecle.

3 Establet et Pascual ont récemment présenté un tableau qui organise selon les
genres les livres présents dans les bibliothéques privées damascénes autour de
1700. La catégorie “histoire” n’y représente que 5% du nombre total des livres,
tandis que le “hadit” y figure avec 12%. Les deux catégories les mieux repré-
sentées sont le tasawwuf, et de loin la plus importante le droit (27%). Colette
Establet et Jean-Paul Pascual, “Les livres et les gens a Damas vers 1700”, in:
Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée 87-88 [Livres et lecture
dans le monde ottoman], 1999, p. 157 sq.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 615

L homme et ’espace en perspective sacrée

La tradition prophétique (hadif) a contribué a la formation de
I’historiographie dés le deuxiéme si¢cle de 1’hégire.* Sans succomber
au piege de I’essentialisme, nous pouvons affirmer que la symbiose des
deux disciplines maintient de sa vigueur au dix-huitiéme siécle. En
cffet, I’une des activités principales de 1’expert de hadit (muhaddit)
reste d’assurer la transmission d’un savoir historique (que sont les dires
ct les actions du Prophéte) en se tenant de maniére plus ou moins
stricte aux exigences de la discipline. Parmi ces exigences est celle de
prouver la contemporanéité du transmetteur et du récepteur, la possibi-
lit¢ d’une transmission idéalement orale d’un fait prophétique.’ Cette
preuve est fournie par des certificats de transmission (igaza) qui sont
utilisés pour la composition de I’inventaire des transmissions (fabar).
Les tabats sont des textes écrits vers la fin de la vie active d’un
muhaddit. Ils constituent des testaments scientifiques de caractére a la
fois autobiographique et technique. Autobiographique dans la mesure
ou [’auteur livre en général un abrégé de son éducation et des rencon-
tres avec ses professeurs, souvent en précisant la date et 1’endroit ou
une transmission d’une tradition prophétique ou d’un texte relevant des
sciences religieuses dans le sens large a eu lieu. Les biographies des
professeurs sont partie intégrante du tabat. Parfois, si I’auteur descend
d’une famille prestigieuse, il dédie un chapitre aux biographies de ses
ancétres. Dans le fabat, nous trouvons donc un grand nombre de don-
nées sur les activités et les déplacements des professeurs de hadit et sur
ceux de leurs transmetteurs. Ceci en fait une source de premiére im-
portance pour I'unité de base de 1’historiographie de la période: la bio-

graphie.

4 Cf. Tarif Khalidi, Arabic Historical Thought in the Classical Period, Cam-
bridge 1994, pp. 17-30.

5 Nous ne nous référons, ici, qu’a une forme de transmissions possible. S’il y a
bien des formes de transmission qui n’exigent pas la contemporanéité entre les
deux parties, elles n’ont pas la méme valeur technique (p. ex. la transmission a
des personnes a naitre [par une igazat li-'I-ma‘dium], cf. pour les modes de la
transmission Yahya al-Nawawi, al-Manhal al-rawi min taqrib al-Nawawi,
Beyrouth s.d., pp. 102-121, ici p. 112).



616 KIM SITZLER

Parmi les textes biographiques que nous trouvons a Damas pour la
période choisie, citons d’abord les biographies monographiques qui
sont consacrées aux protagonistes de 1’histoire religieuse ou, rarement,
a des ancétres fondateurs d’une famille.® L histoire religieuse ne con-
cerne pas seulement les premiers siécles de I’Islam, mais s’étale jus-
qu’a une époque récente. En témoigne la biographie que Kamal al-Din
al-Gazzi (0b.1203/1799) a consacrée a ‘Abd al-Gani al-Nabulusi
(ob.1143/1731), a la fois phare de la mystique damasceéne et arricre
grand-pére de ’auteur.” Dans I’introduction, Kamal al-Din nous indi-

6  Nous trouvons une série de biographies des fondateurs des quatre écoles de
droit: Isma‘il b. Muhammad al-‘Aglini (ob.1162/1749), ‘Igd al-lwlv’ wa-'l-
zabargad fi targamat al-imam al-galil Ahmad, Princeton University Library
(PUL), Yahuda section 235 (Cat. Mach 4682); idem, Tag al-muluk al-nafis bi-
targamat al-imam al-Safii Muhamad b. Idris, ibid. (Cat. Mach 4678); idem,
Iqd al-la’ali wa-'l-margan fi targamat al-imam Abi Hanifa al-Nu‘man, ibid.
(Cat. Mach 4663). En outre, des biographies des compagnons du Prophéte et
d’autres personnages d’importance religieuse: ‘Abd al-Latif al-Dimasqi, Asma’
al-sahaba al-Badriyin, PUL (Yahuda) 1585 (Cat. 4611); Ga‘far b. Hasan al-
Barazangi (ob. 1179/1765), Galiyat al-kurab bi-ashab sayyid al-‘Agam wa-'I-
‘Arab PUL (Yahuda) 4243 (Cat. Mach 4610); Ahmad al-Manini (ob. 1172/
1759), Sarh al-sadr bi-sarh urgizat Istinzal al-nasr bi'-'I-tawassul bi-ahli Badr
PUL (Yahuda) 4033 (Cat. 4609); Hamid b. ‘Ali al-‘Imadi (ob. 1171/1757), Ga-
mal al-sira wa-"l-lihya fi targamat sayyidina Dihya, PUL (Yahuda) 509 (Cat.
Mach 4608); idem, Daw’ al-sabah fi targamat sayyidina Abi ‘Ubayda b. al-
Garrah; Isma‘il al-‘Aglini, Id@’at al-badrayn fi targamat al-Sayhayn, PUL
(Yahuda) 214 (Cat. Mach 4645).

7  Kamal al-Din Muhammad b. Muhammad al-Gazzi, al-Wird al-unsi wa-'I-
warid al-qudsi fi targamat sayyidi ‘Abd al-Gani al-Nabulusi, PUL (Yahuda)
2269 (Cat. Mach 4719). Nous citons une autre copie, collationnée sur
I’autographe de Princeton, dont nous remercions la communiation a Bakri
Aladdin (Damas). Cet ouvrage volumineux (179 et 266 foll., respectivement)
contient, outre la biographie de ‘Abd al-Gani, celles de ses professeurs et de
ses nombreux éléves et constitue par cela un ensemble d’informations pré-
cieux.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 617

que ses sources. La moitié des textes utilisés sont des tabats,” tandis
que les autres sont des biographies mystiques d’éléves de ‘Abd al-
Gani,’ des extraits d’anthologies'® et un dictionnaire biographique.'’
Ce dernier nous méne au deuxiéme genre d’écriture biographique, dont
I’importance pour I’historiographie musulmane est patente: les dic-
tionnaires. Celui qu’a utilisé Kamal al-Din, le “Collier de perles des
personnalités du douziéme siécle [de 1’hégire] (Silk al-durar fi a‘van
al-qarn al-tani ‘aSar)” de Muhammad Halil al-Muradi, juriconsulte
(mufti) de 1’école de droit hanafite, est la piéce maitresse du genre bio-
graphique de la période. L’ouvrage contient des centaines de biogra-
phies, tantdt en quelques lignes, tantot en plusieurs pages. Kamal al-
Din al-Gazzi et d’autres I’appellent aussi Tarik al-Muradi, “1’Histoire
d’al-Muradi” et dans la préface, on lit que le Silk al-durar contient “les
biographies et les histoires (al-taragim wa-"l-tawarih)”'* des personnes
qui figurent dans le dictionnaire. Regardons 1’introduction d’al-
Muradi:

“La science de I’histoire et des récits historiques, la transmission des vertus et
la sauvegarde des traditions sont de premiére importance [...]. Les experts du

8  Celui du grand-pére de Kamal al-Din et gendre de ‘Abd al-Gani al-Nabulusi,
Muhammad b. ‘Abd al-Rahman al-Gazzi (ob. 1167/1754), Latd@’if al-minna fi
fawa’id hidmat al-sunna, [ms PUL (Yahuda) 2432 (Cat. Mach 82)]; celui de
Isma‘l al-‘Agluni, Hilyat ahl al-fadl (Kamal al-Din ne donne pas de titre, mais
celui-ci se trouve dans le manuscrit de la Bibliothéque Nationale Syrienne
(BNS), No. 29, fol. 2r.); et celui de Ahmad al-Manini, al-Qawl al-sadid fi it-
tisal al-asanid, [ms (BNS), No. 8939].

9  Husayn b. Tu‘ma al-Baytimani (ob. 1175/1761), al-Masrab al-hani al-qudsi fi
karamat al-Sayh ‘Abd al-Gani al-Nabulusi, [PUL (Yahuda) 1808 (Cat. Mach
4718)].

10 Muhammad Mahmidi (ob. 1111/1699), Day! al-rayhana. Kamal al-Din attri-
bue I'ouvrage érronément a ’auteur de al-Nafha al-rayhana elle-méme, Mu-
hammad Amin al-Muhibbi (ob. 1111/1699).

11  Celui de Muhammad Halil al-Muradi, Silk al-durar fi a‘yan al-qarn al-tani
‘aSar, 4 volumes en 2 tomes, Bulaq 1301/1884 et Beyrouth [Dar Ibn Hazm)]
31988. Cf. infra.

12 Ibid, t. I, p. 2.



618 KIM SITZLER

hadit y employérent [...] leur temps et en embellirent leurs heures [...]. Les plus
éminents des savants écrivirent dans ce genre des ceuvres sans pareil, car le pi-
lier de la transmission des sources de la religion [repose] sur la classification
des transmetteurs selon leur fiabilité¢ (‘ala 'I-garhi wa-'l—ta‘dt'l)13 et [dans la
science de I’histoire,] I’étudiant trouve ce qui le pousse a I’étude. [...] Abu
Hayyan a mentionné dans les conseils a ses enfants: vous devez étudier
I’histoire (al-tawarih) parce qu’elle épanouit I’esprit [...].

Je n’ai vu personne faire les biographies du douziéme siécle de I’hégire
[...], et il m’incombait donc d’emprunter le chemin des historiens (an uslika
hatik al-masalik, wa-akina fi sabili 'I-mw’arrihina salik). J’ai rassemblé cette
belle histoire (tarih) [...] [mentionnant] les circonstances des personnes et
[donnant leur] description. Chez moi, j’ai rassemblé tout un ensemble de récits
de voyages (rihlat), de tabats et de biographies [...], [et j’ai appris des choses]

5 s . . 14
par les bouches, oralement, et par écrit sur des pays que je n’ai pas vus.”

[’essentiel est dit: 1’Histoire est justifiée par son caractére sacré et ses
sources ont presque toujours une marque spirituelle. C’est la cas des
tabats qui retracent 1’éducation religieuse d’un savant, c’est le cas aussi
des récits de voyage qui décrivent des périples spirituels, suivant les
savants éminents et les tombeaux prestigieux. Al-Muradi est le fidele
assembleur de ces renseignements, et étant donnée la nature autobio-
graphique de beaucoup de ses textes de base, il ne nous surprend pas
que les entrées prennent souvent une forme élogieuse. A ceci s’ajoute
un autre trait inhérent a I’entreprise: avec peu d’exceptions, seuls les
intellectuels deviennent des perles du collier. Quant aux autres, ils ne
font pas véritablement partie de cette histoire 4 dominante sacrée. La
nature des sources exclut presque toujours les hommes politiques, les

13 Cf. pour ce concept Tarif Khalidi, op. cit., p. 208 sq. et EI* I:473b.

14 al-Muradi, Silk, t. 1, p. 4. Al-Muradi énumeére quelques sources dont il dispose:
‘Abd al-Rahman b. Muhammad al-Dahabi, al-Rihla; Mustafa b. Fath Allah al-
Hamawi, “I’historien de la Mecque”, a/-Rihla; Muhammad Amin al-Muhibbi,
al-Nafha, Muhammad al-Mahmudi, Day! al-nafha; le tabat de Muhammad b.
‘Abd al-Rahman al-Gazzi, Lat@’if al-minna et son Tadkirat al-adabiya; ‘Abd
al-Gani al-Nabulusi, al-Rihla al-kubra et al-Rihla al-sugra al-Higaziya wa-'l-
Qudsiya; et “d’autres inventaires de professeurs (masyahat wa-ma‘agim) et in-
ventaires de traditions (athat).” Ibid., p. 4.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 619

commergants, les femmes. La richesse matérielle et le pouvoir terrestre
ne sont pris en considération qu’au cas ou ils ont un rapport avec la vie
intellectuelle.

Parmi les personnes que le biographe choisit pour son Diction-
naire, il y a beaucoup de gens originaires de cette ville, mais aussi des
nouveaux venus et des savants de passage d’origine trés variée." Il
présente ses données comme des faits et il ne juge que rarement de
maniére explicite. Parfois, il abrége, il reformule, mais ne laisse pas
libre cours a son calame. Il organise les entrées selon 1’ordre alphabéti-
que et, a I’intérieur des articles, il commence par les différentes parties
du nom, les titres professionnels et honorifiques et la date de naissance
avant d’enchainer des éléments de 1’éducation de la personne en ques-
tion, préférablement en donnant les noms de ses professeurs, parfois en
mentionnant quelques ouvrages qu’il a lus sous leur direction. Le cur-
sus éducatif occupe le plus grand espace. Ensuite, si le biographe dis-
pose d’autres renseignements, il ajoute des postes que le protagoniste a
occupé, des ouvrages qu’il a pu écrire, des faits divers et des morceaux
de poésie, pour conclure avec la date de la mort et le lieu
d’enterrement. Cette structure de base peut étre modifiée en fonction
des données dont il dispose. Si le matériel ne suffit pas a donner une
image consistante a un personnage, al-Muradi ajoute laconiquement:
“en général, ¢’était un homme intégre”, ou: “il continua [sa vie] sur le
bon chemin [jusqu’a la mort].” Le dictionnaire est construit sur la base
d’informations a caractére religicux et il sert, a son tour, a informer les
savants des générations suivantes sur les parcours de leurs prédéces-
seurs.

Si la biographie est la forme principale d’écriture historique, elle
n’est pas pour autant la seule a reposer sur un modele forgé par les
sciences religieuses. Lié a la tradition prophétique, mais aussi aux tra-

15 Stephen Tamari donne une statistique de 1’origine des personnes dans le Silk. 11
compte 64.3% de personnes originaires de Damas, tandis que les Ottomans
turcs, les Egyptiens, les personnes originaires de la péninsule arabique et les
Irakiens occupent entre 5.2% et 8.7% des entrées. Stephen E. Tamari,
Teaching and Learning in 18" Century Damascus: Localism and Ottomanism
in an Early Modern Arab Society, Diss. Georgetown, Washington 1998, non
publiée, p. 97.



620 KIM SITZLER

ditions populaires, le genre des “titres de gloire” a une ambition diffé-
rente. Il cherche a satisfaire non pas la connaissance des hommes,
comme c’est le cas pour les biographies, mais celle de 1’espace. Il ne
s’agit pas d’un espace naturel, mais d’une géographie spirituelle, pro-
duit de I’histoire sacrée de la région. Le genre des fada’il ou mahasin
emploie 1’éventail d’arguments traditionnel pour un ouvrage savant.
Nous en analysons ici un exemple di au muhaddit Ahmad al-Manini
(1089/1678-1172/1759).'° 11 écrit, entre 1158/1745 et 1169/1756,'" un
ouvrage intitul¢ “Les marques des mérites de la Syrie (al-Alam bi-
fadd’il al-Sam)”"® qui traite des “titres de gloire” de Damas et de ses
environs."’

La préface des A/am commence par des lamentations sur la situa-
tion historique dans laquelle se trouve Damas au dix-huitiéme siécle:
les souffrances (mihan), les malheurs (masa’ib), les fatalités (nawa’ib),
les afflictions (nakabat) et les vagues de maux (amwadg al-Suriir) sont
les attributs donnés aux événements du quotidien.”® Les choses sont
hors contrdle, (haragat ahwaluha [al-Sam] ‘an al-nizam), la ville est
entrée dans le désordre et la perturbation (hilal, inhiram). C’est le vo-
cabulaire du pessimiste qui prime. Ce malaise omniprésent a pour con-
séquence, remarque 1’auteur, qu’on commengait a parler mal de Da-
mas, que les rumeurs se répandaient parmi “les habitants du désert aus-

16  Al-Manini était prédicateur du vendredi suppléant a la mosquée des Omayya-
des de Damas et professeur dans diverses madrasa-s de la ville.

17 Le terminus ante quem est donné par une marque de possession de la copie
manuscrite a la Bibliotheque Nationale de France (BN), arabe 6168, datée de
1169/1756, fol. 1r.

18 Nous nous appuyons sur le ms BN 6168 [cité¢ A/-Alam (ms)] et sur 1’édition
d’al-Halidi, Jérusalem 1943 [citée A/-Alam (éd.)].

19 Les “titres de gloire” de la ville avaient déja été décrits, notamment par ‘Abd
Allah al-Badri (ob. ca. 909/1503), dont le livre Nuzhat al-anam fi mahasin al-
Sam est abondamment cité par al-Manini. Le précurseur des auteurs tardifs est
‘All b. Muhammad al-Raba‘i, I'lam fi fad@’il al-Sam (ob. 435/1043; Bork-
Qaysieh, cf. infra, passim, donne Rabi‘i et Jeanine Sourdel-Thomine, “Les an-
ciens lieux de pélerinage damascains d’aprés les sources arabes’” in: BEQ XIV
(1952-1954), p. 66 sqq., écrit Ruba‘i.), cf. GAL, I, 331.

20  Al-Alam (ms), fol. 1v. sq.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 621

s1 bien que parmi ceux des villes”. Mais surtout, cette mauvaise répu-
tation est, selon al-Manini, a 1’origine d’une certaine négligeance vis-a-
vis de Damas de la part de la capitale de I’Empire. Pour que le regard
d’Istanbul redevienne clément, al-Manini se propose de mettre en évi-
dence les mérites de la ville. Il recense les hadits concernant Damas,
“parce que ceci est un moyen pour faire respecter [Damas] a la Su-
blime Porte.”' Le texte s’inscrit donc dans une stratégie que 1’on pour-
rait appeler publicitaire. Le but en est de relever le prestige de la ville
aupres du pouvoir central par les mérites liés a I’histoire spirituelle de
la région.Voyons comment il procéde. L’ouvrage est divisé en huit
chapitres, comme “le nombre des portes du paradis, parce que [Damas]
se trouve, en ce qui concerne ses mérites, parmi les villes du paradis”.**

La littérature des “titres de gloire” se heurte au manque de sources
irréfutables qui pourraient établir, une fois pour toutes, une hiérarchie
religicuse des régions et des villes sur la base des textes sacrés. Al-
Manini, en effet, ne peut pas démontrer la supériorité de Damas par des
versets coraniques. Ni Dimasq, ni al-Sam ne sont mentionnées dans le
Coran. Il doit se référer aux exégétes qui mettent en relation avec la
région des versets comme “la terre que nous avons bénie (al-ard al-lati
barakna fihd)”,” “la mosquée trés éloignée dont nous avons béni
I’enceinte (al-masgid al-agsa al-lati barakna hawlaha)”,”* “[sur] une
colline tranquille et arrosée ([ild] rabwatin dati gararin wa-ma‘in)”,”
“mes serviteurs justes hériteront de la terre ([...] anna 'l-arda yarituha

21 Al-Alam (ms), fol. 2v.

22 Ibid. ‘Abd al-Rahman b. ‘Abd al-Razzaq (ob. 1138/1726), auteur d’un ouvrage
du méme genre, Hadd’iq al-in‘am fi fadd’il al-Sam, divise, lui aussi, son ou-
vrage en huit chapitres par 1’analogie aux huit portes de Damas. Cf. Usdma
‘Anuti, al-Haraka al-adabiya fi bilad al-Sam, Beyrouth 1971, p. 207 sq.

23 Coran, XXI:71 et 81 (trad. D. Masson, Paris 1967). Al-Manini: “C’est-a-dire
al-Sam”, pour le premier des deux passages, et: “C’est-a-dire al-Sam selon ce
que disaient beaucoup d’exégétes”’, pour le deuxiéme passage. Al-Alam (éd.),
p. 53.

24 Coran, XVII:1. Al-Manini: “C’est-a-dire al-Sam, Palestine et les entourages.”
Al-Alam (éd.), p. 53.

25  Coran, XXIII:50. Al-Manini: “Il s’agit de Damas ou bien de la Giita de Damas,
selon ce que disaient beaucoup d’exégétes.” Al-Alam (éd.), p. 53.



622 KIM SITZLER

‘ibadiya 'l-salihiin)”*° et “la terre sainte [que Dieu vous a destinée] (al-
ard al-muqaddasa [allati kataba 'llahu lakum]).”*’ Ces mémes expres-
sions ont servi (et servent toujours) a étayer des mérites géographiques
divers.”® La méthode pour interpréter ces versets repose sur des textes
d’autorité qui proposent souvent les localisations les plus diverses pour
un verset.” Cette ambiguité ne fait pas des six passages coraniques
évoqués des arguments trés forts pour la supériorité d’al-Sam.

Les traditions prophétiques ne servent pas beaucoup non plus,
puisque les mentions positives d’al-Sam sont rares et souvent douteu-
ses d’un point de vue technique. Aucun hadit répertorié par al-Buhari
et par Muslim ne fait mention directe d’al-Sam ou de Damas, et al-
Manini doit s’appuyer sur des hadits rapportés par des collections mi-
neures. “Vous étes voués a al-Sam, puisqu’il est le meilleur des pays de

26  Coran, XXI:105. Al-Manini: “Ils disaient qu’il s’agit de la terre sainte”. Al-
Alam (éd.), p. 53.

27 Coran, V:21. Al-Manini: “C’est-a-dire al-Sam.” Al-Alam (éd.), p. 53.

28 P.ex., larabwat dat qarar wa-ma‘in (XXIII:50) sert de lieu de repos a Marie et
son fils. Dans I’édition du Coran diffusée par le mouvement de 1’Ahmadiya,
Der heilige Qur-an. Arabisch und Deutsch, édité par Hazrat Mirza Nasir Ah-
mad, *1988, p. 643, la colline est transposée au Cachemire.

29 C’est le méme procédé qu’avait utilis¢ Muhammad Ibn Kannan, chroniqueur
que nous rencontrerons plus loin, dans un ouvrage comprenant un chapitre sur
les titres de gloire. Al-Mawakib al-Islamiya fi al-mamalik wa-'l-mahasin al-
Samiya, édité par Hikmat Isma‘il et revu par Muhammad al-Misri, 2 vols., Da-
mas [Mansurat wizarat al-taqafa, série ihya’ al-turat al-‘arabi, No. 92] 1992,
p. 361 sq. — Pour le verset “0 mon peuple, entrez dans la terre sainte que Dieu
vous a préscrite (ya gawmi 'dhuli 'l-arda 'l-mugaddasata 'llati kataba 'llahu
lakum)”, Ibn Kannan discute les attributions d’al-ard al-mugaddasa et montre,
contrairement a al-Manini, que les interprétes ne sont pas unanimes et que plu-
sieurs possibilités pour la localisation de cette terre sainte sont données: Gabal
Tur (Sinai), Jérusalem, Ariha (Jéricho), Damas, Palestine et une partie de la
Jordanie ce qui revient a ce que cite Abi 'l-Hattab Qatada b. Da‘ama (ob.
117/735): al-Samu kulluhd. Ton Kannan, op. cit., p. 362. — Ahmad al-Manini
hésite a apporter les interprétations proposent des localisations hors de la Syrie.
Cf. Al-A'lam (éd.), p. 72.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 623

Dieu. Les meilleurs de sa création y habitent [...]”*° et “Le Prophéte
dit: Des armées de soldats seront convoquées en Syrie, en Irak, au Yé-
men. [Abd Allah dit:] choisis pour moi, 6 envoyé¢ de Dieu. [...] [Le
Prophéte] dit alors: tu es voué a al-Sam.””' En bon muhaddit, al-
Manini sait que ces deux rapports n’ont pas le poids nécessaire, et il en
présente un troisiéme, selon lequel le Prophéte a signifié la Syrie a
deux de ses Compagnons 4 trois reprises.’> Ce hadit est pourvu de plu-
sieurs chaines de transmetteurs faibles. Pourtant, dit al-Manini, “[par]
le grand nombre de chaines [différentes, il est a considérer que] I’une
répare 1’autre, et qu’il s’éléve au rang de bon (hasan).” L’auteur doit
recourrir & des techniques sophistiquées pour arriver a un résultat peu
convaincant. La pénurie de sources slires exige du matériau supplé-
mentaire.”* Al-Manini apporte donc des rapports sur les Compagnons
du Prophéte et leurs successeurs.>

30  Hadit attribué a Abl Durr. Il figure dans les collections d'al-Tabarani [dans le
Mu‘¢am al-kabir] et d’al-Suyiiti [dans le Gami‘ al-sagir]. Al-Manini, al-4‘lam
(ms) fol. 4v. et (éd.) p. 53.

31 Hadit rapportée par ‘Abd Allah b. Hawala, mort a Damas en 58/678. Cf. le
Musnad de Tbn Hanbal, II, 99 et 119. Dans la version de Abu Dawud, des élé-
ments des deux hadit-s sont réunis dans un seul. Cette version est mentionnée
par al-Manini et citée par ‘Abd al-Gani al-Nabulusi in: Dahd’ir al-mawarit fi
dalala ‘ala mawadi® al-hadit, Le Caire [al-Azhar] 1352/1934, p. 293. Al-A‘lam
(éd.), p. 54.

32 Répertori¢ par al-Tabarani.

33 Al-Alam (éd.), p. 54.

34 Al-Manini ajoute des rapports de validité limitée: “Le bien a été divisé en dix
parties, dont neuf revenaient a la Syrie et une au reste de la terre. Le mal a
[également] été divisé en dix parties, dont une [revenait] a la Syrie et les autres
au reste de la terre.” [Ibid., fol. 8v.] C’est Abli Yahya Zakariya b. Muhammad
al-Qazwini [600/1203-683/1283; EI* 1V:896b] qui cite ce rapport dans les
‘Aga’ib al-buldan, se référant a ‘Abd Allah b. ‘Amr b. al-‘As. Al-Manini le re-
prend volontiers et en ajoute d’autres: [La plupart des rapports suivants sont ti-
rés par al-Manini de ‘Abd Allah al-Badri, op. cit. (ms), fol. 48v]. “Abu Hurayra
[...] a dit: quatre villes sont parmi villes du paradis et quatre sont parmi les vil-
les de I’enfer. Les villes du paradis sont la Mecque, Médine, Jérusalem et Da-
mas, tandis que les villes de I’enfer sont Constantinople, Tibériade, Antioche



624 KIM SITZLER

[La continuité sacrée

Al-Manini cite deux récits évoquant la construction de Damas, dont un
situc la fondation avant la naissance d’Abraham®® et I’autre 1’attribue a
un serviteur d’Alexandre le Grand.’” L’auteur ne semble préférer au-
cune des deux versions, mais il évoque la construction d’un temple
(kanisa) par le serviteur d’Alexandre. Ce temple signifie la continuité

[...] et San‘@’.” [Déja al-Badri avait précisé — citant un prédécesseur (1’édition,
p. 65, lit Abu ‘Abd Allah al-Suyuti au lieu de Abu ‘Abd Allah al-Saqati) — qu’il
ne s’agit pas de la ville yéménite, mais de San‘a’ en Roumélie.] D’autres ont
insisté sur la validité de ce rapport, notamment ‘Abd al-Rahman al-‘Ulaymi
(0b.927/1521), I’auteur d’un ouvrage sur I’histoire de Jérusalem et Hébron [A/-
Uns al-galil bi-tarih al-Quds wa-'l-Halil] qui est cité par al-Manini: “Ce hadit
[...] n'est pas mawquf @ Abl Hurayra [un hadit mawqif est une tradition re-
montant a un compagnon du Prophéte qui n’est pas rattachée au Prophéte lui-
méme], mais il est marfi‘ et il [remonte donc] au Prophéte.” [Un hadit marfu‘
est un rapport remontant au Prophéte par une chaine faible, notamment si le
mode de la transmission entre compagnon du Prophete et tabi‘i n’est pas spéci-
fié.] Pourtant, al-Manini ne I’inclut pas parmi les traditions prophétiques, car il
juge sa chaine de transmission trop faible. Notre auteur continue & puiser dans
Nuzhat al-anam d’al-Badri d’ou il cite le rapport remontant a Ka‘b al-Ahbar
[qui accompagna ‘Umar b. al-Hattab a Jérusalem et mourut en 32/652-3 env.
en Syrie. EI* IV:330b]: “Dieu n’a pas envoyé un seul prophéte [d’autres lieux]
que de la Syrie, et s’il n’était pas de la Syrie, il émigrait en Syrie”, ou celui se-
lon lequel le monde aurait la forme d’un aigle et al-Sam en serait la téte. [Al-
Aflam (éd.), p. 65. 1l s’agit donc d’une version différente de celle qui associe la
téte de I'oiseau a la Chine, cf. EI* 11:590b. Dans la version citée, les ailes re-
présentent I’ Afrique du Nord et I'Irak, respectivement. Derriére 1’Trak, sont si-
tués Wag et Waq al-wagq.] 11 se sert en outre de I’Histoire de Ibn ‘Asakir
(0b.651/1176), de celle d’al-Hatib al-Bagdadi (ob. 463/1071), et du Sarh al-
gami‘ al-sagir d’al-Munawi (ob. 1031/1621).

35  Al-Aflam (ms.), fol. 8r.

36 Al-Manini tire cette information de Ibn ‘Asakir qui lui-méme 1’attribue a Abu
'I-Farag al-Isbahani. Al-4A‘lam (éd.), p. 67.

37 Ici, al-Manini se référe a de Muhammad b. Sakir al-Halabi al-Darani al-
Dimasqi al-Kutubi (ob. 764/1363), ‘Uyun al-tawarih. Loc. cit.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 625

matérielle avant et aprés I’avénement de I’Islam, puisqu’il était a
I’emplacement de 1’actuelle mosquée des Omayyades, les Grecs ayant
¢largi le lieu a I’étendue de celle-ci. Mais nous ne nous trouvons pas
pour autant dans une histoire profane, car al-Manini précise que le ser-
viteur d’Alexandre avait construit le temple pour servir a (un seul)
Dieu (ya‘budu 'llaha fiha). Un autre élément visible de cette continuité
sont les portes de la ville. Al-Manini attribue trois portes au serviteur
d’Alexandre. Aujourd’hui, dit-1l, huit portes sont utilisées, selon le
nombre des portes du Paradis,”® et les autres sont condamnées.” Al-
Manini nous fournit une liste des sept portes utilisées par les Grecs.
Ces portes grecques sont les seules a faire irruption dans la continuité
monothéiste, car al-Manini rappelle que les Grecs avaient vénéré les
planetes dont ils avaient placé des représentations sur les portes res-
pectives.

Les autres mérites anté-islamiques de Damas sont la nature splen-
dide de la Giita, un des quatre Paradis de la terre,* et surtout les deux
mille sept cent tombes de prophétes, dont al-Manini affirme: “Des
tombeaux des prophétes il ne reste aujourd’hui & Damas [...] que celui
de Jean-Baptiste dans la mosquée des Omayyades [...]”,*" au sujet du-
quel se multiplient les histoires de gens qui y ont entendu du bruit, qui
ont vu qu’il s’ouvrait, voire qui ont vu Jean se promener dans la mos-
quée.* 1l cite d’autres tombeaux, dont I’emplacement est parfois con-

38 Ibid., p. 68. Rappelons que I’auteur construit son ouvrage en huit chapitres,
avec la méme explication.

39 Les portes condamnées sont: Bab Kaysan, Bab al-Sagir, Bab al-Sirr (qui don-
nait I’accés secret a la citadelle), ainsi que d’autres portes secretes. Ibid., p. 69.

40 Les trois autres sont Sugd Samarqand, Si‘b Bawwan et Ubulla. Al-Manini se
réfere a Abu Bakr al-Hwarizmi. Cf. aussi Yaqut, t.1, p. 503. Eliseeff, dans son
article “Dimashk” in EI° I1:286a, ne parle que de trois paradis terrestres, se ré-
férant a Ibn ‘Asakir, tandis qu’il compte quatre dans son article “Ghita”, dans
le méme ouvrage.

41  Al-A‘lam (éd.), p. 71.

42 Ibid., p. 87 sq. Al-Manini consacre un chapitre (pp. 89-93) a Jean-Baptiste, ou
il retrace son histoire et sa généalogie (le peére de Jean, Zacharie, y est le mari
d’une tante de Marie). Il cite al-Uns al-galil de ‘Abd al-Rahman al-‘Ulaymi et
Coran III:37 sq. et XIX:2 sqq. A Damas, il ne reste que la téte de Jean-Bap-



626 KIM SITZLER

test¢,” mais que les Damascénes localisent surtout sur le Mont
Qasiyiin s’élevant derriére le faubourg de la Salihiya.** Un grand nom-
bre de tombes de prophétes et de saints (awliya’) a disparu “par les ca-
lamités continues, I’effacement des lieux et du temps, la disparition des
savants porteurs des récits (ahbar), parce que les lieux sont cachés
(haf@’ al-rusim) et par la destruction des traces.”*’ Par contre, le
Qasiylun conserve une série de lieux en rapport avec 1’histoire anté-
islamique qui sont connus par le fait d’exaucer les veeux des gens, en
particulier la Caverne du sang (magarat al-dam) au sommet, ou avait
été versé le sang d’Abel.*® A ce propos, al-Manini cite le Damascéne
al-Walid b. Muslim (ob. 194/810) qui affirme que les gens s’y ren-
daient en cas de besoin.*” C’est aussi grace a cette caverne que Damas
fut épargnée par les croisés: “Quand les Européens (al-afrang) vinrent

tiste, tandis que son corps est a la mosquée al-Dalla a al-Zabadani. Al-Manini
ne cite pas d’autorité spécifique et se référe “aux livres d’histoire.” Ibid., p. 92.

43 Al-Manini ne devait se soucier beaucoup des emplacements différets, puisqu’il
a appris de gens qui s’y connaissent “que 1’esprit d’un prophete ou d’un saint
en question est présent a chaque tombe qu’on lui attribue, méme s’il n’y est pas
enterré.” Al-Alam (éd.), p. 103.

44  Pour une présentation des lieux de pélerinage a Damas tel qu’ils sont présentés
dans la littérature médiévale, cf. Jeanine Sourdel-Thomine, op. cit., p. 65-85.
Pour I’exposition de la valeur de ces endroits dans la pratique religieuse cf.
Rudolf Kriss et Hubert Kriss-Heinrich, Volksglaube im Bereich des Islam, t. 1,
Wiesbaden 1960, p. 211-232.

45  Al-A‘lam (¢d.), p. 94.

46 Al-Alam (éd.), p. 99. Al-Manini mentionne ici deux localisations du meurtre,
’'une qui situe la scéne en Inde et 1’autre —rapportée par ‘Umar Ibn al-Wardi
(ca. 850/1446), Haridat al-‘aga’ib wa-faridat al-gara’ib (GAL 11, 131) — qui la
situe sur le Qasiyiin. A propos du motif de Cain et d’Abel dans la tradition mu-
sulmane et pour une description récente du lieu cf. Waltraud Bork-Qaysieh,
Die Geschichte von Kain und Abel (Habil wa-Qabil) in der sunnitisch-
islamischen Uberlieferung, Berlin 1993 [= Islamkundliche Untersuchungen
169].

47 Ibid., p. 108. L’expression mustagab al-du‘a est souvent remplacée par mawdi*
al-hawa’ig.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 627

en direction de Damas, le cheikh Abi ‘Umar Ibn Qudama®® et ses amis
monteérent a la Caverne du sang et ils récitérent douze mille fois ‘Oui,
nous 1’avons fait descendre dans la nuit du Destin (Innana anzalnahu fi
laylati 'I-gadr)’® [...] et Dieu [...] envoya sur les infidéles une énorme
pluie [...] [Par conséquent,] ils ne purent atteindre Damas.”’ D’autres
endroits similaires sont celui de la Caverne de la faim (magarat al-
gaw‘) ou quarante moururent de faim,”' la Caverne d’Adam,’ et la
tombe de Saul (Talit), roi d’Israel et vainqueur de Goliath,> tous sur le
Qasiyiin.>* On peut trouver les mémes caractéristiques surnaturelles a
I’endroit ou Jésus et Marie trouvérent refuge,’ et dans la Giita de Da-
mas, a ’endroit ou les Damascénes localisent la scéne que le Coran
rapporte a propos d’Abraham: “Lorsque la nuit ’enveloppa, il vit une
étoile et il dit: voici mon Seigneur!”® Cet endroit est doté d’une mos-

48 Cf. sur Abu ‘Umar b. al-Qudama et la migration hanbalite de Jérusalem a Da-
mas: Sakir Mustafa, Madinat li-'l-ilm. Al Qudama wa-'"l-Salihiya, p. 12 et pas-
sim.

49  Coran, XCVII:1. Masson, op. cit., donne “nuit du décret”, p. 762.

50 Al-Alam (éd.), p. 108.

51 Ibid., p. 105. L’information concernant les “Quarante” provient de Abu 'l-
Hasan ‘Ali b. Abi Bakr al-Harawi (611/1214), Isarat ila ma‘rifat al-ziyarat.
Notons qu’il y a une variété de lieux qui sont mustagab al-du‘@’, et des précur-
seurs d’al-Manini étaient parfois beaucoup plus exhaustifs, notamment al-
Harawi et ‘Ali b. Muhammad al-Raba‘“i.

52 Al-Manini localise la caverne du verset “Quand les jeunes gens se furent réfu-
giés dans la caverne”’, Coran, XVIII:10. Al-A%lam (éd.), p. 105. Le verset man-
que dans le ms BN 6168.

53 Cf. Coran, I1:.247, 249.

54 Tandis que Soudel-Thomine, op. cit., p. 71 et Kriss et Kriss-Heinrich, op. cit.,
p. 219, ont visité la Grotte de la faim et la Grotte du sang dans un seul lieu sur
la pente du Qasiyun, aujourd’hui connu sous le nom de qubbat al-Arba‘in, al-
Manini situe la Grotte de la faim sur la pente, mais la Grotte du sang sur la
partie haute de la montagne.

55  Al-Alam (éd.), p. 96. Sur le gabal Nayrab.

56 Coran, VI:76. Al-Alam (éd.), p. 94.



628 KIM SITZLER

quée gérée par une fondation pieuse et restaurée grice & Muhammad
al-Muradi’’ (1094/1683-1169/1756).>

Outre certains prophétes, des personnages de I’histoire islamique
sont enterrés a Damas et jouent un rdle dans la pratique spirituelle des
Damascenes. Le tombeau de Mu‘awiya dans le cimetiére du Bab al-
sagir est doté d’un petit édifice qui est ouvert chaque jeudi et lundi. Le
méme vaut pour celui des Compagnons du Prophéte Abu 'l1-Darda’ et
Umm al-Darda’, dont I’édifice a ¢té construit par [’infatiguable
Muhammad al-Muradi.> L’auteur recense une bonne trentaine de tom-
beaux de sahaba a Damas ou dans ses environs, dont plusieurs sont
connus, parce que les veeux que les gens y font sont exaucés (istigabat
al-du‘a’), et régulierement fréquentés. Mais aussi les tombeaux de per-

57  Al-Alam, p.97. Le méme Muhammad al-Muradi, ’oncle du biographe Mu-
hammad Halil, est aussi le responsable de la construction d’un mausolée pour
Du 'l-Kifl sur le Qasiyun. Ibid., p. 105.

58 Apres avoir parcouru la ville de Damas et ses environs immédiats, al-Manini
énumere les tombeaux de prophetes dans le reste de la province syrienne. No-
tamment, il recense des tombeaux au Mont Liban “sauf — dit-il — que mainte-
nant, [celui-ci] est dominé par la secte des Druzes.” Al-Alam (éd.), p.73.
L’¢diteur de notre texte ajoute ici une note et explique qu’il a sauté une phrase
“car elle n’était pas nécessaire.” En effet, al-Manini avait continué: “[les Dru-
zes,] apostats, que Dieu [...] vide la terre d’eux’ et que les épées de la Sublime
Porte les déciment jusqu’a ce que rien d’eux ne persiste. A-4Alam (ms), fol.
11v. Cette attaque verbale se dirige probablement moins contre la différence
doctrinale (al-Manini réfuta les doctrines des Si‘ites sans qu’il leur souhaitat la
mort collective), que contre leur insoumission politique et leurs incursions mi-
litaires dans la province de Damas. En 1161/1748, p. ex., les Druzes avaient
attaqueé al-Zabadani et d’autres villages. Cf. Ahmad al-Budayri al-Hallaq,
Hawadit Dimasq al-yawmiya, Le Caire'1959 et Damas 1997 [cf. infral,
p- 173.

59  Cf supra. Muhammad al-Muradi est lui-méme visiteur de tombeaux, non seu-
lement 4 Damas, mais aussi a Jérusalem et a Hébron. Al-Gazzi, Wird, fol. 86v.
Parmi ses constructions est aussi une mosquée a 1’endroit ou se trouve selon la
croyance des Damasceénes la téte de Husayn, au Bab al-Faradis. Al-A‘lam
(&d.), pe 123,



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 629

sonnalités plus tardives, en commencant par les tabi%in,” présentent
des qualités spirituelles. La série de saints enterrés a Damas va jus-
qu’aux temps les plus récents, puisque Ahmad al-Manini est cité¢ pour
avoir dit que la priére prononcée aupres de la tombe de Ilyas al-Kurdi
al-Kurani (ob. 1138/1726, enterré au Bab al-sagir) est toujours exau-
cée.’’ Ces qualités du paysage syrien ne sont pas évoquées pour créer
une identité syrienne distincte. Il est vrai que ‘Abd al-Gani al-Nabulusi
déconseille a son éléve Imam al-Din al-Magribi de quitter la ville, car
mourir a Damas, c¢’est profiter, selon al-Nabulusi, lui-méme un grand
voyageur, de la proximité des tombeaux des saints et des mystiques. Se
priver de 1’air de la sainteté qui y régne pour d’autres buts que la visite
des Haramayn ou de Jérusalem est imprudent.®” Néanmoins, ces saints
gardent une vocation universelle, ils ne sont pas des saints privatifs qui
donneraient lieu a des mouvements localistes et exclusifs.®’

A part la liste des portes de Damas (cf. supra), le seul morceau
d’histoire matérielle dans les A/am concerne la mosquée des Omayya-
des. Al-Manini ne cache pas son émotion quand il parle d’elle: “Ses
merveilles ne cessent pas [...] et elle réunit sur elle toute la variété de
titres de gloire.”® L’auteur loue ’apparence physique du batiment,
evoque la qualité des ornements, la précision des mosaiques dont il

60 Nous ne donnons — en guise d’exemple — qu’une liste restreinte des personna-
ges enterrés a Damas ou dans ses environs, qui ont des qualités sptirituelles
particuliéres: Al-Sayyida Zainab Umm Kultim, al-Sayh Arslan, Abi Bakr Ibn
Qawwam al-Balisi, Muhiy al-Din b. ‘Arabi, Muhiy al-Din Abu Zakariya
Yahya b. Saraf al-Nawawi, ‘Abd al-Rahman b. ‘Amra b. Muhammad al-Aw-
za‘1, Abu '1-“‘Abbas Ahmad b. Qudama, Abli ‘Umar Muhammad b. Ahmad Ibn
Qudama, Abi '1-Qasim ‘Al ibn al-Hasan Ibn ‘Asakir al-Dimasqi, Abi Sama b.
‘Abd al-Rahman (avec des qualités d’exaucement), Dl al-Nin al-Misri. Al-
Alam (éd.), p. 124.

61 Al-Gazzi, Wird, fol. 102r. Cf. Al-Qawl al-sadid (BNS), fol. 19r.

62 Al-Gazzi, Wird, fol. 81v.

63 Cf. a ce propos Jocelyne Dakhlia, “De la sainteté universelle au modéle ‘ma-
raboutique’; hagiographie et parenté dans une société maghrébine”, in: Hassan
Elboudrari (éd.), Modes de transmission de la culture religieuse en Islam, Le
Caire 1993, pp. 181-198.

64  Al-Alam (éd.), p. 74.



630 KIM SITZLER

décrit le sujet. Mais ausitot, il quitte I’argument esthétique et revient
aux choses sérieuses, aux arguments canoniques. Les versets corani-
ques suivants sont cités en premier lieu: “Et par le figuier et par
I’olivier et par le Mont Sinai et par cette Cité slre, nous avons certes
créé ’homme dans la forme la plus parfaite.”® Ces versets ont été in-
terprétés de maniere a associer la Cité slre avec la Mecque, 1’olivier
avec Jérusalem et le figuier avec Damas.®® Ce figuier se trouverait dans
le jardin de Hud, qui fleurit donc jadis a 1’endroit méme ou se trouve
maintenant le mosquée des Omayyades.”” Les Grecs (al-Yiinan)
avaient fabriqué des talismans pour éviter que “les serpents, les scor-
pions, les araignées, [...] les pigeons, les moineaux, les hirondelles et
les frelons”™® puissent entrer dans le temple qu’ils avaient construit sur
le site. L’absence d’araignées et d’hirondelles avait déja frappé Ibn
Gubayr,” mais entre-temps, remarque al-Manini, quelques-uns de ces
talismans “ont perdu leur valeur, soit parce que leur période est expi-
rée, soit a cause des incendies, et maintenant, les pigeons et les scor-
pions entrent, mais les [autres] oiseaux [...] n’entrent pas.””® La trans-
formation du lieu d’église en mosquée et la construction de celle-c1 par
le caliphe al-Walid b. ‘Abd al-Malik’"' sont reproduites dans la version
d’Ibn ‘Asakir’?, non sans précisions détaillées d’autres auteurs, no-
tamment tirées des I5arat d’al-Harawl.” Al-Manini se montre bon ob-
servateur, car 1l signale a quel endroit des choses ont été transformées
et ne correspondent plus aux descriptions anciennes. Parmi celles qui

65 Coran, XCV:1-4.

66  Al-Alam (éd.), p. 74 sq.

67 Al-Maninl ne mentionne pas les localisations divergentes pour le jardin de
Had. Cf. EI° II1:556a, Art. Hiid.

68 Al-Alam (éd.), p. 75.

69 Manini cite 1’éléve de Ibn Gubayr, al-Sarisi, ibid., p. 79.

70  Ibid.

71 Reg. 86/705-96/715.

72 499/1105-571/1176. L’éditeur prend soin d’éliminer un passage qui insiste sur
la séparation des musulmans et des chrétiens pour que les premiers ne souf-
frent pas de dommage en étant exposés a la lecture de I’évangile défiguré
(mubaddal). Al-A'lam (éd.), p. 76 et al-Alam (ms), 12v.

73 Ibid., p. 77 sqq.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 631

retiennent son attention figure ce qui est considéré comme le mausolée
de Hadir,” situé tout prés de la magsiira au centre de la mosquée.” Il
cite plusieurs textes qui affirment que ce prophéte mystérieux a été vu
accomplir des priéres dans ce lieu et il observe que les gens continuent
a y prier pour voir leurs veeux exaucés.’® D’autres parties de la mos-
quée relevent d’un intérét spirituel particulier, comme le minaret
oriental ou Jésus est descendu, ”’ et le lieu de priére de ‘Ali b. Husayn
et de Zayn al-‘Abidin.”® Sur ce dernier, al-Manini corrige ses sources
qui avaient supposé un emplacement erroné. En réalité, dit-il, il s’agit
d’une partie de la mosquée qui a été condamnée jusqu’a il y a peu de
temps “quand Sulayman Basa [al-‘Azm]”, lorsqu’il était gouverneur
de Damas, 1’a appris, 1’a rénovée et y a installé un [...] sufi pour qu’il y
adore Dieu avec les apprentis mystiques.”*’

Dans la hiérarchie des mosquées, celle de Damas vient aprés le
masgid al-haram a la Mecque, la mosquée du Prophéte & Médine et la
mosquée al- Agsd de Jérusalem.®' Pour maintenir cette place contre
I’ordre de la stricte ancienneté des lieux de culte, al-Manini explique
en se référant a des juristes non spécifiés, que les mosquées qui sont
plus anciennes que celle de Damas, telles les mosquées mineures fon-
dées aux temps du Prophéte a Médine, ne sauraient étre classées au
dessus de la mosquée des Omayyades a cause de I’histoire spirituelle
de emplacement de cette derniére qui remonte a Jésus et aux temps

74  Cf. a propos de ce saint ou prophéte immortel EI’ IV:935a.

75 Cf. le plan de Karl Wulzinger et Carl Watzinger, Damaskus. Die islamische
Stadt, Berlin 1924 [= Wissenschaftliche Veroffentlichungen des Deutsch-Tiir-
kischen Denkmalschutz-Kommandos, Heft 5], p. 144.

76 1l cite encore al-Harawi, mais aussi — pour I’explication concernant al-Hadir —
al-Isa‘a fi asrat al-sa‘a de Muhammad b. ‘Abd al-Rasiil al-Barazangi (ob.
1103/1691). Al-Alam (éd.), p. 83.

77 Lasource d’al-Manini est la Haridat al-‘aga’ib d’1bn al-Wardi.

78 1l se référe au Hayyat al-hayawan al-kubra de Muhammad b. Miisa al-Damiri
(ob. 808/1405).

79 reg. 1734-1738 et 1741-1743.

80 Al-Alam (éd.), p. 84.

81  Al-Manini s’appuie sur un rapport de Ziyad al-Saybani, ibid.



632 KIM SITZLER

pré-abrahamiques de Hiid.* L’ancienneté absolue de 1’histoire géné-
rale I’emporte sur I’ancienneté relative de 1’histoire musulmane.

La vision que propose Ahmad al-Manini est celle d’une histoire
symbolique qui matérialise 1’action divine dans la région. Le matériau
de T’histoire spirituelle islamique, a vocation universelle, est utilisé
pour écrire I’histoire locale, comme argument de I’excellence de la
région de Damas.® Toutefois, cette excellence n’est pas le résultat de
’histoire humaine, mais reléve de la géographie sacrée et donc de la
volonté divine qui a donné son empreinte a la région, empreinte qui
reste bénéfique pour ceux qui cherchent des solutions divines a leurs
problémes quotidiens en y accomplissant la priére. Cet ouvrage est
écrit au temps du gouverneur As‘ad Basa (reg. 1156/1743-1170/1757)
qui marqua l’apogée des gouverneurs issus de la famille (arabe) al-
‘Azm. Mais on ne saurait le lire comme un appui au localisme politique
des ‘Azm, au contraire, [’auteur veut plutot attirer I’attention de la ca-
pitale impériale sur une province qui se sent abandonnée. Al-Manini
choisit de rappeler le caractére sacré de la région, espérant que la cour
ottomane se souvienne de sa tutelle.

Jusqu’ici, les genres historiques sont étroitement liés au religieux,
méme si1 la fonction peut étre profane. La biographie répond & une exi-
gence qui releve de la critique de la transmission des traditions. Elle est
produite dans une large mesure a partir de textes issus du milieu pro-
fessionnel des experts en religion. Les fada’il, elles, puisent dans les
traditions sacrées elles-mémes. L histoire apparait comme une histoire
du salut (Heilsgeschichte) qui sert a constamment réaffirmer le lien
entre le profane et le sacré et a garantir la condition de la possibilité de
transmettre le corpus religieux. Cette configuration de la pensée histo-
rique se rapproche de ce que Tilman Nagel affirme a propos du hadit.
En absence d’une communion symbolique, tel le baptéme, le hadit re-
présente le désir de vivifier et d’actualiser 1’dge d’or que représente le

82 Ibid., p. 85.

83 Les ¢léments d’histoire préislamique qui se trouvent dans le texte font partie de
I’histoire spirituelle islamique dans le sens ou ils préparent ’avenement de
I'Islam. Cf. Heribert Busse, “Arabische Historiographie und Geographie™ in:
Helmut Gitje (éd.), Geschichte der arabischen Philologie, t. 11, Wiesbaden
1987, p. 269.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 633

premier temps de 1’Islam. Nagel voit dans I’effort de rendre présent
’état du salut une tentative de “détruire 1’histoire qui était comprise
comme 1’aliénation de 1’état du salut.”® Dans notre cas, il ne s’agit pas
d’une tentative d’¢limination, mais d’une stratégie pour sauver le con-
tact avec 1’état du salut en inscrivant I’écoulement des temps dans une
perspective sacrée.”

L histoire profane

84

85

86
87

“Sache que par le métier de I’histoire (fann al-tarih) furent connues les coutu-
mes des prophétes, par elle se transmirent les récits de ceux qui précédaient et
de ceux qui succédaient. Par elle, leur exemple fut suivi en ce qui concerne les
nobles qualités morales, et par elle, une personne renonce aux différends et a la
discorde, et il suffit pour la noblesse du métier de I’histoire que par elle furent
connus les récits (al-gisas), les preuves de la prophétie et les marques du mes-
sage [divin]. [Dieu] a dit: ‘Nous allons, grace a ce Coran, te communiquer les
plus beaux récits.”® [...]. Et Dieu a dit: ‘Tous les récits que nous te rapportons
concernant les prophétes sont destinés a affermir ton cceur. Ainsi te parvien-
nent, avec la Vérité, une exhortation et un Rappel a I’adresse des croyants.”’

Sache, en outre, que les récits (ahbar) sont divisés en trois parties: les

prophetes, les rois ainsi que les savants (‘u/ama’) et les hommes spirituellement

Tilman Nagel, “Hadit — oder: Die Vernichtung der Geschichte”, in: ZDMG,
Supplement X (1994), éd. C. Wunsch, pp. 118-128, ici, pp. 125 sq.
Néanmoins, nous n’avons pas affaire a des ouvrages comme celui de Nagm al-
Din al-Gazzi (ob. 1651), Husn al-tanabbuh li-ma warada fi 'l-taSabbuh, dont
Abdul-Karim Rafeq dit qu’il a été écrit “to alert the Arabs to their back-
wardness, comfort them that God has meant well to them, and that they can
overcome their backwardness and achive progres through imitating the worthy
people of the past.” Abdul-Karim Rafeq, “Social Groups, identity and loyality,
and historical writing in Ottoman and post-Ottoman Syria”, in: Dominique
Chevallier (éd.), Les Arabes et l'histoire créatrice, Paris 1995, p. 84.

Coran, XII:3.

Coran, XI:120. Dans notre édition, la fin du vers est “wa-ga’aka fi hadihi 'I-
haqqu wa-maw‘izatun li-'l-mw’minina”. Le mot wa-dikra aprés maw‘izatun
manque.



634 KIM SITZLER

élevés selon ce qui leur appartenait d’excellence éthique. [...] Quelques exége-
tes [du verset coranique] ‘Interroge ceux qui comptent’, disent qu’il s’agit des

historiens (mu’arribﬁn).38 [Dieu a aussi dit]: ‘[Nous avons envoyé les prophe-

tes] avec les preuves irréfutables et les Ecritures (al-zubur)’®

2990

[ce qui signifie:]
les récits des peuples (ahbar al-umam). [...].

Ce passage ne semble que réitérer la justification sacrée de I’histoire.
Son fondement religieux la rend possible. Elle n’est, dans un sens, pas
méme une discipline, mais une méthode bien connue et développée des
le début de I’histoire musulmane. Pourtant, le passage introduit un ou-
vrage qui se distingue des autres. En effet, il s’agit d’une chronique des
¢vénements quotidiens portant sur une quarantaine d’années. Son au-
teur, Muhammad b. ‘Isa Ibn Kannan, appelle I’ouvrage al-Hawadit al-
yawmiya min tarih ihda ‘aSara wa-miya [sic] (“Les événements quoti-
diens & partir de ’an 1111 de I’hégire”).”’ Les chapitres annuels
s’ouvrent sans exception sur I’énumération des différents “piliers de
I’Etat”: le sultan, parfois le grand-vizir, le gouverneur de la Syrie, le
grand-juge de Damas, le mufti de I’Empire et le mufti de Damas. En-
suite, [’auteur note les événements dignes d’étre mentionnés, le plus
souvent en indiquant des dates précises. L’auteur est particuliérement
attentif aux déces, qu’il fait parfois suivre d’une nécrologie, ce qui ex-
plique, en partie, la popularité du livre chez le biographe al-Muradi.
Ibn Kannan n’a pas particulierement développé le goiit de I’anecdote,
méme s1 quelques faits divers sont notés. Les événements politiques
locaux, le pélerinage, les fétes, les sessions de poésie auxquelles il par-
ticipe et surtout les activités religieuses et scientifiques retiennent
I’attention du chroniqueur. Parmi ces derniéres, les rituels mystiques
ont une certaine importance, car Ibn Kannan est le fils d’un membre
eminent de [’ordre soufi de la Halwatiya, et lui-méme cheikh de cette

88 Coran, XXIII:113.

89 Coran, XVI:44.

90 Muhammad b. ‘Isa Ibn Kannan al-Salihi, Yawmiyat §amiya aw al-Hawadit al-
yawmiya min tarih ahad ‘aSar wa-alf wa-miya, édité par Akram Hasan al-
‘Ulabi, Damas [Dar al-taba‘] 1414 [1994], p. 5 sq.

91 Les Yawmiyat couvrent la période de 1111/1699 a 1153/1740.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 635

confrérie.”® Il ne faut pas s’attendre a des descriptions de pratiques
mystiques, mais on y trouve des renseignements sur la périodicité et les
lieux des rituels. Un autre événement périodique souvent évoqué dans
la chronique est le hatm al-dars, la fin de I’année académique qui fait
des cours a la madrasa un lieu pour le Tout-Damas. Muhammad Ibn
Kannan est un chroniqueur local. Les événements extérieurs ne jouent
qu’un role trés limité. Les affrontements russo-ottomans de 1122/
1710, par exemple, n’occupent que quelques lignes. L’horizon de ses
observations se limite & la ville de Damas, puis a la province du méme
nom, parfois au Caire et, a travers les nombreux voyageurs, au Higaz et
a Istanbul.

Un petit tour d’horizon nous montre de quelle mani¢re Ibn Kannan
¢voque les événements politiques @ Damas. La mort du grand juge
Muhammad Kumruk Imami, arrivé a Damas déja malade et décédé peu
apres, en 1123/1711, suscite des rumeurs dans la ville. “Il aurait été
empoisonné par le substitut du gouverneur” lors d’un diner en son
honneur, nous confie le chroniqueur. Ibn Kannan le décrit comme un
homme déterminé, résolu et de langue vive, incorruptible. Il lui attri-
bue une grande estime pour les savants et une main ferme contre les
arrogants et les escrocs. “En ce moment, [le juge] s’opposait aux affai-
res du gouverneur et il le prévenait contre son arrogance et sa vanité.””*

Le passage est bref et I’information se base sur une rumeur. Pour-
tant, les sympathies du chroniqueur sont claires. Il loue 1’estime du
vieux juge pour les ‘ulama’, sa nature incorruptible, et il dénonce
’arrogance du gouverneur. Le sentiment de ne pas étre pris au sérieux
par la Sublime Porte ou par son représentant local est persistant,
comme nous 1’avons vu dans I’introduction des A/am de Ahmad al-
Manini, quelques décennies plus tard. Le gadr, un Turc ottoman, repré-

92 Ibn Kannan, Yawmiyat, p. 155.

93 Ibid., p. 171 et p. 183. Il s’agit de la guerre déclenchée par un ultimatum non
accepté par Pierre le Grand qui se terminera par la défaite russe. Robert Man-
tran, “L’Etat ottoman au XVIII® siécle: la pression européenne”, in: id. [éd.],
Histoire de l'empire ottoman, Paris 1989, p. 267.

94 Ibn Kannan, Yawmiyat, p. 185.



636 KIM SITZLER

sente ici le correctif moral d’une politique jugée comme injuste.” La
méfiance contre des décisions prises au centre de I’Empire se mani-
feste quelques années plus tard, quand, en 1130/1718, un décret impé-
rial arrive @ Damas de la part du sultan Ahmad III, réformateur connu.
La missive est décrite par notre chroniqueur comme suit. “En du -
ga‘da 1130/octobre 1718, un décret impérial (hatt Sarif) arriva de la
part du sultan Ahmad Han Ibn ‘Utman, proscrivant les injustices dans
son pays. [La Porte avait] rédigé le décret d’une maniére trés circons-
tanciée et dans un style trés exagéré, puisqu’il incluait des citations
coraniques et des hadits. Ils utilisérent 1’admonestation, 1’intimidation
et la menace.”® Le décret stipulait 1’abolition d’un nombre de percep-
tions d’argent que la Sublime Porte jugait injustes. Pens¢ comme un
signe de réforme et présenté dans une forme qui lui conférait une 1égi-
timation religieuse, le décret fut mal accueilli par certains. Ragab Basa,
le gouverneur, s’opposait a ’application du décret et quelques ‘ulama’
influents ’appuyaient dans sa décision. D’autre part, une partie des
commercants fermérent, en safar 1131/janvier 1719, les portes des ma-
gasins exigeant I’application du décret.”’ Le chroniqueur doute des
intentions du gouvernement et il voit surtout des paroles vides. “Une
action ne vaut rien sans intention, or 1’intention [des responsables] est
vacillante.”®

Sans qu’Ibn Kannan dise de quelles mesures parlait le décret, nous
pouvons déceler, d’un coté, qu’il y avait parmi la population des gens
qui profitaient des injustices et qui osaient désavouer les réformes pro-
posees. De 'autre coté, Ibn Kannén est trés pessimiste en ce qui con-

95 Nous ne pouvons pourtant pas généraliser le conflit entre les représentants politi-
ques et les ‘ulama’, entre des exactions et la conscience morale. Maintes fois, nos
sources présentent la population illettrée comme défenseurs de leurs droits, et
I’héroisme présumé des savants, membres d’une élite qui tend a se perpétuer a
I'intérieur d’un groupe de familles restreint, contre les injustices se révele souvent
faux. Cf. p. ex., Abdul-Karim Rafeq, The Province of Damascus 1723-1783,
Beyrouth 1966, pp. 43 sq. et le matériel supplémentaire fourni par Karl K. Barbir,
Ottoman Rule in Damascus 1708-1758, Princeton, 1980, p. 84.

96 Ibn Kannan, Yawmiyat, p. 288.

97 Ibid., p. 294.

98 Ibid., p. 295.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 637

cerne ’application du décret si la volonté politique manque. Les u-
lama’ apparaissent comme voulant conserver le status quo, tandis que
les commergants approuvaient les réformes. La position du chroni-
queur apparait comme ambivalente, saluant le principe des réformes,
mais s’opposant a 1’octro1 impérial. Il finit par se rallier aux siens, les
‘ulama’, et reprocher au gouvernement une faute de style ainsi que
I’ingérence dans les affaires provinciales.” Ce ressentiment est simi-
laire a celui éprouvé lors de I’assassinat présumé du Grand Juge, quel-
ques années plus tot, ou les représentants politiques étaient en conflit
avec les ‘ulama’. L’arrogance des représentants de la Sublime Porte
résurgit régulierement dans les chroniques. Elle est particuliérement
ressentie quand elle s’en prend aux représentants de la justice et de
I’¢thique 1slamique, dont les ‘ulama’ se voient les garants et les conser-
vateurs. Les deux épisodes, si différents soient-ils, montrent le souci de
préserver une classe de ‘ulama’ qui fait valoir le droit de contréler la
gestion politique, non pas sur la base d’un localisme, mais sur celle du
savoilr islamique. C’est une maniére de dénoncer 1’éloignement tempo-
rel de la vérité divine garantie par le Prophéte, éloignement qui ne sau-
rait étre tempéré que par les experts de la religion, les ulama’.'” Les

99  Deux mois apres, Ragab Basa est remplacé, et Ibn Kannan met son licencie-
ment en relation directe avec son refus d’appliquer le décret. Pourtant, le gou-
verneur déchu occupera par la suite des postes importants dans 1’administration
impériale, ce qui vient confirmer 1’appréhension du chroniqueur que la volonté
de réformes était, a la Porte, pour le moins instable. Ibn Kannan, Yawmiyat,
pp- 299 et 320. Ragab Basa continuera ses activités dans la service de 1’Etat.
Aprés avoir été destitué dans un coup d’Etat au Caire, il occupera le gouverno-
rat d’Alep et d’autres postes. Ibid., pp. 327, 347 et 377.

100 Les historiens ottomans ont développé (ou repris) des philosophies de 1’histoire
diverses, tel le cycle vital d’une histoire ou essor et décadence se succédent
continuellement. Norman Itzkowitz distingue trois “sets of shared beliefs about
din and devlet” dans I’historiographie des ottomans. [Norman Itzkovitz, “Men
and Ideas in the Eighteenth Century Ottoman Empire”, in: Thomas Naff, Ro-
ger Owen (eds.). Studies in Eighteenth Century Islamic History, Carbondale
etc. 1977, p. 16 sq.] Historiquement la premiére de ces philosophies de 1’his-
toire est celle de la division de la société en quatre classes, en ordre décrois-
sant: les gens de plume, de I’épée, de la négociation et de I’agriculture. [Nasir



638 KIM SITZLER

savants ne renongaient pas a leur monopole dans le domaine de la reli-
gion et I’ingérence politique devait leur apparaitre comme une menace
pour leur statut privilégié de garants théoriques de ’ordre public. A
cette divergence s’ajoutait la différence de langues que les savants
d’expression arabe pouvaient utiliser dans le but stratégique d’affirmer
leur position. C’est en effet dans cet environnement intellectuel que se
développa a nouveau la “querelle du dad” dont nous avons un témoi-
gnage chez Ahmad al-Manini. Il s’agissait d’une discussion —déja an-
cienne- sur la pronociation de la lettre dad, ou les uns affirmaient licite
de la prononcer comme un za@’, les autres la dénoncaient comme 1lli-
cite.'”! L opposition visait la “t@’ifa al-zadiya”, des turcophones qui ne

ad-Din Tusi, The Nasirean Ethics, G. M. Wickens (tr.), London 1964, cité in:
Norman Itzkovitz, Ottoman Empire and Islamic Tradition, Chicago 1980
[ 1972]. La deuxiéme est celle du cycle de I’équité, selon lequel toutes les clas-
ses sont nécessaires les unes aux autres. La troisiéme est tirée de Mustafa
Na‘ima al-Hanafi al-Halabi (1655-1128/1716) [cf. Muradi, Silk, t. IV, p. 220].
Au service du Wazir Ahamd Basa al-Qala’ili, ce dernier obtient en 1110/1699
la muhasibat Anatul, et en 112/1709, il devient tasrifatagi al-dawlati 'I-‘utma-
niya et chroniqueur de I’Etat. Son Histoire est devenue célebre sous le nom de
Tarih Na‘tima et Hammer-Purgstall utilise abondamment 1’édition imprimée en
1147/1734 a Constantinople (Die Geschichte des osmanischen Reiches, t. 11,
p. 5). La vision de I’histoire de Na‘ima reprend la théorie de la décadence: tout
Etat s’établit dans son age héroique, puis vient la consolidation, suivie de la sé-
curité et tranquillité, pour enfin se saturer et, finalement, se désintégrer. Karl
Barbir tire ’attention sur une lettre du Grand Vizir Damad Ibrahim Basa au
gouverneur de Damas, Isma‘il al-‘Azm, datée de 3 rabi® al-tani 1140/1727, ou
il le met en garde en disant que si ce cercle d’équité n’est pas respecté par le
hakim, les trois classes de I’élite, des hommes du négoce et des agriculteurs
deviennent sauvages. “Damad Ibrahim catalogues the abuses of Ismail Pasha
and blames him for being the cause of local disturbances and the flight of the
population” [Karl Barbir, Ottoman Rule, p. 20].

101 Pour les différentes prononciations attestées de cette lettre v. Max Bravmann,
Materialien und Untersuchungen zu den Phonetischen Lehren der Araber.
Inaugural-Dissertation (Breslau), Gottingen 1934, p. 54 sq.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 639

faisaient pas la différence entre les deux lettres.'”” La question était de
taille, car les rigoristes contestaient la validité de la récitation rituelle
des versets coraniques par des turcophones non-arabisants, qui se trou-
vaient ainsi devant un grand obstacle sur le chemin du salut éternel.
Toutefois, 1l ne faut pas exagérer ce versant ethnocentrique. Les gou-
verneurs arabophones de la période n’étaient pas a I’abri des critiques.
D’ailleurs, beaucoup de savants de Damas parlaient et écrivaient en
turc'” et il était normal qu’ils se rendent une ou plusieurs fois a Istan-
bul, surtout pour s’assurer un poste vacant 2 Damas.'™ La formule “et
quand la situation était devenue difficile (fa-lamma dagat al-ahwal)”'”
¢tait souvent eévoquée quand il s’agissait de décrire un voyage a la ca-
pitale. Elle exprime bien 1’ambivalence du sentiment a 1’égard de la
Sublime Porte qui attribuait les postes religieux importants. Si parfois,
ces voyages étaient vains et les demandeurs d’emploi revenaient les
mains vides,'* ils n’étaient néanmoins nécessaires pour créer des rela-

102 Ahmad al-Manini, al-Qawl al-sadid, fol. 22r. Cette querelle nous rappelle —
entre parenthéses — celle dont fut témoin Alfred von Kremer pendant son sé-
jour a Damas entre 1849 et 1851: “Deux docteurs de la loi se disputérent un
jour en ma présence pour savoir si la priere devient invalide s’il y a erreur de
prononciation (lahn), selon la doctrine des Hanbalites, [ou] si c’est sans im-
portance tant que la signification ne change pas. Mon Say}, qui est Hanbalite,
soutenait obstinément que la priére de tous les Turcs ne sera pas exaucée et
sans suite, parce qu’ils récitent mal 1’avant-derniére sourate du Coran ou appa-
rait la lettre ta’ qu’ils prononcent sin.” Alfred von Kremer, Mittelsyrien und
Damaskus, Vienne 1853, p. 139.

103 Pour des exemples du milieu du dix-huitieme siécle cf. al-Budayri, Hawadit
[cf. infra], 221; Muradi, Silk, 11/292 et IV/28.

104 C’était une démarche surout répandue chez les Hanafites, mais aussi chez les
Safi‘ites. La plupart des postes assignés par les magistrats d’Istanbul étaient
soumis a la contrainte d’appartenir a 1’école de droit dominante des Hanafites.
Toutefois, certaines positions importantes comme celle de prédicateur du ven-
dredi de la Grande Mosquée étaient attribués aussi a des savants de rite $afi‘ite.

105 Par exemple ibid., I11/6.

106 L’exemple de Misa al-Mahasini (ob. 1173/1760) dans Muradi, Silk, t. IV,
p. 222 et dans Hibat Allah al-Tagi, ‘Igd al-farid bi-ittisal al-asanid, PUL
(Yahuda) 3723 (Cat.98), fol. 5r.



640 KIM SITZLER

tions de patronage (intisab).'"”” Un savant de Baghdad, de passage a

Damas, voyait d’un mauvais ceil cette pratique et exprime son mépris:
“[Les savants de Damas] ont pris I’habitude d’aller a la Sublime Porte
pour acheter le rang d’un professeur selon la pratique [ganun] des sa-
vants turcs. [...]. Le soi-disant savant [‘a/im] est plus ignorant qu’un
ane.”'"®

Chez Ibn Kannan, les conflits entre turcophones et Damascénes ne
se traduisent pas par une doctrine localiste.'” Tout comme chez al-
Manini, le sentiment d’appartenance a I’Empire 1’emporte sur les diffé-
rends, méme s’il dénonce des pratiques abusives. Les savants de Da-
mas sont liés au pouvoir ottoman par une relation d’interdépendance.
Pour exercer le contrdle dans la province, les dirigeants de la capitale
s’appuyaient sur les notables locaux qui, a leur tour, profitaient de la
distribution des postes. Le jugement du chroniqueur n’est pas axé sur
la différence entre Turcs-Ottomans et Arabes, mais sur la correspon-
dance du comportement avec la norme islamique.''’ Les intéréts parti-

107 Cf. Karl Barbir, Ottoman Rule, p. 39.

108 ‘Abd Allah al-Suwaydi, al-Nafha al-miskiya fi 'I-rihla al-Makkiya, cité in: Hala
Fattah, “Representations of self and the other in two Iraqi travelogues of the
Ottoman period” in: Int. Journal of Middle East Studies, Feb 1998, no.1, vol.
30, p. 57 sq.

109 Ceci ne veut pas dire que de telles doctrines n’existaient pas. ‘Abd al-Gani al-
Nabulusi cite, dans un différend avec un Ottoman, un hadit selon lequel les ara-
bes sont supérieurs aux autres croyants (ida ‘stawa 'I-nasu fi 'l-tagwa quddima 'I-
‘arabi ‘ald gayrihi). Cité in Abdul-Karim Rafeq, “Historical Writing”, p. 85.

110 Notre échantillon ne confirme que partiellement le constat de Rafeq: “Syrian
religious writing and historiography in general, in the first three centuries of
Ottoman rule, emphazised Arab identity, upheld Arab islamic Shari'a against
encroachment by state laws, and called for, as well as practiced, rationalism
and religious tolerance.” “Historical Writing”, p. 87. Rafeq cite I’exemple de
‘Abd al-Gani al-Nabulusi qui, au nom de la tolérance, utilise contre un adver-
saire ottoman 1’argument de la supériorité ethnique des Arabes parce qu’ils ont
eéte €lus par Dieu représentants de son message. Ce n’est pas un argument que
nous rencontrons souvent parmi les savants de Damas, une ville pluriéthnique,
surtout dans les rangs des ‘ulama’. Pour ’ensemble de la ville, Colette Establet
et Jean-Paul Pascual donnent, pour 1700, le chiffre de 15% d’étrangers. Fa-



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 641

culiers se manifestent quand le statut de son groupe socio-
professionnel est en jeu: Ibn Kannan salue tout effort d’augmenter le
poids des ‘ulama’. La destitution violente de Nasif Basa en 1126/1714
nous illustre ce propos. Gouverneur de Damas depuis 1120/1708,""" il
s’était distingué par des raids spectaculaires dans sa province.''> Un
autre chroniqueur de la méme période, Muhammad Ibn Gum‘, ne
laisse pas de doute sur son caractére implacable, tuant ses adversaires
dans la province et réduisant leurs femmes en esclavage.'” Son com-
portement dur lui a valu un long gouvernorat de six ans, une durée ex-
traordinaire pour la période.''* 11 a été tenu responsable pour le licen-
ciement d’un professeur de madrasa au profit d’une famille adversaire,
ce qui signifiait une ingérence du pouvoir politique dans les affaires
religieuses. Pour diverses raisons, Nasif Basa fut exécuté par le gou-

milles et fortunes a Damas en 1700, Damas 1994, p. 176. En ce qui concerne
la tolérance religieuse, nous trouvons une aversion particuliére contre les Si‘i-
tes qui sont traités de Harigites et de Rafidites (refusant la légitimité du cali-
phat sunnite). Cf. p. ex. al-Budayri, Hawadit (cf. infra), p. 116, p. 120. Cf. aus-
si, ’introduction de Safa’ Hulusi au livre Hadigat al-zuwara’ fi sirat al-wuzard’
de ‘Abd al-Rahman al-Suwaydi, Bagdad 1962, p. 5.

111 Son entrée a Damas est décrite par Ibn Kannan, Yawmiyat, p. 144.

112 Nasif Basa, ou Nassuh Basa, est cité par Abdul-Karim Rafeq comme ayant
adopteé une politique de force contre les bédouins. The Province, p. 103. Nous
avons des descriptions précises de ses méthodes puisque notre chroniqueur fut
témoin oculaire d’une des expéditions dans la vallée du Biga‘a. Ibn Kannan,
Yawmiyat, p. 153 sq. C’est le méme gouverneur qui réintroduit la défense de
fumer dans les marchés en 1123/1711. Ibid., p. 180.

113 Henri Laoust, Les gouverneurs de Damas sous les Mamlouks et les premiers
Ottomans (658-1156/1260-1744). Traduction des Annales d’Ibn Tulun et d’Ibn
Gum‘a, Damas 1952, p. 230 sqq. — Nous ne présenterons pas cette chronique
qui est de taille considérablement inférieure a celle d’Ibn Kannan. Elle com-
prend les années 922/1516-1156/1744 en forme d’annales. La taille des entrées
varie entre une seule ligne et deux pages imprimées, le tout étant traduit par
Henri Laoust dans 1’ouvrage mentionné entre p. 171 et p. 218.

114 Avant I’avénement des gouverneurs de la famille al-‘Azm, les gouverneurs
n’occupaient généralement leur poste que pendant une année, pour ensuite étre
nommes ailleurs.



642 KIM SITZLER

vernement central et sa mort donna lieu a une évaluation de son gou-
vernorat par Ibn Kannian.'"” Le chroniqueur conclut que les cotés né-
gatifs I’emportaient sous son gouvernorat. Il enchaine néanmoins avec
une série considérable de mérites (mahdasin) qu’il attribue au gouver-
neur. Outre celui d’avoir supprimé le poste de sibasi' ' (qui pesait sur
les ressources des habitants de la ville parce qu’il percevait des droits
de mariage, une maison, un salaire mensuel et des provisions),''’ le
gouverneur s’était distingué par une générosité sans pareil. Il avait no-
tamment distribué des sommes considérables et des vétements précieux
aux savants, aux étudiants, aux écoles et aux mosquées de Damas ainsi

qu’a la Mecque et & Médine.''® Pendant le mois de ramadan, Nasif

115 Cette évaluation s’ouvre sur deux poémes dont un déplore 1’assassinat. L’ au-
teur anonyme accuse l’ingérence des étrangers venus exécuter le gouverneur:
“Des gens sont venus que nous ne connaissons pas, affluant de la plupart des
villes. Comme les termites qui sont menées aux dattes mires, des Kurdes ont
investi le centre de notre Syrie. Ils visent les villages et sément la peur parmi
les gens. [...] IIs libérérent leurs chevaux pour aller paturer sur nos plantations.
Injustement, ils les laissaient méme paturer sur la semence et le raisin. Ils nous
encerclerent de tous cotés. Comme 1’éclair, ils passérent comme le feu, ils nous
assiégerent [...] apres avoir volé [...] U'or. [Pour cela, ] la disette régna sur tout
ce que voyaient les yeux, par exemple toutes sortes d’alimentation et de bois-
sons. Les gens se révoltérent et persistaient tous ensemble.” Yawmiyat, p. 214.
L’autre poéme sort du calame d’un éléve du professeur licencié, ‘Abd al-Gani
al-Nabulusi. II se réjouit du départ forcé du gouverneur, car ‘Abd al-Gani peut
reprendre ses cours. Toutefois, il est douteux que le gouverneur ait joué un role
déterminant dans son remplacement, parce que le responsable impérial de 1’en-
seigement religieux de I’époque, le Sayh al-islam, mufti d’Istanbul et de I’Em-
pire, était un ancien gadi de Damas avec lequel ‘Abd al-Gani avait eu des dé-
mélés autour de I’interdiction du tabac que le dernier dénongait dans un pam-
phlet polémique. Cf. Bakri Aladdin, ‘4bdalgani al-Nabulusi (1143/1731). (Bu-
vre, vie et doctrine, thése Université Paris I, 1985, p. 191 sq. Cf. aussi Ibn
Kannan, op. cit., p. 219.

116 Akram Hasan al-‘Ulabi traduit subasi par chef de la police locale. Ibn Kannan,
Yawmiyat, p. 587. Cf. aussi EI*, IX:769a.

117 Yawmiyat, p. 215.

118 Ibid., p. 215 sq. et p. 168.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 643

n’épargnait aucun moyen pour faire des cadeaux d’un c6té aux habi-
tants de Damas, distribuant des vétements dans les marchés, et de
’autre aux dignitaires religieux du Higaz qui dépassaient les dons de
tous “les caliphes et sultans”.''® Pour les savants de Damas, Nasif était
celui qui avait apporté un exemplaire du Coran (mashaf) dont on preé-
sumait qu’il avait ét¢ envoyé au Hawran par le caliphe ‘Utman. “Sa
gloire rayonnait sur tous les horizons” et les Egyptiens commencérent
a le craindre, tout comme les habitants chrétiens de 1’ile de Malte qu’il
voulait, selon Ibn Kannan, arracher aux infidéles.'*

Le soin inhabituel que le chroniqueur accorde a 1’évaluation de ce
gouverneur traduit la volonté de rendre justice au principe historiogra-
phique formulé par al-Muradi dans son introduction au Silk al-durar, a
savoir le jugement moral d’une personne.'”’ La cruauté patente de
Nasif contredit manifestement la norme telle qu’lbn Kannan (et le
gouvernement a Istanbul) la pergoit. Pourtant, il finit par chanter ses
louanges au nom de la générosité envers les ulama’. Un trait distinctif
de la chronique d’Ibn Kannan est la critique morale et sociale d’un
systéme qui devrait, aux yeux de I’auteur, étre contrdlé par les experts
religieux dont il est un représentant. Or, 1’accés au contrdle est large-
ment institutionnalisé dans le systéme de promotions ottoman ou au
moins par [’approbation gouvernementale. Le systéme de promotions
est le domaine exclusif, a quelques exceptions prés, des turcophones,
tandis que les postes attribués par décret étaient sollicités par les sa-
vants locaux en se servant des liens de patronage construits et cons-
tamment renouvellés autour de réseaux familiaux, d’ouvrages com-
mand¢s et d’argent. Ce tissu exigeait la perspicacité et la précaution de
la part des savants Damascénes, car la réussite sociale se mesurait en
termes de stabilité¢ familiale dans les postes d’importance. Cette stabi-
lité était menacée par 1’afflux croissant de demandeurs et par les rema-
niements continuels au sein de la magistrature istanbuliote qui favori-
saient la circulation des élites. En dépit de cette situation, la critique

119 Ibid., p. 216.
120 Ibid., p. 217.
121 Al-garh wa-"l-ta‘dil. Ct. supra.



644 KIM SITZLER

des institutions est largement absente.'** Pour Ibn Kannan, le corps des
‘ulama’ représente les valeurs de la société et tout ce qui fortifie leur
position mérite son approbation. Les Turcs étaient une infime minorité
dans ce corps de ‘ulama’ a Damas et en parlant de atrak, le chroniqueur
désigne le plus souvent des soldats (tandis qu’il appelle arwam les pé-
lerins de Roumélie). Les savants turcs avaient leurs possibilités profes-
sionelles (souvent plus prestigieuses et mieux payées que dans les pro-
vinces) dans la partie turcophone de I’Empire. Les ‘ulama’ de Damas
étaient néanmoins un groupe pluriethnique, réunissant des Sunnites
arabes, kurdes et afghans, venus s’installer souvent a la suite du péleri-
nage, qui pratiquaient leurs langues d’origine.'” L’origine géographi-
que jouait un role limité parmi les savants de la ville et la condition
immigrée n’était pas un obstacle a [’ascension sociale. L’importance
relative de I’origine arabe ou non-arabe s’exprime aussi dans le fait que
’origine arabe d’Isma‘il al-‘Azm, le premier de sa famille a la téte du
gouvernement provincial, n’est pas noté par Ibn Kannan. En effet,
quand cet ancien officier en charge des provisions de la caravane du
pélerinage est nommé gouverneur & Damas en 1137/1725, ce n’est que
le chroniqueur chrétien Miha’ll Bra’ik qui remarque son origine
arabe.'**

Quel est la statut de la chronique d’Ibn Kannan? Parfois, les fron-
tieres entre chronique, cahier de notes et journal intime se brouillent.

122 Méme quand Ibn Kannan se plaint de sa situation précaire, il ne critique pas le
systéme, mais la personne qu’il en croit responsable. Cf. sa remarque sur les
devoirs du mufii qui sont a interpréter comme admonestation ad personam, au
nouveau mufti de Damas, Muhammad b. Ibrahim al-‘ITmadi (1075/1665-1135/
1723). Yawmiyat, p. 304 sq. Je remercie Dana Sajdi pour son analyse de la si-
tuation professionnelle d’Ibn Kannan qu’elle a donnée le 15 avril 2000 a I’Uni-
versité américaine du Caire, dans le cadre du séminaire “Control, Mobility and
Self-Fulfillement”.

123 Al-Budayri, Hawadit, p. 221; Muradi, Silk, 11/292; IV/28. Sur les 65 000 habi-
tants de Damas vers 1700, quinze pour cent auraient été des étrangers. Ces chif-
fres sont avancés, en estimation, par Establet et Pascual, Familles et fortunes,
pp- 29 et 176. Pour les ‘ulama’, la part des étrangers était plus élevée. Stephen
Tamari, loc. cit., compte presqu’un tiers d’étrangers (non-syriens) dans le Si/k.

124 Miha’il Bra’ik, Tarih al-Sam, édité par le P. Bacha, Harisa 1930.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 645

Des considérations érudites, des remarques historiques, des pages
d’anthologies de proverbes interrompent 1’écoulement des semaines.
L’¢éditeur du texte se livre a une spéculation: I1 se demande si c’est un
hasard qu’Ibn Kannan se soit décidé a mettre par écrit ce qui se passait
dans la ville I’année méme de la mort de Muhammad Amin al-Muhibbi
(ob. 1111/1699), le grand biographe syrien du dix-septiéme siecle. Au-
rait-il voulu continuer ’entreprise du biographe, en choisissant une
forme différente, la chronique au lieu de la biographie? Le fait qu’il
appela son fils du nom du biographe, Muhammad Amin, le suggére.'*’

Vers la fin de sa chronique, Ibn Kannan nous fait part de quelques
considérations sur 1’historiographie: “La science des événements et de
I’histoire compte de ces jours parmi les meilleures (aslam) sciences et,
en général, parmi les choses les plus importantes.” Elle sert, entre au-
tres choses, a continuellement “réformer la science des récits (i/m al-
ahbar)” et  inciter le lecteur a penser.'*

I1 est important de noter que les textes que nous venons de discuter
ne sauraient étre rangés parmi les précurseurs de ce qui a été appelé
Krisenliteratur.'*’ Ecrire I’histoire n’émerge pas, chez nos auteurs,
d’un constat d’infériorité par rapport a d’autres cultures et la finalité de
’historiographie n’est pas la réforme. Conscient de faire de I’histoire,
Ibn Kannan s’inscrit dans une continuité¢ formelle avec les annales
classiques, dont ce genre d’écriture hypomnématique constituait une
forme préliminaire.'*®

Nous disposons d’une autre chronique (musulmane) < damascene
de la période suivant la mort d’Ibn Kannan que nous n’évoquons que

129

125 Muhammad Amin Ibn Kannan est mort a I’age de vingt ans, en 1123/1711. Ibn
Kannan, Yawmiyat, p. 180.

126 Ibid., p. 192.

127 Le terme est utilisé, dans le contexte de I’historiographie du dix-neuvieme
siécle, par Christoph Herzog, Geschichte und Ideologie: Mehmed Murad und
Celal Nuri iiber die historischen Ursachen des osmanischen Niedergangs,
Berlin 1996 [= [slamkundliche Untersuchungen, Band 199], p. 5 sq.

128 La forme de la chronique quotidienne ne fut pas un signe distinctif du dix-
huitiéme siécle comme le pense Usama ‘Aniti, op. cit., Beyrouth 1971, p. 205.

129 Pour les ouvrages historiques des chrétiens syriens, voir notamment Bernard
Heyberger, Les chrétiens de Proche Orient, Rome 1994 et J. Nasrallah, “Histo-



646 KIM SITZLER

brievement. Il s’agit de la celle de Ahmad al-Budayri al-Halliq"’ qui
commence en 1155/1742 et qui apparait comme la suite logique du
texte d’Ibn Kannan. Toutefois, les préoccupations d’al-Budayri diffé-
rent considérablement de celles de son prédécesseur: Tandis qu’lbn
Kannan est un savant, professeur aux madrasas, al-Budayri est barbier,
I’incarnation de la mémoire locale. Si I’on utilise les deux chroniques
dans leur continuité chronologique, le changement de perspective et
d’intérét est un piége. Ainsi, dans la deuxiéme moitié du siecle, les
savants semblent disparaitre et I’histoire intellectuelle s’appauvrir, tan-
dis que les problémes sociaux augmentent. La dénonciation de la poli-
tique corrompue, 1’état délabré de 1’économie, la disette et 1’obser-
vation minutieuse des prix du marché par al-Budayri nous donnent
I'image d’une décadence politique, économique et culturelle qui con-
traste avec la description de la vie intellectuelle, les soigneuses évalua-
tions morales et les sessions poétiques dans les jardins de la Guta de
Damas rapportées par Ibn Kannan.””' Ces divergences sont 1’expres-
sion de la vision du monde différente des auteurs respectifs. Le barbier,
dépot des chagrins quotidiens de ses clients, nous donne un texte qui
est largement dépourvu des ¢léments-clé de la chronique savante de
son prédécesseur, a savoir les déces des ‘ulama’ et les listes périodiques

riens et Chronigeurs Melchites du XVIlle siécle”, in: BEO, t.XIII (1949-1951),
Damas 1951, p. 145-160.

130 Ahmad al-Budayri al-Hallaq, Hawadit Dimasq al-yawmiya, édité par Ahmad
‘Izzat ‘Abd al-Karim sur la base du texte révis¢é par Muhammad Sa‘id al-
Qasimi (ob. 1317/1900), Le Caire [matbu‘at al-gam‘iya al-misriya li-'l-dirasat
al-tarihiva] '1959 et Damas [Sa‘d al-Din] *1997.

131 Nous n’analyserons pas la chronique d’Ahmad al-Budayri qui a été déja lar-
gement exploitée, notamment par Abdul-Karim Rafeq, The Province, p.321.
Ce dernier a étudié I’histoire de 1’édition du texte des Hawadit et séverement
critiqué le travail. En effet, il est impossible de distinguer les passages origi-
nales de ceux qui ont ét¢ modifiés ou ajoutés par Muhammad Sa‘id al-Qasimi
(cf. note précédente), ce qui rend difficile 1’utilisation du texte. Bruce Masters
donne des exemples de la révision du texte par al-Qasimi qui pourraient trom-
peusement induire a postuler une surprenante modernité du vocabulaire d’al-
Budayri. “The View from the Province: Syrian Chronicles of the Eighteenth
Century”, in: Journal of the American Oriental Society, 114.3 (1994), p. 355.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 647

des dignitaires politiques et religieux en office, par exemple. Sa chro-
nique apparait sous un jour plus personnel. Il s’agit des notes d’un ci-
toyen éveillé. Sa critique, loin d’épargner les ‘ulama’, est pointue. Il
accuse le mufti des Hanafites d’avoir stocké des céréales afin de haus-
ser les prix, comme ceux “qui ne craignent pas le Miséricordieux. [...]
Méme s’1l est le mufir des musulmans, il n’a pas de compassion avec la
création de Dieu.”"** La chronique d’al-Budayri ne propose pas de
projet identitaire, mais avec lui, la critique sociale a trouvé une voix.
Encore aujourd’hui, on entend parler les coiffeurs de Damas de leur
illustre prédécesseur. Et les salons ont conservé leur rdle de centre
d’information et d’échange d’opinion.

Outre les chroniques, un autre genre d’écriture historique profane
doit étre briévement évoqué, méme si son poids quantitatif est infime:
le commentaire historique. Nous pourrions nous attendre, pour le choix
des ouvrages commentés, a une prépondérance de 1’histoire syrienne.
Les auteurs damascénes n’ont cependant pas ce penchant. Les rares
ouvrages de ce genre traitent de régions lointaines, sans lien avec
I’histoire locale. Ceci peut étre expliqué par les conditions de produc-
tion de ces livres. Contrairement aux ouvrages discutés plus haut, les
commentaires historiques sont des textes écrits sur commande. Le
choix n’incombe pas a 1’auteur, mais au commanditaire, souvent un
dignitaire d’Istanbul. Le commentaire historique ne fait pas partie du
métier d’un savant religieux qui peut pourtant étre amené a le faire de
par sa compétence non seulement historique, mais aussi linguistique.'>’

132 Al-Budayri, Hawadit, p. 183. 11 s’agit de Hamid al-‘Imadi (1103/1691-1171/
1758) qui sert d’exemple & Baber Johansen pour montrer que les juristes hana-
fites ont modifié le droit des impdts en faveur des couches aisées. Baber Jo-
hansen, The Islamic Law on Land Tax and Rent, London 1983, p. 107. A pro-
pos d’autres incidents, al-Budayri ne cache pas sa déception. Quand le gouver-
nement a promis de régler une affaire, il n’a pas d’espoir, car “leur paroles
¢taient comme celles dont on dit ‘les paroles de la nuit, le jour les balaie’ [Ka-
lam al-yawm yamhuhu 'l-nahar]”’. Hawadit, p. 122.

133 Dans ce qui suit, je me référe essentiellement au commentaire de 1147/1734 de
Ahmad al-Manini, al-Fath al-wahbi ‘ald tarih al-Utbi, ms BNF arabe 5810,
édité en deux volumes sous le titre de Sarh al-Yamini al-musamma bi'l-fath al-
wahbi ‘ala tarih Abi Nasr al-Utbi li-'I-Sayh al-Manini, Bilaq 1286/1870. La



648 KIM SITZLER

Par ailleurs, cette forme d’écriture constitue une opportunité formi-
dable pour mettre en évidence les connaissances les plus diverses,
puisque le commentaire n’est pas seulement linguistique, mais aussi
thématique. Il permet a 1’auteur de s’étaler sur des sujets qu’il n’a pas
la possibilité de traiter ailleurs. C’est dans ce cadre que résurgissent
des doctrines religieuses depuis longtemps oubliées, des morceaux de
philosophie qu’on croyait enterrés et des systémes cosmologiques
obsol¢tes.

Le regard historique tel qu’il émerge de nos sources a surtout la
fonction d’assurer la continuité avec le passé islamique. Il ne s’agit
pas d’une histoire systématique qui clarifierait les rapports entre
Turcs et Arabes, ou celui entre musulmans et non-musulmans. Le
temps n’éetait pas a la remise en question d’une identité bien établie.
On était musulman, Arabe et Ottoman 4 la fois,”** sans que cette ba-
lance souffre d’un déséquilibre suffisant pour provoquer une refor-
mulation 1dentitaire. Le projet réformateur de [’écriture historique
concernait I’individu, le lecteur qui pouvait tirer du profit spirituel
des exempla dans cette histoire qui est a la fois une ancilla religionis,
en ce qu’elle continue a relier le présent a un passé sacré, et une aide
a la réflexion de plein droit.

préface de 1’édition contient la biographie d’al-Manini, une version abrégée du
Silk al-durar de Muhamad Halil al-Muradi. Cette biographie est arrivé a
I’éditeur par son ami Amin al-Madani al-Halwani, qui I’a envoyé a Muham-
mad Basa ‘Arif, wakil de la Dimmat gama‘iyat al-ma‘arif au Caire. L’édition
est signée al-Wahbi Mustafa Wahbi (colophon t. II, p. 419).

134 L’auteur des 4%am, Ahmad al-Manini, ajoute lui-méme la nisba al-‘Utmani a
son nom. La méme conclusion chez Stephen Tamari, op. cit., p. 221 et passim.
“We concluded that the authors are best understood in terms of three discrete
but overlapping circles of identity — the Ottoman, the Muslim, and the Damas-
cene — and that these distinctions help describe the priorities of the authors and
the nature of their history writing. [...] [T]here is no necessary contradiction
between loyality to the Ottoman state and rootedness in Damascus.”



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 649

BIBLIOGRAPHIE

‘ANUTI, Usama (1971): al-Haraka al-adabiya fi bilad al-Sam. Beyrouth.

ALADDIN, Bakri (1985): ‘Abdalgani al-Nabulusi (1143/1731). (Euvre, vie et doc-
trine. these Université Paris I, non publiée.

BARBIR, Karl K. (1980): Ottoman Rule in Damascus 1708-1758. Princeton.

BRA'IK, Miha’il (1930): Tarih al-Sam, édité par le P. Bacha. Harisa.

BRAVMANN, Max (1934): Materialien und Untersuchungen zu den phonetischen
Lehren der Araber. Inaugural-Dissertation (Breslau). Gottingen.

BUDAYRI al-Hallag, Ahmad al- ('1959/°1997): Hawadit Dimasq al-yawmiya, édité
par Ahmad ‘Izzat ‘Abd al-Karim. 'Le Caire et ’Damas.

BUSSE, Heribert (1987): “Arabische Historiographie und Geographie”. In: Helmut
Gitje (éd.), Geschichte der arabischen Philologie, t. I1. Wiesbaden.

DAKHLIA, Jocelyne (1993): “De la sainteté universelle au modéle ‘maraboutique’;
hagiographie et parent¢ dans une société maghrébine”. In: Hassan EL-
BOUDRARI (éd.), Modes de transmission de la culture religieuse en Islam, Le
Caire, pp.181-198.

ESTABLET, Colette et Jean-Paul PASCUAL (1994): Familles et fortunes a Damas en
1700. Damas.

ESTABLET, Colette et Jean-Paul PASCUAL (1999): “Les livres et les gens a Damas
vers 1700”. In: Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée 87-88
[Livres et lecture dans le monde ottoman], pp. 157 sqq.

FATTAH, Hala (1998): “Representations of self and the other in two Iraqi travelo-
gues of the Ottoman period”. In: Int. Journal of Middle East Studies, vol. 30,
no.l, pp. 51-76.

GAzzi, Kamal al-Din Muhammad b. Muhammad al-: al-Wird al-unsi wa-'l-warid al-
qudsi fi targamat sayyidi ‘Abd al-Gani al-Nabulusi. PUL (Yahuda) 2269 (Cat.
Mach, No. 4719).

GRELL, Chantal (1993): L histoire entre érudition et philosophie. Etude sur la con-
naissance historique a l'dge des Lumieres. Paris.

HERZOG, Christoph (1996): Geschichte und Ideologie: Mehmed Murad und Celal
Nuri iiber die historischen Ursachen des osmanischen Niedergangs. Berlin.
[= Islamkundliche Untersuchungen, Band 199].

HEYBERGER, Bernard (1994): Les chrétiens de Proche Orient. Rome.

IBN KANNAN, Muhammad (1992): Al-Mawakib al-Islamiya fi al-mamalik wa-'l-maha-
sin al-samiya, édité par Hikmat Isma‘il et revu par Muhammad al-Misri. 2 vols.
Damas. [= MansSurat wizarat al-taqafa, série lhyd’ al-turat al-‘arabi, No. 92].



650 KIM SITZLER

IBN KANNAN, Muhammad (1414 [1994]): Yawmiyat samiyva aw al-Hawadit al-yaw-
miya min tarih ahad ‘asar wa-alf wa-miya, édité par Akram Hasan al-‘Ulabi.
Damas.

[TZKOVITZ, Norman (1977): “Men and Ideas in the Eighteenth Century Ottoman
Empire”. In: Thomas NAFF & Roger OWEN (eds.), Studies in Eighteenth Cen-
tury Islamic History. Carbondale etc..

JOHANSEN, Baber (1983): The Islamic Law on Land Tax and Rent. London.

KHALIDI, Tarif (1994):. Arabic Historical Thought in the Classical Period. Cam-
bridge.

KREMER, Alfred von (1853): Mittelsyrien und Damaskus. Vienne.

KRiss, Rudolf et Hubert KRISS-HEINRICH (1960): Volksglaube im Bereich des Is-
lam. T. 1. Wiesbaden.

LAOUST, Henri (1952): Les gouverneurs de Damas sous les Mamlouks et les pre-
miers Ottomans (658-1156/1260-1744). Traduction des Annales d’Ibn Tulun et
d’Ibn Gum‘a. Damas.

MANINI, Ahmad al- (1286/1870): al-Fath al-wahbi ‘ala tarih al-‘Utbi, édité en deux
volumes sous le titre de Sarh al-Yamini al-musamma bi'l-fath al-wahbi ‘ala
tarih Abi Nasr al-Utbi li-'I-Sayh al-Manini. Biilaq.

— (1943): al-Alam fi fadd’il al-Sam, édité par al-Halidi. Jérusalem.

— 1 al-Qawl al-sadid fi ittisal al-asanid. Ms Bibliothéque nationale syrienne, No.
8939.

MANTRAN, Robert [ed.] (1989): Histoire de [’empire ottoman. Paris.

MASTERS, Bruce (1994): “The View from the Province: Syrian Chronicles of the
Eighteenth Century”. In: Journal of the American Oriental Society, vol. 114.3,
pp. 353-362.

MURADI, Muhammad Halil al- (1301/1884, *1988): Silk al-durar fi a‘van al-qarn al-
tani ‘asar. 4 volumes en 2 tomes. Bulaq et 3'Beyrouth.

NABULUSI, ‘Abd al-Gani al- (1352/1934): Dah&’ir al-mawarit fi dalala ‘ala mawadi‘
al-hadit. Le Caire.

NAGEL, Tilman (1994): “Hadit — oder: Die Vemichtung der Geschichte”. In:
ZDMG, Supplement X, pp. 118-128.

NASRALLAH, J. (1951): “Historiens et Chroniqueurs Melchites du XVIlle siécle”.
In: BEO, t. XIII (1949-1951). Damas.

NAwAWI, Yahya al- (s.d.): al-Manhal al-rawi min taqrib al-Nawawi. Beyrouth.

RAFEQ, Abdul-Karim (1995): “Social Groups, identity and loyality, and historical
writing in Ottoman and post-Ottoman Syria”. In: Dominique Chevallier (éd.),
Les Arabes et I’histoire créatrice. Paris.



ENTRE HADIT ET GOUVERNEUR 651

— (1966): The Province of Damascus 1723-1783. Beyrouth.

SOURDEL-THOMINE, Jeanine (1954): “Les anciens lieux de pélerinage damascains
d’aprés les sources arabes”. In: BEO XIV (1952-1954).

TAGI, Hibat Allah al-: Iqd al-farid bi-'ttisal al-asanid. PUL (Yahuda) 3723 (Cat.98).

TAMARI, Stephen E. (1998): Teaching and Learning in 18" Century Damascus:
Localism and Ottomanism in an Early Modern Arab Society. Diss. George-
town, Washington, non publiée.

WULZINGER, Karl et Carl WATZINGER (1924): Damaskus. Die islamische Stadt.
Berlin. [=Wissenschaftliche Verdffentlichungen des Deutsch-Tiirkischen
Denkmalschutz-Kommandos, Heft 5].






	Entre Hadīt et gouverneur : la pratique de l'histoire chez les musulmans damascenes au XVIIIe siècle

