
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 3

Artikel: Entre Hadt et gouverneur : la pratique de l'histoire chez les musulmans
damascenes au XVIIIe siècle

Autor: Sitzler, Kim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR:
LA PRATIQUE DE L'HISTOIRE CHEZ LES MUSULMANS

DAMASCENES AU XVIIIe SIECLE

Kim Sitzler

En Europe, la discipline historique a connu un changement irréversible
au cours du dix-huitième siècle. La Querelle des anciens et des modernes

se transposait dans l'Histoire. Les héritiers des Modernes, devenus
historiens ou philosophes, dénonçaient les savants, les érudits qui ne
faisaient qu'accumuler des faits sans les interpréter dans la perspective
du progrès de l'humanité.1 Sur la rive orientale de la Méditerrannée,
cette euphorie du progrès aurait étonné les contemporains des

nouveaux historiens européens. Ce qui caractérise la vision de l'histoire
telle qu'elle est exprimée par les Damascenes du dix-huitième siècle
est le sentiment de s'éloigner d'un âge d'or. Au lieu d'éprouver un
progrès, leur préoccupation était de ne pas perdre le contact avec l'âge
de la révélation mise en pratique par le prophète Muhammad. Nous
essaierons de fournir, ici, des éléments de la pratique de l'histoire dans
la ville de Damas en nous limitant à la première moitié du dix-huitième
siècle. Après une longue série de gouverneurs allogènes dans la
province ottomane de Damas, cette période correspond à l'ascension et à

la consolidation d'une famille considérée comme arabe à la tête de

l'administration provinciale.2 Cette nouvelle donnée politique n'a
pourtant pas affecté la dominante religieuse et morale de l'identité que
créaient les historiens.

1 Sur ce débat, cf. Chantal Grell, L'histoire entre érudition et philosophie. Etude

sur la connaissance historique à l'âge des Lumières, Paris 1993, p. 22 sqq. et

passim.
2 Entre 1725 et 1783, cinq gouverneurs de la famille al-'Azm se succédaient à

Damas, avec des interruptions. Leurs gouvernements étaient parfois très longs

par rapport aux nominations annuelles qui dominaient jusqu'au deuxième quart
du siècle.



614 KIM SITZLER

Dressons, d'abord, l'inventaire des genres de sources qui peuvent
nous intéresser. Si l'histoire implique la description ou l'interprétation
des actions de l'homme, nous pouvons distinguer le genre historique
d'autres formes de production littéraire, telles que le droit, la langue,
les sciences coraniques ou la littérature. Cette définition inclut
néanmoins tout un domaine de connotation religieuse, qu'il s'agisse de la
tradition prophétique, des rapports sur les compagnons du Prophète et
leurs successeurs, ou encore des récits sur les hommes saints. Pensons
aussi aux ouvrages biographiques, souvent organisés selon des critères
idéologiques (une école de droit), ou selon des catégories professionnelles

(les experts de la tradition prophétique). Cette addition faite,
nous nous retrouvons avec un corpus qui comprend non seulement la

catégorie "d'histoire", mais aussi une bonne partie de celle de "hadïf
et d'autres types de littérature religieuse.3

Le but de l'opération qui consiste à rassembler ta'rïh et hadît dans

une seule catégorie (et d'augmenter considérablement le nombre
d'ouvrages historiques) n'est pas de faire des lecteurs damascenes des

historiens acharnés. Plutôt, elle sert à brouiller les limites que la
taxinomie pourrait dresser entre deux genres qui, réunis, nous fournissent
des éléments pour traiter de la fonction de l'histoire à Damas au dix-
huitième siècle.

Establet et Pascual ont récemment présenté un tableau qui organise selon les

genres les livres présents dans les bibliothèques privées damascenes autour de

1700. La catégorie "histoire" n'y représente que 5% du nombre total des livres,
tandis que le "hadît" y figure avec 12%. Les deux catégories les mieux
représentées sont le tasawwuf, et de loin la plus importante le droit (27%). Colette

Establet et Jean-Paul Pascual, "Les livres et les gens à Damas vers 1700", in:

Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée 87-88 [Livres et lecture

dans le monde ottoman], 1999, p. 157 sq.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 615

L'homme et l'espace en perspective sacrée

La tradition prophétique (hadît) a contribué à la formation de

l'historiographie dès le deuxième siècle de l'hégire.4 Sans succomber
au piège de l'essentialisme, nous pouvons affirmer que la symbiose des

deux disciplines maintient de sa vigueur au dix-huitième siècle. En
effet, l'une des activités principales de l'expert de hadît (muhaddit)
reste d'assurer la transmission d'un savoir historique (que sont les dires
et les actions du Prophète) en se tenant de manière plus ou moins
stricte aux exigences de la discipline. Parmi ces exigences est celle de

prouver la contemporanéité du transmetteur et du récepteur, la possibilité

d'une transmission idéalement orale d'un fait prophétique.5 Cette

preuve est fournie par des certificats de transmission (igäzd) qui sont
utilisés pour la composition de l'inventaire des transmissions (tabat).
Les tabats sont des textes écrits vers la fin de la vie active d'un
muhaddit. Ils constituent des testaments scientifiques de caractère à la
fois autobiographique et technique. Autobiographique dans la mesure
où l'auteur livre en général un abrégé de son éducation et des rencontres

avec ses professeurs, souvent en précisant la date et l'endroit où
une transmission d'une tradition prophétique ou d'un texte relevant des
sciences religieuses dans le sens large a eu lieu. Les biographies des

professeurs sont partie intégrante du tabat. Parfois, si l'auteur descend
d'une famille prestigieuse, il dédie un chapitre aux biographies de ses
ancêtres. Dans le tabat, nous trouvons donc un grand nombre de données

sur les activités et les déplacements des professeurs de hadît et sur
ceux de leurs transmetteurs. Ceci en fait une source de première
importance pour l'unité de base de l'historiographie de la période: la
biographie.

4 Cf. Tarif Khalidi, Arabie Historical Thought in the Classical Period, Cam¬

bridge 1994, pp. 17-30.

5 Nous ne nous référons, ici, qu'à une forme de transmissions possible. S'il y a

bien des formes de transmission qui n'exigent pas la contemporanéité entre les

deux parties, elles n'ont pas la même valeur technique (p. ex. la transmission à

des personnes à naître [par une igäzat li-'l-ma'düm], cf. pour les modes de la

transmission Yahyâ al-Nawawï, al-Manhal al-rawï min taqrïb al-Nawawï,
Beyrouth s.d., pp. 102-121, ici p. 112).



616 KIM SITZLER

Parmi les textes biographiques que nous trouvons à Damas pour la
période choisie, citons d'abord les biographies monographiques qui
sont consacrées aux protagonistes de l'histoire religieuse ou, rarement,
à des ancêtres fondateurs d'une famille.6 L'histoire religieuse ne
concerne pas seulement les premiers siècles de l'Islam, mais s'étale
jusqu'à une époque récente. En témoigne la biographie que Kamäl al-Dïn
al-Gazzï (ob. 1203/1799) a consacrée à 'Abd al-Ganï al-Nâbulusï
(ob. 1143/1731), à la fois phare de la mystique damascène et arrière
grand-père de l'auteur.7 Dans l'introduction, Kamäl al-Dïn nous indi-

Nous trouvons une série de biographies des fondateurs des quatre écoles de

droit: Ismâ'ïl b. Muhammad al-'Aglüni (ob. 1162/1749), Tqd al-lu'lu' wa-'l-

zabargad fï targamat al-imäm al-galïl Ahmad, Princeton University Library
(PUL), Yahuda section 235 (Cat. Mach 4682); idem, Tag al-mulük al-nafïs bi-

targamat al-imäm al-Safi'ï Muhamad b. Idrïs, ibid. (Cat. Mach 4678); idem,

Tqd al-la'alï wa-'l-margän fi targamat al-imäm Abî Hanïfa al-Nu'män, ibid.

(Cat. Mach 4663). En outre, des biographies des compagnons du Prophète et

d'autres personnages d'importance religieuse: 'Abd al-Latïf al-Dimasqï, Asma'
al-sahäba al-Badriyïn, PUL (Yahuda) 1585 (Cat. 4611); Ga'far b. Hasan al-

Barazangï (ob. 1179/1765), öäliyat al-kurab bi-ashäb sayyid al-'Agam wa-'l-
'Arab PUL (Yahuda) 4243 (Cat. Mach 4610); Ahmad al-Manînï (ob. 1172/

1759), Sarh al-sadr bi-sarh urguzat Istinzäl al-nasr bi'-'l-tawassul bi-ahli Badr
PUL (Yahuda) 4033 (Cat. 4609); Hamid b. 'Ali al-Tmädi (ob. 1171/1757),
Öamäl al-süra wa-'l-lihya fi targamat sayyidinä Dihya, PUL (Yahuda) 509 (Cat.

Mach 4608); idem, Daw' al-sabäh fi targamat sayyidinä Abî 'Ubayda b. al-
öarräh; Ismâ'ïl al-'Aglüni, Idä'at al-badrayn fi targamat al-Sayhayn, PUL

(Yahuda) 214 (Cat. Mach 4645).
Kamäl al-Dïn Muhammad b. Muhammad al-Gazzï, al-Wird al-unsï wa-'l-
wärid al-qudsï fi targamat sayyidï 'Abd al-Ganï al-Nâbulusï, PUL (Yahuda)
2269 (Cat. Mach 4719). Nous citons une autre copie, collationnée sur

l'autographe de Princeton, dont nous remercions la communiation à Bakri
Aladdin (Damas). Cet ouvrage volumineux (179 et 266 foil., respectivement)

contient, outre la biographie de 'Abd al-Ganï, celles de ses professeurs et de

ses nombreux élèves et constitue par cela un ensemble d'informations
précieux.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 617

que ses sources. La moitié des textes utilisés sont des tabats* tandis

que les autres sont des biographies mystiques d'élèves de 'Abd al-
Ganï,9 des extraits d'anthologies10 et un dictionnaire biographique.11
Ce dernier nous mène au deuxième genre d'écriture biographique, dont
l'importance pour l'historiographie musulmane est patente: les
dictionnaires. Celui qu'a utilisé Kamäl al-Dïn, le "Collier de perles des

personnalités du douzième siècle [de l'hégire] (Silk al-durar fi tfyän
al-qarn al-tanï 'asar)" de Muhammad Halïl al-Murâdï, juriconsulte
(muftì) de l'école de droit hanafite, est la pièce maîtresse du genre
biographique de la période. L'ouvrage contient des centaines de biographies,

tantôt en quelques lignes, tantôt en plusieurs pages. Kamäl al-
Dïn al-Gazzï et d'autres l'appellent aussi Tarïh al-Murâdï, "l'Histoire
d'al-Muradï" et dans la préface, on lit que le Silk al-durar contient "les
biographies et les histoires (al-tarägim wa- 'l-tawärih)"12 des personnes
qui figurent dans le dictionnaire. Regardons l'introduction d'al-
Muradï:

"La science de l'histoire et des récits historiques, la transmission des vertus et

la sauvegarde des traditions sont de première importance [...]. Les experts du

8 Celui du grand-père de Kamäl al-Dïn et gendre de 'Abd al-Ganï al-Nâbulusï,

Muhammad b. 'Abd al-Rahmân al-Gazzï (ob. 1167/1754), Latä'if al-minna fi
fawä'id hidmat al-sunna, [ms PUL (Yahuda) 2432 (Cat. Mach 82)]; celui de

Ismâ'ïl al-'Aglunï, Hilyat ahi al-fadl (Kamäl al-Dïn ne donne pas de titre, mais

celui-ci se trouve dans le manuscrit de la Bibliothèque Nationale Syrienne

(BNS), No. 29, fol. 2r.); et celui de Ahmad al-Manïnî, al-Qawl al-sadïd fi
ittisâl al-asânïd, [ms (BNS), No. 8939].

9 Husayn b. Tu'ma al-Baytïmanï (ob. 1175/1761), al-Masrab al-hanï al-qudsïfi
karämät al-sayh 'Abd al-Ganï al-Nâbulusï, [PUL (Yahuda) 1808 (Cat. Mach

4718)].
10 Muhammad Mahmüdi (ob. 1111/1699), Dayi al-rayhäna. Kamäl al-Dïn attri¬

bue l'ouvrage érronément à l'auteur de al-Nafha al-rayhäna elle-même,
Muhammad Amïn al-Muhibbï (ob. 1111/1699).

11 Celui de Muhammad Halïl al-Murâdï, Silk al-durar fi a'yän al-qarn al-tanï
'asar, 4 volumes en 2 tomes, Büläq 1301/1884 et Beyrouth [Dar Ibn Hazm]
31988. Cf. infra.

12 Ibid., 1.1, p. 2.



618 KIM SITZLER

hadît y employèrent [...] leur temps et en embellirent leurs heures [...]. Les plus

éminents des savants écrivirent dans ce genre des œuvres sans pareil, car le

pilier de la transmission des sources de la religion [repose] sur la classification

des transmetteurs selon leur fiabilité ('alä 'l-garhi wa-'l-ta'dïî) et [dans la

science de l'histoire,] l'étudiant trouve ce qui le pousse à l'étude. [...] Abu

Hayyän a mentionné dans les conseils à ses enfants: vous devez étudier

l'histoire (al-tawarïh) parce qu'elle épanouit l'esprit [...].
Je n'ai vu personne faire les biographies du douzième siècle de l'hégire

[...], et il m'incombait donc d'emprunter le chemin des historiens (an uslika

häük al-masälik, wa-aküna fi sabïli 'l-mu'arrïhïna sälik). J'ai rassemblé cette

belle histoire (tärih) [...] [mentionnant] les circonstances des personnes et

[donnant leur] description. Chez moi, j'ai rassemblé tout un ensemble de récits

de voyages (rihlât), de tabats et de biographies [...], [et j'ai appris des choses]

par les bouches, oralement, et par écrit sur des pays que je n'ai pas vus."

L'essentiel est dit: l'Histoire est justifiée par son caractère sacré et ses

sources ont presque toujours une marque spirituelle. C'est la cas des

tabats qui retracent l'éducation religieuse d'un savant, c'est le cas aussi
des récits de voyage qui décrivent des périples spirituels, suivant les

savants éminents et les tombeaux prestigieux. Al-Murâdï est le fidèle
assembleur de ces renseignements, et étant donnée la nature
autobiographique de beaucoup de ses textes de base, il ne nous surprend pas
que les entrées prennent souvent une forme élogieuse. À ceci s'ajoute
un autre trait inhérent à l'entreprise: avec peu d'exceptions, seuls les
intellectuels deviennent des perles du collier. Quant aux autres, ils ne
font pas véritablement partie de cette histoire à dominante sacrée. La
nature des sources exclut presque toujours les hommes politiques, les

13 Cf. pour ce concept Tarif Khalidi, op. cit., p. 208 sq. et El2 II:473b.
14 al-Murâdî, Silk, 1.1, p. 4. Al-Murâdï énumère quelques sources dont il dispose:

'Abd al-Rahmân b. Muhammad al-Dahabï, al-Rihla; Mustafa b. Fath Allah al-

Hamawî, "l'historien de la Mecque", al-Rihla; Muhammad Amin al-Muhibbï,
al-Nafha; Muhammad al-Mahmüdi, Dayl al-nafha; le tabat de Muhammad b.

'Abd al-Rahmân al-Gazzï, Latâ'if al-minna et son Tadkirat al-adabïya; 'Abd
al-Ganï al-Nâbulusï, al-Rihla al-kubrä et al-Rihla al-sugrä al-Higazïya wa-'l-

Qudsïya; et "d'autres inventaires de professeurs (masyahät wa-ma'ägim) et

inventaires de traditions (atbät)" Ibid., p. 4.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 619

commerçants, les femmes. La richesse matérielle et le pouvoir terrestre
ne sont pris en considération qu'au cas où ils ont un rapport avec la vie
intellectuelle.

Parmi les personnes que le biographe choisit pour son Dictionnaire,

il y a beaucoup de gens originaires de cette ville, mais aussi des

nouveaux venus et des savants de passage d'origine très variée.15 Il
présente ses données comme des faits et il ne juge que rarement de

manière explicite. Parfois, il abrège, il reformule, mais ne laisse pas
libre cours à son calarne. Il organise les entrées selon l'ordre alphabétique

et, à l'intérieur des articles, il commence par les différentes parties
du nom, les titres professionnels et honorifiques et la date de naissance
avant d'enchaîner des éléments de l'éducation de la personne en question,

préférablement en donnant les noms de ses professeurs, parfois en
mentionnant quelques ouvrages qu'il a lus sous leur direction. Le cursus

éducatif occupe le plus grand espace. Ensuite, si le biographe
dispose d'autres renseignements, il ajoute des postes que le protagoniste a

occupé, des ouvrages qu'il a pu écrire, des faits divers et des morceaux
de poésie, pour conclure avec la date de la mort et le lieu
d'enterrement. Cette structure de base peut être modifiée en fonction
des données dont il dispose. Si le matériel ne suffit pas à donner une
image consistante à un personnage, al-Murâdï ajoute laconiquement:
"en général, c'était un homme intègre", ou: "il continua [sa vie] sur le
bon chemin [jusqu'à la mort]." Le dictionnaire est construit sur la base

d'informations à caractère religieux et il sert, à son tour, à informer les

savants des générations suivantes sur les parcours de leurs prédécesseurs.

Si la biographie est la forme principale d'écriture historique, elle
n'est pas pour autant la seule à reposer sur un modèle forgé par les
sciences religieuses. Lié à la tradition prophétique, mais aussi aux tra-

15 Stephen Tamari donne une statistique de l'origine des personnes dans le Silk. Il
compte 64.3% de personnes originaires de Damas, tandis que les Ottomans

turcs, les Egyptiens, les personnes originaires de la péninsule arabique et les

Irakiens occupent entre 5.2% et 8.7% des entrées. Stephen E. Tamari,

Teaching and Learning in 18' Century Damascus: Localism and Ottomanism

in an Early Modern Arab Society, Diss. Georgetown, Washington 1998, non

publiée, p. 97.



620 KIM SITZLER

ditions populaires, le genre des "titres de gloire" a une ambition différente.

Il cherche à satisfaire non pas la connaissance des hommes,
comme c'est le cas pour les biographies, mais celle de l'espace. Il ne
s'agit pas d'un espace naturel, mais d'une géographie spirituelle, produit

de l'histoire sacrée de la région. Le genre des fadä'il ou mahäsin
emploie l'éventail d'arguments traditionnel pour un ouvrage savant.
Nous en analysons ici un exemple dû au muhaddit Ahmad al-Manïnï
(1089/1678-1172/1759).16 Il écrit, entre 1158/1745"et Ì169/1756,17 un
ouvrage intitulé "Les marques des mérites de la Syrie (al-AHäm bi-
fadä'il al-Säm)"n qui traite des "titres de gloire" de Damas et de ses
environs.19

La préface des A'läm commence par des lamentations sur la situation

historique dans laquelle se trouve Damas au dix-huitième siècle:
les souffrances (mihan), les malheurs (masä'ib), les fatalités (nawâ'ib),
les afflictions (nakabäf) et les vagues de maux (amwâg al-surûf) sont
les attributs donnés aux événements du quotidien.20 Les choses sont
hors contrôle, (haragat ahwäluhä [al-Säm] 'an al-nizäm), la ville est
entrée dans le désordre et la perturbation (hilal, inhiräm). C'est le
vocabulaire du pessimiste qui prime. Ce malaise omniprésent a pour
conséquence, remarque l'auteur, qu'on commençait à parler mal de

Damas, que les rumeurs se répandaient parmi "les habitants du désert aus-

16 Al-Manïnî était prédicateur du vendredi suppléant à la mosquée des Omayya-
des de Damas et professeur dans diverses madrasa-s de la ville.

17 Le terminus ante quem est donné par une marque de possession de la copie
manuscrite à la Bibliothèque Nationale de France (BN), arabe 6168, datée de

1169/1756, fol. lr.
18 Nous nous appuyons sur le ms BN 6168 [cité Al-A'läm (ms)] et sur l'édition

d'al-Hâlidï, Jérusalem 1943 [citée Al-A'läm (éd.)].
19 Les "titres de gloire" de la ville avaient déjà été décrits, notamment par 'Abd

Allah al-Badrï (ob. ca. 909/1503), dont le livre Nuzhat al-anäm fi mahäsin al-
Säm est abondamment cité par al-Manïnî. Le précurseur des auteurs tardifs est

'AIï b. Muhammad al-Raba'ï, Nam fï fadä'il al-Säm (ob. 435/1043; Bork-

Qaysieh, cf. infra, passim, donne Rabï'ï et Jeanine Sourdel-Thomine, "Les
anciens lieux de pèlerinage damascains d'après les sources arabes" in: BEO XIV
(1952-1954), p. 66 sqq., écrit Ruba'ï.), cf. GAL, I, 331.

20 Al-A'läm (ms), fol. lv. sq.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 621

si bien que parmi ceux des villes". Mais surtout, cette mauvaise
réputation est, selon al-Manïnï, à l'origine d'une certaine négligeance vis-à-
vis de Damas de la part de la capitale de l'Empire. Pour que le regard
d'Istanbul redevienne clément, al-Manïnï se propose de mettre en
évidence les mérites de la ville. Il recense les hadîts concernant Damas,
"parce que ceci est un moyen pour faire respecter [Damas] à la
Sublime Porte."21 Le texte s'inscrit donc dans une stratégie que l'on pourrait

appeler publicitaire. Le but en est de relever le prestige de la ville
auprès du pouvoir central par les mérites liés à l'histoire spirituelle de
la région.Voyons comment il procède. L'ouvrage est divisé en huit
chapitres, comme "le nombre des portes du paradis, parce que [Damas]
se trouve, en ce qui concerne ses mérites, parmi les villes du paradis".22

La littérature des "titres de gloire" se heurte au manque de sources
irréfutables qui pourraient établir, une fois pour toutes, une hiérarchie
religieuse des régions et des villes sur la base des textes sacrés. Al-
Manïnï, en effet, ne peut pas démontrer la supériorité de Damas par des

versets coraniques. Ni Dimasq, ni al-Säm ne sont mentionnées dans le
Coran. Il doit se référer aux exégètes qui mettent en relation avec la
région des versets comme "la terre que nous avons bénie (al-ard al-latï
bäraknä fïhâ)"23 "la mosquée très éloignée dont nous avons béni
l'enceinte (al-masgid al-aqsä al-latï bäraknä hawlahä)",24 "[sur] une
colline tranquille et arrosée ([ilä] rabwatin däti qarärin wa-ma'ïnY',25
"mes serviteurs justes hériteront de la terre ([...] anna 'l-arda yarituhä

21 Al-A'läm (ms), fol. 2v.

22 Ibid. 'Abd al-Rahmân b. 'Abd al-Razzäq (ob. 1138/1726), auteur d'un ouvrage
du même genre, Hadä'iq al-in'äm fi fadä'il al-Säm, divise, lui aussi, son

ouvrage en huit chapitres par l'analogie aux huit portes de Damas. Cf. Usâma

'Ànutï, al-Haraka al-adabïya fibiläd al-Säm, Beyrouth 1971, p. 207 sq.
23 Coran, XXL71 et 81 (trad. D. Masson, Paris 1967). Al-Manïnï: "C'est-à-dire

al-Säm", pour le premier des deux passages, et: "C'est-à-dire al-Säm selon ce

que disaient beaucoup d'exégètes", pour le deuxième passage. Al-A'läm (éd.),

p. 53.

24 Coran, XVII: 1. Al-Manïnï: "C'est-à-dire al-Säm, Palestine et les entourages."
Al-A'läm (êd), p. 53.

25 Coran, XXIII:50. Al-Manïnï: "Il s'agit de Damas où bien de la Güta de Damas,

selon ce que disaient beaucoup d'exégètes." Al-A'läm (éd.), p. 53.



622 KIM SITZLER

Hbädiya j-sälihün)"26 et "la terre sainte [que Dieu vous a destinée] (al-
ard al-muqaddasa [allatï kataba 'llähu lakum])."21 Ces mêmes expressions

ont servi (et servent toujours) à étayer des mérites géographiques
divers.28 La méthode pour interpréter ces versets repose sur des textes
d'autorité qui proposent souvent les localisations les plus diverses pour
un verset.29 Cette ambiguïté ne fait pas des six passages coraniques
évoqués des arguments très forts pour la supériorité d'al-Säm.

Les traditions prophétiques ne servent pas beaucoup non plus,
puisque les mentions positives d'al-Säm sont rares et souvent douteuses

d'un point de vue technique. Aucun hadît répertorié par al-Buhârï
et par Muslim ne fait mention directe d'aX-Säm ou de Damas, et al-
Manïnï doit s'appuyer sur des hadîts rapportés par des collections
mineures. "Vous êtes voués à al-Säm, puisqu'il est le meilleur des pays de

26 Coran, XXI: 105. Al-Manïnï: "Ils disaient qu'il s'agit de la terre sainte". Al-
A'läm (éd.), p. 53.

27 Coran, V:21. Al-Manïnï: "C'est-à-dire al-Säm." Al-A'läm (éd.), p. 53.

28 P. ex., la rabwat dät qarâr wa-ma'ïn (XXIIL50) sert de lieu de repos à Marie et

son fils. Dans l'édition du Coran diffusée par le mouvement de l'Ahmadïya,
Der heilige Qur-än. Arabisch und Deutsch, édité par Hazrat Mirza Nasir
Ahmad, 1988, p. 643, la colline est transposée au Cachemire.

29 C'est le même procédé qu'avait utilisé Muhammad Ibn Kannän, chroniqueur

que nous rencontrerons plus loin, dans un ouvrage comprenant un chapitre sur
les titres de gloire. Al-Mawâkib al-Islamïya fi al-mamälik wa-'l-mahäsin al-

samïya, édité par Hikmat Ismâ'ïl et revu par Muhammad al-Misrï, 2 vols.,
Damas [Mansürät wizärat al-taqäfa, série ihyä' al-turät al-'arabï, No. 92] 1992,

p. 361 sq. - Pour le verset "ô mon peuple, entrez dans la terre sainte que Dieu

vous a prescrite (yä qawmi 'dhulü 'l-arda 'l-muqaddasata 'llatï kataba 'llähu

lakum)", Ibn Kannän discute les attributions d''al-ard al-muqaddasa et montre,
contrairement à al-Manïnï, que les interprètes ne sont pas unanimes et que
plusieurs possibilités pour la localisation de cette terre sainte sont données: Gabal

Tür (Sinai), Jérusalem, Arihä (Jéricho), Damas, Palestine et une partie de la

Jordanie ce qui revient à ce que cite Abu '1-Hattäb Qatäda b. Da'äma (ob.

117/735): al-Sämu kulluhä. Ibn Kannän, op. cit., p. 362. - Ahmad al-Manïnï
hésite à apporter les interprétations proposent des localisations hors de la Syrie.
Cf. Al-A'läm (éd.), p. 72.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 623

Dieu. Les meilleurs de sa création y habitent [...]"3° et "Le Prophète
dit: Des armées de soldats seront convoquées en Syrie, en Irak, au
Yémen. [Abd Allah dit:] choisis pour moi, ô envoyé de Dieu. [...] [Le
Prophète] dit alors: tu es voué à al-Säm"1'1 En bon muhaddit, al-
Manïnï sait que ces deux rapports n'ont pas le poids nécessaire, et il en
présente un troisième, selon lequel le Prophète a signifié la Syrie à

deux de ses Compagnons à trois reprises.32 Ce hadît est pourvu de
plusieurs chaînes de transmetteurs faibles. Pourtant, dit al-Manïnï, "[par]
le grand nombre de chaînes [différentes, il est à considérer que] l'une
répare l'autre, et qu'il s'élève au rang de bon (hasan)."33 L'auteur doit
recourrir à des techniques sophistiquées pour arriver à un résultat peu
convaincant. La pénurie de sources sûres exige du matériau
supplémentaire.34 Al-Manïnï apporte donc des rapports sur les Compagnons
du Prophète et leurs successeurs.35

30 Hadît attribué à Abu Durr. Il figure dans les collections d'al-Tabaranï [dans le

Mu'gam al-kabïr] et d'al-Suyutï [dans le öämi' al-sagïr]. Al-Manïnï, al-A'lâm

(ms)fol. 4v. et (éd.) p. 53.

31 Hadît rapportée par 'Abd Allah b. Hawäla, mort à Damas en 58/678. Cf. le

Musnad de Ibn Hanbal, II, 99 et 119. Dans la version de Abu Däwüd, des

éléments des deux hadït-s sont réunis dans un seul. Cette version est mentionnée

par al-Manïnï et citée par 'Abd al-Ganï al-Nâbulusï in: Dahä'ir al-mawarït fi
dalâla 'alä mawädi' al-hadït, Le Caire [al-Azhar] 1352/1934, p. 293. Al-A'läm

(éd.), p. 54.

32 Répertorié par al-Tabarânï.

33 Al-A'läm (éd.), p. 54.

34 Al-Manïnï ajoute des rapports de validité limitée: "Le bien a été divisé en dix

parties, dont neuf revenaient à la Syrie et une au reste de la terre. Le mal a

[également] été divisé en dix parties, dont une [revenait] à la Syrie et les autres

au reste de la terre." [Ibid., fol. 8v.] C'est Abu Yahyä Zakariyä b. Muhammad

al-Qazwïni [600/1203-683/1283; El2 IV:896b] qui cite ce rapport dans les

'Agâ'ib al-buldän, se référant à 'Abd Allah b. 'Amr b. al-'Äs. Al-Manïnï le

reprend volontiers et en ajoute d'autres: [La plupart des rapports suivants sont
tirés par al-Manïnï de 'Abd Allah al-Badri, op. cit. (ms), fol. 48v]. "Abu Hurayra

[...] a dit: quatre villes sont parmi villes du paradis et quatre sont parmi les villes

de l'enfer. Les villes du paradis sont la Mecque, Medine, Jérusalem et

Damas, tandis que les villes de l'enfer sont Constantinople, Tibériade, Antioche



624 KIM SITZLER

La continuité sacrée

Al-Manïnï cite deux récits évoquant la construction de Damas, dont un
situe la fondation avant la naissance d'Abraham36 et l'autre l'attribue à

un serviteur d'Alexandre le Grand.37 L'auteur ne semble préférer
aucune des deux versions, mais il évoque la construction d'un temple
(kanïsa) par le serviteur d'Alexandre. Ce temple signifie la continuité

[...] et San'â'." [Déjà al-Badrï avait précisé - citant un prédécesseur (l'édition,

p. 65, lit Abu 'Abd Allah al-Suyutï au lieu de Abu 'Abd Allah al-Saqatï) - qu'il
ne s'agit pas de la ville yemenite, mais de San'â' en Roumélie.] D'autres ont
insisté sur la validité de ce rapport, notamment 'Abd al-Rahmân al-'Ulaymï
(ob.927/1521), l'auteur d'un ouvrage sur l'histoire de Jérusalem et Hebron [Al-
Uns al-galïl bi-târïh al-Quds wa-'l-Halïï] qui est cité par al-Manïnï: "Ce hadît

[...] n'est pas mawqufà Abu Hurayra [un hadît mawqùfl est une tradition
remontant à un compagnon du Prophète qui n'est pas rattachée au Prophète lui-

même], mais il est marjû' et il [remonte donc] au Prophète." [Un hadît marjû'
est un rapport remontant au Prophète par une chaîne faible, notamment si le

mode de la transmission entre compagnon du Prophète et tabi'ï n'est pas spécifié.]

Pourtant, al-Manïnî ne l'inclut pas parmi les traditions prophétiques, car il
juge sa chaîne de transmission trop faible. Notre auteur continue à puiser dans

Nuzhat al-anäm d'al-Badrï d'où il cite le rapport remontant à Ka'b al-Ahbär

[qui accompagna 'Umar b. al-Hattäb à Jérusalem et mourut en 32/652-3 env.

en Syrie. El IV:330b]: "Dieu n'a pas envoyé un seul prophète [d'autres lieux]

que de la Syrie, et s'il n'était pas de la Syrie, il émigrait en Syrie", ou celui
selon lequel le monde aurait la forme d'un aigle et al-Säm en serait la tête. [Al-
A'läm (éd.), p. 65. Il s'agit donc d'une version différente de celle qui associe la

tête de l'oiseau à la Chine, cf. El II:590b. Dans la version citée, les ailes

représentent l'Afrique du Nord et l'Irak, respectivement. Derrière l'Irak, sont
situés Wäq et Wäq al-wäq.] Il se sert en outre de l'Histoire de Ibn 'Asâkir

(ob.651/1176), de celle d'al-Hatîb al-Bagdadï (ob. 463/1071), et du Sarh al-

gämi' al-sagïr d'al-Munawî (ob. 1031/1621).
35 Al-A'läm (ms.), fol. 8r.

36 Al-Manïnî tire cette information de Ibn 'Asâkir qui lui-même l'attribue à Abu

'1-Farag al-Isbahäni. Al-A'läm (éd.), p. 67.

37 Ici, al-Manïnî se réfère à de Muhammad b. Säkir al-Halabï al-Daranî al-

Dimasqï al-Kutubï (ob. 764/1363), 'Uyün al-tawarïh. Loc. cit.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 625

matérielle avant et après l'avènement de l'Islam, puisqu'il était à

l'emplacement de l'actuelle mosquée des Omayyades, les Grecs ayant
élargi le lieu à l'étendue de celle-ci. Mais nous ne nous trouvons pas

pour autant dans une histoire profane, car al-Manïnï précise que le
serviteur d'Alexandre avait construit le temple pour servir à (un seul)
Dieu (ya'budu Jlähafihä). Un autre élément visible de cette continuité
sont les portes de la ville. Al-Manïnï attribue trois portes au serviteur
d'Alexandre. Aujourd'hui, dit-il, huit portes sont utilisées, selon le

nombre des portes du Paradis,38 et les autres sont condamnées.39 Al-
Manïnï nous fournit une liste des sept portes utilisées par les Grecs.
Ces portes grecques sont les seules à faire irruption dans la continuité
monothéiste, car al-Manïnï rappelle que les Grecs avaient vénéré les

planètes dont ils avaient placé des représentations sur les portes
respectives.

Les autres mérites anté-islamiques de Damas sont la nature splendide

de la Guta, un des quatre Paradis de la terre,40 et surtout les deux
mille sept cent tombes de prophètes, dont al-Manïnï affirme: "Des
tombeaux des prophètes il ne reste aujourd'hui à Damas [...] que celui
de lean-Baptiste dans la mosquée des Omayyades [...]", au sujet
duquel se multiplient les histoires de gens qui y ont entendu du bruit, qui
ont vu qu'il s'ouvrait, voire qui ont vu Jean se promener dans la
mosquée.42 Il cite d'autres tombeaux, dont l'emplacement est parfois con-

38 Ibid., p. 68. Rappelons que l'auteur construit son ouvrage en huit chapitres,

avec la même explication.
39 Les portes condamnées sont: Bäb Kaysän, Bäb al-Sagïr, Bäb al-Sirr (qui don¬

nait l'accès secret à la citadelle), ainsi que d'autres portes secrètes. Ibid., p. 69.

40 Les trois autres sont Sugd Samarqand, Si'b Bawwän et Ubulla. Al-Manïnî se

réfère à Abu Bakr al-Hwarizmï. Cf. aussi Yäqüt, t.I, p. 503. Eliseeff, dans son

article "Dimashk" in El II:286a, ne parle que de trois paradis terrestres, se

référant à Ibn 'Asâkir, tandis qu'il compte quatre dans son article "Ghüta", dans

le même ouvrage.
41 Al-A'läm (éd.), p. 71.

42 Ibid., p. 87 sq. Al-Manïnï consacre un chapitre (pp. 89-93) à Jean-Baptiste, où

il retrace son histoire et sa généalogie (le père de Jean, Zacharie, y est le mari

d'une tante de Marie). Il cite al-Uns al-galïl de 'Abd al-Rahmân al-'Ulaymï et

Coran 111:37 sq. et XIX:2 sqq. À Damas, il ne reste que la tête de Jean-Bap-



626 KIM SITZLER

testé,43 mais que les Damascenes localisent surtout sur le Mont
Qäsiyün s'élevant derrière le faubourg de la Sâlihïya.44 Un grand nombre

de tombes de prophètes et de saints (awliyä^ a disparu "par les
calamités continues, l'effacement des lieux et du temps, la disparition des

savants porteurs des récits (ahbär), parce que les lieux sont cachés

(hafä' al-rusûm) et par la destruction des traces."45 Par contre, le

Qäsiyün conserve une série de lieux en rapport avec l'histoire anté-

islamique qui sont connus par le fait d'exaucer les vœux des gens, en

particulier la Caverne du sang (magärat al-dam) au sommet, où avait
été versé le sang d'Abel.46 À ce propos, al-Manïnï cite le Damascène
al-Walïd b. Muslim (ob. 194/810) qui affirme que les gens s'y
rendaient en cas de besoin.47 C'est aussi grâce à cette caverne que Damas
fut épargnée par les croisés: "Quand les Européens (al-afrang) vinrent

tiste, tandis que son corps est à la mosquée al-Dalla à al-Zabadânï. Al-Manînï
ne cite pas d'autorité spécifique et se réfère "aux livres d'histoire." Ibid., p. 92.

43 Al-Manïnï ne devait se soucier beaucoup des emplacements différets, puisqu'il
a appris de gens qui s'y connaissent "que l'esprit d'un prophète ou d'un saint

en question est présent à chaque tombe qu'on lui attribue, même s'il n'y est pas
enterré." Al-A'läm (éd.), p. 103.

44 Pour une présentation des lieux de pèlerinage à Damas tel qu'ils sont présentés

dans la littérature médiévale, cf. Jeanine Sourdel-Thomine, op. cit., p. 65-85.

Pour l'exposition de la valeur de ces endroits dans la pratique religieuse cf.

Rudolf Kriss et Hubert Kriss-Heinrich, Volksglaube im Bereich des Islam, 1.1,

Wiesbaden 1960, p. 211-232.

45 Al-A'läm (éd.), p. 94.

46 Al-A'läm (éd.), p. 99. Al-Manïnï mentionne ici deux localisations du meurtre,
l'une qui situe la scène en Inde et l'autre -rapportée par 'Umar Ibn al-Wardï

(ca. 850/1446), Harïdat al-'agâ'ib wa-farïdat al-garâ'ib (GAL II, 131) - qui la

situe sur le Qäsiyün. À propos du motif de Caïn et d'Abel dans la tradition
musulmane et pour une description récente du lieu cf. Waltraud Bork-Qaysieh,
Die Geschichte von Kain und Abel (Habïl wa-Qabïl) in der sunnitisch-

islamischen Überlieferung, Berlin 1993 [= Islamkundliche Untersuchungen

169].

47 Ibid., p. 108. L'expression mustagäb al-du'ä est souvent remplacée par mawdi'

al-hawä'ig.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 627

en direction de Damas, le cheikh Abu 'Umar Ibn Qudäma48 et ses amis
montèrent à la Caverne du sang et ils récitèrent douze mille fois 'Oui,
nous l'avons fait descendre dans la nuit du Destin (Innanä anzalnähufi
laylati 'l-qadr),4g [...] et Dieu [...] envoya sur les infidèles une énorme
pluie [...] [Par conséquent,] ils ne purent atteindre Damas."50 D'autres
endroits similaires sont celui de la Caverne de la faim (magärat al-
gaw°) où quarante moururent de faim,51 la Caverne d'Adam,52 et la
tombe de Saul (Tälüt), roi d'Israel et vainqueur de Goliath,53 tous sur le
Qäsiyün.54 On peut trouver les mêmes caractéristiques surnaturelles à

l'endroit où Jésus et Marie trouvèrent refuge,55 et dans la Gùta de

Damas, à l'endroit où les Damascenes localisent la scène que le Coran
rapporte à propos d'Abraham: "Lorsque la nuit l'enveloppa, il vit une
étoile et il dit: voici mon Seigneur!"56 Cet endroit est doté d'une mos-

48 Cf. sur Abu 'Umar b. al-Qudäma et la migration hanbalite de Jérusalem à Da¬

mas: Säkir Mustafa, Madïnat li-'l-'ilm. Äl Qudäma wa-'l-Salihïya, p. 12 et passim.

49 Coran, XCVIIT. Masson, op. cit., donne "nuit du décret", p. 762.

50 Al-A'läm (éd.), p. 108.

51 Ibid., p. 105. L'information concernant les "Quarante" provient de Abu '1-

Hasan 'AIï b. Abî Bakr al-Harawî (611/1214), Isärät ilä ma'rifat al-ziyärät.
Notons qu'il y a une variété de lieux qui sont mustagäb al-du'ä', et des précurseurs

d'al-Manïnï étaient parfois beaucoup plus exhaustifs, notamment al-

Harawï et 'Ali b. Muhammad al-Raba'ï.
52 Al-Manïnï localise la caverne du verset "Quand les jeunes gens se furent réfu¬

giés dans la caverne", Coran, XVIII: 10. Al-A'läm (éd.), p. 105. Le verset manque

dans le ms BN 6168.

53 Cf. Coran, 11:247, 249.

54 Tandis que Soude1-Thomine, op. cit., p. 71 et Kriss et Kriss-Heinrich, op. cit.,

p. 219, ont visité la Grotte de la faim et la Grotte du sang dans un seul lieu sur
la pente du Qäsiyün, aujourd'hui connu sous le nom de qubbat al-Arba'ïn, al-

Manïnî situe la Grotte de la faim sur la pente, mais la Grotte du sang sur la

partie haute de la montagne.
55 Al-A'läm (éd.), p. 96. Sur le gabal Nayrab.
56 Coran, VI:76. Al-A'läm (éd.), p. 94.



628 KIM SITZLER

quée gérée par une fondation pieuse et restaurée grâce à Muhammad
al-Murâdï57 (1094/1683-1169/1756).58

Outre certains prophètes, des personnages de l'histoire islamique
sont enterrés à Damas et jouent un rôle dans la pratique spirituelle des

Damascenes. Le tombeau de Mu'äwiya dans le cimetière du Bäb al-
sagïr est doté d'un petit édifice qui est ouvert chaque jeudi et lundi. Le
même vaut pour celui des Compagnons du Prophète Abu 'l-Dardâ' et
Umm al-Dardâ', dont l'édifice à été construit par l'infatiguable
Muhammad al-Murâdï.59 L'auteur recense une bonne trentaine de
tombeaux de sahäba à Damas ou dans ses environs, dont plusieurs sont

connus, parce que les vœux que les gens y font sont exaucés (istigäbat
al-du'ä), et régulièrement fréquentés. Mais aussi les tombeaux de per-

57 Al-A'läm, p. 97. Le même Muhammad al-Murâdï, l'oncle du biographe Mu¬

hammad Halïl, est aussi le responsable de la construction d'un mausolée pour
Dû T-Kifl sur le Qäsiyün. Ibid., p. 105.

58 Après avoir parcouru la ville de Damas et ses environs immédiats, al-Manïnï
énumère les tombeaux de prophètes dans le reste de la province syrienne.

Notamment, il recense des tombeaux au Mont Liban "sauf - dit-il - que maintenant,

[celui-ci] est dominé par la secte des Druzes." Al-A'läm (éd.), p. 73.

L'éditeur de notre texte ajoute ici une note et explique qu'il a sauté une phrase

"car elle n'était pas nécessaire." En effet, al-Manïnï avait continué: "[les Druzes,]

apostats, que Dieu [...] vide la terre d'eux" et que les épées de la Sublime

Porte les déciment jusqu'à ce que rien d'eux ne persiste. Al-A'läm (ms), fol.
1 lv. Cette attaque verbale se dirige probablement moins contre la différence

doctrinale (al-Manïnï réfuta les doctrines des Sï'ites sans qu'il leur souhaitât la

mort collective), que contre leur insoumission politique et leurs incursions
militaires dans la province de Damas. En 1161/1748, p. ex., les Druzes avaient

attaqué al-Zabadânï et d'autres villages. Cf. Ahmad al-Budayrï al-Hallâq,
Hawädit Dimasq al-yawmïya, Le Caire11959 et Damas 21997 [cf. infra],
p. 173.

59 Cf. supra. Muhammad al-Murâdï est lui-même visiteur de tombeaux, non seu¬

lement à Damas, mais aussi à Jérusalem et à Hebron. Al-Gazzï, Wird, fol. 86v.

Parmi ses constructions est aussi une mosquée à l'endroit où se trouve selon la

croyance des Damascenes la tête de Husayn, au Bäb al-Faradïs. Al-A'läm

(éd.), p. 123.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 629

sonnalités plus tardives, en commençant par les täb?ün,60 présentent
des qualités spirituelles. La série de saints enterrés à Damas va
jusqu'aux temps les plus récents, puisque Ahmad al-Manïnï est cité pour
avoir dit que la prière prononcée auprès de la tombe de Ilyâs al-Kurdï
al-Kuranï (ob. 1138/1726, enterré au Bäb al-sagïr) est toujours exaucée.61

Ces qualités du paysage syrien ne sont pas évoquées pour créer
une identité syrienne distincte. Il est vrai que 'Abd al-Ganï al-Nâbulusï
déconseille à son élève Imäm al-Dïn al-Magribï de quitter la ville, car
mourir à Damas, c'est profiter, selon al-Nâbulusï, lui-même un grand
voyageur, de la proximité des tombeaux des saints et des mystiques. Se

priver de l'air de la sainteté qui y régne pour d'autres buts que la visite
des Haramayn ou de Jérusalem est imprudent.62 Néanmoins, ces saints
gardent une vocation universelle, ils ne sont pas des saints privatifs qui
donneraient lieu à des mouvements localistes et exclusifs.63

À part la liste des portes de Damas (cf. supra), le seul morceau
d'histoire matérielle dans les A'läm concerne la mosquée des Omayyades.

Al-Manïnï ne cache pas son émotion quand il parle d'elle: "Ses
merveilles ne cessent pas [...] et elle réunit sur elle toute la variété de
titres de gloire."64 L'auteur loue l'apparence physique du bâtiment,
évoque la qualité des ornements, la précision des mosaïques dont il

60 Nous ne donnons - en guise d'exemple - qu'une liste restreinte des personna¬

ges enterrés à Damas ou dans ses environs, qui ont des qualités sptirituelles

particulières: Al-Sayyida Zainab Umm Kultüm, al-§ayh Arslân, Abu Bakr Ibn

Qawwäm al-Balisï, Muhïy al-Dïn b. 'Arabï, Muhïy al-Dïn Abu Zakarïyâ

Yahyâ b. Saraf al-Nawawï, 'Abd al-Rahman b. 'Amrü b. Muhammad al-Aw-
zà'ï, Abu 'l-'Abbäs Ahmad b. Qudäma, Abu 'Umar Muhammad b. Ahmad Ibn

Qudäma, Abu '1-Qäsim 'Ali ibn al-Hasan Ibn 'Asäkir al-Dimasqï, Abu Sama b.

'Abd al-Rahmân (avec des qualités d'exaucement), Dû al-Nün al-Misrï. Al-
A'läm (éd.), p. 124.

61 Al-Gazzï, Wird, fol. 102r. Cf. Al-Qawl al-sadïd (BNS), fol. 19r.

62 Al-Gazzï, Wird, fol. 81v.

63 Cf. à ce propos Jocelyne Dakhlia, "De la sainteté universelle au modèle 'ma-

raboutique'; hagiographie et parenté dans une société maghrébine", in: Hassan

Elboudrari (éd.), Modes de transmission de la culture religieuse en Islam, Le

Caire 1993, pp. 181-198.

64 Al-A'läm (éd.), p. 74.



630 KIM SITZLER

décrit le sujet. Mais ausitôt, il quitte l'argument esthétique et revient
aux choses sérieuses, aux arguments canoniques. Les versets coraniques

suivants sont cités en premier lieu: "Et par le figuier et par
l'olivier et par le Mont Sinaï et par cette Cité sûre, nous avons certes
créé l'homme dans la forme la plus parfaite."65 Ces versets ont été

interprétés de manière à associer la Cité sûre avec la Mecque, l'olivier
avec Jérusalem et le figuier avec Damas.66 Ce figuier se trouverait dans
le jardin de Hüd, qui fleurit donc jadis à l'endroit même où se trouve
maintenant le mosquée des Omayyades.67 Les Grecs (al-Yünän)
avaient fabriqué des talismans pour éviter que "les serpents, les
scorpions, les araignées, [...] les pigeons, les moineaux, les hirondelles et
les frelons"68 puissent entrer dans le temple qu'ils avaient construit sur
le site. L'absence d'araignées et d'hirondelles avait déjà frappé Ibn
Gubayr,69 mais entre-temps, remarque al-Manïnï, quelques-uns de ces
talismans "ont perdu leur valeur, soit parce que leur période est expirée,

soit à cause des incendies, et maintenant, les pigeons et les
scorpions entrent, mais les [autres] oiseaux [...] n'entrent pas."70 La
transformation du lieu d'église en mosquée et la construction de celle-ci par
le caliphe al-Walïd b. 'Abd al-Malik71 sont reproduites dans la version
d'Ibn 'Asâkir72, non sans précisions détaillées d'autres auteurs,
notamment tirées des Isärät d'al-Harawï.73 Al-Manïnï se montre bon
observateur, car il signale à quel endroit des choses ont été transformées
et ne correspondent plus aux descriptions anciennes. Parmi celles qui

65 Coran, XCV: 1-4.

66 Al-A'läm (éd.), p. 74 sq.

67 Al-Manïnï ne mentionne pas les localisations divergentes pour le jardin de

Hüd. Cf. EI2 III:556a, Art. Hüd.
68 Al-A'läm (éd.), p. 75.

69 Manïnï cite l'élève de Ibn Gubayr, al-Sarisï, ibid., p. 79.

70 Ibid.
71 Reg. 86/705-96/715.

72 499/1105-571/1176. L'éditeur prend soin d'éliminer un passage qui insiste sur
la séparation des musulmans et des chrétiens pour que les premiers ne souffrent

pas de dommage en étant exposés à la lecture de l'évangile défiguré
(mubaddaï). Al-A'läm (éd.), p. 76 et al-A'läm (ms), 12v.

73 Ibid., p. 77 sqq.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 631

retiennent son attention figure ce qui est considéré comme le mausolée
de Hadir,74 situé tout près de la maqsüra au centre de la mosquée.75 Il
cite plusieurs textes qui affirment que ce prophète mystérieux a été vu
accomplir des prières dans ce lieu et il observe que les gens continuent
à y prier pour voir leurs vœux exaucés.76 D'autres parties de la mosquée

relèvent d'un intérêt spirituel particulier, comme le minaret
oriental où Jésus est descendu,77 et le lieu de prière de 'AIï b. Husayn
et de Zayn al-'Àbidïn.78 Sur ce dernier, al-Manïnï corrige ses sources
qui avaient supposé un emplacement erroné. En réalité, dit-il, il s'agit
d'une partie de la mosquée qui a été condamnée jusqu'à il y a peu de

temps "quand Sulaymän Bäsä [al-'Azm]79, lorsqu'il était gouverneur
de Damas, l'a appris, l'a rénovée et y a installé un [...] sufi'pour qu'il y
adore Dieu avec les apprentis mystiques."80

Dans la hiérarchie des mosquées, celle de Damas vient après le

masgid al-haräm à la Mecque, la mosquée du Prophète à Medine et la
mosquée al- Aqsä de Jérusalem.81 Pour maintenir cette place contre
l'ordre de la stricte ancienneté des lieux de culte, al-Manïnï explique
en se référant à des juristes non spécifiés, que les mosquées qui sont
plus anciennes que celle de Damas, telles les mosquées mineures
fondées aux temps du Prophète à Medine, ne sauraient être classées au
dessus de la mosquée des Omayyades à cause de l'histoire spirituelle
de l'emplacement de cette dernière qui remonte à Jésus et aux temps

74 Cf. à propos de ce saint ou prophète immortel El2 IV:935a.
75 Cf. le plan de Karl Wulzinger et Carl Watzinger, Damaskus. Die islamische

Stadt, Berlin 1924 [= Wissenschaftliche Veröffentlichungen des Deutsch-Türkischen

Denkmalschutz-Kommandos, Heft 5], p. 144.

76 II cite encore al-Harawï, mais aussi - pour l'explication concernant al-Hadir -
al-Isä'a fi asrät al-sä'a de Muhammad b. 'Abd al-Rasül al-Barazangï (ob.

1103/1691). Al-A'läm (éd.), p. 83.

77 La source d'al-Manïnï est la Harïdat al-'agä'ib d'Ibn al-Wardï.
78 II se réfère au Hayyät al-hayawän al-kubrä de Muhammad b. Müsä al-Damïrï

(ob. 808/1405).
79 reg. 1734-1738 et 1741-1743.

80 Al-A'läm (éd.), p. 84.

81 Al-Manïnï s'appuie sur un rapport de Ziyäd al-Saybanï, ibid.



632 KIM SITZLER

pré-abrahamiques de Hüd.82 L'ancienneté absolue de l'histoire générale

l'emporte sur l'ancienneté relative de l'histoire musulmane.
La vision que propose Ahmad al-Manïnï est celle d'une histoire

symbolique qui matérialise l'action divine dans la région. Le matériau
de l'histoire spirituelle islamique, à vocation universelle, est utilisé

pour écrire l'histoire locale, comme argument de l'excellence de la

région de Damas.83 Toutefois, cette excellence n'est pas le résultat de

l'histoire humaine, mais relève de la géographie sacrée et donc de la
volonté divine qui a donné son empreinte à la région, empreinte qui
reste bénéfique pour ceux qui cherchent des solutions divines à leurs
problèmes quotidiens en y accomplissant la prière. Cet ouvrage est
écrit au temps du gouverneur As'ad Bäsä (reg. 1156/1743-1170/1757)
qui marqua l'apogée des gouverneurs issus de la famille (arabe) al-
'Azm. Mais on ne saurait le lire comme un appui au localisme politique
des 'Azm, au contraire, l'auteur veut plutôt attirer l'attention de la
capitale impériale sur une province qui se sent abandonnée. Al-Manïnï
choisit de rappeler le caractère sacré de la région, espérant que la cour
ottomane se souvienne de sa tutelle.

Jusqu'ici, les genres historiques sont étroitement liés au religieux,
même si la fonction peut être profane. La biographie répond à une
exigence qui relève de la critique de la transmission des traditions. Elle est

produite dans une large mesure à partir de textes issus du milieu
professionnel des experts en religion. Les fadä'il, elles, puisent dans les
traditions sacrées elles-mêmes. L'histoire apparaît comme une histoire
du salut (Heilsgeschichte) qui sert à constamment réaffirmer le lien
entre le profane et le sacré et à garantir la condition de la possibilité de

transmettre le corpus religieux. Cette configuration de la pensée historique

se rapproche de ce que Tilman Nagel affirme à propos du hadît.
En absence d'une communion symbolique, tel le baptême, le hadît
représente le désir de vivifier et d'actualiser l'âge d'or que représente le

82 Ibid., p. 85.

83 Les éléments d'histoire préislamique qui se trouvent dans le texte font partie de

l'histoire spirituelle islamique dans le sens où ils préparent l'avènement de

l'Islam. Cf. Heribert Busse, "Arabische Historiographie und Geographie" in:

Helmut Gätje (éd.), Geschichte der arabischen Philologie, t. II, Wiesbaden

1987, p. 269.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 633

premier temps de l'Islam. Nagel voit dans l'effort de rendre présent
l'état du salut une tentative de "détruire l'histoire qui était comprise
comme l'aliénation de l'état du salut."84 Dans notre cas, il ne s'agit pas
d'une tentative d'élimination, mais d'une stratégie pour sauver le contact

avec l'état du salut en inscrivant l'écoulement des temps dans une
r QC

perspective sacrée.

L'histoire profane

"Sache que par le métier de l'histoire (fann al-tarïh) furent connues les coutumes

des prophètes, par elle se transmirent les récits de ceux qui précédaient et

de ceux qui succédaient. Par elle, leur exemple fut suivi en ce qui concerne les

nobles qualités morales, et par elle, une personne renonce aux différends et à la

discorde, et il suffit pour la noblesse du métier de l'histoire que par elle furent

connus les récits (al-qisas), les preuves de la prophétie et les marques du message

[divin]. [Dieu] a dit: 'Nous allons, grâce à ce Coran, te communiquer les

plus beaux récits.'86 [...]. Et Dieu a dit: 'Tous les récits que nous te rapportons
concernant les prophètes sont destinés à affermir ton cœur. Ainsi te parvien-

87
nent, avec la Vérité, une exhortation et un Rappel à l'adresse des croyants.'

Sache, en outre, que les récits (ahbär) sont divisés en trois parties: les

prophètes, les rois ainsi que les savants ('ulamä7) et les hommes spirituellement

84 Tilman Nagel, "Hadît - oder: Die Vernichtung der Geschichte", in: ZDMG,

Supplement X (1994), éd. C. Wunsch, pp. 118-128, ici, pp. 125 sq.

85 Néanmoins, nous n'avons pas affaire à des ouvrages comme celui de Nagm al-

Dïn al-Gazzï (ob. 1651), Husn al-tanabbuh li-mä warada fi 'l-tasabbuh, dont

Abdul-Karim Rafeq dit qu'il a été écrit "to alert the Arabs to their

backwardness, comfort them that God has meant well to them, and that they can

overcome their backwardness and achive progres through imitating the worthy
people ofthe past." Abdul-Karim Rafeq, "Social Groups, identity and loyality,
and historical writing in Ottoman and post-Ottoman Syria", in: Dominique
Chevallier (éd.), Les Arabes et l'histoire créatrice, Paris 1995, p. 84.

86 Coran, XII:3.
87 Coran, XI: 120. Dans notre édition, la fin du vers est "wa-gä'aka fi hädihi 7-

haqqu wa-maw'izatun li-'l-mu'minïna". Le mot wa-dikrä après maw'izatun

manque.



634 KIM SITZLER

élevés selon ce qui leur appartenait d'excellence éthique. [...] Quelques exegetes

[du verset coranique] 'Interroge ceux qui comptent', disent qu'il s'agit des

historiens (mu'arrihûn).is [Dieu a aussi dit]: '[Nous avons envoyé les prophètes]

avec les preuves irréfutables et les Écritures (al-zubur)'i9 [ce qui signifie:]
les récits des peuples (ahbär al-umam). [...]."

Ce passage ne semble que réitérer la justification sacrée de l'histoire.
Son fondement religieux la rend possible. Elle n'est, dans un sens, pas
même une discipline, mais une méthode bien connue et développée dès
le début de l'histoire musulmane. Pourtant, le passage introduit un
ouvrage qui se distingue des autres. En effet, il s'agit d'une chronique des

événements quotidiens portant sur une quarantaine d'années. Son
auteur, Muhammad b. 'îsâ Ibn Kannän, appelle l'ouvrage al-Hawädit al-
yawmïya min tärih ihdä 'asara wa-mïya [sic] ("Les événements quotidiens

à partir de l'an 1111 de l'hégire").91 Les chapitres annuels
s'ouvrent sans exception sur 1'enumeration des différents "piliers de

l'Etat": le sultan, parfois le grand-vizir, le gouverneur de la Syrie, le

grand-juge de Damas, le muftì de l'Empire et le muftì de Damas.
Ensuite, l'auteur note les événements dignes d'être mentionnés, le plus
souvent en indiquant des dates précises. L'auteur est particulièrement
attentif aux décès, qu'il fait parfois suivre d'une nécrologie, ce qui
explique, en partie, la popularité du livre chez le biographe al-Murâdï.
Ibn Kannän n'a pas particulièrement développé le goût de l'anecdote,
même si quelques faits divers sont notés. Les événements politiques
locaux, le pèlerinage, les fêtes, les sessions de poésie auxquelles il
participe et surtout les activités religieuses et scientifiques retiennent
l'attention du chroniqueur. Parmi ces dernières, les rituels mystiques
ont une certaine importance, car Ibn Kannän est le fils d'un membre
eminent de l'ordre soufi de la Halwatïya, et lui-même cheikh de cette

88 Coran, XXIII: 113.

89 Coran, XVI:44.
90 Muhammad b. 'îsâ Ibn Kannän al-Salihï, Yawmïyâl sâmïya aw al-Hawädit al-

yawmïya min tarïh ahad 'asar wa-alf wa-mïya, édité par Akram Hasan al-

'Ulabï, Damas [Dar al-tabä'] 1414 [1994], p. 5 sq.

91 Les Yawmïyat couvrent la période de 1111/1699 à 1153/1740.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 635

confrérie.92 Il ne faut pas s'attendre à des descriptions de pratiques
mystiques, mais on y trouve des renseignements sur la périodicité et les

lieux des rituels. Un autre événement périodique souvent évoqué dans
la chronique est le hatm al-dars, la fin de l'année académique qui fait
des cours à la madrasa un lieu pour le Tout-Damas. Muhammad Ibn
Kannän est un chroniqueur local. Les événements extérieurs ne jouent
qu'un rôle très limité. Les affrontements russo-ottomans de 1122/
1710,93 par exemple, n'occupent que quelques lignes. L'horizon de ses

observations se limite à la ville de Damas, puis à la province du même

nom, parfois au Caire et, à travers les nombreux voyageurs, au Higäz et
à Istanbul.

Un petit tour d'horizon nous montre de quelle manière Ibn Kannän
évoque les événements politiques à Damas. La mort du grand juge
Muhammad Kumruk Imamï, arrivé à Damas déjà malade et décédé peu
après, en 1123/1711, suscite des rumeurs dans la ville. "Il aurait été

empoisonné par le substitut du gouverneur" lors d'un dîner en son
honneur, nous confie le chroniqueur. Ibn Kannän le décrit comme un
homme déterminé, résolu et de langue vive, incorruptible. Il lui attribue

une grande estime pour les savants et une main ferme contre les

arrogants et les escrocs. "En ce moment, [le juge] s'opposait aux affaires

du gouverneur et il le prévenait contre son arrogance et sa vanité."94

Le passage est bref et l'information se base sur une rumeur. Pourtant,

les sympathies du chroniqueur sont claires. Il loue l'estime du
vieux juge pour les (ulamä', sa nature incorruptible, et il dénonce

l'arrogance du gouverneur. Le sentiment de ne pas être pris au sérieux

par la Sublime Porte ou par son représentant local est persistant,
comme nous l'avons vu dans l'introduction des Acläm de Ahmad al-
Manïnï, quelques décennies plus tard. Le qâdï, un Turc ottoman, repré-

92 Ibn Kannän, Yawmïyàt, p. 155.

93 Ibid., p. 171 et p. 183. Il s'agit de la guerre déclenchée par un ultimatum non

accepté par Pierre le Grand qui se terminera par la défaite russe. Robert Man-

tran, "L'Etat ottoman au XVIIIe siècle: la pression européenne", in: id. [éd.],

Histoire de l'empire ottoman, Paris 1989, p. 267.

94 Ibn Kannän, Yawmïyat, p. 185.



636 KIM SITZLER

sente ici le correctif moral d'une politique jugée comme injuste.95 La
méfiance contre des décisions prises au centre de l'Empire se manifeste

quelques années plus tard, quand, en 1130/1718, un décret impérial

arrive à Damas de la part du sultan Ahmad III, réformateur connu.
La missive est décrite par notre chroniqueur comme suit. "En dû 7-

qa'da 1130/octobre 1718, un décret impérial (hatt sarïf) arriva de la

part du sultan Ahmad Hän Ibn 'Utmän, proscrivant les injustices dans

son pays. [La Porte avait] rédigé le décret d'une manière très circonstanciée

et dans un style très exagéré, puisqu'il incluait des citations
coraniques et des hadîts. Ils utilisèrent l'admonestation, l'intimidation
et la menace."96 Le décret stipulait l'abolition d'un nombre de perceptions

d'argent que la Sublime Porte jugait injustes. Pensé comme un
signe de réforme et présenté dans une forme qui lui conférait une
légitimation religieuse, le décret fut mal accueilli par certains. Ragab Basa,
le gouverneur, s'opposait à l'application du décret et quelques 'ulamä'
influents l'appuyaient dans sa décision. D'autre part, une partie des

commerçants fermèrent, en safar 1131/janvier 1719, les portes des

magasins exigeant l'application du décret.97 Le chroniqueur doute des

intentions du gouvernement et il voit surtout des paroles vides. "Une
action ne vaut rien sans intention, or l'intention [des responsables] est
vacillante."98

Sans qu'Ibn Kannän dise de quelles mesures parlait le décret, nous

pouvons déceler, d'un côté, qu'il y avait parmi la population des gens
qui profitaient des injustices et qui osaient désavouer les réformes
proposées. De l'autre côté, Ibn Kannän est très pessimiste en ce qui con-

95 Nous ne pouvons pourtant pas généraliser le conflit entre les représentants politi¬

ques et les 'ulamä', entre des exactions et la conscience morale. Maintes fois, nos

sources présentent la population illettrée comme défenseurs de leurs droits, et

l'héroïsme présumé des savants, membres d'une élite qui tend à se perpétuer à

l'intérieur d'un groupe de familles restreint, contre les injustices se révèle souvent

faux. Cf. p. ex., Abdul-Karim Rafeq, The Province of Damascus 1723-1783,

Beyrouth 1966, pp. 43 sq. et le matériel supplémentaire fourni par Karl K. Barbir,
Ottoman Rule in Damascus 1708-1758, Princeton, 1980, p. 84.

96 Ibn Kannän, Yawmîyât, p. 288.

97 Ibid., p. 294.

98 Ibid., p. 295.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 637

cerne l'application du décret si la volonté politique manque. Les (u-

lamä apparaissent comme voulant conserver le status quo, tandis que
les commerçants approuvaient les réformes. La position du chroniqueur

apparaît comme ambivalente, saluant le principe des réformes,
mais s'opposant à l'octroi impérial. Il finit par se rallier aux siens, les

'ulamä', et reprocher au gouvernement une faute de style ainsi que
l'ingérence dans les affaires provinciales.99 Ce ressentiment est similaire

à celui éprouvé lors de l'assassinat présumé du Grand Juge, quelques

années plus tôt, où les représentants politiques étaient en conflit
avec les 'ulamä'. L'arrogance des représentants de la Sublime Porte

résurgit régulièrement dans les chroniques. Elle est particulièrement
ressentie quand elle s'en prend aux représentants de la justice et de

l'éthique islamique, dont les 'ulama' se voient les garants et les
conservateurs. Les deux épisodes, si différents soient-ils, montrent le souci de

préserver une classe de 'ulama' qui fait valoir le droit de contrôler la
gestion politique, non pas sur la base d'un localisme, mais sur celle du
savoir islamique. C'est une manière de dénoncer l'éloignement temporel

de la vérité divine garantie par le Prophète, éloignement qui ne saurait

être tempéré que par les experts de la religion, les 'ulamä'}00 Les

99 Deux mois après, Ragab Basa est remplacé, et Ibn Kannän met son licencie¬

ment en relation directe avec son refus d'appliquer le décret. Pourtant, le

gouverneur déchu occupera par la suite des postes importants dans l'administration

impériale, ce qui vient confirmer l'appréhension du chroniqueur que la volonté
de réformes était, à la Porte, pour le moins instable. Ibn Kannän, Yawmïyât,

pp. 299 et 320. Ragab Basa continuera ses activités dans la service de l'Etat.

Après avoir été destitué dans un coup d'Etat au Caire, il occupera le gouverno-
rat d'Alep et d'autres postes. Ibid., pp. 327, 347 et 377.

100 Les historiens ottomans ont développé (ou repris) des philosophies de l'histoire
diverses, tel le cycle vital d'une histoire où essor et décadence se succèdent

continuellement. Norman Itzkowitz distingue trois "sets of shared beliefs about

din and devlet" dans l'historiographie des ottomans. [Norman Itzkovitz, "Men
and Ideas in the Eighteenth Century Ottoman Empire", in: Thomas Naff, Roger

Owen (eds.). Studies in Eighteenth Century Islamic History, Carbondale

etc. 1977, p. 16 sq.] Historiquement la première de ces philosophies de l'histoire

est celle de la division de la société en quatre classes, en ordre décroissant:

les gens de plume, de l'épée, de la négociation et de l'agriculture. [Nasir



638 KIM SITZLER

savants ne renonçaient pas à leur monopole dans le domaine de la
religion et l'ingérence politique devait leur apparaître comme une menace

pour leur statut privilégié de garants théoriques de l'ordre public. À
cette divergence s'ajoutait la différence de langues que les savants

d'expression arabe pouvaient utiliser dans le but stratégique d'affirmer
leur position. C'est en effet dans cet environnement intellectuel que se

développa à nouveau la "querelle du däd" dont nous avons un témoignage

chez Ahmad al-Manïnï. Il s'agissait d'une discussion -déjà
ancienne- sur la pronociation de la lettre däd, où les uns affirmaient licite
de la prononcer comme un zä', les autres la dénonçaient comme
illicite.101 L'opposition visait la "tä'ifa al-zädiya", des turcophones qui ne

ad-Din Tusi, The Nasirean Ethics, G. M. Wickens (tr.), London 1964, cité in:

Norman Itzkovitz, Ottoman Empire and Islamic Tradition, Chicago 1980

[ 1972]. La deuxième est celle du cycle de l'équité, selon lequel toutes les classes

sont nécessaires les unes aux autres. La troisième est tirée de Mustafa

Na'ïma al-Hanafï al-Halabï (1655-1128/1716) [cf. Muradï, Silk, t. IV, p. 220].
Au service du Wazïr Ahamd Basa al-Qalâ'ilï, ce dernier obtient en 1110/1699

la muhäsibat Anätül, et en 112/1709, il devient tasrïfatagï al-dawlati 'l-'utmä-

nïya et chroniqueur de l'Etat. Son Histoire est devenue célèbre sous le nom de

Tärih Na'ïma et Hammer-Purgstall utilise abondamment l'édition imprimée en

1147/1734 à Constantinople (Die Geschichte des osmanischen Reiches, t. II,
p. 5). La vision de l'histoire de Na'ïma reprend la théorie de la décadence: tout
Etat s'établit dans son âge héroïque, puis vient la consolidation, suivie de la

sécurité et tranquillité, pour enfin se saturer et, finalement, se désintégrer. Karl
Barbir tire l'attention sur une lettre du Grand Vizir Dämäd Ibrahîm Basa au

gouverneur de Damas, Ismâ'ïl al-'Azm, datée de 3 rab? al-tanï 1140/1727, où

il le met en garde en disant que si ce cercle d'équité n'est pas respecté par le

häkim, les trois classes de l'élite, des hommes du négoce et des agriculteurs
deviennent sauvages. "Damad Ibrahim catalogues the abuses of Ismail Pasha

and blames him for being the cause of local disturbances and the flight of the

population" [Karl Barbir, Ottoman Rule, p. 20].
101 Pour les différentes prononciations attestées de cette lettre v. Max Bravmann,

Materialien und Untersuchungen zu den Phonetischen Lehren der Araber.

Inaugural-Dissertation (Breslau), Göttingen 1934, p. 54 sq.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 639

faisaient pas la différence entre les deux lettres.102 La question était de

taille, car les rigoristes contestaient la validité de la récitation rituelle
des versets coraniques par des turcophones non-arabisants, qui se
trouvaient ainsi devant un grand obstacle sur le chemin du salut éternel.
Toutefois, il ne faut pas exagérer ce versant ethnocentrique. Les
gouverneurs arabophones de la période n'étaient pas à l'abri des critiques.
D'ailleurs, beaucoup de savants de Damas parlaient et écrivaient en
turc103 et il était normal qu'ils se rendent une ou plusieurs fois à Istanbul,

surtout pour s'assurer un poste vacant à Damas.104 La formule "et
quand la situation était devenue difficile (fa-lammä däqat al-ahwäl)"105
était souvent évoquée quand il s'agissait de décrire un voyage à la
capitale. Elle exprime bien l'ambivalence du sentiment à l'égard de la
Sublime Porte qui attribuait les postes religieux importants. Si parfois,
ces voyages étaient vains et les demandeurs d'emploi revenaient les
mains vides,106 ils n'étaient néanmoins nécessaires pour créer des rela-

102 Ahmad al-Manïnî, al-Qawl al-sadïd, fol. 22r. Cette querelle nous rappelle -
entre parenthèses - celle dont fut témoin Alfred von Kremer pendant son

séjour à Damas entre 1849 et 1851: "Deux docteurs de la loi se disputèrent un

jour en ma présence pour savoir si la prière devient invalide s'il y a erreur de

prononciation (lahn), selon la doctrine des Hanbalites, [ou] si c'est sans

importance tant que la signification ne change pas. Mon sayh, qui est Hanbalite,
soutenait obstinément que la prière de tous les Turcs ne sera pas exaucée et

sans suite, parce qu'ils récitent mal l'avant-dernière sourate du Coran où apparaît

la lettre tä' qu'ils prononcent sin." Alfred von Kremer, Mittelsyrien und

Damaskus, Vienne 1853, p. 139.

103 Pour des exemples du milieu du dix-huitième siècle cf. al-Budayrï, Hawädit
[cf. infra], 221; Muradï, Silk, 11/292 et IV/28.

104 C'était une démarche surout répandue chez les Hanafites, mais aussi chez les

Säfi'ites. La plupart des postes assignés par les magistrats d'Istanbul étaient

soumis à la contrainte d'appartenir à l'école de droit dominante des Hanafites.

Toutefois, certaines positions importantes comme celle de prédicateur du
vendredi de la Grande Mosquée étaient attribués aussi à des savants de rite säfi'ite.

105 Par exemple ibid., III/6.
106 L'exemple de Müsä al-Mahasinï (ob. 1173/1760) dans Muradï, Silk, t. IV,

p. 222 et dans Hibat Allah al-Tagï, Tqd al-farïd bi-ittisäl al-asanîd, PUL

(Yahuda) 3723 (Cat.98), fol. 5r.



640 KIM SITZLER

tions de patronage (intisäb).107 Un savant de Baghdad, de passage à

Damas, voyait d'un mauvais œil cette pratique et exprime son mépris:
"[Les savants de Damas] ont pris l'habitude d'aller à la Sublime Porte

pour acheter le rang d'un professeur selon la pratique [qänün] des
savants turcs. [...]. Le soi-disant savant ['älim] est plus ignorant qu'un
âne."108

Chez Ibn Kannän, les conflits entre turcophones et Damascenes ne
se traduisent pas par une doctrine localiste.109 Tout comme chez al-
Manïnï, le sentiment d'appartenance à l'Empire l'emporte sur les
différends, même s'il dénonce des pratiques abusives. Les savants de
Damas sont liés au pouvoir ottoman par une relation d'interdépendance.
Pour exercer le contrôle dans la province, les dirigeants de la capitale
s'appuyaient sur les notables locaux qui, à leur tour, profitaient de la
distribution des postes. Le jugement du chroniqueur n'est pas axé sur
la différence entre Turcs-Ottomans et Arabes, mais sur la correspondance

du comportement avec la norme islamique.110 Les intérêts parti-

107 Cf. Karl Barbir, Ottoman Rule, p. 39.

108 'Abd Allah al-Suwaydï, al-Nafha al-miskïyafî 'l-rihla al-Makkîya, cité in: Hala

Fattah, "Representations of self and the other in two Iraqi travelogues of the

Ottoman period" in: Int. Journal ofMiddle East Studies, Feb 1998, no.l, vol.

30, p. 57 sq.

109 Ceci ne veut pas dire que de telles doctrines n'existaient pas. 'Abd al-Ganï al-

Nâbulusï cite, dans un différend avec un Ottoman, un hadît selon lequel les arabes

sont supérieurs aux autres croyants (idä 'stawä 'l-näsufi 'l-taqwä quddima 7-

'arabï'ala gayrihï). Cité in Abdul-Karim Rafeq, "Historical Writing", p. 85.

110 Notre échantillon ne confirme que partiellement le constat de Rafeq: "Syrian
religious writing and historiography in general, in the first three centuries of
Ottoman rule, emphazised Arab identity, upheld Arab islamic SharTa against
encroachment by state laws, and called for, as well as practiced, rationalism
and religious tolerance." "Historical Writing", p. 87. Rafeq cite l'exemple de

'Abd al-Ganï al-Nâbulusï qui, au nom de la tolérance, utilise contre un adversaire

ottoman l'argument de la supériorité ethnique des Arabes parce qu'ils ont
été élus par Dieu représentants de son message. Ce n'est pas un argument que

nous rencontrons souvent parmi les savants de Damas, une ville pluriéthnique,
surtout dans les rangs des 'ulamä'. Pour l'ensemble de la ville, Colette Establet

et Jean-Paul Pascual donnent, pour 1700, le chiffre de 15% d'étrangers. Fa-



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 641

culiers se manifestent quand le statut de son groupe
socioprofessionnel est en jeu: Ibn Kannän salue tout effort d'augmenter le

poids des 'ulamä'. La destitution violente de Nâsïf Basa en 1126/1714
nous illustre ce propos. Gouverneur de Damas depuis 1120/1708,111 il
s'était distingué par des raids spectaculaires dans sa province.112 Un
autre chroniqueur de la même période, Muhammad Ibn Gum'a, ne
laisse pas de doute sur son caractère implacable, tuant ses adversaires
dans la province et réduisant leurs femmes en esclavage." Son

comportement dur lui a valu un long gouvernorat de six ans, une durée
extraordinaire pour la période.114 Il a été tenu responsable pour le
licenciement d'un professeur de madrasa au profit d'une famille adversaire,
ce qui signifiait une ingérence du pouvoir politique dans les affaires
religieuses. Pour diverses raisons, Nâsïf Basa fut exécuté par le gou-

milles et fortunes à Damas en 1700, Damas 1994, p. 176. En ce qui concerne

la tolérance religieuse, nous trouvons une aversion particulière contre les Sï'i-

tes qui sont traités de Härigites et de Räfidites (refusant la légitimité du cali-

phat sunnite). Cf. p. ex. al-Budayrï, Hawädit (cf. infra), p. 116, p. 120. Cf. aussi,

l'introduction de Safa' Hulusï au livre Hadïqat al-zuwarâ'fi sïrat al-wuzarä'
de 'Abd al-Rahman al-Suwaydï, Bagdad 1962, p. 5.

111 Son entrée à Damas est décrite par Ibn Kannän, Yawmïyat, p. 144.

112 Nâsïf Basa, ou Nassüh Bäsä, est cité par Abdul-Karim Rafeq comme ayant

adopté une politique de force contre les bédouins. The Province, p. 103. Nous

avons des descriptions précises de ses méthodes puisque notre chroniqueur fut
témoin oculaire d'une des expéditions dans la vallée du Biqä'a. Ibn Kannän,

Yawmïyat, p. 153 sq. C'est le même gouverneur qui réintroduit la défense de

fumer dans les marchés en 1123/1711. Ibid., p. 180.

113 Henri Laoust, Les gouverneurs de Damas sous les Mamlouks et les premiers
Ottomans (658-1156/1260-1744). Traduction des Annales d'Ibn Tülün et d'Ibn
öum'a, Damas 1952, p. 230 sqq. - Nous ne présenterons pas cette chronique

qui est de taille considérablement inférieure à celle d'Ibn Kannän. Elle

comprend les années 922/1516-1156/1744 en forme d'annales. La taille des entrées

varie entre une seule ligne et deux pages imprimées, le tout étant traduit par
Henri Laoust dans l'ouvrage mentionné entre p. 171 et p. 218.

114 Avant l'avènement des gouverneurs de la famille al-'Azm, les gouverneurs

n'occupaient généralement leur poste que pendant une année, pour ensuite être

nommés ailleurs.



642 KIM SITZLER

vernement central et sa mort donna lieu à une évaluation de son gou-
vernorat par Ibn Kannän.115 Le chroniqueur conclut que les côtés
négatifs l'emportaient sous son gouvernorat. Il enchaîne néanmoins avec
une série considérable de mérites (mahäsin) qu'il attribue au gouverneur.

Outre celui d'avoir supprimé le poste de sübäsf16 (qui pesait sur
les ressources des habitants de la ville parce qu'il percevait des droits
de mariage, une maison, un salaire mensuel et des provisions),117 le

gouverneur s'était distingué par une générosité sans pareil. Il avait
notamment distribué des sommes considérables et des vêtements précieux
aux savants, aux étudiants, aux écoles et aux mosquées de Damas ainsi

qu'à la Mecque et à Medine.118 Pendant le mois de ramadan, Nâsïf

115 Cette évaluation s'ouvre sur deux poèmes dont un déplore l'assassinat. L'au¬

teur anonyme accuse l'ingérence des étrangers venus exécuter le gouverneur:
"Des gens sont venus que nous ne connaissons pas, affluant de la plupart des

villes. Comme les termites qui sont menées aux dattes mûres, des Kurdes ont

investi le centre de notre Syrie. Ils visent les villages et sèment la peur parmi
les gens. [...] Ils libérèrent leurs chevaux pour aller pâturer sur nos plantations.

Injustement, ils les laissaient même pâturer sur la semence et le raisin. Ils nous

encerclèrent de tous côtés. Comme l'éclair, ils passèrent comme le feu, ils nous

assiégèrent [...] après avoir volé [...] l'or. [Pour cela, ] la disette régna sur tout

ce que voyaient les yeux, par exemple toutes sortes d'alimentation et de boissons.

Les gens se révoltèrent et persistaient tous ensemble." Yawmïyat, p. 214.

L'autre poème sort du calarne d'un élève du professeur licencié, 'Abd al-Ganï

al-Nâbulusï. Il se réjouit du départ forcé du gouverneur, car 'Abd al-Ganï peut

reprendre ses cours. Toutefois, il est douteux que le gouverneur ait joué un rôle

déterminant dans son remplacement, parce que le responsable impérial de l'en-

seigement religieux de l'époque, le sayh al-isläm, muftì d'Istanbul et de l'Empire,

était un ancien qâdï de Damas avec lequel 'Abd al-Ganï avait eu des

démêlés autour de l'interdiction du tabac que le dernier dénonçait dans un pamphlet

polémique. Cf. Bakrï Aladdin, 'Abdalganï al-Nâbulusï (1143/1731). Œuvre,

vie et doctrine, thèse Université Paris I, 1985, p. 191 sq. Cf. aussi Ibn

Kannän, op. cit., p. 219.

116 Akram Hasan al-'Ulabï traduit subasï par chef de la police locale. Ibn Kannän,

Yawmïyat, p. 587. Cf. aussi El2, IX:769a.
117 Yawmïyat, p. 215.

118 Ibid., p. 215 sq. et p. 168.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 643

n'épargnait aucun moyen pour faire des cadeaux d'un côté aux habitants

de Damas, distribuant des vêtements dans les marchés, et de

l'autre aux dignitaires religieux du Higäz qui dépassaient les dons de

tous "les caliphes et sultans".119 Pour les savants de Damas, Nâsïf était
celui qui avait apporté un exemplaire du Coran (mashaf) dont on
présumait qu'il avait été envoyé au Hawrân par le caliphe 'Utmän. "Sa
gloire rayonnait sur tous les horizons" et les Egyptiens commencèrent
à le craindre, tout comme les habitants chrétiens de l'île de Malte qu'il
voulait, selon Ibn Kannän, arracher aux infidèles.120

Le soin inhabituel que le chroniqueur accorde à l'évaluation de ce

gouverneur traduit la volonté de rendre justice au principe historiogra-
phique formulé par al-Murâdï dans son introduction au Silk al-durar, à

savoir le jugement moral d'une personne.121 La cruauté patente de

Nâsïf contredit manifestement la norme telle qu'Ibn Kannän (et le

gouvernement à Istanbul) la perçoit. Pourtant, il finit par chanter ses

louanges au nom de la générosité envers les 'ulama'. Un trait distinctif
de la chronique d'Ibn Kannän est la critique morale et sociale d'un
système qui devrait, aux yeux de l'auteur, être contrôlé par les experts
religieux dont il est un représentant. Or, l'accès au contrôle est largement

institutionnalisé dans le système de promotions ottoman ou au
moins par l'approbation gouvernementale. Le système de promotions
est le domaine exclusif, à quelques exceptions près, des turcophones,
tandis que les postes attribués par décret étaient sollicités par les
savants locaux en se servant des liens de patronage construits et
constamment renouvelles autour de réseaux familiaux, d'ouvrages
commandés et d'argent. Ce tissu exigeait la perspicacité et la précaution de
la part des savants Damascenes, car la réussite sociale se mesurait en
termes de stabilité familiale dans les postes d'importance. Cette stabilité

était menacée par l'afflux croissant de demandeurs et par les
remaniements continuels au sein de la magistrature istanbuliote qui favorisaient

la circulation des élites. En dépit de cette situation, la critique

119 Ibid., p. 216.

120 Ibid., p. 217.

121 Al-garh wa-'l-ta'dïl. Cf. supra.



644 KIM SITZLER

des institutions est largement absente.122 Pour Ibn Kannän, le corps des

'ulamä' représente les valeurs de la société et tout ce qui fortifie leur
position mérite son approbation. Les Turcs étaient une infime minorité
dans ce corps de 'ulamä' à Damas et en parlant de aträk, le chroniqueur
désigne le plus souvent des soldats (tandis qu'il appelle arwäm les
pèlerins de Roumélie). Les savants turcs avaient leurs possibilités
professionelles (souvent plus prestigieuses et mieux payées que dans les

provinces) dans la partie turcophone de l'Empire. Les 'ulamä' de Damas
étaient néanmoins un groupe pluriethnique, réunissant des Sunnites

arabes, kurdes et afghans, venus s'installer souvent à la suite du pèlerinage,

qui pratiquaient leurs langues d'origine.12 L'origine géographique

jouait un rôle limité parmi les savants de la ville et la condition
immigrée n'était pas un obstacle à l'ascension sociale. L'importance
relative de l'origine arabe ou non-arabe s'exprime aussi dans le fait que
l'origine arabe d'Isma'ïl al-'Azm, le premier de sa famille à la tête du

gouvernement provincial, n'est pas noté par Ibn Kannän. En effet,
quand cet ancien officier en charge des provisions de la caravane du

pèlerinage est nommé gouverneur à Damas en 1137/1725, ce n'est que
le chroniqueur chrétien Mïha'ïl Brä'ik qui remarque son origine
arabe.124

Quel est la statut de la chronique d'Ibn Kannän? Parfois, les
frontières entre chronique, cahier de notes et journal intime se brouillent.

122 Même quand Ibn Kannän se plaint de sa situation précaire, il ne critique pas le

système, mais la personne qu'il en croit responsable. Cf. sa remarque sur les

devoirs du muftì qui sont à interpréter comme admonestation ad personam, au

nouveau muftì de Damas, Muhammad b. Ibrahîm al-'Imâdï (1075/1665-1135/

1723). Yawmïyât, p. 304 sq. Je remercie Dana Sajdi pour son analyse de la

situation professionnelle d'Ibn Kannän qu'elle a donnée le 15 avril 2000 à

l'Université américaine du Caire, dans le cadre du séminaire "Control, Mobility and

Self-Fulfillement".
123 Al-Budayrï, Hawädit, p. 221; Muradï, Silk, 11/292; IV/28. Sur les 65 000 habi¬

tants de Damas vers 1700, quinze pour cent auraient été des étrangers. Ces chiffres

sont avancés, en estimation, par Establet et Pascual, Familles et fortunes,

pp. 29 et 176. Pour les 'ulama', la part des étrangers était plus élevée. Stephen

Tamari, loc. cit., compte presqu'un tiers d'étrangers (non-syriens) dans le Silk.

124 Mihä'il Brä'ik, Tärih al-Säm, édité par le P. Bâcha, Harïsa 1930.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 645

Des considérations erudites, des remarques historiques, des pages
d'anthologies de proverbes interrompent l'écoulement des semaines.

L'éditeur du texte se livre à une spéculation: Il se demande si c'est un
hasard qu'Ibn Kannän se soit décidé à mettre par écrit ce qui se passait
dans la ville l'année même de la mort de Muhammad Amïn al-Muhibbï
(ob. 1111/1699), le grand biographe syrien du dix-septième siècle.
Aurait-il voulu continuer l'entreprise du biographe, en choisissant une
forme différente, la chronique au lieu de la biographie? Le fait qu'il
appela son fils du nom du biographe, Muhammad Amïn, le suggère.125

Vers la fin de sa chronique, Ibn Kannän nous fait part de quelques
considérations sur l'historiographie: "La science des événements et de

l'histoire compte de ces jours parmi les meilleures (aslam) sciences et,

en général, parmi les choses les plus importantes." Elle sert, entre
autres choses, à continuellement "réformer la science des récits ('ilm al-
ahbär)" et à inciter le lecteur à penser.126

Il est important de noter que les textes que nous venons de discuter
ne sauraient être rangés parmi les précurseurs de ce qui a été appelé
Krisenliteratur.121 Ecrire l'histoire n'émerge pas, chez nos auteurs,
d'un constat d'infériorité par rapport à d'autres cultures et la finalité de

l'historiographie n'est pas la réforme. Conscient de faire de l'histoire,
Ibn Kannän s'inscrit dans une continuité formelle avec les annales

classiques, dont ce genre d'écriture hypomnématique constituait une
forme préliminaire.128

Nous disposons d'une autre chronique (musulmane)129 damascène
de la période suivant la mort d'Ibn Kannän que nous n'évoquons que

125 Muhammad Amïn Ibn Kannän est mort à l'âge de vingt ans, en 1123/1711. Ibn

Kannän, Yawmîyât, p. 180.

126 Ibid., p. 192.

127 Le terme est utilisé, dans le contexte de l'historiographie du dix-neuvième

siècle, par Christoph Herzog, Geschichte und Ideologie: Mehmed Murad und

Celai Nuri über die historischen Ursachen des osmanischen Niedergangs,

Berlin 1996 [= Islamkundliche Untersuchungen, Band 199], p. 5 sq.

128 La forme de la chronique quotidienne ne fut pas un signe distinctif du dix-

huitième siècle comme le pense Usäma 'Ànutï, op. cit., Beyrouth 1971, p. 205.

129 Pour les ouvrages historiques des chrétiens syriens, voir notamment Bernard

Heyberger, Les chrétiens de Proche Orient, Rome 1994 et J. Nasrallah, "Histo-



646 KIM SITZLER

brièvement. Il s'agit de la celle de Ahmad al-Budayrï al-Hallâq130 qui
commence en 1155/1742 et qui apparaît comme la suite logique du
texte d'Ibn Kannän. Toutefois, les préoccupations d'al-Budayrï différent

considérablement de celles de son prédécesseur: Tandis qu'Ibn
Kannän est un savant, professeur aux madrasas, al-Budayrï est barbier,
l'incarnation de la mémoire locale. Si l'on utilise les deux chroniques
dans leur continuité chronologique, le changement de perspective et
d'intérêt est un piège. Ainsi, dans la deuxième moitié du siècle, les

savants semblent disparaître et l'histoire intellectuelle s'appauvrir, tandis

que les problèmes sociaux augmentent. La dénonciation de la
politique corrompue, l'état délabré de l'économie, la disette et l'observation

minutieuse des prix du marché par al-Budayrï nous donnent
l'image d'une décadence politique, économique et culturelle qui
contraste avec la description de la vie intellectuelle, les soigneuses évaluations

morales et les sessions poétiques dans les jardins de la Gùta de
Damas rapportées par Ibn Kannän.131 Ces divergences sont l'expression

de la vision du monde différente des auteurs respectifs. Le barbier,
dépôt des chagrins quotidiens de ses clients, nous donne un texte qui
est largement dépourvu des éléments-clé de la chronique savante de

son prédécesseur, à savoir les décès des culamä' et les listes périodiques

riens et Chroniqeurs Melchites du XVIIIe siècle", in: BEO, t.XIII (1949-1951),
Damas 1951, p. 145-160.

130 Ahmad al-Budayrï al-Halläq, Hawâdit Dimasq al-yawmïya, édité par Ahmad

'Izzat 'Abd al-Karïm sur la base du texte révisé par Muhammad Sa'ïd al-

Qasimï (ob. 1317/1900), Le Caire [matbû'ât al-gam'îya al-misrïya li-1-diräsät

al-târïhïya] 'l959 et Damas [Sa'd al-Dïn] 21997.

131 Nous n'analyserons pas la chronique d'Ahmad al-Budayrï qui a été déjà lar¬

gement exploitée, notamment par Abdul-Karim Rafeq, The Province, p. 321.

Ce dernier a étudié l'histoire de l'édition du texte des Hawâdit et sévèrement

critiqué le travail. En effet, il est impossible de distinguer les passages originales

de ceux qui ont été modifiés ou ajoutés par Muhammad Sa'ïd al-Qâsimï

(cf. note précédente), ce qui rend difficile l'utilisation du texte. Bruce Masters

donne des exemples de la révision du texte par al-Qâsimï qui pourraient

trompeusement induire à postuler une surprenante modernité du vocabulaire d'al-

Budayrï. "The View from the Province: Syrian Chronicles of the Eighteenth

Century", in: Journal of the American Oriental Society, 114.3 (1994), p. 355.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 647

des dignitaires politiques et religieux en office, par exemple. Sa

chronique apparaît sous un jour plus personnel. Il s'agit des notes d'un
citoyen éveillé. Sa critique, loin d'épargner les 'ulamä', est pointue. Il
accuse le muftì des Hanafites d'avoir stocké des céréales afin de hausser

les prix, comme ceux "qui ne craignent pas le Miséricordieux. [...]
Même s'il est le muftì des musulmans, il n'a pas de compassion avec la
création de Dieu."132 La chronique d'al-Budayrï ne propose pas de

projet identitaire, mais avec lui, la critique sociale a trouvé une voix.
Encore aujourd'hui, on entend parler les coiffeurs de Damas de leur
illustre prédécesseur. Et les salons ont conservé leur rôle de centre
d'information et d'échange d'opinion.

Outre les chroniques, un autre genre d'écriture historique profane
doit être brièvement évoqué, même si son poids quantitatif est infime:
le commentaire historique. Nous pourrions nous attendre, pour le choix
des ouvrages commentés, à une prépondérance de l'histoire syrienne.
Les auteurs damascenes n'ont cependant pas ce penchant. Les rares

ouvrages de ce genre traitent de régions lointaines, sans lien avec
l'histoire locale. Ceci peut être expliqué par les conditions de production

de ces livres. Contrairement aux ouvrages discutés plus haut, les

commentaires historiques sont des textes écrits sur commande. Le
choix n'incombe pas à l'auteur, mais au commanditaire, souvent un
dignitaire d'Istanbul. Le commentaire historique ne fait pas partie du
métier d'un savant religieux qui peut pourtant être amené à le faire de

par sa compétence non seulement historique, mais aussi linguistique.133

132 Al-Budayrï, Hawâdit, p. 183. Il s'agit de Hamid al-'Imâdï (1103/1691-1171/

1758) qui sert d'exemple à Baber Johansen pour montrer que les juristes hanafites

ont modifié le droit des impôts en faveur des couches aisées. Baber

Johansen, The Islamic Law on Land Tax and Rent, London 1983, p. 107. À propos

d'autres incidents, al-Budayrï ne cache pas sa déception. Quand le gouvernement

a promis de régler une affaire, il n'a pas d'espoir, car "leur paroles

étaient comme celles dont on dit 'les paroles de la nuit, le jour les balaie' [Kaläm

al-yawm yamhühu 'l-nahâr]". Hawâdit, p. 122.

133 Dans ce qui suit, je me réfère essentiellement au commentaire de 1147/1734 de

Ahmad al-Manïnî, al-Fath al-wahbï'alâ târïh al-'Utbï, ms BNF arabe 5810,

édité en deux volumes sous le titre de Sarh al-Yamïnï al-musammä bi'l-fath al-

wahbï'alâ târïh Abî Nasr al-'Utbï li-'l-Sayh al-Manïnï, Büläq 1286/1870. La



648 KIM SITZLER

Par ailleurs, cette forme d'écriture constitue une opportunité formidable

pour mettre en évidence les connaissances les plus diverses,
puisque le commentaire n'est pas seulement linguistique, mais aussi

thématique. Il permet à l'auteur de s'étaler sur des sujets qu'il n'a pas
la possibilité de traiter ailleurs. C'est dans ce cadre que résurgissent
des doctrines religieuses depuis longtemps oubliées, des morceaux de

philosophie qu'on croyait enterrés et des systèmes cosmologiques
obsolètes.

Le regard historique tel qu'il émerge de nos sources a surtout la
fonction d'assurer la continuité avec le passé islamique. Il ne s'agit
pas d'une histoire systématique qui clarifierait les rapports entre
Turcs et Arabes, ou celui entre musulmans et non-musulmans. Le
temps n'était pas à la remise en question d'une identité bien établie.
On était musulman, Arabe et Ottoman à la fois,134 sans que cette
balance souffre d'un déséquilibre suffisant pour provoquer une
reformulation identitaire. Le projet réformateur de l'écriture historique
concernait l'individu, le lecteur qui pouvait tirer du profit spirituel
des exempta dans cette histoire qui est à la fois une anelila religionis,
en ce qu'elle continue à relier le présent à un passé sacré, et une aide
à la réflexion de plein droit.

préface de l'édition contient la biographie d'al-Manïnï, une version abrégée du

Silk al-durar de Muhamad Halïl al-Murâdï. Cette biographie est arrivé à

l'éditeur par son ami Amïn al-Madanï al-Halwanï, qui l'a envoyé à Muhammad

Basa 'Àrif, wakïl de la Dimmat gama'ïyat al-ma'ârif au Caire. L'édition
est signée al-Wahbi Mustafa Wahbï (colophon t. II, p. 419).

134 L'auteur des A'läm, Ahmad al-Manïnï, ajoute lui-même la nisba al-'Utmanï à

son nom. La même conclusion chez Stephen Tamari, op. cit., p. 221 et passim.

"We concluded that the authors are best understood in terms of three discrete

but overlapping circles of identity - the Ottoman, the Muslim, and the Damascene

- and that these distinctions help describe the priorities of the authors and

the nature of their history writing. [...] [T]here is no necessary contradiction

between loyality to the Ottoman state and rootedness in Damascus."



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 649

Bibliographie

'ÀNÛTÎ, Usâma (1971): al-Haraka al-adabïya fibiläd al-Sâm. Beyrouth.

ALADDIN, Bakri (1985): 'Abdalganï al-Nâbulusï (1143/1731). Œuvre, vie et doc¬

trine, thèse Université Paris I, non publiée.

Barbir, Karl K. (1980): Ottoman Rule in Damascus 1708-1758. Princeton.

Brâ'IK, Mïhà'ïl (1930): Târïh al-Säm, édité par le P. Bâcha. Harïsa.

BRAVMANN, Max (1934): Materialien und Untersuchungen zu den phonetischen

Lehren der Araber. Inaugural-Dissertation (Breslau). Göttingen.
BUDAYRÎ al-Halläq, Ahmad al- (11959/21997): Hawâdit Dimasq al-yawmïya, édité

1 2

par Ahmad 'Izzat 'Abd al-Karïm. Le Caire et Damas.

BUSSE, Heribert (1987): "Arabische Historiographie und Geographie". In: Helmut

Gätje (éd.), Geschichte der arabischen Philologie, t. II. Wiesbaden.

Dakhlia, Jocelyne (1993): "De la sainteté universelle au modèle 'maraboutique';

hagiographie et parenté dans une société maghrébine". In: Hassan EL-

BOUDRARI (éd.), Modes de transmission de la culture religieuse en Islam, Le

Caire, pp.181-198.

Establet, Colette et Jean-Paul Pascual (1994): Familles et fortunes à Damas en

1700. Damas.

Establet, Colette et Jean-Paul Pascual (1999): "Les livres et les gens à Damas

vers 1700". In: Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée 87-88

[Livres et lecture dans le monde ottoman], pp. 157 sqq.

Fattah, Hala (1998): "Representations of self and the other in two Iraqi travelo¬

gues of the Ottoman period". In: Int. Journal ofMiddle East Studies, vol. 30,

no.l, pp. 51-76.

Gazzï, Kamäl al-Dïn Muhammad b. Muhammad al-: al-Wird al-unsïwa-'l-wärid al-

qudsïfi targamat sayyidï 'Abd al-Ganï al-Nâbulusï. PUL (Yahuda) 2269 (Cat.

Mach, No. 4719).

GRELL, Chantal (1993): L'histoire entre érudition et philosophie. Etude sur la con¬

naissance historique à l'âge des Lumières. Paris.

HERZOG, Christoph (1996): Geschichte und Ideologie: Mehmed Murad und Celai

Nuri über die historischen Ursachen des osmanischen Niedergangs. Berlin.

[= Islamkundliche Untersuchungen, Band 199].

HEYBERGER, Bernard (1994): Les chrétiens de Proche Orient. Rome.

Ibn KANNÄN, Muhammad (1992): Al-Mawäkib al-Islâmïya fial-mamälik wa-'l-mahä-

sin al-sâmïya, édité par Hikmat Ismâ'ïl et revu par Muhammad al-Misrî. 2 vols.

Damas. [= Mansürät wizärat al-taqäfa, série Ihyä' al-turät al-'arabì, No. 92].



650 KIM SITZLER

Ibn Kannän, Muhammad (1414 [1994]): Yawmïyat sâmïya aw al-Hawädit al-yaw-

mïya min tärih ahad 'asar wa-alf wa-mïya, édité par Akram Hasan al-'Ulabï.
Damas.

ITZKOVITZ, Norman (1977): "Men and Ideas in the Eighteenth Century Ottoman

Empire". In: Thomas NAFF & Roger OWEN (eds.), Studies in Eighteenth Century

Islamic History. Carbondale etc..

JOHANSEN, Baber (1983): The Islamic Law on Land Tax and Rent. London.

Khalidi, Tarif (1994): Arabic Historical Thought in the Classical Period. Cam¬

bridge.

Kremer, Alfred von (1853): Mittelsyrien und Damaskus. Vienne.

Kriss, Rudolf et Hubert Kriss-Heinrich (1960): Volksglaube im Bereich des Is¬

lam. T. I. Wiesbaden.

LAOUST, Henri (1952): Les gouverneurs de Damas sous les Mamlouks et les pre¬
miers Ottomans (658-1156/1260-1744). Traduction des Annales d'Ibn Tülün et

d'Ibn öum'a. Damas.

Manïnï, Ahmad al- (1286/1870): al-Fath al-wahbï'alâ târïh al-'Utbï, édité en deux

volumes sous le titre de Sarh al-Yamïnï al-musammä bi'l-fath al-wahbï 'alä

târïh Abî Nasr al-'Utbïli-'l-Sayh al-Manïnï. Büläq.

— (1943): al-A'läm fifadä'il al-Säm, édité par al-Halidï. Jérusalem.

— : al-Qawl al-sadïd fi ittisâl al-asânïd. Ms Bibliothèque nationale syrienne, No.

8939.

Mantran, Robert [éd.] (1989): Histoire de l'empire ottoman. Paris.

Masters, Bruce (1994): "The View from the Province: Syrian Chronicles ofthe
Eighteenth Century". In: Journal of the American Oriental Society, vol. 114.3,

pp. 353-362.

MURADÏ, Muhammad Halïl al- (1301/1884,31988): Silk al-durarfi a'yân al-qarn al-
tanï'asar. 4 volumes en 2 tomes. Büläq et 3Beyrouth.

NABULUSÏ, 'Abd al-Ganï al- (1352/1934): Dahâ'ir al-mawârïtfi datala 'alä mawädi'

al-hadït. Le Caire.

Nagel, Tilman (1994): "Hadît - oder: Die Vernichtung der Geschichte". In:

ZDMG, Supplement X, pp. 118-128.

Nasrallah, J. (1951): "Historiens et Chroniqueurs Melchites du XVIIIe siècle".

In: BEO, t. XIII (1949-1951). Damas.

Nawawï, Yahyä al- (s.d.): al-Manhal al-râwïmin taqrïb al-Nawawï. Beyrouth.

Rafeq, Abdul-Karim (1995): "Social Groups, identity and loyality, and historical

writing in Ottoman and post-Ottoman Syria". In: Dominique Chevallier (éd.),

Les Arabes et l'histoire créatrice. Paris.



ENTRE HADÎT ET GOUVERNEUR 651

— (1966): The Province ofDamascus 1723-1783. Beyrouth.

Sourdel-Thomine, Jeanine (1954): "Les anciens lieux de pèlerinage damascains

d'après les sources arabes". In: BEO XIV (1952-1954).
TÄÖI, Hibat Allah al-: Tqd al-farïd bi-'ttisâl al-asânïd. PUL (Yahuda) 3723 (Cat.98).

Tamari, Stephen E. (1998): Teaching and Learning in 18' Century Damascus:

Localism and Ottomanism in an Early Modern Arab Society. Diss. Georgetown,

Washington, non publiée.

Wulzinger, Karl et Carl WATZINGER (1924): Damaskus. Die islamische Stadt.

Berlin. [=Wissenschaftliche Veröffentlichungen des Deutsch-Türkischen

Denkmalschutz-Kommandos, Heft 5].




	Entre Hadīt et gouverneur : la pratique de l'histoire chez les musulmans damascenes au XVIIIe siècle

