Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 54 (2000)
Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 445

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

AL-MASSRI, Angelika: Gortliche Vollkommenheit und die Stellung des
Menschen. Die Sichtweise “Abd al-Karim al-Djilis auf der Grundlage des
“Sharh Muskilat al-Futohat al-makkiya”. Stuttgart, 1998, 340 S. Ab-
handlungen fiir die Kunde des Morgenlandes, Bd. LII,2

Im vorletzten, dem 559., seines Riesenwerkes Die mekkanischen Er-
Offnungen hat der hervorragende Sufi-Theologe Ibn (al-)°Arabi (1165-1240)
die wesentlichen Gedanken der 558 vorhergehenden Kapitel zusammenzu-
fassen versucht. Zweihundert Jahre spiter hat es der in Ibn °Arabis Fuss-
stapfen wandelnde sufische Theologe ‘Abd al-Karim Al-Gili (1365-1428)
fiir niitzlich erachtet, aufgrund dieser Zusammenfassung die “Schwierig-
keiten” (muskilat) der ersten zehn Kapitel zu erkliren.

Die Vfin hat der Ausgabe dieses Textes ein um 1688 entstandenes
Manuskript zugrunde gelegt. Fiir den kritischen Apparat standen ihr neun
Manuskripte und ein auf drei weiteren Manuskripten beruhender alterer
Druck zur Verfiigung. Sie hat den Text in 248 kleine Einheiten aufgeteilt
und jeder Einheit einen den Inhalt anzeigenden Titel vorausgesetzt. Diese
Titel sind in einer Art detaillierter Inhaltsangabe aufgelistet, was in der Tat
einen raschen Uberblick iiber den Gedankengang ermoglicht. Ein sehr
niitzlicher Index der wichtigsten Begriffe erlaubt weitere Orientierung und
Vertiefung.

Mit der seltsamen Begriindung, eine Ubersetzung sei fiir das Ver-
stindnis eines spekulativen Textes nicht hilfreich, hat die Vfin eine Uber-
setzung des Textes nicht fiir notig erachtet, sondern sich mit einer zusam-
menfassenden Paraphrase begniigt. Dabei kommen gelegentlich wichtige
Einzelheiten zu kurz. Wenn sie nur an Arabisten als Leser gedacht hat,
hitte sie auch auf die Paraphrase verzichten konnen.

Al-Gili will das Kapitel 559 der Futihat erkliren. Damit begniigt er
sich aber nicht. Vielmehr greift er aus den dort zusammengefassten ersten
zehn Kapiteln des Gesamtwerkes charakteristische, fiir Laien nicht ohne
weiteres verstindliche Begriffe heraus und erldutert sie in der Perspektive
Ibn °Arabis. Diese Erlauterungen sind knapp und treffsicher; ein mit der



446 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Gedankenwelt Ibn cArabis vertrauter Leser freut sich, auf diese Weise dem
“grossten Meister” neu zu begegnen.

Der zweite Teil der vorliegenden Arbeit beschiftigt sich mit al-Gili
als Kommentator der Futahat. Dabei konzentriert sich Vfin auf die Kapitel
2 und 8, die sie ausfiihrlich aus dem Gesamttext der Futahat referiert und
dann mit al-Gili vergleicht, dabei bemiiht, echte und scheinbare Unter-
schiede herauszustellen.

Der letzte Abschnitt des Buches handelt allgemein von al-Gilis Stel-
lung in der islamischen Theologiegeschichte. Die Schlussbetrachtung: “Zu-
sammenfassung und Ausblick”, wirft wichtige Fragen auf, vor allem, was
das Verstindnis der Beziehungen zwischen Gott, Welt und Mensch betrifft.
Doch zweifelt Rez. an der Richtigkeit der Behauptung, Ibn °Arabi lasse
“eine Relativierung der Existenz” von Welt und Mensch (S.326) zu. Der
Begriff “Relativierung” miisste zum mindesten eingehend geklart werden.

Carl-A. Keller

CHOEDRAK, Tenzin: Der Palast des Regenbogens. Der Leibarzt des
Dalai Lama erinnert sich. Frankfurt a.M./ Leipzig: Insel Verlag, 1999.
328 5.

Der Titel dieses Buches ruft zundchst Assoziationen zu anderen Werken
exilierter Tibeter und Tibeterinnen wach, die seit gut zehn Jahren, in
westliche Sprachen tuibersetzt, auf dem Markt erschienen sind: Biografien
und Autobiografien von Fliichtlingen, in denen Leiden, Folter, Qual, aber
auch Glaube und Zuversicht geschildert werden. Es sind Geschichten
personlicher Schicksale, die ergreifen, beriihren, nachdenklich machen.
Geschichten, die aus der Verarbeitung des eigenen Schicksals heraus
entstanden sind, und Geschichten, welche die Botschaft vermitteln moch-
ten, die Sache Tibets nicht zu vergessen. Doch gerade dieses personliche
Engagement zusammen mit der Schwere des Erlebten ldsst einen manchmal
eine etwas differenziertere Sichtweise und eine literarische Tiefe ver-
missen, welche iiber die dem Lebenslauf entsprechende Kapitelabfolge
hinausgehen wiirde. Schilderung und Rezeption beschrinken sich oft auf
das Subjekt des Protagonisten/der Protagonistin und auf seine/ihre un-
mittelbare Wahrnehmung des Umfeldes.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 447

Handelt es sich also bei der Autobiografie des ehemaligen Leibarztes
des 14. Dalai Lama um ein weiteres, wenn auch ergreifendes Buch, das
sich in diese Reihe einordnen lisst? Nach Ansicht der Verfasserin lautet die
Antwort auf diese Frage “Nein”. Tenzin Choedrak hat ein vielschichtiges
Werk geschaffen, welches Aspekte verschiedener Ebenen vereint, die sich
erganzen und bereichern, und dadurch eine Breite und Differenziertheit
erreicht, die weit lber die Schilderung des Lebenslaufes hinausgeht.
Personlich Erzahltes vermischt sich mit informativ Beschreibendem. Zeit-
geschichtliche und kulturelle Aspekte, Exkurse iiber grundlegende Inhalte
der buddhistischen Lehre und der traditionellen tibetischen Medizin, sowie
kurze Episoden aus dem religiosen Legendenreichtum werden, literarisch
ausgefeilt, an den passenden Stellen in die eigentliche Autobiografie ein-
geflochten und betten sie in eine zeitliches und raumliches, geistiges und
weltliches Umfeld ein. Dariiberhinaus widerspiegeln diese Einschiibe die
geistige Entwicklung des Autors, seine Empfindungen und Ansichten in
den jeweiligen Lebensstationen.

Das Kind, der Student, der Arzt, der Mensch Tenzin Choedrak stellt
sich uns in den verschiedenen Phasen seines Lebens als ein Wanderer vor.
Gepriagt vom frithen Tod seiner Mutter, von der harten Ausbildungszeit
und von der langjahrigen Inhaftierung in zahlreichen chinesischen Gefang-
nissen erscheint er als eine feinfiihlige, sensible, aber auch entschlossene
und willensstarke Personlichkeit mit einem unerschiitterlichen Glauben an
den buddhistischen Dharma des Mitgefiihls und der Verantwortung, beseelt
vom alleinigen Wunsch, als Arzt zum korperlichen und geistigen Wohl
seines Volkes und der ganzen Menschheit beizutragen. Es ist der Wunsch,
das Bodhisattva-Ideal in sich selber zu verwirklichen und aus der inneren
Harmonie von Kdrper und Geist den Menschen zu dienen.

In den Etappen seines Lebens wandert Tenzin Choedrak der Erfiillung
dieses Wunsches entgegen, manchmal gelassen und zielstrebig, manchmal
voller Zweifel und Spannung. Der Leser hat keinen entriickten “Buddha”
vor sich, sondern einen Menschen, dem zwar eine grosse Weisheit und
Glaubenskraft zueigen ist, der sich aber auch seiner Endlichkeit und Vor-
laufigkeit bewusst ist.

Der Palast des Regenbogens gliedert sich in drei grosse Teile. Der
erste Teil (1922-1950) umfasst die Geburt, den Tod der Mutter, die
Kindheit als Halbwaise, den Eintritt und die ersten Studienjahre im Kloster
Chode, den heimlichen Gang nach Lhasa und die Ausbildung zum Arzt am



448 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Mentsikhang, der grossten und beriihmtesten medizinischen Bildungsstitte
im alten Tibet.

Der zweite Teil (1950-1975) umfasst die Amtseinsetzung des 14. Dalai
Lama (1950), die Ernennung zu dessen Leibarzt (1952), die Flucht des
tibetischen Oberhauptes nach Indien (1959), den Aufstand in Lhasa, die
darauffolgende Inhaftierung des Autors und seinen Aufenthalt in den
verschiedensten chinesischen Gefingnissen wéhrend der Jahre der
Kulturrevolution (1966-1976). Paradoxerweise wurde Tenzin Choedrak
gerade die Erfiilllung eines seiner Lebensziele, die Ernennung zum Lha-
menpa, zum Verhidngnis. Die Nihe zum Dalai Lama und seiner Familie
scheint der alleinige Grund fiir den beinahe zwanzigjihrigen Geféngnis-
aufenthalt gewesen zu sein, der 1959 begann. In dieser Zeit offenbart sich
sein Wesen am deutlichsten. Zweifel, Schwiche, korperliches und seeli-
sches Leid sind aufgehoben in einem tiefen, religidsen Urvertrauen und
bekommen einen Sinn im Versuch, sogar diese schwere Lebensphase in
positive Energie umzuwandeln. Dem Drang zu iiberleben, um ein Zeugnis
fiir Tibet ablegen zu konnen, steht die Uberzeugung gegeniiber, nur durch
Giite und Mitleid, Verantwortungsbewusstsein und Ehrlichkeit die Natur
von Wesen und Dingen, wie sie eben am eigenen Leib geschehen sind,
dndern zu kOnnen.

Der dritte Teil (1975-1998) umfasst die Tétigkeit als Arzt innerhalb
der Gefangnisse, das Ende der Inhaftierung, die Ausreise nach Indien, die
Wiedereinsetzung als Leibarzt des Dalai Lama und die damit verbundenen
Titigkeiten in Indien selber und im Ausland. Der Kreis zum Anfang
schliesst sich im letzten Kapitel mit buddhistisch-philosophischen Gedanken
tiber Geburt, Tod und Wiedergeburt. Ein Gebet von Tenzin Gyatso, dem
14. Dalai Lama, um Wahrheit, Mitgefiihl, Friede und Wohlergehen bringt
die zentralen Anliegen des Autors nochmals in konzentrierter Form zum
Ausdruck und rundet so das Werk ab.

Der Palast des Regenbogens, so hat Tenzin Choedrak seine Auto-
biografie iiberschrieben. Gemeint ist damit zunichst einmal der Potala in
Lhasa, die ehemalige Residenz der Dalai Lamas und bis 1959 geistiger und
weltlicher Mittelpunkt Tibets. Er ist ein Symbol des Schmerzes und der
Hoffnung zugleich und soll wohl auch die Nihe und Loyalitit zum
Ausdruck bringen, welche den Leibarzt mit seinem “Schiitzling” verbin-
det. Der Regenbogen bildet den roten Faden des Buches. Als ein immer
wiederkehrendes Symbol der Wehmut und der Trauer, aber auch des



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 449

Vertrauens und der Zuversicht spiegelt er die Spannungen im Leben und in
der Seele Tenzin Choedraks. In seinem Farbenspektrum finden sich
gleichsam die dunklen und hellen Seiten, die schweren und leichten
Momente, die er jedoch alle unter seinem Bogen tragt.

Insgesamt achtmal erscheint das Regenbogensymbol an wichtigen
Stellen innerhalb des Buches: kurz vor dem Tod der Mutter (S.18); auf
einer dem Haus benachbarten Hiigelkuppe mit der Vision des ldchelnden
Gesichtes der Mutter (S.31); auf der Reise nach Lhasa verbunden mit der
Erinnerung an Mutter und Grossmutter (S.70); in einer Vision des Lehrers
Khyenrab Norbu, dem inmitten des Regenbogens eine wunderbare
Medizinstadt erscheint (S.95); iiber dem Potala bei der Ubersiedlung vom
Gefingnis Chonjuk in Lhasa nach Jiuzhen (S.185); bei der ersten
Kriutersammeltour nach der Kulturrevolution (S.248); beim Besuch des
Heimatortes mit der Vision der liachelnden Gesichter von Mutter und
Grossmutter (S.260); liber dem Potala bei der Abreise von Lhasa Richtung
Indien (S.279).

Die zentralen Aspekte des Buches - Heimat, nahestehende Personen,
Medizin - werden durch den Regenbogen gleichsam zusammengefasst, in
seinem Erscheinen hervorgehoben und, wie Perlen an einer sich von
Anfang bis Ende durchziehenden Schnur, miteinander verbunden.

Der einzige Mangel des Buches ist formaler Natur und betrifft den
Umgang mit Anmerkungen und Glossar. Beide sind uneinheitlich und
unvollstindig ausgefiihrt. Einige Begriffe werden gar nicht aufgenommen,
andere diirftig und ungenau erklart. Dieser Mangel hindert jedoch auch das
allgemeine Leserpublikum nicht daran, den Zugang zu diesem empfehlens-
werten, feinfiihlig und informativ geschriebenen Buch zu finden.

Martina Wernsdorfer



450 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Doctoral Dissertations on China and on Inner Asia, 1976-1990. An
Annotated Bibliography of Studies in Western Languages / Guanyu Zhong-
guo zhi boshi lunwen. Xifang yuyan zhi cankao shulu. Compiled and Edited
by Frank Joseph Shulman, with Contributions by Patricia Polansky and
Anna Leon Shulman. Westport/CT & London: Greenwood Press, 1998
(Bibliographies and Indexes in Asian Studies; 2). — XXVIII & 1055 pp.

The volume under review, elaborated by the founder and for many years
responsible editor of Doctoral Dissertations on Asia (1975ff), looks crafted
for eternity in many respects: It almost reaches the size of those great
catalogues of important Asian collections in the US, such as in the
Harvard-Yenching Institute, at Yale, Princeton and Columbia, and in the
Hoover Institution, completed in the 1970s and still a photomechanical
reproduction of the respective file-cards, as was the massive Pre-1956
Imprints series of The National Union Catalog by the Library of Congress.
It shares with the latter the green hard-cover, signalling hope which is
indeed not disappointed:

This bibliography gives brief descriptions of scope and method of not
less than 10,293 theses, written in well over a dozen different languages.
The detailed introduction depicts the background of already existing
research tools, specifies the selection criteria and lists and describes the
broad range of bibliographical sources necessary to cover such a great
amount of items. Of particular importance is the observation that Disserta-
tion Abstracts International is “all too often thought to offer all-inclusive
bibliographical coverage of dissertation research” (p. XIX), whereas in
fact it lists just 51 percent of the dissertations dealing with China and Inner
Asia. The personal acknowledgements, running over two pages in small
type, are expressive evidence for the fact that such efforts are never just
individual, in this case not only for the wide range of idioms that have not
just been bibliographed, but truly processed, but are genuine teamwork:
here it is most efficiently masterminded. This is followed by the main body
with the bibliographical items, arranged alphabetically according to a vast
range of topics from Anthropology, Architecture, Dance, Food and
Drinks, Housing, Numismatics, to Tourism. Not surprisingly, traditional
fields of Chinese studies form important sections, such as Language,
Literature, and Religion and Philosophy. Other crowded sections are
History of China and the Chinese, History of Tibet and the Tibetans, and



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 451

History of Mongolia and the Mongolians. In the latter sections, one of the
many strong aspects of the present bibliographical coverage becomes
particularly evident, as the essential Russian contribution to the field is
made manifest. For History of China, a subdivision with up to four differ-
ent levels is applied, so that under Republican Period / Foreign Relations
and Foreign Trade / 1922-1931 / Japan, we find “La politique expansion-
niste du Japon vis-a-vis de la Chine dans le cadre de I’alliance anglo-japo-
naise de 1902 a 1922” (1981) by Kim Yun-Am, including the shelf number
at the Paris Bibliothéque de la Sorbonne. It goes without saying that DAJ
indications as well as UMI numbers are given for the entries previously
processed in that form, but to be informed that Fabrizio Pregadio’s 1990
thesis on the Han dynasty treatise Huangdi jiuding shendan jingjue,
published in an Italian book version, is also partially available in English in
Chiigoku kodai kagakushi ron (Kydto, 1991), Vol. 2, pp. 543-639, is
definitely an extremely valuable additional piece of information (no 9663).
It considerably tempers down any feelings of loneliness at times
befalling Asianists, both vis-a-vis other fields of the Humanities, and with
respect to the extension of their subject-matter, both in space and in time.
Here the field is well structured: Overworked sections that may no longer
bear fruit, or should rest for a while, as well as blank spots are revealed.
Why Italian fesi di laurea, roughly equivalent to M.A. theses, have
only been included if submitted at the University of Venice (cf. p. XX), is
not entirely clear, but might be attributed to the records kept by this
institution and not by others, yet this results in a slightly imbalanced
picture of the field in Italy. Under the heading Italy, the “Institutional
Index” lists some 170 theses for Venice, whereas Naples with its old and
prestigious Istituto Orientale Universitario appears to have produced just 5
theses, and a number of other institutions where research is also done, such
as Rome, Turin and Milan, are not listed at all (p. 971b). Maybe the
compiler became suspicious himself about criteria when Venice was simply
excluded from the respective ranking list (Table 2: The Distribution [...] by
Degree-Awarding Institution, p. 886) where it should then appear between
the universities of Michigan and London, preceded only by Berkeley and
Harvard. Table 1 presents a breakdown of the numbers of theses, by
country and year of submission. There is also a detailed Guide to the
Availability of Dissertations (pp. 887-898), which, in the light of the many



452 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

differing traditions of granting access to research not published in book-
form is very helpful.

Skipping through its pages recalls the childhood delight of reading
across encyclopedias and experiencing the thrill of jumping into the ‘sea of
knowledge’. Yet in this case, the liner’s captain has taken good care that
readers are not swept away by the floods: The Author, Institutional and
Subject Indexes are very sophisticated, and for the latter even include fool-
proof double references from Pinyin and Wades-Giles transliteration
systems for Chinese. Providing so many life-boats might seem excessive,
but it is certainly not in the case of bilingual place-names, such as “Wu-lu-
mu-ch’i” and “Uriimqi”, which, unlike personal names in the subject
index, is not additionally listed under “Wulumuqi”, whereas the Taiwanese
port Jilong just appears under its administrative postal transliteration
“Keelung”, without cross-reference to “Chilong” or to “Jilong”. Although
in many cases it might be extremely difficult, if not impossible, similar
cross-references for the personal names of thesis authors would be a
desideratum, given that due to traditions which sometimes grew from an
immigration official’s taste they often use a phantasist transliteration,
whereas at the same time they publish in the language of their ethnic
origin; it would facilitate the identification of authors who play a crucial
role in bringing scholarly communities closer together.

By actual competence and inclination, the reviewer feels able to com-
ment on only a few items. Further-reaching references to “related publica-
tions” are included, such as in the 1977 study on “Ting Ling’s Early
Years” to I Myself am Woman. Selected Writings of Ding Ling (1989) of
which the author is an associate editor (no 7043), thus making the biblio-
graphy truly comprehensive. Genuine discoveries are possible, such as
Rodolfo Chu’s “La dramatica shakespeariana en China”, a 1965 Madrid
thesis (but is this not beyond the period covered?), a work I have never
seen quoted in any of the numerous more recent studies on Liang Shiqiu &
al., though apparently absolutely pioneering. It is, another example, very
likely that present students of Bing Xin would be well advised to take a
look at a Russian thesis (Moscow 1983, no. 6687), although they will
certainly not find any gender studies approach, but definitely much close
reading. (The authoress was born in 1900—and died after work on the
bibliography was completed, in 1999—, not in 1902, as indicated on p.
993c). I missed a fine 1983 Auckland thesis, submitted in the late 1970s,



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 453

on Zhang Yuanji (1867-1959), the good spirit of the leading publishing
house, Commercial Press, published also in book-forml—before detecting
that, following the division of the world according to the theses’ origin
utilised in the present bibliographical compilation, into “American disserta-
tions” and “Australian, Canadian, European, Soviet / Russian, and East
Asian dissertations”, New Zealand is indeed not listed, for reasons un-
known. And readers of Chinese (i.e. most intended users) might wonder,
at seeing the parallel title, if Zhongguo covers an Imperial cultural space,
naturally including “Inner Asia”, whereas “China” just denotes a state.

Despite such really minor shortcomings, this bibliography is an im-
portant milestone in mapping the vast field. It also presents evidence that
even in this age of quick and easy worldwide data transfer and automatized
electronic networks, the era of printed bibliographies is far from being
over, as no other form would allow the impressive quality and above all
coherence of data coverage (cf. the list of bibliographical sources
consulted, pp. XXI-XXII) as realized in this careful and circumspicious
compilation. Its massive appearance is perfectly appropriate for an “engine
of sciences”, as the art historian Erwin Panofsky once dubbed such huge
bibliographies that need much stamina in their elaboration. It can safely be
anticipated that the reviewed “engine” will pull many a train into the safe
haven of research production, well-informed right from the outset.

Raoul David Findeisen

KADERAS, Christoph: Die Leishu der imperialen Bibliothek des Kaisers
Qianlong (reg. 1736-1796): Untersuchungen zur chinesischen Enzyklopd-
die. Wiebaden: Harrassowitz, 1998. (Asien- und Afrika-Studien der Hum-
boldt-Universitit zu Berlin 4); IX, 336 S. ISBN 3-447-04059-9.

Das vorliegende Buch ist eine iiberarbeitete Fassung der Dissertation, die
Kaderas an der Humboldt-Universitit in Berlin eingereicht hat. Das Werk
hat zum Ziel, die von den Editoren des Siku Quanshu unter der Rubrik
leishu zusammengestellten Kompilationen zu untersuchen. Daraus gewinnt

1 Ip Manying [Ye Song Manying [ % & ##], The Life and Times of Zhang Yuanji
(Beijing: The Commercial Press, 1985).



454 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

der Autor eine Beschreibung der Gruppe der leishu. Diese wiederum fiihrt
zu einer priziseren Umschreibung dieser “Gattung” und zu einer begriin-
deten Abgrenzung gegeniiber den europaischen Enzyklopidien.

Die Arbeit umfasst sechs Abschnitte: eine Einleitung zum Werk, zwei
Kapitel, die sich mit der “chinesischen”, bzw. “europiischen Enzyklo-
padie” beschiftigen, Analysen der einzelnen leishu im Siku Quanshu, eine
Zusammenfassung der Ergebnisse dieser Analysen, sowie die Bibliographie
und verschiedene Glossare/Register, welche den Anhang bilden.

Motivation fiir diese Arbeit war die den Autoren umtreibende Frage
“aus welchen Bildungsinhalten und Wissensgebieten ein anerkanntes Allge-
meinwissen besteht” (Vorwort), und der Untertitel auf dem Titelblatt der
Arbeit “Untersuchungen zur chinesischen Enzyklopiddie” legt nahe, dass
die Abgrenzung zwischen der europidischen Form der Enzyklopéddie und
den chinesischen leishu Ausgangspunkt der Forschung war. Nach Meinung
des Rezensenten ist der Versuch gelungen, aufgrund differenzierter
Analysen der einzelnen leishu aufzuzeigen, dass die unter diesem Sammel-
begriff zusammengefassten Werke erstens nichts mit den Enzyklopidien
seit der europdischen Aufklirung zu tun haben, und dass zweitens die
Werke selber von hochst unterschiedlichem Inhalt und Anspruch sind. Es
mag zwar eine Bezeichnung leishu fiir eine Gruppe von Werken geben,
aber dieser Begriff darf nicht - und das macht die Analyse Kaderas’ sehr
deutlich - als Gattungsbegriff gebraucht werden. Das den Analysen folgen-
de Kapitel “Ergebnisse” bringt auf knapp 25 Seiten eine klare Typologi-
sierung und Systematisierung von leishu, und der Autor kann auf diesen
Seiten zusitzlich tber ihre Funktion “ausserhalb literarischer Kontexte”
spekulieren. Er beriihrt damit die politische Seite solcher Grossprojekte,
die nicht ausgeblendet werden darf.

Nach der kurzen Einleitung kommt Kaderas zum Begriff der “chine-
sischen Enzyklopadie”, und er belegt hier zunichst, dass es die Gleich-
setzung von Enzyklopiddie mit dem chinesischen leishu tatsichlich gibt.
Der friiheste Beleg stammt aus dem Jahr 1826, aber noch 1984 schrieb
kein Geringerer als Herbert Franke im Neuen Handbuch der Literatur-
wissenschaft: “der chinesische Ausdruck fiir Enzyklopédie ist lei-shu (nach
Kategorien geordnetes Buch). Hier zeigt sich schon in der Benennung ein
Grundzug chinesischen Denkens, nimlich das Streben, alle Erscheinungen
in Kosmos und Menschenwelt in Kategorien und Subkategorien einzu-
teilen.“ (Kaderas, S. 6). In seiner Arbeit gelingt es Christoph Kaderas, so



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 455

ziemlich jeden Aspekt dieser Aussage zu entkraften, denn weder lassen
sich die beiden Begriffe gleichsetzen, noch ist es der Anspruch eines
leishu, alle Erscheinungen in Kosmos und Menschenwelt einzuteilen.

Die danach folgende Diskussion des Begriffes der “chinesischen En-
zyklopadie” ist m.E. der am wenigsten schliissige Teil der gesamten Unter-
suchung. Kaderas kann zwar verdeutlichen, dass das Missverstindnis,
leishu seien Enzyklopidien, die Geschichte der Sinologie durchzieht und er
macht auch klar, weshalb dem Eintrag zu leishu im Indiana Companion
kritisch zu begegnen ist. Auch fiigt er dann eine spekulative, aber einleuch-
tende Deutung des Ursprungs dieses Missverstindnisses an, aber als er der
Etymologie der Begriffe /ei und shu und danach dem “Terminus technicus”
leishu nachgeht, wird die Einleitung etwas unverstindlich.

So wird etwa nicht deutlich, wieso es relevant sein soll, nach dem
Ausdruck leishu in den Knocheninschriften der Shangzeit zu suchen (wo er
natiirlich nicht vorkommt). Auch die fruchtlose Suche nach Belegstellen fiir
lei in der im Binom leishu relevanten Bedeutung in den Fiinf Klassikern
sowie im Guoyu scheint dem Rezensenten nicht zwingend. Er kann dann
die relevante Bedeutung von lei im Mengzi nachweisen und damit die
“sprachgeschichtlichen Wurzeln” des ersten Teils von leishu aufdecken,
aber diese Bemiihungen erkliren m.E. nicht, weshalb man Enzyklopidie
und leishu nicht gleichsetzen darf. Die verschiedenen Konzepte sind zwar
deutlich zu unterscheiden, aber dass der Unterschied im Gattungsbegriff
die Ahnlichkeit in Bezug auf die Inhalte der Aufzeichnungen undenkbar
machen soll, scheint mir nicht zwingend.

Ab S. 24 folgt auf 14 Seiten eine Untersuchung der Buchtitel von
leishu, der zu entnehmen ist, dass diese beiden Ausdriicke im Titel der
Werke hochst selten sind. Kaderas schlussfolgert: “Dieser Bestandteil des
Werktitels [d.i. lei; M. W.] kann demnach nicht das entscheidende Kriteri-
um gewesen sein, das zur Einteilung der Schriften in diese bibliographi-
sche Sektion gefiihrt hat.” (S. 25). Wenn man sich vergegenwartigt, wie
wenige Titel der bibliographischen Untergruppe rujia das Wort ru im Titel
tragen, scheint diese Feststellung allerdings nebenséchlich.

Es folgt eine Diskussion des europdischen Begriffs der Enzyklopidie,
in welchem dargelegt wird, was die gingigen Erklarungen zur Etymologie
des Terminus sind, und dass die meisten friihen Werke dieser Gattung an-
dere Titel tragen, wie etwa “pansophia”, “panepistemonia” oder “theatrum
mundi” (S. 39). Als Bestandteil des Titels taucht das Wort ab dem 18. Jhd.



456 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

auf. Im folgenden Abschnitt weist Kaderas nach, dass es in Europa fast
eine Besessenheit gab, Enzyklopidien anderer Kulturkreise wie dem arabi-
schen oder eben dem chinesischen auszumachen. Er schreibt dazu: “Dabei
werden in der Regel ohne weitere Anmerkungen synchrone und diachrone
Gegeniiberstellungen unterschiedlicher Werke verschiedener Kulturen vor-
genommen, so dass die Analyseprimissen der Studien vollig im Dunkeln
bleiben.” (S. 40). Fiir diesen Teil wire es interessant gewesen, zumindest
einen Eintrag zum Stichwort “Enzyklopidie” aus einem dieser Werke zu
zitieren, damit die Editoren europiischer Enzyklopadien ihr Selbstver-
stindnis zur Diskussion hitten beisteuern kdnnen.

Ab S. 45 folgt die Analyse der leishu. Nach einer Erklirung, weshalb
die leishu der Biichersammlung Siku Quanshu zum Objekt der vorliegen-
den Studie wurden, beschreibt Kaderas auf etwas mehr als zweihundert
Seiten die 64 in die Sammlung aufgenommenen leishu. Dieser Teil der
Arbeit liefert die Daten, aus denen im darauf folgenden Abschnitt die
Ergebnisse der Untersuchung resultieren. Die Analysen der einzelnen
leishu sind gut zu lesen, dusserst informativ und mit praktischen Hinweisen
versehen.

Fir jedes der 64 leishu wird zunichst der Titel (und u.U. ein Parallel-
titel), der Kompilator, die Entstehungszeit sowie der Umfang des Werkes
angegeben. Lobend erwdhnen muss man hier die Hinweise auf Informa-
tionen zu den Kompilatoren in den Biographien der Dynastiegeschichten,
aber auch auf weitere einschligige Werke. Wenn von einem Kompilator
keine Biographie zu finden war, wird auch dies ausgewiesen. Nach diesen
Daten folgen Angaben zur “Bedeutung” sowie zum “Inhalt” eines jeden
leishu und schliesslich werden andere Ausgaben des besprochenen Werks
aufgelistet und kommentiert und es folgten Verweise auf andere Angaben
zum Buch, “Kurzreferenz” genannt. Diese Kurzreferenzen sind Verweise
auf “alle anderen Studien, die nur allgemein zugingliche Informationen
wiederholen.” (S. 51)

Unter der Rubrik “Bedeutung” wird die Intention des Kompilators
nachvollzogen, und die Charakteristika des leishu werden genannt. Hier
gelingt es Kaderas, was in der Einleitung nicht iiberzeugte: aufzuzeigen,
dass chinesischen leishu eine vollkommen andere Verwendungsabsicht
unterliegt als Enzyklopadien. Bei der Lektiire verbietet sich aufgrund der
angebotenen Informationen dieser Vergleich von vornherein. Kaderas
grenzt verschiedene Gruppen von leishu gegeneinander ab. In den “Ergeb-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 457

nissen” schreibt er: “der weitaus grosste Teil der ‘leishu’ des Siku quanshu
besteht aus standardisierten Thesauri und biographischen Nachschlage-
werken; daneben gibt es auch eine kleinere Anzahl reiner Reimlexika [...];
dariiber hinaus finden sich einige illustrierte ,leishu‘, bei denen es sich
entweder um spirlich [...] oder um durchgingig bebilderte Referenzwerke
handelt.” (S. 257). Die Reihenfolge der leishu scheint allerdings eine
chronologische zu sein. Gerade die Reduktion auf einige wenige inhaltliche
Gruppen und die inhaltsunabhingige Reihenfolge der einzelnen leishu er-
lauben bei der Lektiire eine Fokussierung auf den urspriinglich intendierten
Verwendungszweck eines Jeishu, und dabei wird nur allzu deutlich, dass es
sich dabei nicht um Enzyklopadien fiir ein Allgemeinwissen in einer
gebildeten Offentlichkeit geht, sondern um Handbiicher fiir die konfu-
zianischen Beamtengelehrten. Eine gute Priifung abzulegen, einen Posten
zu ergattern und ihn erfolgreich zu bekleiden, ist das Ziel der Pri-
fungskandidaten, und hierbei leisten leishu mannigfache Hilfestellung. Da
gibt es Sammlungen von Beispielgedichten, Aufzeichnungen iiber Regie-
rungsformen der Vergangenheit und Register von Standardausdriicken und
Redewendungen fiir den Briefverkehr. Wenn auch die meisten Benutzerin-
nen und Benutzer von Kaderas’ Arbeit wohl nur an gezielten Informationen
zu einzelnen leishu interessiert sein werden, so sei doch festgehalten, dass
eine durchgehende Lektiire dieses Teils ein interessantes und ungewohnlich
intimes Bild der Beamtenschaft im kaiserlichen China zu vermitteln ver-
mag.

Nach der Beschreibung des Werks folgt eine Inhaltsangabe, d.h. Lan-
ge und Einteilung des Werkes werden angegeben und, wo sinnvoll, kom-
mentiert. Bei manchen leishu folgt dann eine Nennung der Hauptsach-
gruppen, in die das jeweilige leishu unterteilt ist. Beide Teile der Beschrei-
bung der leishu sind gut und informativ geschrieben und lassen sich
vergleichen mit den Eintragen von Ssu-yii Teng und Knight Biggerstaff zu
anderen chinesischen Referenzwerken. Tatsichlich kann und sollte Kade-
ras’ Untersuchung eine dhnliche Stellung im Bereich der leishu einnehmen,
wie Tengs und Biggerstaffs Studie dies bei den dort beschriebenen
Referenzwerken tut.

Nach den einzelnen Werksanalysen folgt mit dem Abschnitt “Ergeb-
nisse” die wohl beste Beschreibung von leishu in einer westlichen Sprache.
Sie werden typologisiert als “Kompendien [...], die Referenzdaten fiir
bestimmte Aspekte der Gelehrtenkultur bereithalten” (S. 258) und eben in



458 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

dieser Zielgruppenbeschrinkung sieht Kaderas einen gewichtigen Unter-
schied zu den europidischen Enzyklopidien: “Was aber selbst diese
gigantischen ,leishu‘ [die Rede ist von Taiping Yulan und Yuanjian Leihan;
M. W.] von Werken wie der Encyclopédie von d’Alembert und Diderot
deutlich unterscheidet, ist gerade die Selbstbeschrinkung auf den Bereich
der Gelehrtenkultur.” (S. 259). Er geht dann dazu iiber, den Aufbau und
die Systematisierung des leishu nunmehr aus der Ubersichtsperspektive zu
diskutieren und macht in diesem Zusammenhang eine Reihe sehr inter-
essanter Bemerkungen. Durch sein Bemiihen, die leishu nicht in ein
europdisches Konzept zu zwingen, sondern sie gemaiss ihrer eigenen Logik
zu verstehen, gelangt er zu Bemerkungen wie dieser:

Es ist ein Irrtum, die Aufnahme von Fabelwesen, Nutz- und Haustieren in ein
und dieselbe Sachgruppe fiir einen Hinweis auf eine ,,typisch chinesische“ Form
der Weltwahrnehmung zu interpretieren. Unserer Meinung nach basieren
solcherlei Interpretationen auf einem kardinalen Missverstindnis: Auch bei
einem ,leishu®, das aus Beschreibungen von Gegenstdnden der Tierwelt besteht,
haben wir es niemals mit zoologischen Werken wie dem Brehms Tierleben zu
tun. Gegenstand der Beschreibungen dieser Art ,leishu‘ ist niemals die faktische
Wirklichkeit, sondern die literarische Realitit. [...] In ,leishu® geht es eben nicht
um eine Kategorisierung autoptisch beschriebener Gegenstinde, sondern um
eine Rubrizierung schriftlich fixierter Assoziationen, die sich auf Gegenstinde
aus dem Reich der Literatur beziehen. [...] Der Grund hierfiir ist aber nicht in
einer besonderen ,chinesischen Epistemologie“ zu suchen, die sich von unserer
europdischen grundsitzlich unterscheidet. Vielmehr gehen die unterschiedlichen
Klassifizierungskonzepte auf einen Gebrauch des Wissens iiber Gegenstiande der
Tierwelt zuriick, der von unserer Anwendung zoologischer Kenntnisse signifi-
kant abweicht. (S. 267).

Kaderas gibt auch eine differenzierte Definition von leishu (S. 278) und
lasst dann mogliche Perspektiven der Erforschung von leishu folgen. Er
bemerkt, dass die von ihm geleistete Forschung auf den engen Rahmen
konfuzianischer leishu begrenzt bleibt, und weist auf den Bereich daoisti-
scher und buddhistischer leishu hin.

Die Anhdnge bilden die Bibliographien und die Register, wobei Kade-
ras im Literaturverzeichnis Werke in Chinesisch, Japanisch und européi-
schen Sprachen getrennt auffiihrt. Die Register/Glossare stellen gleich-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 459

zeitig ein beschrinktes Stichwortverzeichnis dar, da im zweiten Glossar die
Rubriken der leishu mit Kaderas’ Ubersetzung und Seitenzahlen zitiert
werden, und im letzten Glossar die Werktitel und Verfassernamen zitierter
Schriften. Das erste Register dient dazu, die Titel der leishu des Siku
Quanshu alphabetisch aufzulisten, wobei weder der chinesische Titel noch
ein Verweis auf die relevante Seitenzahl im Buch selber gegeben wird, was
aber auch nicht notig ist, da diese Informationen dem Inhaltsverzeichnis,
bzw. dem Buchtext selber zu entnehmen sind.

Die urspriingliche Intention Christoph Kaderas’ ist es gewesen, dar-
zulegen, dass leishu und “Enzyklopiadien” zwei unterschiedliche Konzepte
waren, die sich nicht gleichsetzen lassen - und das ist ihm mit den Ana-
lysen der leishu der Sammlung Siku Quanshu und den daraus gewonnenen
Ergebnissen gelungen. Mit speziellem Blick auf den erwéihnten Vergleich
wire es interessant gewesen, das Gujin Tushu Jicheng als umfangreichstes
Werk seiner “Gattung” einer Analyse zu unterziehen. Der Anspruch der
Vollstindigkeit des Wissens scheint in diesem Kompendium mehr als in
anderen leishu verfolgt worden zu sein, und es wire interessant gewesen
zu sehen, was Christoph Kaderas hierzu zu bemerken gehabt hitte. Leider
ist dieses leishu nicht Teil des Siku Quanshu und fillt somit aus dem
Rahmen der Untersuchung. Entstanden ist trotzdem ein Buch, welches
einerseits ein niitzliches Nachschlagewerk sein wird, andererseits ein
Fiihrer zum noch weitgehend ungehobenen Schatz der chinesischen leishu.

Marc Winter

KRAMER, Karl-Heinz: Ethnizitit und nationale Integration in Nepal: Eine
Untersuchung zur Politisierung der ethnischen Gruppen im modernen
Nepal. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1996. 474 S.

Das Jahr 1990 markiert eine wichtige Zasur im gesellschaftlichen Leben
Nepals. Nachdem die blutigen Unruhen im Friihjahr 1990 die politische
Wende zur auf dem Mehrparteiensystem basierenden Demokratie herbei-
gefilhrt haben, definierte die neue Verfassung Nepal als ein “multiethnic,
multilingual, democratic, independent, indivisible, sovereign, Hindu and
Constitutional Monarchical Kingdom”. Im Verlauf der darauffolgenden
Dekade war die nepalische Gesellschaft mit dem Projekt beschiftigt, sich



460 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

selbst neu zu verorten, den Wandel zu lenken, und an der Definition des-
sen mitzuwirken, was ihren gemeinsamen Nenner ausmacht. Eine zentrale
und immer noch hochst aktuelle Stossrichtung der Debatten steht im
Zentrum der hier zu besprechenden Verdffentlichung von Karl-Heinz
Krimer.

Kridmers Buch bietet eine kenntnisreiche Analyse der Zuspitzung des
ethnischen Konflikts in Nepal, und es dokumentiert die wichtigsten An-
liegen der ethnischen Akteure, mit denen die nepalische Offentlichkeit
konfrontiert wird. Es iiberrascht dabei nicht, dass der Historiker Kramer
ausgerechnet in der Auseinandersetzung um die Geschichtsschreibung den
wichtigsten Argumentationsstrang der ethnischen Aktivisten ausmacht.
Zwei zusammenfliessende Phinomene stehen hier im Vordergrund: die
Herausbildung der dominanten Hindu-Ideologie in den offentlichen Rhe-
toriken der nepalischen Staatshalter, sowie die umfassenden Praktiken der
Hindu-Elite, die Mitglieder der ethnischen Gruppen auf untergeordnete
Riange im gesellschaftlichen Gefiige zu verweisen.

Die politische Wende von 1990, so Krimer, hitte fiir die ethnischen
Gruppen positive Folgen gezeitigt, indem diese auf umfassende politische
Rechte zuriickgreifen kdnnen, zu denen insbesondere die freie Meinungs-
dusserung und die Versammlungsfreiheit zihlen. Dennoch hitte sich die
Lage der liberwiegenden Mehrheit der ethnischen Bevolkerung nur wenig
verbessert: In weiten Teilen Nepals gehoren die ethnischen Angehdrigen zu
den sozial (Bildung und Gesundheitsversorgung) und 6konomisch (Boden-
besitz) besonders benachteiligten Gruppen (z.B. das dusserst erfolgreiche
ethnische Unternehmertum, sei es in der Teppichindustrie, sei es in der
Tourismus-Branche, findet bei Kramer keine Erwiahnung). Die Politik, ins-
besondere auch die politischen Parteien, sowie die Verwaltung werden
weiterhin von den hochkastigen Hindus dominiert. Ein bedeutendes Pro-
blem liege auch weiterhin in den kulturell-religiosen Praktiken. Die
ethnischen Aktivisten hitten es bisher kaum vermocht, neue Zeichen in der
offentlichen Selbstwahrnehmung der nepalischen Gesellschaft zu setzen, in
der ethnische Anliegen, genauso wie ethnische Symbole aus dem gesell-
schaftlichen Blickfeld auf untergeordnete Ringe relegiert werden. Beson-
ders krass kommen solche Praktiken anhand der offiziellen Statistiken zum
Tragen, welche die Sprache (Nepali) und Religion (Hinduismus) zu Un-
gunsten von ethnischen Sprachen und Religionen als zu vorherrschend
herausstreichen. Als besonders schmerzlich wertet der Autor auch den



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 461

Umstand, dass die Hindus im Verlauf der letzten Jahrhunderte einen
umfassenden Einfluss auf die Religion und Kultur der ethnischen Gruppen
ausgeiibt hiatten. So wurden den Ethnien etwa verfalschende brahmanische
Chroniken aufoktroyiert.

Die gegenwirtigen Auseinandersetzungen um die ethnischen Lebens-
welten und um die nationale Einheit fiithrt Krimer auf den historischen
Prozess der Staatsbildung unter der Agide der Hindu-Herrscher zuriick.
Der Autor zeichnet den politischen Weg Nepals seit der gewaltsamen
Vereinigung des Reiches, die Mitte des 18. Jahrhunderts eingesetzt hat. Im
Zuge der kriegerischen Auseinandersetzungen, die zur Entstehung Nepals
im heutigen Umfang gefiihrt haben, wire die nepalische Bevolkerung zu-
nehmend unter die hinduistische Dominanz geraten, deren Hohepunkt mit
dem Erlass der ersten Zivilgesetzgebung von 1854 gegeben war, die eine
“nationale” hinduistische Kastenhierarchie auf die gesamte Bevolkerung in-
nerhalb der Landesgrenzen ausgedehnt hat. Damit ordneten die nepalischen
Herrscher der nepalischen Bevilkerung den klar festgelegten Rang im
gesellschaftlichen Gefiige, unterhalb der doppelgeborenen Hindus und
oberhalb der unberiihrbaren Kasten. Dass der Status innerhalb der Hindu-
hierarchie mit Pflichten und Privilegien korrespondierte, liegt auf der
Hand. So haben sich im Verlauf des 19. Jahrhunderts Mechanismen her-
auskristallisiert, die fortan die Stellung der ethnischen Gruppen empfind-
lich beeinflussen sollten. Zudem zeigt Kramer deutlich, dass die Praktiken
der Absonderung der nepalischen Ethnien von Machtressourcen auch nach
dem politischen Systemwechsel zur Panchayat-Demokratie (1962 bis 1990)
fortgedauert haben. Der Autor schildert die politischen Auseinander-
setzungen dieser Periode ausfiihrlich, um die Krifte zu analysieren, die
auch weiterhin die ethnische Bevolkerung auf untergeordnete gesell-
schaftliche Ringe verwies. Krimers Analyse der Panchayat-Periode bietet
ausreichend Boden, um zu verstehen, dass auch der politische Wechsel von
1990 keinen umfassenden gesellschaftlichen Wandel herbeizufiihren ver-
mochte. Vor diesem Hintergrund schildert der Autor die ethnischen Poli-
tiken: Die verinderten Rahmenbedingungen bringen es mit sich, dass die
ethnischen Eliten ihre Forderungen an die Offentlichkeit tragen konnen,
jedoch bleiben diese bis heute weitgehend unerfiillt.

Der Forderungskatalog, welchen die ethnischen Organisationen in den
letzten Jahren vorgelegt haben, ist lang. Er verankert die Notwendigkeit
gezielter Massnahmen, um die Okonomischen und sozialen Lebens-



462 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

bedingungen der nepalischen Ethnien zu verbessern, um die politische
Reprisentation zu fordern, um autonome Réume zu schaffen und um die
ethnischen Kulturen aufzuwerten, indem sich diese vermehrt (wieder)
entfalten konnen (etwa durch den Primarunterricht in der Muttersprache),
und indem deren Beitrag zur Nationalkultur stirker hervorgehoben wird.
Krimer widmet sich insbesondere der “Neuschreibung der nepalischen
Geschichte aus der Sicht der indigenen Volker”, welche die folgenden
Bereiche umfasst: “Analyse aller historischen Vereinbarungen und Ver-
trdge zwischen den indigenen Volkerschaften und der kolonialisierenden
Staatsmacht; Richtigstellung der Zensuszahlen; Erforschung der Kultur,
Geschichte, Sprache und Religion der indigenen Vdlker und Verbreitung
korrekter Informationen iiber die Massenmedien”. Freilich wird die
Bedeutung der Geschichte in den Forderungen der ethnischen Organi-
sationen von Ethnie zu Ethnie unterschiedlich bewertet und mit mehr oder
weniger Vehemenz vertreten. Der besondere Reiz von Kramers Ausfiih-
rungen liegt gerade darin, solche ethnischen Argumentationen in ihrer
Spannbreite von “gemadssigt” bis “aggressiv’ zu schildern, und ent-
sprechende Reaktionen - seitens des Staates, der politischen Parteien und
der Menschenrechtsorganisationen zu untersuchen. Nicht vernachlissigt
werden die geopolitischen Rahmenbedingungen, die sich aus den indisch-
nepalischen Beziehungen ergeben. Diese werden, wie der Autor betont,
besonders auch durch die Prdsenz von Nepalis in Westbengalen, Sikkim
und Bhutan bestimmit.

Kritisch sei angemerkt, dass die &dusserst reiche Diskussion, die
Krimer in seinem Buch entfaltet, zu einseitig die “ethnische” Perspektive
einnimmt. Es stimmt zwar, dass der “ethnische Blick” in Nepal allzu lange
zugunsten der hinduistischen Visionen ausgeblendet war. Dennoch ist es
die Aufgabe einer akademischen Arbeit, Ausserungen ethnischer Aktivisten
nicht unkritisch zur Kenntnis zu nehmen und weiterzugegeben. Um ein
Beispiel zu nennen: Krimer berichtet, dass ein Brahmane eine gefalschte
Genealogie der Gurung (Tamu) verfasst hiatte. Zusammen mit den Gurung-
Aktivisten unterstellt Kriamer, dass die Absicht des Verfassers es war,
bewusst unter diesem kleinen Volk Zwietracht zu sden. Mit keinem Wort
zieht Kramer die Moglichkeit in Betracht, dass diese Genealogie mog-
licherweise seitens der Gurung-Elite in Auftrag gegeben wurde, um die
soziale Distanz gegeniiber den weniger erfolgreichen Mitgliedern der
eigenen ethnischen Gruppe zu markieren. Ebenso werden in dieser Dar-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 463

stellung die Prozesse der Hinduisierung bloss als “von oben” aufgezwun-
gen angesehen. Kramer folgt hier vollstindig dem heute weit verbreitetem
Ideologem, wonach die nepalischen Ethnien egalitire Ordnungen auf-
weisen. Jegliche Hinweise auf Ungleichheit innerhalb der ethnischen
Gruppen seien in dieser Denkfigur als externe Verfialschungen zuriickzu-
weisen. Indem Krdmer in dieser Auffassung der ethnischen Argumen-
tationsweise folgt, stellt er die Mitglieder der nepalischen Ethnien als
passive Objekte benachteiligender Praktiken seitens des Staates und der
Hindu-Eliten an. Diese einseitige Betrachtungsweise bedarf einer Korrektur
- oder zumindest einer differenzierteren Diskussion.

Karl-Heinz Kriamers Ethnizitdt und nationale Integration in Nepal ist
eine sehr reichhaltige Publikation, die eine Fiille an wichtigen Infor-
mationen und wichtigen Uberlegungen bietet. Es ist dusserst bedauerlich,
dass dieses Buch bloss in der deutschen Fassung vorliegt. Das hier
zusammengetragene Datenmaterial wire gleichermassen auch fiir die
nepalische, wie fiir die westliche Forschung zu den Themen “Ethnizitit”,
“Nation-building” und “Nationalismus” von grossem Interesse.

Joanna Pfaff-Czarnecka

MESQUITA, Roque: Madhva und seine unbekannten literarischen
Quellen. Publications of the De Nobili Research Library, Volume XXIV.
Wien: University of Vienna, Institute of Indology, 1997. 151pp.

The argument presented in this small but significant publication is, in my
view, completely convincing. At the same time, its conclusion is not as
indubitable as the author suggests.

The author addresses an old problem in the study of Madhva (13th
century C.E.) and his Dvaita-Vedantic treatises which abound in
supportive citations from a large number of entirely unknown sources. On
the basis of a fresh study of the textual evidence and of the religious
background and context of Madhva, Roque Mesquita now concludes that
the passages cited from “unknown sources” are mainly composed by
Madhva himself. This, according to Mesquita (p. 12, 143), does not mean
that Madhva was a fraud and forger, as was claimed by his opponents from
the roughly contemporaneous Varadaguru and Venkatanatha (13th cent.)



464 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

onwards. In the light of his religious background and on the basis of his
own statements it can be inferred that Madhva sincerely believed that he
wrote the passages in question under direct inspiration of Visnu, as he
regarded himself as an incarnation of Vayu, Visnu’s son. Madhva’s
“unknown sources” were not finished works, but rather “working titles” to
which he contributed at various places in his work. Mesquita considers his
conclusion to be a solid, final result of his research rather than just a
working hypothesis (143f). It is based on a study of a large number of
Madhva’s references to important “unknown sources” in his works, with a
special emphasis on the so-called Brahmatarka. Still needed from now on,
according to Mesquita, is a comprehensive investigation of references to
other important “unknown sources”.

The main outline of the argument as it appears in Mesquita’s book is
as follows. In the Introduction (pp. 15-22) the problem and the thesis to be
demonstrated are briefly explained. A fundamental point of criticism on
Siauve (Doctrine de Madhva, Pondichéry, 1968), Mesquita’s main
predecessor with whom he disagrees, is already mentioned here (p. 21,
note 19): she relied too much on the views expressed in the hagiographical
work Sumadhvavijaya from the author Narayana, the son of a direct
disciple of Madhva (on which cf. Glasenapp, Madhva’s Philosophie des
Vishnu-Glaubens, Leipzig und Bonn, 1923, p. *7). The chapter “Madhva
und seine Kritiker” (pp. 23-27) deals with the earliest critics of Madhva,
esp. Appayadiksita (ca. 16th cent. C.E.). Two major points are derived
from Appayadiksita’s criticism: (1) there is a close connection between on
the one hand the peculiar points in doctrine of Madhva which deviate from
the Brahminical tradition so far, and on the other hand the unknown
sources; also other researchers have remarked this connection, apart from
Appayadiksita; (2) Madhva made clear statements showing that his claim to
be a partly avatara of Visnu serves to prove that no fraud is involved in the
citation of the “unknown” works, but that Visnu himself is the author.

In connection with the second point, the next chapter (pp. 29-49)
deals with “the theological basis of the claim to be an avatara”. In Visnuite
religion the belief that Visnu at times incarnates in avataras had been
common since long; also the belief that Rama and Krsna are among the
avataras was already well established in Madhva’s time. Madhva adds to
this several peculiar points. Thus, for instance, through citations from
unknown sources, Rgveda 1.141.2-3 is presented as a prediction of his



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 465

own birth as helping avatara. From this it follows that Madhva’s activities
as composer of canonical works is fully authorized by Visnu. This is the
topic of the subsequent chapter (pp. 51-69).

The longest chapter (pp. 71-135, 64 pages), deals with the way the
citations from various “unknown sources” have been composed, and the
implications for Madhva as author of these citations. Existing and well-
known works such as the Brahmasutra and Mimamsasatra are mentioned
together with otherwise completely unknown sources as works by Visnu.
The so-called Brahmatarka appears as a crucial text (“Schliisseltext”, p.
73) in Madhva’s philosophical system. But even Madhva’s pupils do not
know it, and refer to it as an old and lost work (p. 74-75). It can be shown,
however, that it is written in ca. the 12th century, i.e., in Madhva’s time:
it polemizes against a statement of Vimuktitman (10th cent.),
durghatatvam avidyaya bhusanam na tu dusanam or “its irrationality
embellishes (our concept of) ignorance, it does not detract from it”. For its
logic the Brahmatarka is moreover indebted to the Pramaprameya of the
Jain author Bhavasena, who is a contemporary of Madhva.!

In this chapter Mesquita formulates (p. 79) three criteria for deciding
that an unknown work is written by Madhva himself: (1) it defends
peculiar doctrines of Madhva which occur only with him; (2) Madhva
attributes the work directly to Visnu; (3) the work refers to or cites other
works which are unequivocally written by Madhva. To some of the
unknown works the first two criteria apply, to others only the first or only
the third.

Several text-parts are next investigated, and it is found that their
content is very typical for Madhva’s peculiar doctrines; hence they must be
his own works. Occasionally, the different texts show certain
contradictions; apparently, Madhva wanted to create the impression that he
is referring to several mutually independent traditions.

According to Mesquita, further investigations in the same direction
are needed to work out more details of Madhva’s composition of unknown
sources. He does not anticipate any objections or criticism of his thesis, at
least not explicitly. However, although he does not want to call Madhva a
fraud or forger, from his representation of Madhva’s art of composition

1 For this point reference is made to an article of R. Zydenbos “On the Jaina
background of Dvaitavedanta,” Journal of Indian Philosophy 1991:249-271.



466 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

one has to infer that the latter was involved in nothing less than a very
complex and protracted, though “pious” fraud, which was successful in
even convincing his closest disciples that he had access to some textually
established sources.

It is therefore easy to predict that some scholars strongly sympathizing
with Madhva’s religion—perhaps others as well—will seek to contradict
Mesquita’s main thesis. And it is to be admitted that, on the one hand, the
argumentation could have been formulated more rigorously, and, on the
other hand, that moments where certain pieces of evidence are weighed
and evaluated also allow for alternative judgments (unavoidably influenced
by one’s cultural and religious or non-religious background). A few
helping hands to these scholars may be given here: The references to the
16th century Appayadiksita form a non-supportive loop in the argument.
The decision to consider “unknown sources” to be the work of Madhva is
to be derived from chronologically less remote data—as Mesquita indeed
attempts to do. Even if one admits with Glasenapp that Narayana’s
Sumadhvavijaya abounds in incredibilities and legendary matter
(Glasenapp, op. cit.: *7), it is much closer in time and may contain also
historically reliable accounts, for instance the one on Madhva’s
performance of a Vedic ritual with a “dough animal” which enraged the
orthodox Brahmins in his region. This practice is followed till the present
day by Madhva Brahmins; since Madhva did not advocate it in his written
work this practice may very well derive from an example Madhva gave in
his practical life.2 The three criteria mentioned by Mesquita for regarding
a text as written by Madhva are valid only if one has already accepted on
other grounds that an important “unknown source” such as the
Brahmatarka is from his hand. While the case for the existence of a large
number of genuinely old texts and passages which have all disappeared
precisely when they are supportive of Madhva’s peculiar doctrine has
indeed become very weak with the present stage of research and esp. with
Mesquita’s book, the case for Siauve’s “Madhva-sympathetic” view that
Madhva had at least access to texts which he sincerely believed to be old is

2 Somewhat astonishingly, Madhva joins in the traditional interpretation of the
Brahma-Suatra asuddham iti cen na, Sabdat, and defends the killing of an animal in
Vedic ritual; cf. my “to kill or not to kill the sacrificial animal” in Violence
Denied, Brill 1999, p. 156ff.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 467

strictly speaking not yet entirely lost. The distance between the date of
Madhva and the date after which his Brahmatarka originated in the light of
the references to Vimuktatman still leaves some room for a pre-Madhva
composition of this major “unknown source”. And how incontrovertible is
the dependence of the Brahmatarka on Madhva’s contemporary, the Jain
logician Bhavasena? Is a dependence in a different direction entirely
excluded, or a common dependence on a third source? The philological
method can restrict the range of reasonable possibilities, but moments of
weighing, evaluation and judgement will always remain. Philology is not
mathematics or physics, and even these two attained maturity only when
they could accept to work with uncertainties and indeterminable entities.

The great value of Mesquita’s work3 is (1) that it consistently and
quite convincingly elaborates the thesis that Madhva’s “unknown sources”
are all made up by himself; and (2) that he has placed Madhva’s intricate
“pious fraud” (or something which looks very much like it) in the context
of Madhva’s religious background and his conviction to be a partial
incarnation of Visnu. Mesquita’s thesis—which, in spite of my criticism, I
consider a well-argued one—will no doubt give a new direction to the study
of Madhva, of Dvaita Vedanta and of a most interesting chapter in the
religious history of India, and even in the early history of philology—see
Madhva’s statements regarding his work on the Mahabharata which he
considered to be textually dilapidated, and for the restoration of which he
claimed to rely not only on the grace of Lord Visnu but also on a large
number of manuscripts which he found in many places (p. 60f).

The scholarly discussion with those who may be expected to attempt
to controvert Mesquita’s thesis will be fruitful for different parties if

3 Without searching for them I came across a small number of minor and mostly
self-correcting printing errors. Not immediately clear for someone not having
Govindacharya’s edition at hand (Sarvamilagranthah, pt. 1, Udipi 1969, p. 242)
may be page 44 line 17: madhv anandatirthah syat (first pada of §loka, after madhv
ity ananda uddisto in the previous §loka): this should be madhva anandatirthah
syat. In the representation of the last line of the previous Sloka the ve in veri should
have been underlined since it is the word mddhva in RV 1.141.3 that Madhva
interprets, in accordance with contemporary techniques of word-interpretation
(nirvacana), as madhu = ananda + va = tirtha. Regrettably, the work lacks an
index.



468 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

discussants do not lock themselves up in rhetorics of certainty but try to
separate clearly the direct data and bare argumentations from moments of
judgement which are unavoidably influenced by a scholar’s context. The
scholarly dynamism thus arising from the opposed perspectives may not
give rise to quick scholarly unanimity regarding the major point at stake,
the authorship of passages from “unknown sources” cited by Madhva; but
it may very well result in a narrowing down of the room for speculation
and estimates regarding crucial points such as the relation between Madhva
and Jainism, and between Madhva’s and Bhavasena’s logic.

Jan E.M. Houben

OBERHAMMER, Gerhard, Ernst Prets, Joachim Prandstetter: Termino-
logie der friihen philosophischen Scholastik in Indien: Ein Begriffsworter-
buch zur altindischen Dialektik, Erkenntnislehre und Methodologie, Band
2: U-Pa. Osterreichische Akademie der Wissenschaften, philosophisch-
historische Klasse, Denkschriften, 248. Band. Beitrige zur Kultur- und
Geistesgeschichte Asiens, Nr. 17. Wien: Verlag der Osterreichischen
Akademie der Wissenschaften, 1996. 192 pp.

If new land is reclaimed from the sea, the first step is usually to delineate
the desired area with dikes; next the water is pumped out and the soil is
made suitable for the desired purposes. With the first and second volume
of the Begriffsworterbuch zur altindischen Dialektik, Erkenntnislehre und
Methodologie (Dictionary of Concepts for old-Indian Dialectics, Episte-
mology and Methodology; from now on: Dictionary) an important new
area has been reclaimed from the sea of desiderata in Indian philosophical
studies. The new area has also been developed. Further cultivation is
called for on some points, but this can hardly count as a reproach to the
delineators and pioneers of the new area.

The first volume of this Dictionary appeared in 1991, and received
several, generally quite positive reviews (Verpoorten 1994; de Jong 1994,
Wright 1995; Clooney 1996). While the first volume was published under
the authorship of Gerhard Oberhammer with the collaboration of Ernst
Prets and Joachim Prandstetter, the three are mentioned as joint authors on
the title-page of the second volume. According to the detailed explanation



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 469

of the scope and aim of the project in the Vorwort of the first volume
(Oberhammer 1991:7), the purpose of this Dictionary is to make accessible
the formal concepts that were created in the early period of philosophical
efforts in India, and to show their historical development from the
beginnings up to the time of Dinnaga (ca. 480-540 C.E.). The Dictionary
is concerned with concepts and their history, not with the words denoting
these concepts. Concepts belonging to the speculative contents of specific
philosophical systems are basically excluded. Terms of exegesis and the
method of scientific representation are taken up for discussion, though the
main focus is on concepts of logic, epistemology and dialectics. Concepts
of “indigenous grammar”, of Mimamsa and of general ritualistic and
grammatical hermeneutic rules are taken into account only to the extent
they are relevant for the philosophical terminology and its development.
The brief Vorbemerkung in the second volume adds to this that the
“einheimische Grammatik” has been taken into account to a greater extent
than before, and that variants of accessible text-editions have been
recorded more extensively. Hence, even though the authors have attempted
to give only the most essential informations, the lemmata have become
“ausfiihrlicher und umfangreicher” (p. 7). Indeed, in 106 pages (of two
columns each) the first volume deals with 108 terms or (some terms cover
two concepts) 112 concepts—that is, roughly an average of 1,9 column per
concept; the second volume needs 152 pages for 98 terms or 103 concepts,
which amounts to an average of ca. 2,9 column per concept. (The longest
lemma is however still to be found in the first volume, anumanam in 35
columns.)

Numerous difficulties are to be expected in the realization of the pro-
ject as sketched above, for which no proper antecedents can be cited. The
Nyayakosa or Dictionary of Technical Terms of Indian Philosophy, the
encyclopedic work of Jhalakikar (1893; rev. ed. by V.S. Abhyankar 1928;
in Sanskrit) focuses on the Nyaya (and VaiSesika) system; it adopts a
systematic, ahistorical approach making use of texts from the early
beginnings of Nyaya and VaiSesika to the much later works of “Navya-
Nyaya”. As such it will retain its value next to the present Dictionary. The
same applies, rmutatis mutandis, to the MimamsakoSa, the seven-volume
encyclopedic dictionary in Sanskrit dealing with Mimamsa-concepts, the
remarkable achievement of Kevalananda Saraswati (1952-1966). The
restriction in time by the authors of the present Dictionary make a large



470 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

number of the concepts covered by the two mentioned dictionaries
irrelevant. Nevertheless, occasionally these dictionaries are helpful for
philosophical-scholastic concepts which do have important pre-Dinnaga
occurrences but are nevertheless missing in the present Dictionary.

Thus, if one finds jatik! (i.e., jatih 1. Rendered as “Gattung”2) in the
Dictionary (and akrtih in the first volume) one would expect to find also
terms such as guna and dravya mentioned in the light of their direct
importance in early epistemological debates. It is not clear to me why jati
should be more crucial or relevant to epistemological debates than the
other two notions. Perhaps both guna and dravya seemed too much tied
down to “the speculative contents of certain philosophical systems”
(though in my view they are not more tied down to this than jati “Gat-
tung”) and may have been left out for that reason. But precisely here it
would have been interesting to bring together what different early systems
such as Nyaya, Vaisesika, Samkhya, buddhist schools, and the gram-
marians had to say on these concepts, and to find out the common
conceptual ground, if any, for philosophical discussion in these terms. One
could still defend or justify the absence of the terms, saying that this task
would have been too complex and difficult for the purpose of the
Dictionary, given the “gegenwirtige Forschungsstand” (Oberhammer
1991:7).3

The user will also look in vain for important “inter-school” terms
relevant for the hermeneutic method, such as gauna and upacara. The term
upacaracchalam, translated as “Ubertragungsverdrehung”4, is included;

1 The authors have adopted the peculiar practice of giving the lemma in the
nominative, but of referring to the term in its stem form in their discussion. In my
references to the lemmas of the Dictionary I hence have used the nominative as
well.

2 Cf. Scharf 1996 for a comprehensive study of this and related concepts (such as
akrti and dravya) in grammar, Nyaya and Mimamsa.

3 Halbfass’ important philosophical and philological study of concepts such as
dravya and guna in Halbfass 1992 focusses on early Vaisesika, but does take other
schools into account.

4  Since it was the authors’ intention to give an understandable rendering of a term
according to its meaning rather than a literal translation, one could argue for a
rendering which is less confusing for modern readers: “Wortlichkeitsverdrehung”



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 471

however, as the authors point out, it appears as a form of the rhetorical
device of chala “Verdrehung” (“distortion”) only in the Nyaya-tradition,
not in the buddhist Vada-tradition or in Caraka. Someone desirous to be
enlightened on wupacara will of course look under the lemma upacarac-
chalam and find there some useful references to upacara in the Nyaya-
tradition. But the term upacara would have deserved a lemma of its own,
with references to other early schools as well, e.g. VaiSesika (cf.
Vaisesika-Satra 3.2.11-12 plus Candrananda’s comm.) and the gram-
marians (Bhartrhari’s Vakyapadiya); even if we find here no definition of
the concept, its employment in these diverse texts is significant. Similarly,
for the term gauna a reference to the wupacaracchalam lemma would
already have been helpful (a citation from Paksilasvamin’s Nyayabhasya
speaks a few times of gunabhuta (sabda), i.e., “(words) used ‘second-
arily’”), though it could have received a brief discussion of its own.
Moreover, the translation “Ubertragung” (“figurative application”,
“metaphor”) for upacara (as it appears under the lemma upacaracchalam)
is misleading as it covers up an important difference in approach to a
comparable linguistic-semantic phenomenon: as explained most clearly in
Gren-Eklund’s article “The Cots are Crying” (1986), there is upacara if
for the thing A is used not the word a but the word b, in the case of an
“Ubertragung” (“metaphorical or figurative usage”) one expects a situation
in which the word b has been used not for thing B but for thing A. This
also explains why the authors feel forced to render yatra tu vakta guna-
bhutam Sabdam prayurikte (in the Nyayabhasya) somewhat freely and
laboriously as “Wenn aber ein Sprecher ein Wort seiner sekundéiren Be-
deutung nach verwendet”, though in upacara it is indeed the word which is
gunabhuta with regard to a given “thing-meant”, not a “meaning” or
“thing-meant” which is secondary with regard to a word. This last point
suggests that it is not always enough to avoid “mehr oder weniger ana-
log[e] Begriffe der abendldndischen Philosophie” (Oberhammer in Vorwort
vol. 1): sometimes a corresponding western philosophical concept (and
‘metaphor’ is and has been for some time an important philosophical con-
cept, cf. Blackburn 1994:240) is so deeply embedded in the language and

or “distortion consisting in over-literal interpretation”. See further below on
upacara.



472 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

culture that for a clear understanding of the ancient Indian concept it is
necessary to contrast it explicitly with the (partly) corresponding European
one.

A peculiar and significant term to which a brief article could have
been devoted is utsutra (as in utsatravyakhyana “an explanation that goes
beyond the sitra or basic text to be explained"). The importance of this as
term of exegesis and scholastic discussion is not confined to the gram-
marians’ tradition (e.g. MBh 1:12.275), as we find it equally in quite di-
vergent texts such as in the Abhidharmako$a-Bhasya (AKBh, p. 60 1. 7 rad
etad utsutram) and in the Yuktidipika (YD, p. 35 1. 8: tasman notsutram
etat).6,7

The first of these two examples is fully within the time-limit set by the
authors. Strictly speaking, one could expect the authors to neglect the
source of the second example, the YD, as it is later than Difnnaga. In the
table “Historische Zuordnung von Werken und Autoren” in vol. 1 of the
Dictionary the date of the Yuktidipika is given as “um 600 n.Chr.”; in vol.
2 the same time-indication is given with a question mark. An even later
date for the Yuktidipika (viz., ca. 680 - 720) than generally accepted so far
has now been argued for (on the basis of a quotation from the Kasika) in
the recent edition of Wezler and Motegi (YD).8 The YD contains some
quotations from Dinnaga’s work (cf. Introduction YD, p. XXVII), as was

5 yo hy utsutram kathayen nado grhyeta “if one would say something that goes
beyond the rule, this cannot be accepted.”

6 Kane 1971:163-199, esp. 170ff. provides some later references to the concept of
utsutra and utsuiravyakhyana and their contested application.

7 It is possible, of course, that the authors plan to refer to utsirra in their discussion
of the broader and even more important concept of sifra in the third volume of the
Dictionary. So far I did not see a crossreference to a future lemma satram, only
one to sutropapattih (reconstructed from sitra-pramanavayavopapattir in a verse
cited in YD) which the authors translate as “Das Gegebensein von Sitren” (cf. also
s.v. avayavopapattih in vol. 1 of the Dictionary).

8 See YD, Introduction, p. XXVIIf. Halbfass 1991:94 has suggested that the author
of the YD may even have known the seventh century Mimamsaka Kumarila, in
view of the similarity of some purvapaksa statements in the YD with the views of
Kumarila. Elsewhere 1 pointed out that there are also some important differences
between the YD-parvapaksa and Kumarila’s view (Houben 1999:150f).



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 473

already pointed out in the 1967 edition by R. Pandey, one of the two
editions used by the authors of the Dictionary. The authors nevertheless
principally include the YD—and adopt for instance the term tantrasampat
of which they admit they found it only in the YD—as it is considered to
have not yet taken into account the logic of Dinnaga.® The inclusion of
other, later texts, viz. the commentaries on Caraka and Sus$ruta which may
be as late as the 12th century, has been similarly defended.l0 In addition,
in order to attain a better grasp of developments which started already
before Dinnaga but are not directly attested in contemporaneous sources,
texts such as Uddyotakara’s Nyayavartika and PraSastapada’s Padartha-
dharmasamgraha have been included even when they are not only chro-
nologically but also, in the words of Oberhammer, “in einem typologi-
schen Sinne eindeutig nach-dignageisch” (Vorwort vol. 1, p. 8).

Here a problem manifests itself which reflects the larger problematic
area of chronology in Indian philosophy,!! but also some problematic start-
ing points of the authors. On the one hand the authors’ aim is rather wide
as they claim to write a dictionary on the terminology of early philo-
sophical scholasticism in India. But their time-limit is based on a landmark
in a very specific domain of Indian philosophy, viz. logic. Perhaps this
landmark in logic was not as immediately consequential for all domains of
Indian philosophy, not even for all dialectic, epistemological and metho-
dological discussions, as the choice of this time-limit suggests? Or should

9 As Oberhammer explains in the Vorwort of vol. 1, p. 8: “Aus diesem Grunde
wurde jedoch nicht die Datierung Dignagas als entschiedendes Kriterium der
Beriicksichtigung des Textmaterials gewahlt, sondern der Umstand, wie weit der
jeweilige Text diesem neuen Problemverstindnis verpflichtet ist, d.h. konkret, wie
weit er sich bereits mit der dignageischen Logik auseinandersetzt oder nicht.”

10 Oberhammer, ibid.

11 The list at the end of the book giving the “Historische Zuordnung von Werken und
Autoren” provides only rough indications of the dates, often followed by a
question mark. Objections can be made to two dates: Panini lived not “um 500 v.
Chr.(?)”: von Hiniiber (1989:34) and Falk (1993:304) provide evidence that he
cannot have been much earlier than 350 B.C.E.; the Jain philosopher Mallavadin,
who criticizes Dinnaga but is apparently not acquainted with Dharmakirti, must
have been earlier than “9. Jh. n. Chr.(?)” (cf. Dixit 1971:114; Frauwallner
1959:114 where he regards Mallavadin to be “wenig spiter” than Dinnaga).



474 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

we say that the field of Indian philosophy comprises other crucial areas
apart from logic?12 Did the YD really neglect Dinnaga’s logic (even when
Dinnaga is cited!) or does it belong to a different strand of philosophical
discussion—Samkhya with strong Mimamsa affinities!3—where the impact
of Dinnaga’s thought was not so strongly felt? An answer cannot and need
not be attempted here. It is clear that the authors’ self-set time-limit of
Dinnaga’s era and its explanation by Oberhammer suggest a historical but
also a systematic rigour which the authors fail, and cannot but fail, to
realize. Even then, their attempt to approach this rigour is laudable as it
highlights the historical and systematic problems involved.

For the user the somewhat uneven application of criteria of selection,
as illustrated above, means that it will be often hard to tell in advance
whether a certain term can be expected in the Dictionary or not. Fortu-
nately a list at the end of the volume gives all lemmata, together with their
basic translation, and often with synonyms, antonym, more conprehensive
and less comprehensive concepts, etc. I find this list very valuable, but
regret that the synonyms etc. have been referred to with rather arbitrarily
defined symbols, e.g.

> Verweis auf libergeordneten Begriff
- Verweis auf untergeordneten Begriff
= Verweis auf Problemzusammenhang

In view of the authors’ aim to reach not only Sanskritists but also the
“vergleichenden Historiker der Philosophie” (Oberhammer, Vorwort vol.
1, p. 10) it would have been expedient and useful to make these symbols
more logically consistent and align them where possible with those used in
symbolic logic (the equivalence symbol = for “Verweis auf Problem-
zusammenhang” is particularly likely to cause confusion). An alternative
proposal for the three symbols referred to:

< Verweis auf iibergeordneten Begriff
> Verweis auf untergeordneten Begriff
=5 Verweis auf Problemzusammenhang

12 Cf. Houben, forthcoming, for landmarks in South Asian semantic thought.
13 Cf. Houben 1999:150-152.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 475

So far I focussed on problems of selection and delimitation of terms and
texts to be taken into account in the Dictionary and the ensuing uncer-
tainties for the user. Once a term is included, its treatment by the authors is
generally comprehensive (within the limits adopted) and valuable. A few
stray remarks with regard to some of the terms treated by the authors
follow.

In the case of autpattikasambandhah concerning the peculiar
Mimamsa theory on the relation between word and meaning it is
regrettable that only a discussion of those sources is given which one
would have consulted anyway: the Mimamsa-Sitra, Sabara’s commentary
and the Vrttikara section contained in the latter. In order to realize the
authors’ aim of discussing “inter-school” terminology, some brief
indications on how this concept is reflected in the discussions of other
schools could have been given (cf. e.g. the discussion in Santaraksita’s
Tattvasamgraha and Kamalasila’s commentary on it, chapter 12). Under
karyakaranasambandhah a reference to one of the theories on the relation
between word and meaning given by Bhartrhari (the other being the
yogyata theory) should have been included (cf. the attention paid to
autpattikasambandhah). For the term aupamyam “Vergleich” reference
could have been made to Bhartrhari’s Vakyapadiya 3.14.408, 434,
although Bhartrhari does not give a definition, his employment of the term
is historically more precisely located within their pre-Dinnaga period than
the Caraka Samhita (acc. to the authors’ list between 200 and 900 C.E.)
and its commentator Cakrapanidatta (acc. to authors 11th cent. A.D.). The
translation “Freundlichkeit” for daksinyam (in a debate) seems to lack the
desired nuance. It rather amounts to “agreeableness” or a “positive and
courteous attitude to one’s discussants”. Under parsat (and parisat) one
misses a reference to the term sarvaparsada “belonging to all schools”.
The term should be of interest in the light of the project of the Dictionary
to make accessible the scholastic terminology “belonging to all schools”.
The term occurs e.g. in the MBh (1:400.11, 3:146.15), where it is applied
to grammar; but also, as sarvaparisada, in Cakrapanidatta’s commentary
on Caraka (under CS Satrasthana 8.3) with reference to Ayurveda (cf.
Houben 1995:332 note 517).14

14 The par(i)sad implicit in the sarvapar(i)sada as employed in these two contexts
apparently means “Vedic/grammatical school” and “school of thought”



476 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

While the Dictionary invites critical discussion of some of the
accepted principles and some of the choices made, this discussion may be
useful and clarifying as it draws attention to the sea of desiderata by which
the Dictionary project is surrounded. By undertaking the work for this
Dictionary the authors took a serious risk (a “Wagnis” in the words of
Oberhammer, Vorwort vol. 1). The student of ancient Indian philosophy
can be grateful that they did so, as he is now provided with an important
new tool of research. It is to be hoped that at least one or two of the
present authors will continue working on an enlarged and revised version
of the Dictionary once the third volume is finished, and that at one time
they will supervise an English translation as well.

REFERENCES AND ABBREVIATIONS
AKBh = Abhidharmakosa-Bhasya of Vasubandhu. Edition of books 1 and 2:
Dwarikadas Shastri, Abhidharmakosa & Bhasya of Acharya Vasubandhu with
Sphutartha commentary of acarya Yasomitra, Part I (I and II Ko$asthana), Varanasi

1970.

CLOONEY, Francis X., S.J. (1996): Review Terminologie ... vol. 1. Journal of the
American Oriental Society 116.1:165f.

CS = Carakasamhita, with the commentary Ayurveda-Dipika of Cakrapanidatta. Ed.
by V.J. Trikamji, 4th ed. New Delhi 1981.

Dixit, K.K. (1971): Jaina Ontology. Ahmedabad: L.D. Institute of Indology.

FALK, Harry (1993): Schrift im alten Indien: ein Forschungsbericht mit Anmerkungen.
Tiibingen: Gunter Narr Verlag.

FRAUWALLNER, E. (1959): “Dignaga, sein Werk und seine Entwicklung.” Wiener
Zeitschrift fiir die Kunde Siid- und Ostasiens 3:83-164.

respectively, rather than “jury” as for instance in Manu’s definition which is
central in the discussion in the Dictionary.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 477

HINUBER, Oskar von (1989): Der Beginn der Schrift und friihe Schriftlichkeit in Indien.
Wiesbaden & Stuttgart: Franz Steiner. ‘

GREN-EKLUND, Gunilla (1986): “The Cots are Crying.” Kalyanamitraraganam: Essays
in Honor of Nils Simonsson (ed. by E. Kahrs): 79-97. Oslo: Norwegian Univ. Press.

HALBFASS, Wilhelm (1991): Tradition and Reflection: Explorations in Indian Thought.
Albany: State Univ. of New York.

HOUBEN, J.E.M. (1995): The Sambandha-Samuddesa (chapter on relation) and
Bhartrhari’s Philosophy of Language. Groningen: Egbert Forsten.

— (1997): “Satra and bhasyasutra in Bhartrhari’s Mahabhasya-Dipika: on the theory
and practice of a scientific and philosophical genre.” India and Beyond: Aspects of
Literature, Meaning, Ritual and Thought: Essays in Honor of Frits Staal (ed. by D. van
der Meij): 271-305. London: Kegan Paul International.

— (1999): “To kill or not to kill the sacrificial animal (yajfia-pasu)? Arguments and
perspectives in brahminical ethical philosophy.” Violence Denied: Violence, Non-
violence and the Rationalization of Violence in South Asian Cultural History (ed. by
J.E.M. Houben and K.R. van Kooij): 105-183. Leiden: E.J. Brill.

— (forthcoming): “Semantics in the history of South Asian thought: Three observations
on the emergence of Semantics in the Sanskrit tradition.” Felicitation Volume Professor
George Cardona.

JHALAKIKAR, Mm. Bhimacarya (1928): Nyayakosa or Dictionary of Technical Terms of
Indian Philosophy. Third ed., rev. by Mm. V.S. Abhyankar. (The fourth ed. of 1978 is
a reprint of the third.) Poona: Bhandarkar Oriental Research Institute.

JONG, J.W. de (1994): Review Terminologie ... vol. 1. Indo-Iranian Journal 37:355-
257.

MBh = Pataiijali’s Mahabhasya. References to (number of volume):(page).(line) in F.
Kielhorn’s edition (Poona 1880-85; 3rd rev. ed. by A.V. Abhyankar, 1962-1972).



478 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

KEVALANANDA Sarasvati (1952-1966): Mimamsakosah, vol. I-VII. Wai: Prajia
Pathasala Mandala.

MBhD = Mahabhasya-Dipika. Ed. by team of scholars. Poona 1985-1991.

SCHARF, Peter M. (1996): The Denotation of Generic Terms in Ancient Indian Philo-
sophy: Grammar, Nyaya, and Mimamsa. Transactions of the American Philosophical
Society, vol. 86, pt. 3. Philadelphia: American Philosophical Society.

VERPOORTEN, J.-M. (1992 [1994]): Review Terminologie ... vol. 1. Bulletin d’Etudes
Indiennes, 10:328-329.

WRIGHT, J.C. (1995): Review Terminologie ... vol. 1. Bulletin of the School of
Oriental and African Studies 58 (2):382-383.

YD = Yuktidipika. Ed. by A. Wezler and Sh. Motegi. Stuttgart 1998.

Jan E.M. Houben

OERTEL, Hanns: Kleine Schriften. Teil I-II. Hrsg. von H. Hettrich - Th.
Oberlies. [Glasenapp-Stiftung, Bd. 32]. Stuttgart: Franz Steiner, 1994. XV
+ 772p. - [V +] 897p. (= p. 773-1669). DM 330,- (ISBN 3-515-05417-0).

Ungeachtet des seit seinem Erscheinen verstrichenen Lustrums stellt der von
Thomas Oberlies (O.) 1989 initiierte und ab 1992 gemeinsam mit Heinrich
Hettrich (H.) finalisierte Doppelband nach wie vor ein Werk der Superlative
dar, und zwar nicht nur im Rahmen der bewidhrten Reihe der Glasenapp-
Stiftung. An Umfang in diesem Rahmen noch immer nur durch die Kleinen
Schriften (KS) H. Oldenbergs dank ihres von H.-P. Schmidt besorgten 3.
Teiles, des 1993 publizierten 34. Glasenapp-Bandes, um 453 Seiten iiber-
troffen, bieten die Scripta minora von Hanns Oertel (20.4. 1868 - 7.2.
1952), des neben Charles Rockwell Lanman bedeutendsten Schiilers des
Linguisten und Sanskritisten William Dwight Whitney, der nicht nur seinem
Lehrer in Yale (1896), sondern auch dem Indoiranisten Karl Friedrich
Geldner in Marburg (1922) und dem Indologen Wilhelm Geiger in Miinchen
(1925) nachfolgte und als Mitherausgeber des Journal of the American



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 479

Oriental Society (JAOS 29-34 [1909-1915]) und der Zeitschrift fiir
vergleichende Sprachforschung | Kuhns Zeitschrift (KZ 54-70 [1927-1952])
auch iiber die Grenzen seiner beiden Facher, historische Sprachwissenschaft
und altindische Philologie, hinaus wirkte, sowohl ein in seiner Geschlossen-
heit einzigartiges Oeuvre (p. 1-1600) als auch dessen vor allem fiir den
Indologen/Vedisten gedachte ErschlieBung durch 62 Seiten Indizes, die -
was vornehmlich den Bemiihungen von O. zu verdanken ist - alles bis auf
den heutigen Tag in vergleichbaren Banden Geleistete weit in den Schatten
stellen - ohne deshalb vollstindig zu sein.

Einzig der umfangreichste erste Teil dieser erfreulicherweise ver-
schiedentlich durch Verweise auf wichtige post-Oertelsche Sekundir-
literatur! angereicherten Register, der die von Oertel zitierten oder
behandelten Stellen aus indischen Werken, bes. der vedischen Literatur
erschlieBende “Index Locorum” (p. 1603-1641), erfaBt namlich beide
Binde von Oertels KS gleicherweise2, wobei nur fiir drei der 76 in der

1 Etwa K. Hoffmanns Injunktiv im Veda und seine Aufsditze zur Indoiranistik auf p.
1639c/1644a und p. 1644a/1646b/1651a/1652a/1654a, J. Nartens Die sigmatischen
Aoriste im Veda und 5 ihrer jetzt bequem in ihren Kleinen Schriften I (Wiesbaden
1995) zuginglichen Wort/Verb-Studien auf p. 1656a und p. 1643b (am™’; s. Rez.,
Verba IndoArica [VIA] 1/273f.) / 1648b (marh™®; s. VIA 1/309) / 1649 (I1**; s.
VIA 1/315f.) / 1651b (vrasc; vgl. VIA 1/400 s.v. *vrak*®) / 1652b (sir®; s. VIA 1/
260f.) oder F.B.J. Kuipers Aryans in the Rigveda und zwei weitere seiner Arbeiten
auf p. 1646b/1647a und 1652a.

2 Die “Zusammenstellung des Materials aus Band II” wurde dabei von H. “{iber-
nommen” (p. VII). Ansonsten scheint dieser bedeutende Indogermanist, obwohl er
Oertels éinen Forschungsschwerpunkt, i.e. die diachrone (Morpho-)Syntax (des
Altindoarischen), bekanntermaflen genauso sein eigen nennt wie O. die Vedistik,
seine Kompetenz leider nicht in das umfangreiche Indexwerk eingebracht zu haben
(vgl. dagegen n. 10). Andernfalls wiirde es wohl einen eigenen Index syntacticus
geben oder zentrale syntaktische Begriffe wie Agens (dazu Oertel richtungsweisend
auf p. 1105ff.; vgl. H.s Der Agens in passivischen Sdtzen altindogermanischer
Sprachen. Gottingen 1990) im Index rerum (p. 1656ff.) zumindest nicht fehlen.
Eine wissenschaftsgeschichtlich ziemlich einmalige Chance wirklich erfolgverspre-
chender facheriibergreifender Zusammenarbeit blieb somit ungeniitzt.



480 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Devanagari-Reihung3 angeordneten Textmassen, nimlich den/die Rgveda
(-samhitd) (RV [p. 1604-1606])4, das Kathaka / die Kathasamhita (KS [p.
1609-1622]) und das Jaiminiyabrahmana (JB [p. 1624b-1630a])>, “Voll-

3 Meist nach dem jeweiligen Werktitel (mit “Kathaka-Upanisad” [p. 1623a] st. kor-
rektem Kathopanisad, “Khila zum Rgveda” [p. 1623b] st. Rgvedakhila und “Ma-
nu” [p. 1634c] st. Manusmrti/Manavadharmas$astra). Folgende Texte erscheinen
jedoch unter dem Namen ihres Verfassers gereiht: Paninis Astadhyayl (p. 1634b),
Rajasekharas Viddhasilabharijika und Ramanujas Sribhasya (p. 1636¢c), Vatsyaya-
nas Kamasutra (p. 1637a [wo YaSodharas Jayamangala Tika ad II 2,18 und Kama-
sutra II 6,18 mifBverstandlich zu éinem Lemma “(Kommentar zu) Vatsyayana zu [!]
Kamasitra” zusammengefait und weiterhin nur mit der ungenauen Seitenzahl der
editio princeps, wie sie sich bei Oertel - der damals (1905) so zitieren mufte -
findet, verzeichnet wird]), Sankaras Brahmasitrabhasya (p. 1637b), Sabaras
Mimamsasitrabhasya (p. 1640b), Sadgurudisyas Vedarthadipika (p. 1640c) und
‘Sayanas’ Kommentare zu RV (vgl. n. 14) und A/PB (p. 1641).

4 Im Gegensatz zu den beiden folgenden Werken stand dieser ilteste Zeuge der
altind. Sprache und Literatur sicher nicht per se im Zentrum der - wie auch O.-H.
in ihrer einleitenden Wiirdigung von Oertels vita et opera (p. VI) festhalten - auf
die altved. Mantras bzw. Yajus-Formeln und die mittel/jung/spatved. Prosa aus-
gerichteten Forschungen von Oertel, weswegen er denn auch zu seinem Ver-
standnis nichts Wesentliches beigetragen haben diirfte. Dementsprechend hétte man
sich stattdessen eine vollstindige Indizierung der von Oertel behandelten mantra-
yajusam (etwa nach dem Vorbild von M. Bloomfields Vedic Concordance)
gewiinscht (wofiir der Sachindex p. 1656 nur ein schwaches Substitut bietet), oder
auch eine ebensolche der Kapisthalakathasamhita (KKS) bzw. der Maitrayaniya-
samhita (MS), die beide im Stellenindex (p. 1607b-1609a bzw. p. 1635f.) nur
eklektisch erschlossen werden.

5  Allerdings unter Beibehaltung der Oertelschen Khanda-Zahlung, die oft nicht mit
der heute den Standard darstellenden Numerierung der erst zwei Jahre nach Oertels
Tod erschienenen Ausgabe von Raghu Vira - Lokesh Chandra (Nagpur 1954; repr.
Delhi 1986) iibereinstimmt. Anstatt diese Diskrepanz mit einer eigenen erst p.
1665 abgedruckten “Konkordanz der Qertelschen Adhyaya('l-Zihlung des JB”, auf
die im {brigen an der notwendigen Stelle (p. 1624b) nicht einmal verwiesen wird,
zumindest fiir KS I a posteriori zu thematisieren, wire es besser qua benutzer-
freundlicher gewesen, die Khanda-Zahlung der Standardedition, wann immer sie
von der Oertels abweicht, gleich an Ort und Stelle anzugeben; also etwa ‘11.327(=



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 481

stindigkeit angestrebt” (p. VII) und auch mit ein paar Ausnahmen® erreicht
wurde. Schon im einseitigen Appendix zum Stellenindex, genannt “AuBer-

“325”) st. bloBem “I1.325” (p. 1627c). Denn wer heute nachschldgt, geht natiir-
lich von dieser Edition aus und wird daher, schlédgt sie/er JB II 327 tatséchlich
nach, vermutlich Oertels KS wieder zuschlagen, da dort nur “II.325/326/328” ver-
zeichnet ist, ohne zu wissen, daf damit JB II 327/328/330 gemeint sind; war er/sie
doch eben, etwa beim Nachschlagen von JB II 272 auf p. 399, erfolgreich gewe-
sen. Offensichtlich hat sich Oertel nicht immer derselben Zihlung bedient (was O.
auch nicht entgangen ist, wie aus seiner Anmerkung “Es scheint, als habe OERTEL
hier jeweils seine eigene Zahlung geandert, um mit der CALANDschen Edition zur
Deckung zu kommen” [p. 1665n. 3] erhellt), mit der unliebsamen Folge, daf
bisweilen unter éinem Eintrag mit mehreren Seitenverweisen verschiedene Khandas
subsumiert sind: so etwa im Falle von “II.270: 396, 1046, 1524” (p. 1627b),
dessen erste und dritte Seitenzahl tatsichlich auf JB II 270 verweist, wihrend
Oertel p. 1046 einen Textbeleg aus JB II 272 anfiihrt, was die “Konkordanz” weit
entfernt ist klarzustellen.

6 So fehlen etwa alle 6 auf p. 1 bzw. p. 2n. 2-4 und der GroBteil der auf p. 4
zitierten RV-Stellen, der p. 514 identifizierte Pada I 36,14c und die Verweise auf
p. 279 bzw. 1340 fiir III 53,8 und VII 8,2b. Auch daB Oertel die letzte Rc des
zuletzt so ausfiihrlich von R. S6hnen (StII 20 [1996] 407ff.) traktierten Apalastkta
VIII 91 (vgl. auch L.L. Patton, Myth as Argument. Berlin - New York 1996, p.
3071ff.) nicht nur p. 229 ins Deutsche, sondern schon p. 39 ins Englische iibersetzt
hat, ist p. 1605c¢ nicht zu entnehmen. Bei der KS, deren Belege meist - unter groB-
teils korrekter Ubernahme von Oertels nur selten fehlerhaften Angaben - mit
Seiten- und Zeilenzahl der Schroederschen Ausgabe (p. 1620c s.v. “31.15: 998”
allerdings irgendwie in Wegfall gekommen, da Oertel a.a.O0. auf “K. 31,15
(17,19)” verweist, eine Stelle, die er auch p. 1066 anfiihrt, wofiir H. das Vollzitat
als eigenen Eintrag iibernommen hat) zitiert werden, wire etwa die Absenz eines
‘XIX 1 (: 1,11): 867n. 1’ in Spalte 1615b oder des auf p. 685 neben “16.7 (:227.
13)” (p. 1613c) genannten Belegs XVI 7 (: 227,12) zu beklagen (zu weiterem s. n.
10). — Mehr oder weniger regelhaft von dem genannten Bestreben ausgenommen
scheinen die von O. zum Index V zusammengefafiten Stellen worden zu sein (s. n.



482 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

indische Texte” (p. 1642 [s. n. 13]), findet nur mehr KS I (p. 1-772)
Beriicksichtigung; dasselbe gilt vom Namen- (III [p. 1654f.]) und vom
Sachindex (IV [p. 1656-1660]), die O. wie auch die sie umschlieBenden
Teile (I/'V) im angegebenen Rahmen “auf Vollstindigkeit angelegt” (p.
VII) hat. Im mit dem aus Oertels Titel einfach iibernommenen Eintrag
“Idg. *voida” schlieBenden, davor jedoch ebenfalls durchgehend ordine
indico gereihten Wortindex (II [p. 1643-1653]) werden von KS I explizit
(vgl. n. 6) noch die p. 290-404 nach ihrem Reprint in RaghuViras Vedic
Studies (New Delhi 1981) wieder abgedruckten “Roots and Verb-Forms
from the Unpublished Parts of the Jaiminiya Brahmana” (1934/35)
ausgenommen, “da ihre Anordnung alphabetisch ist und und sie somit
leicht auffindbar sind” (p. 1643). Noch weiter reduziert wurde schlieBlich
der letzte, fiinfte Teil der Indizes, in dem sich als willkommene Ergianzung
zu Teil 17 Qertels von O. meist kritisch annotierte correcturae vel
coniecturae von bzw. zu ved. Textstellen in derselben Devanagari-Reihung
wie dort® zustammengestellt finden (V [p. 1661-1664]); entschloB sich O.

7), wéhrend die p. 588-606 in groBer Dichte und knappster Form prisentierten
Text- und Wortformenbelege als solche offenbar fast zur Ginze von der Indi-
zierung ausgeschlossen waren, was jedoch nirgends klar festgehalten, sondern p.
1601 nur insofern angedeutet wird, als O. diese 19 Oertelschen Seiten dort als
“Indices zu CALANDS Ubersetzung des Apastamba Srauta Sitra [!]” (dhnlich p.
1656b) unter “von OERTEL selbst erstellte Wort- und Sachverzeichnisse” subsu-
miert (vgl. n. 14).

7  Allerdings wurden in den Index V mitunter auch Stellen aufgenommen, die schon
im Index Locorum aufscheinen, sodaB man sich fragen muB, ob es nicht weiser
gewesen wire, die Materialien von p. 1661ff. in die von p. 1603ff. zu integrieren
und dort etwa durch Fettdruck der Stellenangaben entsprechend hervorzuheben.
Eine doch ziemlich irritierende Zweigleisigkeit, wie sie sich im Falle der von
Oertel 2x, p. 617 und - ausfiihrlicher - p. 652n. 1, beflirworteten und auch
tiberlieferten Lesung "nyakna® in KS XXIX 9 (: 179,1f. [von L. von Schréder zu
nyakna° Korrigiert]) ergeben hat, insofern der Verweis auf p. 617 in V (p. 1661a
[mit Kommentar von O.]) und der auf p. 652n. 1 in I (p. 1619¢ [ohne einen
solchen]) zu finden ist, wire dem Benutzer so erspart geblieben.

8 Im Unterschied zum Index I werden die JB-Stellen, aus denen sich die magna pars
von V (p. 1661b-1663) rekrutiert (dazu AV [2 Stellen], ApSS und AA [je 1], KS



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 483

doch dazu, alle “Textverbesserungen und Textverbesserungsvorschlige”
auszusparen, die sich schon in den Textkritischen Bemerkungen M.
Mittwedes zur Maitrayaniyasamhita (Stuttgart 1986) bzw. zum Kathaka
(1989) und in den Emendationen zum Jaiminiya-Brahmana (Zweites Buch)
von G. Ehlers? (Bonn 1988) verzeichnet bzw. diskutiert finden.

So bedauerlich, diese Beschrankungen sind, weil dem schnellen,
gezielten Nachschlagen hinderlich, deren grundlegendste, i.e. die Ausspa-
rung des zweiten Bandes, tibrigens nicht nur fiir die Indizes Ib-V (p. 1642-
1664), sondern auch fiir die drei folgenden Beigaben, die ‘JB-Konkordanz’
(s. n. 5), die “Konkordanz der Erstveroffentlichungen der unselbstindigen
Arbeiten” (p. 1666f.) und die Liste der “Druckfehler” (p. 1668f.)10 gilt -

[2], KB [1], GB [4], ChU [1], JUB [20], TB [5], PB [3], BauPS bzw. MS [je 1]
und SB [12]), hier immerhin nach der Standard-Edition (s.o0. n. 5) zitiert.

9 In seiner OLZ 90 (1995) 427-430 publizierten Rezension des vorliegenden Doppel-
bandes hat der Schiiler von W. Rau ein Ubriges getan und 8 der 78 von O. in den
Index V aufgenommenen JB-loci ausfiihrlich erdrtert, nml. I 289.300.349.357 und
IT 134bis 289 327 - leider alle 8 mit fiir Oertel negativem Ergebnis.

10 Die meisten der darin verzeichneten corrigenda (die sich im ubrigen etwa noch um
‘S. 345 / Z. 13: “K. 36.6 (76,14)” st. “K. 36,6 (73,14)”" oder ‘S. 622 / Z. 8:
“Aus den” st. “Aus der”’ verlangern liefie) gelten den Fehlzitaten Oertels. Wih-
rend diese natiirlich nur als correcta in den Stellenindex (p. 1621b sogar mit
Verweis auf das “Druckfehlerverz.”) iibernommen wurden, hat H., da eine solche
Liste fiir KS II aus unerfindlichen Griinden und trotz des dafiir von Oertel selbst in
Form seiner p. 1185-1199 verweislos reproduzierten “Nachtrdge” (mit corrigenda
et addenda zu p. T73ff. [auf p. 1185], p. 815ff. [p. 1185-1189], p. 863ff. [p. 1189-
1192] und p. 1013ff. [p. 1193-1199]) gelieferten Vorbildes nicht vorgesehen war,
wohl die auch in diesem gelegentlich vorkommenden locos corrigendos, soweit er
sie erkannte, gleich in seinem Index locorum korrigiert, was dann bei der Finali-
sierung des Index I unbesehen in diesen aufgenommen worden zu sein scheint. Nur
so erklédren sich Eintrige wie “17.12 [recte: 7.12] (:73.18): 1355” (p. 1614c), die,
da das jeweilige correctum - im vorliegenden Falle: KS VII 12 (: 73,18) - in der
entsprechenden Spalte des Index (hier p. 1610c) nicht aufscheint, den Arger der/s
Nachschlagenden geradezu herausfordern. Das von Oertel bzw. seinem Drucker
auf derselben p. 1355 ebenfalls lapsu stili etwas entstellte Zitat “13.1 (193,4)” (st.
KS XIII 11: 193,4) bleibt p. 1613b unkorrigiert, obwohl es, zwischen “13.1 (:180,



484 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

so verstindlich erscheinen sie andererseits auch angesichts der kompakten
Fiille des von Oertel in seinen hier wiederabgedruckten 57 Arbeitenl! Ge-

4)” und “13.1 (:180.22-181.1)” stehend, doch in seiner Falschheit ziemlich augen-
fallig ist, was, da kein Einzelfall, den Verdacht nahelegt, da - “Um das Erschei-
nen der beiden Bédnde nicht linger hinauszuschieben” (p. VII) - zumindest dieser
Teil der Indizes nicht mehr als Ganzes Korrektur gelesen wurde. Eine solche ‘Re-
vision’ hitte wohl auch verhindert, dal H.s peinliche nota “diese von OERTEL dem
Kathaka zugeschriebene Stelle entstammt dem Kausitaki-Brahmana” - peinlich,
weil der Indogermanist einen Lapsus des Vedisten (oder seines Setzers), nml. “K.”
st. ‘KB.’, fiir bare Miinze nahm und so die beiden Stellen “27.1 (129,18)” (p.
1430) und “27.6 (131,21)” (p. 1434 [mit einem weiteren, von H. nicht erkannten
Lapsus: “131” st. 132!) im KS-Lemma verzeichnen zu miissen glaubte (H.s
Eintrag “[38.1 ...]” in Spalte 1622a kann sich dagegen nicht einmal auf einen
solchen Lapsus stiitzen und ist daher wie der ihm korrespondierende Kommentar
ad KKS XXXVIII 1: 205,191f. [p. 1608b] ersatzlos zu streichen) - gleich zweimal
(p. 1618c und 1619a) das Licht der Offentlichkeit erblickte, wo beide loci ohnehin
auch am richtigen Platz (p. 1623b) aufscheinen und dort entsprechend gebrand-
markt werden. Wenn H. seinen groBen Vorginger schon in philologicis Uber-
trumpfen wollte, hitte er gut daran getan, dessen auf der mittlerweile heillos ver-
alteten Ausgabe von B. Lindner (Jena 1887) basierende KB-Zitate im Verein mit
O. dem heutigen, von der Edition von E.R. Sreekrishna Sarma (Wiesbaden 1968)
vorgegebenen Standard anzupassen (wie wenigstens im Index V [p. 1661a] ge-
schehen).

11 Von insgesamt 108 Titeln, die die Herausgeber in der auf ihr “Vorwort” (p. V-
VII) folgenden und zugleich als “Inhaltsverzeichnis” fungierenden, von O. ex ni-
hilo erarbeiteten “Bibliographie der Schriften Hanns Oertels” nicht ganz gliicklich
auf fiinf formale Kategorien (“Aufsitze” [p. VIII-XI (49 Eintrdge, deren Rahmen
sich von der ein paar Zeilen umfassenden Miszelle/Lesefrucht des Mitherausgebers
der KZ [p. 271/444/556] bis zur iiber 100 Seiten starken, als Aufsatzpaar publi-
zierten Studie des JB-Spezialisten [p. 290ff.] spannt)] - “II. Rezensionen” [p. XIf.
(20, darunter der schon n. 6 genannte registerreicher Rez.-Aufsatz [p. 588ft.])] -
“III. Monographien” [p. XIIf. (14, mit der unselbstindig in JAOS 16 [1896 (nicht
1894, wie angegeben und p. 1630a wiederholt)] 79-260 publizierten kritischen
Ausgabe und annotierten Ubersetzung des Jaiminiyopanisadbrahmana [JUB] als
erstem Eintrag)] - “IV. (Kurz-)Anzeigen” [p. XIIIf. (19)] - “V. Sonstiges” [p.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 485

botenen. Dazu kommt, daf alle 9 in ihrer chronologischen Abfolge (1935-
1943) zu KS II zusammengefaBten Monographien!2 von ihrem Autor selbst

12

XIV (6)], gefolgt von “VI.” 3 Nachrufen auf und 2 weiteren biographica “iiber
Hanns Oertel”]) verteilt und innerhalb dieser chronologisch - leider gleich beim
ersten auf eine falsch gereihte KZ folgenden Eintrag (p. VIII) mit doppelter
Fehldatierung (“PAOS 1890” [p. 1667 wiederholt und p. 1 durch Reproduktion der
falschen Proceedings-Titulatur zu Unrecht ‘sanktioniert’] st. ‘PAOS 1891’ und
“JAOS 14.1891” st. ‘JAOS 15 [1893]’) und einem akzentlosen “sanrta” (st.
sunjta), was zusammen mit anderen Versehen bei manchen der spiteren Eintrige
(partim schon von J.W. de Jong, IIJ 39 [1996] 61 moniert) den Wert der
Bibliographie etwas mindert - angeordnet haben. Wie die nur im Vorwort (p. V)
erwahnte Dissertation De cottidiani sermonis in Q. Horatii Flacci sermonibus
vestigiis (Yale 1890), wurde genau ein Drittel davon (36 = 7+3+1+19+6) mit
meist vollem Recht nicht fiir den Wiederabdruck ausersehen. Somit verbleiben 15
Arbeiten von teilweise grofiter vedistischer bzw. indologischer Relevanz, von
denen zwei, nml. die eben erwihnte JUB-Ed. (vgl. deren Devanagari-Version in:
The Jaiminiya or Talavakara Upanishad Brahmana. Devanagari Text with
Indexes. Prepared from the Edition, in Roman Script of Shri Hanns Oertel by
Pandit Rama Deva, with an introduction on the history of Samaveda Literature by
Bhagavad Datta. [Dayanand Mahavidyalay Samskrta-Granthamala 3]. Lahore
1921) und Oertels Hauptwerk The Syntax of Cases in the Narrative and Descriptive
Prose of the Brahmanas (Heidelberg 1926. XV + 364p.), da sie auf Grund ihres
Umfanges den vorgegebenen Rahmen gesprengt hitten, ebenfalls de iure keine
Aufnahme in die KS finden konnten. Fiir die restlichen 13 Titel (2 PAOS-
Summaries [1893-94 (p. IX)], 1 Aufsatz [1940 (p. XI)], 9 Rezensionen [p. XIf.]
und 1 Monographie [1930 (p. XII; vgl. n. 14)]) mit jhren insgesamt ca. 115
Druckseiten kann man nur hoffen, daB sie nicht als ‘ungehobener Schatz’ der
Vergessenheit anheimfallen, sondern als ‘fruchtbarer Rest’ den Anstof auch zu
einem Wiederabdruck der beiden Opera maiora geben werden.

Sie alle sind - genauso wie die schon in KS / inkludierte Abhandlung Zur Kapistha-
la-Katha-Samhita (1934 [= p. 633-772]) - als ‘Hefte’ in den diversen Jahrgingen
der phil.-hist. Abteilung der Sirzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wis-
senschaften in Miinchen erschienen. Der Titel der sechsten dieser Abhandlungen:
Zu den Wortstellungsvarianten der Mantras des Atharvaveda in der Saunaka- und
Paip[!]alada-Rezension und des Samaveda in der Kauthuma- und Jaiminiya-Rezen-



486 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

mit eigenen Registern versehen wurden, die sich - im Gegensatz zu Oertels
Indizierung der Inhalte seiner 7(/8)teiligen “Contributions from the
Jaiminiya-Brahmana” (1897-1909)13 in KS I - in KS II dankenswerterweise
mitreproduziert findenl4,

sion (1940 [= p. 1201-1370]) ist sowohl im “Inhaltsverzeichnis Band 2” als auch
in der einleitenden “Bibliographie” (p. XIII) durch “Paipalada-[sic!]-Rezension”
noch zusitzlich ‘entstellt’, und in der dritten Zu den Kasusvarationen in der vedi-
schen Prosa (1937 [= p. 863-1012]) wurden p. 40f. vertauscht und erscheinen so
als p. 902-901, ein Versehen, das wohl daraus resultierte, daB man sich - wahr-
scheinlich aus Platzersparnisgriinden — dazu entschlossen hatte, die Reproduktion
des Oertelschen Textes nicht auf der rechten Seite (wie natiirlich im Original),
sondern auf der linken, umseitig zum Titelblatt, beginnen zu lassen, was auch fiir
das kiinftige Zitieren dieser Akademieschrift und von vier weiteren Monographien,
wo man es ebenso handhabte, nml. der ersten (Syntaktische Aquivalenz des Geni-
tivs und Ablativs bei Verben der Trennung in der vedischen Prosa [1935 (= p.
773-814)]), der eben genannten sechsten, der siebenten (Die Dativi finales abstrak-
ter Nomina und andere Beispiele nominaler Satzfiigung in der vedischen Prosa
[1941 (= p. 1371-1500)]) und der KS I beschlieBenden Abhandlung eine potentielle
Fehlerquelle bildet.

13 Publiziert in den Transactions of the Connecticut Academy of Arts and Sciences 15
(1909) 202-216 als Appendix (“Index”) zum letzten (“seventh”) Teil dieser Auf-
satzserie. In KS I findet sich nur der Aufsatz selbst (p. 155-201 [= p. 179-225]) re-
produziert, was im “Inhaltsverzeichnis” (p. IX) iibergangen und erst in der “Kon-
kordanz” (p. 1667) klargestellt wird. Gerechtfertigt erscheint die Auslassung dieser
15 Seiten, insofern O. ihre Inhalte maxima parte in seine Register iibernommen
hat, deklariertermaflen allerdings nur im Falle der im gegebenen Kontext (p.
1630a) eher einen Fremdkorper bildenden 35 Verweise auf JB-loci “in the notes to
the Jaiminiya-Upanisad-Brahmana published in JAOS. xvi” (p. 203), wiahrend er
fir seinen Index Ib “AuBerindische Texte” (p. 1642), von dessen 66 Eintrdage nur 3
von Oertels Index “3. Other Texts” (p. 206-208) unabhingig sind, keine Quelle
nennt. Andererseits gibt es etwa zu den beiden Lemmata “Left/Right side of
uterus, female/male feetus develops in” von Oertels “4. Index of Subjects” (p.
212/214) in O.” “Index Rerum” keine wirkliche Entsprechung, sondern nur deren
Fusion zu dem kaum sachdienlichen Eintrag “Entwicklung des Foetus” (p. 1657a),
obwohl das von Oertel in der “Fifth Series” seiner “Contributions” unter dem Titel



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 487

Wie kein anderer hat Oertel es verstanden, jedes auch noch so kleine

Detail der ihm handschriftlich oder in gedruckter Form vorliegenden alt-
indischen Textmassen akribisch zu verzeichnen und ihm treffsicher die ithm
gebiihrende Stelle in einem offenen, der strengen Methodik der historisch-
systematischen Linguistik verpflichteten System zuzuweisen und dabei der
Versuchung zu widerstehen, sein Belegmaterial interpretierend oder theo-
retisierend in die eine oder andere Richtung zu vereinnahmen. Dies
liberlieB er gerne anderen bzw. den Lesern seiner Arbeiten, die somit, jede

14

“A Greek parallel to a Hindu popular belief” (JAOS 26 [1905] 188-190 [= p. 143-
145]) wie immer luzide und umfassend zusammengetragene Belegmaterial fiir die
Assoziation von ‘Links - Frau / Rechts - Mann’ nicht nur Indologen interessieren
diirfte.

Wenn O. und H. auf diese die Inhalte von KS I erschlieBenden Register p. 1601 -
mit falschem “1371” (st. 1367) / “1499” (st. 1497) / “1548” (st. 1547) und unter
Auslassung des letzten (p. 1596-1599) - zusammen mit Oertels selbstdndigen,
durch “eigene Bemerkungen” (p. 588) angereicherten ApSS—Materialien (vgl. n. 6)
verweisen und diesen Verweis damit ihren eigenen, mit éiner Ausnahme nur KS /
betreffenden “Register” voranstellen, so darf man sich, auch im Lichte des n. 10
Ausgefiihrten, wohl fragen, warum es die Herausgeber nicht sowohl sich selbst als
auch den Nutzniefiern ihrer Miihe leichter gemacht und besagten Verweis allein an
das Ende von KS II gesetzt haben. Dann wire es nicht nétig gewesen, O.” den In-
tentionen des Vedisten Oertel der Anlage nach kongeniale Indizes mit H.s Stellen-
material in aller Eile (vgl. n. 10) zu kombinieren, sondern diese hitten - ev. noch
einmal iiberarbeitet und dabei gestrafft (vgl. z.B. 4xiges dvadasa masah bzw.
3xiges parica in Spalte 1647a und n. 7) - zusammen mit den Konkordanzen und
Corrigenda den ersten Band der KS, fiir den sie ja auch einzig gedacht waren,
beschlieBen kénnen. Die so in KS II eingesparten 67 Seiten hétten es u.U. ermog-
licht, in diesen zweiten Band noch Oertels als fiinftes Heft der Beitrdge zur indi-
schen Sprachwissenschaft und Religionsgeschichte in Stuttgart 1930 publizierte
Monographie Zur indischen Apologetik ([3 +] 91p.) zu inkludieren, die mit ihrem
Tteiligen Index (p. 83-90 [+ Corrigenda)) bestens fiir eine einfache Reproduktion
geeignet, auf Grund ihrer an Hand der Einleitung zu Sayanas Vedarthapraka$a mit
philologischer Meisterschaft entwickelten Sruti-Thematik dazu angetan gewesen
wire, auch philosophie- und religionsgeschichtlich ausgerichtete Indologen an das
Gesamtwerk Oertels heranzufiihren.



488 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

fiir sich, ihren Benutzern sowohl ein gediegenes, jederzeit ausbaufahiges
Fundament als auch eine verldfliche, zur weiteren Ausgestaltung anre-
gende Konstruktion zur Verfiigung stellen. Gesammelt bilden sie ein auch
liber die immer enger werdenden Fachgrenzen hinaus strahlendes Monu-
ment!5 untadeliger philologischer Praxis und unbestechlicher linguistischer
Systematik, wofiir den beiden Herausgebern nicht nur der Dank der Fach-
genossen gewiB ist.

Chlodwig H. Werba

SAMES, Kirsten: Swadeshi: Der Unabhdingigkeitsgedanke in Gandhis
Wirtschafiskonzept. Beitrige zur Siidasienforschung, Siidasien-Institut,
Universitit Heidelberg, Band 180. Stuttgart: Franz Steiner Verlag. 1998.
ISBN 3-515-07310-8.

Mahatma Gandhi (1869-1948) is a figure whose moral stature seems to
increase with the years. The “Great Soul” endures in the “best part of our
minds” as Time in its Millenium issue wrote about this person of the
century. Gandhi is best known as the greatest among Indian revolutionaries
who struggled against British rule in India. It was Gandhi who turned
political activism into a genuine pan-Indian mass movement. In the first
decades of the twentieth century, British rule had to face the first violent
stirrings of anticolonial revolution. But this remained the handiwork of a
few terrorists. Gandhi adopted their demands for total independence,
further radicalised the demands and continued the fight with non-violent
means. Gandhi transformed revolutionary terrorism into massive acts of
civil disobedience. But his methods were non-violent. Gandhi had de-

15 Von Verlag und Druckerei mit Reproduktionen von grofiteils hervorragender
Qualitdt ausgestattet. Zu beklagen ist nur, daB p. 525 nicht die vorletzte Seite von
Oertels KZ 67 (1942) 129-153 publizierter Studie ‘Zu den ai. Ellipsen’, sondern die
korrespondierende des ndchsten Bandes der KZ (68 [1944] 152) wiederabgedruckt
wurde, und das obwohl die Oertelsche pagina sowohl im Index I (p. 1612a, 1622a,
1624a, 1631c, 1639c und 1646b) als auch in der Liste der “Druckfehler” (p. 1668)
korrekt erfaBt ist. Beim doch exorbitanten Preis der beiden Binde wiegt ein solches
Versehen umso schwerer.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 489

veloped non-violent forms of struggle already in South Africa. About all
these political aspects of Gandhi’s life and work much has been written,
both in popular and scholarly works. Gandhi’s thoughts on economics,
however, have not received as much attention.

It is the chief merit of Kirsten Sames’ book to contribute notably to
our understanding of Gandhi’s economics. In her book she summarizes
much of what is already known about this subject. From the outset she
makes it clear that Gandhi never propounded a systematic theory of
economics (p. 19). Having read John Ruskin’s Unto this Last in 1903,
Gandhi became convinced that economics, in order to be true economics,
must be based on ethics, in particular the ethics that can be derived from
the great religious scriptures of the world (p. 20-22). Gandhi saw his
struggle for political independence as only one aspect of total inde-
pendence. His other goal was economic independence which in his opinion
meant “the economic uplift of every individual, male and female” (p. 26).
From this point of view Gandhi’s economic demands and ideas could only
look like socialism. Especially the fulfillment of the basic needs of the
poorest sections of Indian society was the basic motivation behind Gandhi’s
€CONnOmics.

Much has often been made of Gandhi’s alleged opposition to all
modern machinery. Sames devotes adequate space to discuss Gandhi’s
different and often contradictory statements about the utility of modern
machinery (p. 40-60). Another aspect of Gandhi’s economics was the
question: what to do with the rich once independence is won? Gandhi’s
answer to this was: trusteeship. Sames describes in detail Gandhi’s views
on trusteeship which he regarded as almost the only ethically sound alter-
native to socialist demands of nationalisation of the means of production
and the land (p. 61-67). From this theme Sames moves on to the most
important feature of Gandhian economics: swadeshi and boycott (p. 76-
137). She connects Gandhi’s swadeshi-concept correctly with the pro-
duction of khadi (hand-woven cotton from hand-spun yarn). She elaborates
on Gandhi’s swadeshi-ideals in the remainder of the book where she
describes swadeshi on the village level. At the very end of the book, Sames
attempts to show the relevance of Gandhi’s village upliftment schemes as
alternatives for present-day rural development (p. 184-187).

On the whole, one should be enthusiastic about this work. It really
presents a fine summary of Gandhi’s very scattered ideas about economics



490 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

and the way he wished to implement social justice. Moreover, the book
offers a good introduction into Gandhi’s economic ethics. This subject is
made even more accessible to the reader through the table of contents of
the book, the index at the end and the bibliography. Because it shows con-
ceivable ways to simplicity and satisfaction of basic wants, Gandhian
thought on economics gains relevance in this age of globalisation and
electronic capitalism. Gandhian thought can have a positive and sobering
effect on the highly-strung expectations of the global middle-class of more
consumption goods and greater wealth.

A few minor points may be made here: the style of editing is slightly
repetitious. At the end of every chapter, the content of the chapter is
summarized, while at the end of the whole book there follows another
summary. All this was probably required for the version that was defended
as a PhD thesis. For the commercial version of the book, these summaries
could have been left out. One the other hand, Sames might have included
more discussions of the opinions of other scholars, especially in the field of
modern Indian historiography. And lastly, there are slightly too many
printing-errors in the book, both in the German text and in the English
quotations. But this last remark is not meant to detract from the genuine
value of this study. This book will be of lasting interest to scholars in the
fields of Indian history and Indian political science, Indian and general
economics, and ethics.

Victor A. van Bijlert

SOBIEROJ, Florian: Ibn Hafif as-Sirazi und seine Schrift zur
Novizenerziehung (Kitab al-iqtisad). Biographische Studien, Edition und
Ubersetzung. Beirut 1998, 500 S. Beiruter Texte und Studien, Bd. 57.

Ibn Hafif a§-Sirazi war ein beriihmter Traditionarier und Sufi des 10. Jh.
Seine von einem Schiiler verfasste Biographie ist schon seit lingerer Zeit
bekannt. Das vorliegende Buch analysiert mit eindriicklicher Gelehrsamkeit
und peinlicher Akribie die in jener Biographie beschriebene geographische
und personliche Umwelt des Mannes. Die adusserst sorgfiltig durch-
gefiihrten biographischen Untersuchungen ergeben ein reichhaltiges Bild
des religiosen Lebens in Schiraz, einem kulturell bedeutsamen Zentrum im



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 491

Siuiden Irans. Vor allem erfihrt der Leser viele Details iiber das Treiben
und Lehren verschiedener, sich auf ihren jeweiligen Meister berufenden
Sufikreise. Fiir die Kenntnis der geistigen Geschichte der Gegend ist das
Buch iiberaus informativ. Der Vf. bemiiht sich auch, den intellektuellen
Standort Ibn Hafifs zu bestimmen. Es zeigt sich, dass er nicht nur ein
Meister sufischen Lebens, sondern auch ein Vertreter orthodoxer Rechts-
schulen und orthodoxer Theologie war - was nicht erstaunt, da bekanntlich
Mystik und theologische Rechtgldubigkeit nicht unbedingt als Gegensitze
auftreten miissen.

Die kritische Edition und Ubersetzung des Buches des rechten
Masshaltens (igtisad) gibt nicht zu wichtigen Einzelbemerkungen Anlass.
Man mochte hochstens (S.323) “Glaubiger” (mw’minin) durch “Glauben-
de” ersetzen. Indessen scheint es Rez. wichtig, die grundsitzliche Deutung
des Werkes in Frage zu stellen. Zwar wird es nicht viel niitzen, einmal
mehr auf die voéllig irrefilhrende Wiedergabe von murid durch “Novize”
hinzuweisen. Der murid ist in keiner Weise ein “Novize” im technischen
Sinne, was auch Vf. weiss, betont er doch selber, dass “auch einer, der die
hochsten Stufen (scil. der mystischen Laufbahn) erklommen hat, ein
Strebender (murid) und auf die gottliche Gnade Angewiesener ist” (S.3).
So wendet sich Ibn Hafif nicht nur an Anfanger, sondern in betonter Weise
an sehr erfahrene und schon auf der Stufe eines potentiellen Meisters
stehende Sufis. Die stereotype Ubersetzung mit “Novize” macht es auch
unmoglich, die im Sufismus so wichtige Dialektik von murid und murad
zur Geltung zu bringen, die Dialektik eines “nach Gott Verlangenden”, der
im Grunde schon immer ein “von Gott Verlangter” ist. Ubrigens heisst die
Gruppe, welcher der Gespriachspartner Ibn Hafifs angehort, “Leute seines
(gottlichen) Verlangens” (°ahl °iradatihi), bzw. “Leute seiner Glaubens-
richtung” (°ahl nihlatihi). °Irada ist offensichtlich mehr als nur “Noviziat”.

Darum ist die Deutung des Inhalts der Schrift als “Erziehung des
murid” nicht sachgemidss. Auch °adab ist im Grunde nicht ihr Thema.
Vielmehr handelt es sich um eine Art Vademecum des Sufi, um einen
warnenden und leitenden Begleiter auf seinem Weg. Das Biichlein macht
z.B. eindriicklich auf Gefahren aufmerksam, die selbst einem weit fort-
geschrittenen Sufi zum Verhéngnis werden kénnen. Darum die vom V{.
mit Recht hervorgehobene Betonung der “Aufrichtigkeit” oder “Ehrlich-
keit” (*ihlas, sidg) sich selber gegeniiber, der Hinweis auf die Niichtern-
heit, mit der der Sufi seine Erfahrungen und seine fortschreitende Stellung



492 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

auf dem Weg beurteilen soll. Darum auch die mehrfache direkte Anrede an
den Wegschreiter. Bei all dem geht es nicht um “Erziehung” eines An-
fangers, sondern um das rechte Begehen des Weges — eben um das “rechte
Masshalten” (igtisad) bei jeder Begegnung mit dem Gottlichen. Wichtig
und aufschlussreich ist darum die theologische und traditionaristische
Begriindung der Ratschldge, auf die Vf. kaum eingeht.

Carl-A. Keller



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

