
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 445

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

AL-MASSRI, Angelika: Göttliche Vollkommenheit und die Stellung des

Menschen. Die Sichtweise "Abd al-Karïm al-Djîlïs auf der Grundlage des

"Sharh Muskilät al-Futühät al-makkiya". Stuttgart, 1998, 340 S.

Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, Bd. LH,2

Im vorletzten, dem 559., seines Riesenwerkes Die mekkanischen

Eröffnungen hat der hervorragende Sufi-Theologe Ibn (al-)cArabi (1165-1240)
die wesentlichen Gedanken der 558 vorhergehenden Kapitel zusammenzufassen

versucht. Zweihundert Jahre später hat es der in Ibn cArabïs Fuss-

stapfen wandelnde sufische Theologe cAbd al-Karïm Al-Gïlï (1365-1428)
für nützlich erachtet, aufgrund dieser Zusammenfassung die "Schwierigkeiten"

(muskilät) der ersten zehn Kapitel zu erklären.
Die Vfin hat der Ausgabe dieses Textes ein um 1688 entstandenes

Manuskript zugrunde gelegt. Für den kritischen Apparat standen ihr neun

Manuskripte und ein auf drei weiteren Manuskripten beruhender älterer
Druck zur Verfügung. Sie hat den Text in 248 kleine Einheiten aufgeteilt
und jeder Einheit einen den Inhalt anzeigenden Titel vorausgesetzt. Diese

Titel sind in einer Art detaillierter Inhaltsangabe aufgelistet, was in der Tat
einen raschen Überblick über den Gedankengang ermöglicht. Ein sehr

nützlicher Index der wichtigsten Begriffe erlaubt weitere Orientierung und

Vertiefung.
Mit der seltsamen Begründung, eine Übersetzung sei für das

Verständnis eines spekulativen Textes nicht hilfreich, hat die Vfin eine

Übersetzung des Textes nicht für nötig erachtet, sondern sich mit einer
zusammenfassenden Paraphrase begnügt. Dabei kommen gelegentlich wichtige
Einzelheiten zu kurz. Wenn sie nur an Arabisten als Leser gedacht hat,
hätte sie auch auf die Paraphrase verzichten können.

Al-Gïlï will das Kapitel 559 der Futühät erklären. Damit begnügt er
sich aber nicht. Vielmehr greift er aus den dort zusammengefassten ersten
zehn Kapiteln des Gesamtwerkes charakteristische, für Laien nicht ohne

weiteres verständliche Begriffe heraus und erläutert sie in der Perspektive
Ibn cArabïs. Diese Erläuterungen sind knapp und treffsicher; ein mit der



446 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Gedankenwelt Ibn cArabïs vertrauter Leser freut sich, auf diese Weise dem

"grössten Meister" neu zu begegnen.
Der zweite Teil der vorliegenden Arbeit beschäftigt sich mit al-Gïlï

als Kommentator der Futühät. Dabei konzentriert sich Vfin auf die Kapitel
2 und 8, die sie ausführlich aus dem Gesamttext der Futühät referiert und
dann mit al-Gïlï vergleicht, dabei bemüht, echte und scheinbare
Unterschiede herauszustellen.

Der letzte Abschnitt des Buches handelt allgemein von al-Gïlïs Stellung

in der islamischen Theologiegeschichte. Die Schlussbetrachtong:
"Zusammenfassung und Ausblick", wirft wichtige Fragen auf, vor allem, was
das Verständnis der Beziehungen zwischen Gott, Welt und Mensch betrifft.
Doch zweifelt Rez. an der Richtigkeit der Behauptung, Ibn cArabï lasse

"eine Relativierung der Existenz" von Welt und Mensch (S.326) zu. Der
Begriff "Relativierung" musste zum mindesten eingehend geklärt werden.

Carl-A. Keller

CHOEDRAK, Tenzin: Der Palast des Regenbogens. Der Leibarzt des

Dalai Lama erinnert sich. Frankfurt a.M./ Leipzig: Insel Verlag, 1999.
328 S.

Der Titel dieses Buches ruft zunächst Assoziationen zu anderen Werken
exilierter Tibeter und Tibeterinnen wach, die seit gut zehn Jahren, in
westliche Sprachen übersetzt, auf dem Markt erschienen sind: Biografien
und Autobiografien von Flüchtlingen, in denen Leiden, Folter, Qual, aber
auch Glaube und Zuversicht geschildert werden. Es sind Geschichten

persönlicher Schicksale, die ergreifen, berühren, nachdenklich machen.

Geschichten, die aus der Verarbeitung des eigenen Schicksals heraus
entstanden sind, und Geschichten, welche die Botschaft vermitteln möchten,

die Sache Tibets nicht zu vergessen. Doch gerade dieses persönliche
Engagement zusammen mit der Schwere des Erlebten lässt einen manchmal
eine etwas differenziertere Sichtweise und eine literarische Tiefe
vermissen, welche über die dem Lebenslauf entsprechende Kapitelabfolge
hinausgehen würde. Schilderung und Rezeption beschränken sich oft auf
das Subjekt des Protagonisten/der Protagonistin und auf seine/ihre
unmittelbare Wahrnehmung des Umfeldes.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 447

Handelt es sich also bei der Autobiografie des ehemaligen Leibarztes
des 14. Dalai Lama um ein weiteres, wenn auch ergreifendes Buch, das

sich in diese Reihe einordnen lässt? Nach Ansicht der Verfasserin lautet die

Antwort auf diese Frage "Nein". Tenzin Choedrak hat ein vielschichtiges
Werk geschaffen, welches Aspekte verschiedener Ebenen vereint, die sich

ergänzen und bereichern, und dadurch eine Breite und Differenziertheit
erreicht, die weit über die Schilderung des Lebenslaufes hinausgeht.
Persönlich Erzähltes vermischt sich mit informativ Beschreibendem.
Zeitgeschichtliche und kulturelle Aspekte, Exkurse über grundlegende Inhalte
der buddhistischen Lehre und der traditionellen tibetischen Medizin, sowie
kurze Episoden aus dem religiösen Legendenreichtom werden, literarisch
ausgefeilt, an den passenden Stellen in die eigentliche Autobiografie
eingeflochten und betten sie in eine zeitliches und räumliches, geistiges und
weltliches Umfeld ein. Darüberhinaus widerspiegeln diese Einschübe die

geistige Entwicklung des Autors, seine Empfindungen und Ansichten in
den jeweiligen Lebensstationen.

Das Kind, der Student, der Arzt, der Mensch Tenzin Choedrak stellt
sich uns in den verschiedenen Phasen seines Lebens als ein Wanderer vor.
Geprägt vom frühen Tod seiner Mutter, von der harten Ausbildungszeit
und von der langjährigen Inhaftierung in zahlreichen chinesischen Gefängnissen

erscheint er als eine feinfühlige, sensible, aber auch entschlossene

und willensstarke Persönlichkeit mit einem unerschütterlichen Glauben an
den buddhistischen Dharma des Mitgefühls und der Verantwortung, beseelt

vom alleinigen Wunsch, als Arzt zum körperlichen und geistigen Wohl
seines Volkes und der ganzen Menschheit beizutragen. Es ist der Wunsch,
das Bodhisattva-Ideal in sich selber zu verwirklichen und aus der inneren
Harmonie von Körper und Geist den Menschen zu dienen.

In den Etappen seines Lebens wandert Tenzin Choedrak der Erfüllung
dieses Wunsches entgegen, manchmal gelassen und zielstrebig, manchmal
voller Zweifel und Spannung. Der Leser hat keinen entrückten "Buddha"
vor sich, sondern einen Menschen, dem zwar eine grosse Weisheit und
Glaubenskraft zueigen ist, der sich aber auch seiner Endlichkeit und
Vorläufigkeit bewusst ist.

Der Palast des Regenbogens gliedert sich in drei grosse Teile. Der
erste Teil (1922-1950) umfasst die Geburt, den Tod der Mutter, die
Kindheit als Halbwaise, den Eintritt und die ersten Studienjahre im Kloster
Chöde, den heimlichen Gang nach Lhasa und die Ausbildung zum Arzt am



448 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Mentsikhang, der grössten und berühmtesten medizinischen Bildungsstätte
im alten Tibet.

Der zweite Teil (1950-1975) umfasst die Amtseinsetzung des 14. Dalai
Lama (1950), die Ernennung zu dessen Leibarzt (1952), die Flucht des

tibetischen Oberhauptes nach Indien (1959), den Aufstand in Lhasa, die

darauffolgende Inhaftierung des Autors und seinen Aufenthalt in den
verschiedensten chinesischen Gefängnissen während der Jahre der
Kulturrevolution (1966-1976). Paradoxerweise wurde Tenzin Choedrak
gerade die Erfüllung eines seiner Lebensziele, die Ernennung zum Lha-

menpa, zum Verhängnis. Die Nähe zum Dalai Lama und seiner Familie
scheint der alleinige Grund für den beinahe zwanzigjährigen Gefängnisaufenthalt

gewesen zu sein, der 1959 begann. In dieser Zeit offenbart sich
sein Wesen am deutlichsten. Zweifel, Schwäche, körperliches und seelisches

Leid sind aufgehoben in einem tiefen, religiösen Urvertrauen und
bekommen einen Sinn im Versuch, sogar diese schwere Lebensphase in
positive Energie umzuwandeln. Dem Drang zu überleben, um ein Zeugnis
für Tibet ablegen zu können, steht die Überzeugung gegenüber, nur durch
Güte und Mitleid, Verantwortongsbewusstsein und Ehrlichkeit die Natur
von Wesen und Dingen, wie sie eben am eigenen Leib geschehen sind,
ändern zu können.

Der dritte Teil (1975-1998) umfasst die Tätigkeit als Arzt innerhalb
der Gefängnisse, das Ende der Inhaftierung, die Ausreise nach Indien, die

Wiedereinsetzung als Leibarzt des Dalai Lama und die damit verbundenen

Tätigkeiten in Indien selber und im Ausland. Der Kreis zum Anfang
schliesst sich im letzten Kapitel mit buddhistisch-philosophischen Gedanken
über Geburt, Tod und Wiedergeburt. Ein Gebet von Tenzin Gyatso, dem
14. Dalai Lama, um Wahrheit, Mitgefühl, Friede und Wohlergehen bringt
die zentralen Anliegen des Autors nochmals in konzentrierter Form zum
Ausdruck und rundet so das Werk ab.

Der Palast des Regenbogens, so hat Tenzin Choedrak seine

Autobiografie überschrieben. Gemeint ist damit zunächst einmal der Potala in
Lhasa, die ehemalige Residenz der Dalai Lamas und bis 1959 geistiger und
weltlicher Mittelpunkt Tibets. Er ist ein Symbol des Schmerzes und der

Hoffnung zugleich und soll wohl auch die Nähe und Loyalität zum
Ausdruck bringen, welche den Leibarzt mit seinem "Schützling" verbindet.

Der Regenbogen bildet den roten Faden des Buches. Als ein immer
wiederkehrendes Symbol der Wehmut und der Trauer, aber auch des



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 449

Vertrauens und der Zuversicht spiegelt er die Spannungen im Leben und in
der Seele Tenzin Choedraks. In seinem Farbenspektrum finden sich

gleichsam die dunklen und hellen Seiten, die schweren und leichten
Momente, die er jedoch alle unter seinem Bogen trägt.

Insgesamt achtmal erscheint das Regenbogensymbol an wichtigen
Stellen innerhalb des Buches: kurz vor dem Tod der Mutter (S.18); auf
einer dem Haus benachbarten Hügelkuppe mit der Vision des lächelnden
Gesichtes der Mutter (S.31); auf der Reise nach Lhasa verbunden mit der

Erinnerung an Mutter und Grossmutter (S.70); in einer Vision des Lehrers

Khyenrab Norbu, dem inmitten des Regenbogens eine wunderbare
Medizinstadt erscheint (S.95); über dem Potala bei der Übersiedlung vom
Gefängnis Chonjuk in Lhasa nach Jiuzhen (S.185); bei der ersten
Kräutersammeltour nach der Kulturrevolution (S.248); beim Besuch des

Heimatortes mit der Vision der lächelnden Gesichter von Mutter und
Grossmutter (S.260); über dem Potala bei der Abreise von Lhasa Richtung
Indien (S.279).

Die zentralen Aspekte des Buches - Heimat, nahestehende Personen,
Medizin - werden durch den Regenbogen gleichsam zusammengefasst, in
seinem Erscheinen hervorgehoben und, wie Perlen an einer sich von
Anfang bis Ende durchziehenden Schnur, miteinander verbunden.

Der einzige Mangel des Buches ist formaler Natur und betrifft den

Umgang mit Anmerkungen und Glossar. Beide sind uneinheitlich und

unvollständig ausgeführt. Einige Begriffe werden gar nicht aufgenommen,
andere dürftig und ungenau erklärt. Dieser Mangel hindert jedoch auch das

allgemeine Leserpublikum nicht daran, den Zugang zu diesem empfehlenswerten,

feinfühlig und informativ geschriebenen Buch zu finden.

Martina Wernsdörfer



450 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Doctoral Dissertations on China and on Inner Asia, 1976-1990. An
Annotated Bibliography of Studies in Western Languages I Guanyu Zhongguo

zhi boshi lunwen. Xifang yuyan zhi cankao shulu. Compiled and Edited

by Frank Joseph Shulman, with Contributions by Patricia Polansky and

Anna Leon Shulman. Westport/CT & London: Greenwood Press, 1998

(Bibliographies and Indexes in Asian Studies; 2). — XXVIII & 1055 pp.

The volume under review, elaborated by the founder and for many years
responsible editor of Doctoral Dissertations on Asia (1975ff), looks crafted
for eternity in many respects: It almost reaches the size of those great
catalogues of important Asian collections in the US, such as in the

Harvard-Yenching Institute, at Yale, Princeton and Columbia, and in the

Hoover Institution, completed in the 1970s and still a photomechanical
reproduction of the respective file-cards, as was the massive Pre-1956

Imprints series of The National Union Catalog by the Library of Congress.
It shares with the latter the green hard-cover, signalling hope which is

indeed not disappointed:
This bibliography gives brief descriptions of scope and method of not

less than 10,293 theses, written in well over a dozen different languages.
The detailed introduction depicts the background of already existing
research tools, specifies the selection criteria and lists and describes the

broad range of bibliographical sources necessary to cover such a great
amount of items. Of particular importance is the observation that Dissertation

Abstracts International is "all too often thought to offer all-inclusive

bibliographical coverage of dissertation research" (p. XIX), whereas in
fact it lists just 51 percent of the dissertations dealing with China and Inner
Asia. The personal acknowledgements, running over two pages in small

type, are expressive evidence for the fact that such efforts are never just
individual, in this case not only for the wide range of idioms that have not

just been bibliographed, but truly processed, but are genuine teamwork:
here it is most efficiently masterminded. This is followed by the main body
with the bibliographical items, arranged alphabetically according to a vast

range of topics from Anthropology, Architecture, Dance, Food and

Drinks, Housing, Numismatics, to Tourism. Not surprisingly, traditional
fields of Chinese studies form important sections, such as Language,
Literature, and Religion and Philosophy. Other crowded sections are

History of China and the Chinese, History of Tibet and the Tibetans, and



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 451

History of Mongolia and the Mongolians. In the latter sections, one of the

many strong aspects of the present bibliographical coverage becomes

particularly evident, as the essential Russian contribution to the field is

made manifest. For History of China, a subdivision with up to four different

levels is applied, so that under Republican Period / Foreign Relations
and Foreign Trade / 1922-1931 / Japan, we find "La politique expansionniste

du Japon vis-à-vis de la Chine dans le cadre de l'alliance anglo-japonaise

de 1902 à 1922" (1981) by Kim Yun-Am, including the shelf number
at the Paris Bibliothèque de la Sorbonne. It goes without saying that DAI
indications as well as UMI numbers are given for the entries previously
processed in that form, but to be informed that Fabrizio Pregadio's 1990

thesis on the Han dynasty treatise Huangdi jiuding shendan jingjue,
published in an Italian book version, is also partially available in English in
Chûgoku kodai kagakushi ron (Kyoto, 1991), Vol. 2, pp. 543-639, is

definitely an extremely valuable additional piece of information (no 9663).
It considerably tempers down any feelings of loneliness at times

befalling Asianists, both vis-à-vis other fields of the Humanities, and with
respect to the extension of their subject-matter, both in space and in time.
Here the field is well structured: Overworked sections that may no longer
bear fruit, or should rest for a while, as well as blank spots are revealed.

Why Italian tesi di laurea, roughly equivalent to M.A. theses, have

only been included if submitted at the University of Venice (cf. p. XX), is

not entirely clear, but might be attributed to the records kept by this
institution and not by others, yet this results in a slightly unbalanced

picture of the field in Italy. Under the heading Italy, the "Institutional
Index" lists some 170 theses for Venice, whereas Naples with its old and

prestigious Istituto Orientale Universitario appears to have produced just 5

theses, and a number of other institutions where research is also done, such

as Rome, Turin and Milan, are not listed at all (p. 971b). Maybe the

compiler became suspicious himself about criteria when Venice was simply
excluded from the respective ranking list (Table 2: The Distribution [...] by
Degree-Awarding Institution, p. 886) where it should then appear between
the universities of Michigan and London, preceded only by Berkeley and

Harvard. Table 1 presents a breakdown of the numbers of theses, by
country and year of submission. There is also a detailed Guide to the

Availability of Dissertations (pp. 887-898), which, in the light of the many



452 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

differing traditions of granting access to research not published in book-
form is very helpful.

Skipping through its pages recalls the childhood delight of reading
across encyclopedias and experiencing the thrill of jumping into the 'sea of
knowledge'. Yet in this case, the liner's captain has taken good care that
readers are not swept away by the floods: The Author, Institutional and

Subject Indexes are very sophisticated, and for the latter even include
foolproof double references from Pinyin and Wades-Giles transliteration

systems for Chinese. Providing so many life-boats might seem excessive,
but it is certainly not in the case of bilingual place-names, such as "Wu-lu-
mu-ch'i" and "Ürümqi", which, unlike personal names in the subject
index, is not additionally listed under "Wulumuqi", whereas the Taiwanese

port Jilong just appears under its administrative postal transliteration
"Keelung", without cross-reference to "Chilong" or to "Jilong". Although
in many cases it might be extremely difficult, if not impossible, similar
cross-references for the personal names of thesis authors would be a

desideratum, given that due to traditions which sometimes grew from an

immigration official's taste they often use a phantasist transliteration,
whereas at the same time they publish in the language of their ethnic

origin; it would facilitate the identification of authors who play a crucial
role in bringing scholarly communities closer together.

By actual competence and inclination, the reviewer feels able to comment

on only a few items. Further-reaching references to "related publications"

are included, such as in the 1977 study on "Ting Ling's Early
Years" to I Myself am Woman. Selected Writings of Ding Ling (1989) of
which the author is an associate editor (no 7043), thus making the

bibliography truly comprehensive. Genuine discoveries are possible, such as

Rodolfo Chu's "La dramâtica shakespeariana en China", a 1965 Madrid
thesis (but is this not beyond the period covered?), a work I have never
seen quoted in any of the numerous more recent studies on Liang Shiqiu &
al., though apparently absolutely pioneering. It is, another example, very
likely that present students of Bing Xin would be well advised to take a

look at a Russian thesis (Moscow 1983, no. 6687), although they will
certainly not find any gender studies approach, but definitely much close

reading. (The authoress was born in 1900—and died after work on the

bibliography was completed, in 1999—, not in 1902, as indicated on p.
993c). I missed a fine 1983 Auckland thesis, submitted in the late 1970s,



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 453

on Zhang Yuanji (1867-1959), the good spirit of the leading publishing
house, Commercial Press, published also in book-form1—before detecting
that, following the division of the world according to the theses' origin
utilised in the present bibliographical compilation, into "American dissertations"

and "Australian, Canadian, European, Soviet / Russian, and East
Asian dissertations", New Zealand is indeed not listed, for reasons
unknown. And readers of Chinese (i.e. most intended users) might wonder,
at seeing the parallel title, if Zhongguo covers an Imperial cultural space,
naturally including "Inner Asia", whereas "China" just denotes a state.

Despite such really minor shortcomings, this bibliography is an
important milestone in mapping the vast field. It also presents evidence that

even in this age of quick and easy worldwide data transfer and automatized
electronic networks, the era of printed bibliographies is far from being
over, as no other form would allow the impressive quality and above all
coherence of data coverage (cf. the list of bibliographical sources
consulted, pp. XXI-XXII) as realized in this careful and circumspicious
compilation. Its massive appearance is perfectly appropriate for an "engine
of sciences", as the art historian Erwin Panofsky once dubbed such huge
bibliographies that need much stamina in their elaboration. It can safely be

anticipated that the reviewed "engine" will pull many a train into the safe

haven of research production, well-informed right from the outset.

Raoul David Findeisen

KADERAS, Christoph: Die Leishu der imperialen Bibliothek des Kaisers
Qianlong (reg. 1736-1796): Untersuchungen zur chinesischen Enzyklopädie.

Wiebaden: Harrassowitz, 1998. (Asien- und Afrika-Stadien der
Humboldt-Universität zu Berlin 4); IX, 336 S. ISBN 3-447-04059-9.

Das vorliegende Buch ist eine überarbeitete Fassung der Dissertation, die
Kaderas an der Humboldt-Universität in Berlin eingereicht hat. Das Werk
hat zum Ziel, die von den Editoren des Siku Quanshu unter der Rubrik
leishu zusammengestellten Kompilationen zu untersuchen. Daraus gewinnt

1 Ip Manying [Ye Song Manying Hf- 5f5 ft ï$], The Life and Times of Zhang Yuanji

(Beijing: The Commercial Press, 1985).



454 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

der Autor eine Beschreibung der Gruppe der leishu. Diese wiederum führt
zu einer präziseren Umschreibung dieser "Gattung" und zu einer begründeten

Abgrenzung gegenüber den europäischen Enzyklopädien.
Die Arbeit umfasst sechs Abschnitte: eine Einleitung zum Werk, zwei

Kapitel, die sich mit der "chinesischen", bzw. "europäischen Enzyklopädie"

beschäftigen, Analysen der einzelnen leishu im Siku Quanshu, eine

Zusammenfassung der Ergebnisse dieser Analysen, sowie die Bibliographie
und verschiedene Glossare/Register, welche den Anhang bilden.

Motivation für diese Arbeit war die den Autoren umtreibende Frage
"aus welchen Bildungsinhalten und Wissensgebieten ein anerkanntes
Allgemeinwissen besteht" (Vorwort), und der Untertitel auf dem Titelblatt der
Arbeit "Untersuchungen zur chinesischen Enzyklopädie" legt nahe, dass

die Abgrenzung zwischen der europäischen Form der Enzyklopädie und
den chinesischen leishu Ausgangspunkt der Forschung war. Nach Meinung
des Rezensenten ist der Versuch gelungen, aufgrund differenzierter
Analysen der einzelnen leishu aufzuzeigen, dass die unter diesem Sammelbegriff

zusammengefassten Werke erstens nichts mit den Enzyklopädien
seit der europäischen Aufklärung zu tan haben, und dass zweitens die
Werke selber von höchst unterschiedlichem Inhalt und Anspruch sind. Es

mag zwar eine Bezeichnung leishu für eine Gruppe von Werken geben,
aber dieser Begriff darf nicht - und das macht die Analyse Kaderas' sehr
deutlich - als Gattungsbegriff gebraucht werden. Das den Analysen folgende

Kapitel "Ergebnisse" bringt auf knapp 25 Seiten eine klare Typologi-
sierung und Systematisierung von leishu, und der Autor kann auf diesen
Seiten zusätzlich über ihre Funktion "ausserhalb literarischer Kontexte"
spekulieren. Er berührt damit die politische Seite solcher Grossprojekte,
die nicht ausgeblendet werden darf.

Nach der kurzen Einleitung kommt Kaderas zum Begriff der
"chinesischen Enzyklopädie", und er belegt hier zunächst, dass es die

Gleichsetzung von Enzyklopädie mit dem chinesischen leishu tatsächlich gibt.
Der früheste Beleg stammt aus dem Jahr 1826, aber noch 1984 schrieb
kein Geringerer als Herbert Franke im Neuen Handbuch der
Literaturwissenschaft: "der chinesische Ausdruck für Enzyklopädie ist lei-shu (nach

Kategorien geordnetes Buch). Hier zeigt sich schon in der Benennung ein

Grundzug chinesischen Denkens, nämlich das Streben, alle Erscheinungen
in Kosmos und Menschenwelt in Kategorien und Subkategorien
einzuteilen." (Kaderas, S. 6). In seiner Arbeit gelingt es Christoph Kaderas, so



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 455

ziemlich jeden Aspekt dieser Aussage zu entkräften, denn weder lassen

sich die beiden Begriffe gleichsetzen, noch ist es der Anspruch eines

leishu, alle Erscheinungen in Kosmos und Menschenwelt einzuteüen.
Die danach folgende Diskussion des Begriffes der "chinesischen

Enzyklopädie" ist m.E. der am wenigsten schlüssige Teil der gesamten
Untersuchung. Kaderas kann zwar verdeutlichen, dass das Missverständnis,
leishu seien Enzyklopädien, die Geschichte der Sinologie durchzieht und er
macht auch klar, weshalb dem Eintrag zu leishu im Indiana Companion
kritisch zu begegnen ist. Auch fügt er dann eine spekulative, aber einleuchtende

Deutung des Ursprungs dieses Missverständnisses an, aber als er der

Etymologie der Begriffe lei und shu und danach dem "Terminus technicus"
leishu nachgeht, wird die Einleitung etwas unverständlich.

So wird etwa nicht deutlich, wieso es relevant sein soll, nach dem
Ausdruck leishu in den Knocheninschriften der Shangzeit zu suchen (wo er
natürlich nicht vorkommt). Auch die fruchtlose Suche nach Belegstellen für
lei in der im Binom leishu relevanten Bedeutung in den Fünf Klassikern
sowie im Guoyu scheint dem Rezensenten nicht zwingend. Er kann dann
die relevante Bedeutung von lei im Mengzi nachweisen und damit die

"sprachgeschichtlichen Wurzeln" des ersten Teils von leishu aufdecken,
aber diese Bemühungen erklären m.E. nicht, weshalb man Enzyklopädie
und leishu nicht gleichsetzen darf. Die verschiedenen Konzepte sind zwar
deutlich zu unterscheiden, aber dass der Unterschied im Gattungsbegriff
die Ähnlichkeit in Bezug auf die Inhalte der Aufzeichnungen undenkbar
machen soll, scheint mir nicht zwingend.

Ab S. 24 folgt auf 14 Seiten eine Untersuchung der Buchtitel von
leishu, der zu entnehmen ist, dass diese beiden Ausdrücke im Titel der
Werke höchst selten sind. Kaderas schlussfolgert: "Dieser Bestandteil des

Werktitels [d.i. lei; M. W.] kann demnach nicht das entscheidende Kriterium

gewesen sein, das zur Einteilung der Schriften in diese bibliographische

Sektion geführt hat." (S. 25). Wenn man sich vergegenwärtigt, wie
wenige Titel der bibliographischen Untergruppe rujia das Wort ru im Titel
tragen, scheint diese Feststellung allerdings nebensächlich.

Es folgt eine Diskussion des europäischen Begriffs der Enzyklopädie,
in welchem dargelegt wird, was die gängigen Erklärungen zur Etymologie
des Terminus sind, und dass die meisten frühen Werke dieser Gattung
andere Titel tragen, wie etwa "pansophia", "panepistemonia" oder "theatrum
mundi" (S. 39). Als Bestandteil des Titels taucht das Wort ab dem 18. Jhd.



456 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

auf. Im folgenden Abschnitt weist Kaderas nach, dass es in Europa fast
eine Besessenheit gab, Enzyklopädien anderer Kultarkreise wie dem arabischen

oder eben dem chinesischen auszumachen. Er schreibt dazu: "Dabei
werden in der Regel ohne weitere Anmerkungen synchrone und diachrone

Gegenüberstellungen unterschiedlicher Werke verschiedener Kulturen
vorgenommen, so dass die Analyseprämissen der Stadien völlig im Dunkeln
bleiben." (S. 40). Für diesen Teil wäre es interessant gewesen, zumindest
einen Eintrag zum Stichwort "Enzyklopädie" aus einem dieser Werke zu
zitieren, damit die Editoren europäischer Enzyklopädien ihr Selbstverständnis

zur Diskussion hätten beisteuern können.
Ab S. 45 folgt die Analyse der leishu. Nach einer Erklärung, weshalb

die leishu der Büchersammlung Siku Quanshu zum Objekt der vorliegenden

Studie wurden, beschreibt Kaderas auf etwas mehr als zweihundert
Seiten die 64 in die Sammlung aufgenommenen leishu. Dieser Teil der
Arbeit liefert die Daten, aus denen im darauf folgenden Abschnitt die

Ergebnisse der Untersuchung resultieren. Die Analysen der einzelnen
leishu sind gut zu lesen, äusserst informativ und mit praktischen Hinweisen
versehen.

Für jedes der 64 leishu wird zunächst der Titel (und u.U. ein Paralleltitel),

der Kompilator, die Entstehungszeit sowie der Umfang des Werkes
angegeben. Lobend erwähnen muss man hier die Hinweise auf Informationen

zu den Kompilatoren in den Biographien der Dynastiegeschichten,
aber auch auf weitere einschlägige Werke. Wenn von einem Kompilator
keine Biographie zu finden war, wird auch dies ausgewiesen. Nach diesen
Daten folgen Angaben zur "Bedeutung" sowie zum "Inhalt" eines jeden
leishu und schliesslich werden andere Ausgaben des besprochenen Werks
aufgelistet und kommentiert und es folgten Verweise auf andere Angaben
zum Buch, "Kurzreferenz" genannt. Diese Kurzreferenzen sind Verweise
auf "alle anderen Stadien, die nur allgemein zugängliche Informationen
wiederholen." (S. 51)

Unter der Rubrik "Bedeutung" wird die Intention des Kompilators
nachvollzogen, und die Charakteristika des leishu werden genannt. Hier
gelingt es Kaderas, was in der Einleitung nicht überzeugte: aufzuzeigen,
dass chinesischen leishu eine vollkommen andere Verwendungsabsicht
unterliegt als Enzyklopädien. Bei der Lektüre verbietet sich aufgrund der
angebotenen Informationen dieser Vergleich von vornherein. Kaderas

grenzt verschiedene Gruppen von leishu gegeneinander ab. In den "Ergeb-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 457

nissen" schreibt er: "der weitaus grösste Teil der 'leishu' des Siku quanshu
besteht aus standardisierten Thesauri und biographischen Nachschlagewerken;

daneben gibt es auch eine kleinere Anzahl reiner Reimlexika [...];
darüber hinaus finden sich einige illustrierte ,leishu', bei denen es sich
entweder um spärlich [...] oder um durchgängig bebilderte Referenzwerke
handelt." (S. 257). Die Reihenfolge der leishu scheint allerdings eine

chronologische zu sein. Gerade die Reduktion auf einige wenige inhaltliche
Gruppen und die inhaltsunabhängige Reihenfolge der einzelnen leishu
erlauben bei der Lektüre eine Fokussierung auf den ursprünglich intendierten
Verwendungszweck eines leishu, und dabei wird nur allzu deutlich, dass es

sich dabei nicht um Enzyklopädien für ein Allgemeinwissen in einer
gebildeten Öffentlichkeit geht, sondern um Handbücher für die
konfuzianischen Beamtengelehrten. Eine gute Prüfung abzulegen, einen Posten

zu ergattern und ihn erfolgreich zu bekleiden, ist das Ziel der Prü-
füngskandidaten, und hierbei leisten leishu mannigfache Hilfestellung. Da
gibt es Sammlungen von Beispielgedichten, Aufzeichnungen über
Regierungsformen der Vergangenheit und Register von Standardausdrücken und
Redewendungen für den Briefverkehr. Wenn auch die meisten Benutzerinnen

und Benutzer von Kaderas' Arbeit wohl nur an gezielten Informationen
zu einzelnen leishu interessiert sein werden, so sei doch festgehalten, dass

eine durchgehende Lektüre dieses Teils ein interessantes und ungewöhnlich
intimes Bild der Beamtenschaft im kaiserlichen China zu vermitteln
vermag.

Nach der Beschreibung des Werks folgt eine Inhaltsangabe, d.h. Länge

und Einteilung des Werkes werden angegeben und, wo sinnvoll,
kommentiert. Bei manchen leishu folgt dann eine Nennung der Hauptsachgruppen,

in die das jeweilige leishu unterteilt ist. Beide Teile der Beschreibung

der leishu sind gut und informativ geschrieben und lassen sich

vergleichen mit den Einträgen von Ssu-yü Teng und Knight Biggerstaff zu
anderen chinesischen Referenzwerken. Tatsächlich kann und sollte Kaderas'

Untersuchung eine ähnliche Stellung im Bereich der leishu einnehmen,
wie Tengs und Biggerstaffs Studie dies bei den dort beschriebenen
Referenzwerken tat.

Nach den einzelnen Werksanalysen folgt mit dem Abschnitt "Ergebnisse"

die wohl beste Beschreibung von leishu in einer westlichen Sprache.
Sie werden typologisiert als "Kompendien [...], die Referenzdaten für
bestimmte Aspekte der Gelehrtenkultar bereithalten" (S. 258) und eben in



458 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

dieser Zielgruppenbeschränkung sieht Kaderas einen gewichtigen Unterschied

zu den europäischen Enzyklopädien: "Was aber selbst diese

gigantischen ,leishu' [die Rede ist von Taiping Yulan und Yuanjian Leihan;
M. W.] von Werken wie der Encyclopédie von d'Alembert und Diderot
deutlich unterscheidet, ist gerade die Selbstbeschränkung auf den Bereich
der Gelehrtenkultar." (S. 259). Er geht dann dazu über, den Aufbau und
die Systematisierung des leishu nunmehr aus der Übersichtsperspektive zu
diskutieren und macht in diesem Zusammenhang eine Reihe sehr
interessanter Bemerkungen. Durch sein Bemühen, die leishu nicht in ein
europäisches Konzept zu zwängen, sondern sie gemäss ihrer eigenen Logik
zu verstehen, gelangt er zu Bemerkungen wie dieser:

Es ist ein Irrtum, die Aufnahme von Fabelwesen, Nutz- und Haustieren in ein

und dieselbe Sachgruppe für einen Hinweis auf eine „typisch chinesische" Form
der Weltwahrnehmung zu interpretieren. Unserer Meinung nach basieren

solcherlei Interpretationen auf einem kardinalen Missverständnis: Auch bei

einem ,leishu', das aus Beschreibungen von Gegenständen der Tierwelt besteht,

haben wir es niemals mit zoologischen Werken wie dem Brehms Tierleben zu

tun. Gegenstand der Beschreibungen dieser Art ,leishu' ist niemals die faktische

Wirklichkeit, sondern die literarische Realität. [...] In ,leishu' geht es eben nicht

um eine Kategorisierung autoptisch beschriebener Gegenstände, sondern um
eine Rubrizierung schriftlich fixierter Assoziationen, die sich auf Gegenstände

aus dem Reich der Literatur beziehen. [...] Der Grund hierfür ist aber nicht in

einer besonderen „chinesischen Epistemologie" zu suchen, die sich von unserer

europäischen grundsätzlich unterscheidet. Vielmehr gehen die unterschiedlichen

Klassifizierungskonzepte auf einen Gebrauch des Wissens über Gegenstände der

Tierwelt zurück, der von unserer Anwendung zoologischer Kennmisse signifikant

abweicht. (S. 267).

Kaderas gibt auch eine differenzierte Definition von leishu (S. 278) und
lässt dann mögliche Perspektiven der Erforschung von leishu folgen. Er
bemerkt, dass die von ihm geleistete Forschung auf den engen Rahmen
konfuzianischer leishu begrenzt bleibt, und weist auf den Bereich daoistischer

und buddhistischer leishu hin.
Die Anhänge bilden die Bibliographien und die Register, wobei Kaderas

im Literaturverzeichnis Werke in Chinesisch, Japanisch und europäischen

Sprachen getrennt aufführt. Die Register/Glossare stellen gleich-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 459

zeitig ein beschränktes Stichwortverzeichnis dar, da im zweiten Glossar die
Rubriken der leishu mit Kaderas' Übersetzung und Seitenzahlen zitiert
werden, und im letzten Glossar die Werktitel und Verfassernamen zitierter
Schriften. Das erste Register dient dazu, die Titel der leishu des Siku

Quanshu alphabetisch aufzulisten, wobei weder der chinesische Titel noch
ein Verweis auf die relevante Seitenzahl im Buch selber gegeben wird, was
aber auch nicht nötig ist, da diese Informationen dem Inhaltsverzeichnis,
bzw. dem Buchtext selber zu entnehmen sind.

Die ursprüngliche Intention Christoph Kaderas' ist es gewesen,
darzulegen, dass leishu und "Enzyklopädien" zwei unterschiedliche Konzepte

waren, die sich nicht gleichsetzen lassen - und das ist ihm mit den
Analysen der leishu der Sammlung Siku Quanshu und den daraus gewonnenen
Ergebnissen gelungen. Mit speziellem Blick auf den erwähnten Vergleich
wäre es interessant gewesen, das Gujin Tushu Jicheng als umfangreichstes
Werk seiner "Gattung" einer Analyse zu unterziehen. Der Anspruch der

Vollständigkeit des Wissens scheint in diesem Kompendium mehr als in
anderen leishu verfolgt worden zu sein, und es wäre interessant gewesen
zu sehen, was Christoph Kaderas hierzu zu bemerken gehabt hätte. Leider
ist dieses leishu nicht Teil des Siku Quanshu und fällt somit aus dem
Rahmen der Untersuchung. Entstanden ist trotzdem ein Buch, welches
einerseits ein nützliches Nachschlagewerk sein wird, andererseits ein
Führer zum noch weitgehend ungehobenen Schatz der chinesischen leishu.

Marc Winter

KRAMER, Karl-Heinz: Ethnizität und nationale Integration in Nepal: Eine

Untersuchung zur Politisierung der ethnischen Gruppen im modernen

Nepal. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1996. 474 S.

Das Jahr 1990 markiert eine wichtige Zäsur im gesellschaftlichen Leben

Nepals. Nachdem die blutigen Unruhen im Frühjahr 1990 die politische
Wende zur auf dem Mehrparteiensystem basierenden Demokratie
herbeigeführt haben, definierte die neue Verfassung Nepal als ein "multiethnic,
multilingual, democratic, independent, indivisible, sovereign, Hindu and

Constitutional Monarchical Kingdom". Im Verlauf der darauffolgenden
Dekade war die nepalische Gesellschaft mit dem Projekt beschäftigt, sich



460 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

selbst neu zu verorten, den Wandel zu lenken, und an der Definition dessen

mitzuwirken, was ihren gemeinsamen Nenner ausmacht. Eine zentrale
und immer noch höchst aktuelle Stossrichtang der Debatten steht im
Zentrum der hier zu besprechenden Veröffentlichung von Karl-Heinz
Krämer.

Krämers Buch bietet eine kenntnisreiche Analyse der Zuspitzung des

ethnischen Konflikts in Nepal, und es dokumentiert die wichtigsten
Anliegen der ethnischen Akteure, mit denen die nepalische Öffentlichkeit
konfrontiert wird. Es überrascht dabei nicht, dass der Historiker Krämer
ausgerechnet in der Auseinandersetzung um die Geschichtsschreibung den

wichtigsten Argumentationsstrang der ethnischen Aktivisten ausmacht.
Zwei zusammenfliessende Phänomene stehen hier im Vordergrund: die

Herausbildung der dominanten Hindu-Ideologie in den öffentlichen
Rhetoriken der nepalischen Staatshalter, sowie die umfassenden Praktiken der

Hindu-Elite, die Mitglieder der ethnischen Gruppen auf untergeordnete
Ränge im gesellschaftlichen Gefüge zu verweisen.

Die politische Wende von 1990, so Krämer, hätte für die ethnischen

Gruppen positive Folgen gezeitigt, indem diese auf umfassende politische
Rechte zurückgreifen können, zu denen insbesondere die freie Meinungsäusserung

und die Versammlungsfreiheit zählen. Dennoch hätte sich die

Lage der überwiegenden Mehrheit der ethnischen Bevölkerung nur wenig
verbessert: In weiten Teilen Nepals gehören die ethnischen Angehörigen zu
den sozial (Bildung und Gesundheitsversorgung) und ökonomisch (Bodenbesitz)

besonders benachteiligten Gruppen (z.B. das äusserst erfolgreiche
ethnische Unternehmertum, sei es in der Teppichindustrie, sei es in der
Tourismus-Branche, findet bei Krämer keine Erwähnung). Die Politik,
insbesondere auch die politischen Parteien, sowie die Verwaltung werden
weiterhin von den hochkastigen Hindus dominiert. Ein bedeutendes
Problem liege auch weiterhin in den kulturell-religiösen Praktiken. Die
ethnischen Aktivisten hätten es bisher kaum vermocht, neue Zeichen in der
öffentlichen Selbstwahrnehmung der nepalischen Gesellschaft zu setzen, in
der ethnische Anliegen, genauso wie ethnische Symbole aus dem
gesellschaftlichen Blickfeld auf untergeordnete Ränge relegiert werden. Besonders

krass kommen solche Praktiken anhand der offiziellen Statistiken zum
Tragen, welche die Sprache (Nepali) und Religion (Hinduismus) zu
Ungunsten von ethnischen Sprachen und Religionen als zu vorherrschend
herausstreichen. Als besonders schmerzlich wertet der Autor auch den



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 461

Umstand, dass die Hindus im Verlauf der letzten Jahrhunderte einen

umfassenden Einfluss auf die Religion und Kultur der ethnischen Gruppen
ausgeübt hätten. So wurden den Ethnien etwa verfälschende brahmanische
Chroniken aufoktroyiert.

Die gegenwärtigen Auseinandersetzungen um die ethnischen Lebenswelten

und um die nationale Einheit führt Krämer auf den historischen
Prozess der Staatsbildung unter der Ägide der Hindu-Herrscher zurück.
Der Autor zeichnet den politischen Weg Nepals seit der gewaltsamen
Vereinigung des Reiches, die Mitte des 18. Jahrhunderts eingesetzt hat. Im
Zuge der kriegerischen Auseinandersetzungen, die zur Entstehung Nepals
im heutigen Umfang geführt haben, wäre die nepalische Bevölkerung
zunehmend unter die hinduistische Dominanz geraten, deren Höhepunkt mit
dem Erlass der ersten Zivilgesetzgebung von 1854 gegeben war, die eine

"nationale" hinduistische Kastenhierarchie auf die gesamte Bevölkerung
innerhalb der Landesgrenzen ausgedehnt hat. Damit ordneten die nepalischen
Herrscher der nepalischen Bevölkerung den klar festgelegten Rang im
gesellschaftlichen Gefüge, unterhalb der doppelgeborenen Hindus und
oberhalb der unberührbaren Kasten. Dass der Status innerhalb der
Hinduhierarchie mit Pflichten und Privilegien korrespondierte, liegt auf der

Hand. So haben sich im Verlauf des 19. Jahrhunderts Mechanismen

herauskristallisiert, die fortan die Stellung der ethnischen Gruppen empfindlich

beeinflussen sollten. Zudem zeigt Krämer deutlich, dass die Praktiken
der Absonderung der nepalischen Ethnien von Machtressourcen auch nach

dem politischen Systemwechsel zur Panchayat-Demokratie (1962 bis 1990)

fortgedauert haben. Der Autor schildert die politischen Auseinandersetzungen

dieser Periode ausführlich, um die Kräfte zu analysieren, die

auch weiterhin die ethnische Bevölkerung auf untergeordnete
gesellschaftliche Ränge verwies. Krämers Analyse der Panchayat-Periode bietet
ausreichend Boden, um zu verstehen, dass auch der politische Wechsel von
1990 keinen umfassenden gesellschaftlichen Wandel herbeizuführen
vermochte. Vor diesem Hintergrund schildert der Autor die ethnischen
Politiken: Die veränderten Rahmenbedingungen bringen es mit sich, dass die
ethnischen Eliten ihre Forderungen an die Öffentlichkeit tragen können,

jedoch bleiben diese bis heute weitgehend unerfüllt.
Der Forderungskatalog, welchen die ethnischen Organisationen in den

letzten Jahren vorgelegt haben, ist lang. Er verankert die Notwendigkeit
gezielter Massnahmen, um die ökonomischen und sozialen Lebens-



462 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

bedingungen der nepalischen Ethnien zu verbessern, um die politische
Repräsentation zu fördern, um autonome Räume zu schaffen und um die
ethnischen Kulturen aufzuwerten, indem sich diese vermehrt (wieder)
entfalten können (etwa durch den Primarunterricht in der Muttersprache),
und indem deren Beitrag zur Nationalkultar stärker hervorgehoben wird.
Krämer widmet sich insbesondere der "Neuschreibung der nepalischen
Geschichte aus der Sicht der indigenen Völker", welche die folgenden
Bereiche umfasst: "Analyse aller historischen Vereinbarungen und
Verträge zwischen den indigenen Völkerschaften und der kolonialisierenden
Staatsmacht; Richtigstellung der Zensuszahlen; Erforschung der Kultur,
Geschichte, Sprache und Religion der indigenen Völker und Verbreitung
korrekter Informationen über die Massenmedien". Freilich wird die

Bedeutung der Geschichte in den Forderungen der ethnischen
Organisationen von Ethnie zu Ethnie unterschiedlich bewertet und mit mehr oder

weniger Vehemenz vertreten. Der besondere Reiz von Krämers Ausführungen

liegt gerade darin, solche ethnischen Argumentationen in ihrer
Spannbreite von "gemässigt" bis "aggressiv" zu schildern, und
entsprechende Reaktionen - seitens des Staates, der politischen Parteien und
der Menschenrechtsorganisationen zu untersuchen. Nicht vernachlässigt
werden die geopolitischen Rahmenbedingungen, die sich aus den
indischnepalischen Beziehungen ergeben. Diese werden, wie der Autor betont,
besonders auch durch die Präsenz von Nepalis in Westbengalen, Sikkim
und Bhutan bestimmt.

Kritisch sei angemerkt, dass die äusserst reiche Diskussion, die
Krämer in seinem Buch entfaltet, zu einseitig die "ethnische" Perspektive
einnimmt. Es stimmt zwar, dass der "ethnische Blick" in Nepal allzu lange

zugunsten der hinduistischen Visionen ausgeblendet war. Dennoch ist es

die Aufgabe einer akademischen Arbeit, Äusserungen ethnischer Aktivisten
nicht unkritisch zur Kenntnis zu nehmen und weiterzugegeben. Um ein

Beispiel zu nennen: Krämer berichtet, dass ein Brahmane eine gefälschte
Genealogie der Gurung (Tamu) verfasst hätte. Zusammen mit den Gurung-
Aktivisten unterstellt Krämer, dass die Absicht des Verfassers es war,
bewusst unter diesem kleinen Volk Zwietracht zu säen. Mit keinem Wort
zieht Krämer die Möglichkeit in Betracht, dass diese Genealogie
möglicherweise seitens der Gurung-Elite in Auftrag gegeben wurde, um die
soziale Distanz gegenüber den weniger erfolgreichen Mitgliedern der

eigenen ethnischen Gruppe zu markieren. Ebenso werden in dieser Dar-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 463

Stellung die Prozesse der Hinduisierung bloss als "von oben" aufgezwungen

angesehen. Krämer folgt hier vollständig dem heute weit verbreitetem

Ideologem, wonach die nepalischen Ethnien egalitäre Ordnungen
aufweisen. Jegliche Hinweise auf Ungleichheit innerhalb der ethnischen

Gruppen seien in dieser Denkfigur als externe Verfälschungen zurückzuweisen.

Indem Krämer in dieser Auffassung der ethnischen
Argumentationsweise folgt, stellt er die Mitglieder der nepalischen Ethnien als

passive Objekte benachteiligender Praktiken seitens des Staates und der
Hindu-Eliten an. Diese einseitige Betrachtungsweise bedarf einer Korrektur

- oder zumindest einer differenzierteren Diskussion.
Karl-Heinz Krämers Ethnizität und nationale Integration in Nepal ist

eine sehr reichhaltige Publikation, die eine Fülle an wichtigen
Informationen und wichtigen Überlegungen bietet. Es ist äusserst bedauerlich,
dass dieses Buch bloss in der deutschen Fassung vorliegt. Das hier

zusammengetragene Datenmaterial wäre gleichermassen auch für die

nepalische, wie für die westliche Forschung zu den Themen "Ethnizität",
"Nation-building" und "Nationalismus" von grossem Interesse.

Joanna Pfaff-Czarnecka

MESQUITA, Roque: Madhva und seine unbekannten literarischen
Quellen. Publications of the De Nobili Research Library, Volume XXIV.
Wien: University of Vienna, Institute of Indology, 1997. 151pp.

The argument presented in this small but significant publication is, in my
view, completely convincing. At the same time, its conclusion is not as

indubitable as the author suggests.
The author addresses an old problem in the study of Madhva (13th

century C.E.) and his Dvaita-Vedäntic treatises which abound in
supportive citations from a large number of entirely unknown sources. On
the basis of a fresh study of the textual evidence and of the religious
background and context of Madhva, Roque Mesquita now concludes that
the passages cited from "unknown sources" are mainly composed by
Madhva himself. This, according to Mesquita (p. 12, 143), does not mean
that Madhva was a fraud and forger, as was claimed by his opponents from
the roughly contemporaneous Varadaguru and Venkatanätha (13th cent.)



464 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

onwards. In the light of his religious background and on the basis of his

own statements it can be inferred that Madhva sincerely believed that he

wrote the passages in question under direct inspiration of Visnu, as he

regarded himself as an incarnation of Väyu, Visnu's son. Madhva's
"unknown sources" were not finished works, but rather "working titles" to
which he contributed at various places in his work. Mesquita considers his
conclusion to be a solid, final result of his research rather than just a

working hypothesis (143f). It is based on a study of a large number of
Madhva's references to important "unknown sources" in his works, with a

special emphasis on the so-called Brahmatarka. Still needed from now on,
according to Mesquita, is a comprehensive investigation of references to
other important "unknown sources".

The main outline of the argument as it appears in Mesquita's book is

as follows. In the Introduction (pp. 15-22) the problem and the thesis to be

demonstrated are briefly explained. A fundamental point of criticism on
Siauve (Doctrine de Madhva, Pondichéry, 1968), Mesquita's main
predecessor with whom he disagrees, is already mentioned here (p. 21,
note 19): she relied too much on the views expressed in the hagiographical
work Sumadhvavijaya from the author Näräyana, the son of a direct
disciple of Madhva (on which cf. Glasenapp, Madhva's Philosophie des

Vishnu-Glaubens, Leipzig und Bonn, 1923, p. *7). The chapter "Madhva
und seine Kritiker" (pp. 23-27) deals with the earliest critics of Madhva,
esp. Appayadïksita (ca. 16th cent. C.E.). Two major points are derived
from Appayadïksita's criticism: (1) there is a close connection between on
the one hand the peculiar points in doctrine of Madhva which deviate from
the Brahminical tradition so far, and on the other hand the unknown
sources; also other researchers have remarked this connection, apart from
Appayadïksita; (2) Madhva made clear statements showing that his claim to
be a partly avatara of Visnu serves to prove that no fraud is involved in the
citation of the "unknown" works, but that Visnu himself is the author.

In connection with the second point, the next chapter (pp. 29-49)
deals with "the theological basis of the claim to be an avatara ". In Visnuite
religion the belief that Visnu at times incarnates in avatâras had been

common since long; also the belief that Räma and Krsna are among the

avatâras was already well established in Madhva's time. Madhva adds to
this several peculiar points. Thus, for instance, through citations from
unknown sources, Rgveda 1.141.2-3 is presented as a prediction of his



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 465

own birth as helping avatara. From this it follows that Madhva's activities
as composer of canonical works is fully authorized by Visnu. This is the

topic ofthe subsequent chapter (pp. 51-69).
The longest chapter (pp. 71-135, 64 pages), deals with the way the

citations from various "unknown sources" have been composed, and the

implications for Madhva as author of these citations. Existing and well-
known works such as the Brahmasütra and Mïmâmsasutra are mentioned

together with otherwise completely unknown sources as works by Visnu.
The so-called Brahmatarka appears as a crucial text ("Schlüsseltext", p.
73) in Madhva's philosophical system. But even Madhva's pupils do not
know it, and refer to it as an old and lost work (p. 74-75). It can be shown,
however, that it is written in ca. the 12th century, i.e., in Madhva's time:
it polemizes against a statement of Vimuktätman (10th cent.),
durghatatvam avidyayä bhüsanam na tu düsanam or "its irrationality
embellishes (our concept of) ignorance, it does not detract from it". For its

logic the Brahmatarka is moreover indebted to the Pramâprameya of the

Jain author Bhävasena, who is a contemporary of Madhva.1

In this chapter Mesquita formulates (p. 79) three criteria for deciding
that an unknown work is written by Madhva himself: (1) it defends

peculiar doctrines of Madhva which occur only with him; (2) Madhva
attributes the work directly to Visnu; (3) the work refers to or cites other
works which are unequivocally written by Madhva. To some of the

unknown works the first two criteria apply, to others only the first or only
the third.

Several text-parts are next investigated, and it is found that their
content is very typical for Madhva's peculiar doctrines; hence they must be

his own works. Occasionally, the different texts show certain

contradictions; apparently, Madhva wanted to create the impression that he

is referring to several mutually independent traditions.
According to Mesquita, further investigations in the same direction

are needed to work out more details of Madhva's composition of unknown
sources. He does not anticipate any objections or criticism of his thesis, at
least not explicitly. However, although he does not want to call Madhva a

fraud or forger, from his representation of Madhva's art of composition

1 For this point reference is made to an article of R. Zydenbos "On the Jaina

background of Dvaitavedânta, " Journal of Indian Philosophy 1991:249-271.



466 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

one has to infer that the latter was involved in nothing less than a very
complex and protracted, though "pious" fraud, which was successful in
even convincing his closest disciples that he had access to some textaally
established sources.

It is therefore easy to predict that some scholars strongly sympathizing
with Madhva's religion—perhaps others as well—will seek to contradict
Mesquita's main thesis. And it is to be admitted that, on the one hand, the

argumentation could have been formulated more rigorously, and, on the

other hand, that moments where certain pieces of evidence are weighed
and evaluated also allow for alternative judgments (unavoidably influenced
by one's cultural and religious or non-religious background). A few
helping hands to these scholars may be given here: The references to the
16th century Appayadïksita form a non-supportive loop in the argument.
The decision to consider "unknown sources" to be the work of Madhva is

to be derived from chronologically less remote data—as Mesquita indeed

attempts to do. Even if one admits with Glasenapp that Näräyana's
Sumadhvavijaya abounds in incredibilities and legendary matter
(Glasenapp, op. cit.: *7), it is much closer in time and may contain also

historically reliable accounts, for instance the one on Madhva's
performance of a Vedic ritual with a "dough animal" which enraged the
orthodox Brahmins in his region. This practice is followed till the present
day by Mädhva Brahmins; since Madhva did not advocate it in his written
work this practice may very well derive from an example Madhva gave in
his practical life.2 The three criteria mentioned by Mesquita for regarding
a text as written by Madhva are valid only if one has already accepted on
other grounds that an important "unknown source" such as the

Brahmatarka is from his hand. While the case for the existence of a large
number of genuinely old texts and passages which have all disappeared
precisely when they are supportive of Madhva's peculiar doctrine has

indeed become very weak with the present stage of research and esp. with
Mesquita's book, the case for Siauve's "Madhva-sympathetic" view that
Madhva had at least access to texts which he sincerely believed to be old is

2 Somewhat astonishingly, Madhva joins in the traditional interpretation of the

Brahma-Sütra asuddham iti een na, sabaat, and defends the killing of an animal in

Vedic ritual; cf. my "to kill or not to kill the sacrificial animal" in Violence

Denied, Brill 1999, p. 156ff.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 467

strictly speaking not yet entirely lost. The distance between the date of
Madhva and the date after which his Brahmatarka originated in the light of
the references to Vimuktätman still leaves some room for a pre-Madhva
composition of this major "unknown source". And how incontrovertible is

the dependence of the Brahmatarka on Madhva's contemporary, the Jain

logician Bhävasena? Is a dependence in a different direction entirely
excluded, or a common dependence on a third source? The philological
method can restrict the range of reasonable possibilities, but moments of
weighing, evaluation and judgement will always remain. Philology is not
mathematics or physics, and even these two attained maturity only when

they could accept to work with uncertainties and indeterminable entities.
The great value of Mesquita's work3 is (1) that it consistently and

quite convincingly elaborates the thesis that Madhva's "unknown sources"

are all made up by himself; and (2) that he has placed Madhva's intricate
"pious fraud" (or something which looks very much like it) in the context
of Madhva's religious background and his conviction to be a partial
incarnation of Visnu. Mesquita's thesis—which, in spite of my criticism, I
consider a well-argued one—will no doubt give a new direction to the study
of Madhva, of Dvaita Vedänta and of a most interesting chapter in the

religious history of India, and even in the early history of philology—see
Madhva's statements regarding his work on the Mahâbhârata which he

considered to be textaally dilapidated, and for the restoration of which he

claimed to rely not only on the grace of Lord Visnu but also on a large
number of manuscripts which he found in many places (p. 60f).

The scholarly discussion with those who may be expected to attempt
to controvert Mesquita's thesis will be fruitful for different parties if

3 Without searching for them I came across a small number of minor and mostly

self-correcting printing errors. Not immediately clear for someone not having

Govindacharya's edition at hand (Sarvamülagranthäh, pt. 1, Udipi 1969, p. 242)

may be page 44 line 17: madhv änandatirthah syät (first päda of sloka, after madhv

ity ananda uddisto in the previous sloka): this should be madhva änandatirthah

syät. In the representation of the last line of the previous sloka the ve in veti should

have been underlined since it is the word madhva in RV 1.141.3 that Madhva

interprets, in accordance with contemporary techniques of word-interpretation

(nirvacana), as madhu ananda + va tlrtha. Regrettably, the work lacks an

index.



468 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

discussants do not lock themselves up in rhetorics of certainty but try to
separate clearly the direct data and bare argumentations from moments of
judgement which are unavoidably influenced by a scholar's context. The

scholarly dynamism thus arising from the opposed perspectives may not
give rise to quick scholarly unanimity regarding the major point at stake,
the authorship of passages from "unknown sources" cited by Madhva; but
it may very well result in a narrowing down of the room for speculation
and estimates regarding crucial points such as the relation between Madhva
and Jainism, and between Madhva's and Bhävasena's logic.

Jan E.M. Houben

OBERHAMMER, Gerhard, Ernst Prêts, Joachim Prandstetter: Terminologie

der frühen philosophischen Scholastik in Indien: Ein Begriffswörterbuch

zur altindischen Dialektik, Erkenntnislehre und Methodologie, Band
2: U-Pü. Österreichische Akademie der Wissenschaften, philosophischhistorische

Klasse, Denkschriften, 248. Band. Beiträge zur Kultur- und
Geistesgeschichte Asiens, Nr. 17. Wien: Verlag der Österreichischen
Akademie der Wissenschaften, 1996. 192 pp.

If new land is reclaimed from the sea, the first step is usually to delineate
the desired area with dikes; next the water is pumped out and the soil is

made suitable for the desired purposes. With the first and second volume
of the Begriffswörterbuch zur altindischen Dialektik, Erkenntnislehre und
Methodologie (Dictionary of Concepts for old-Indian Dialectics,
Epistemology and Methodology; from now on: Dictionary) an important new
area has been reclaimed from the sea of desiderata in Indian philosophical
studies. The new area has also been developed. Further cultivation is

called for on some points, but this can hardly count as a reproach to the
delineators and pioneers of the new area.

The first volume of this Dictionary appeared in 1991, and received
several, generally quite positive reviews (Verpoorten 1994; de Jong 1994;

Wright 1995; Clooney 1996). While the first volume was published under
the authorship of Gerhard Oberhammer with the collaboration of Ernst
Prêts and Joachim Prandstetter, the three are mentioned as joint authors on
the title-page of the second volume. According to the detailed explanation



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 469

of the scope and aim of the project in the Vorwort of the first volume
(Oberhammer 1991:7), the purpose of this Dictionary is to make accessible

the formal concepts that were created in the early period of philosophical
efforts in India, and to show their historical development from the

beginnings up to the time of Dinnäga (ca. 480-540 CE.). The Dictionary
is concerned with concepts and their history, not with the words denoting
these concepts. Concepts belonging to the speculative contents of specific
philosophical systems are basically excluded. Terms of exegesis and the

method of scientific representation are taken up for discussion, though the

main focus is on concepts of logic, epistemology and dialectics. Concepts
of "indigenous grammar", of Mïmâmsâ and of general ritualistic and

grammatical hermeneutic rules are taken into account only to the extent
they are relevant for the philosophical terminology and its development.
The brief Vorbemerkung in the second volume adds to this that the

"einheimische Grammatik" has been taken into account to a greater extent
than before, and that variants of accessible text-editions have been

recorded more extensively. Hence, even though the authors have attempted
to give only the most essential informations, the lemmata have become
"ausführlicher und umfangreicher" (p. 7). Indeed, in 106 pages (of two
columns each) the first volume deals with 108 terms or (some terms cover
two concepts) 112 concepts—that is, roughly an average of 1,9 column per
concept; the second volume needs 152 pages for 98 terms or 103 concepts,
which amounts to an average of ca. 2,9 column per concept. (The longest
lemma is however still to be found in the first volume, anumänam in 35

columns.)
Numerous difficulties are to be expected in the realization of the project

as sketched above, for which no proper antecedents can be cited. The

Nyäyakosa or Dictionary of Technical Terms of Indian Philosophy, the

encyclopedic work of Jhalakïkar (1893; rev. ed. by V.S. Abhyankar 1928;
in Sanskrit) focuses on the Nyäya (and Vaisesika) system; it adopts a

systematic, ahistorical approach making use of texts from the early
beginnings of Nyäya and Vaisesika to the much later works of "Navya-
Nyäya". As such it will retain its value next to the present Dictionary. The

same applies, mutatis mutandis, to the Mlmämsäkosa, the seven-volume

encyclopedic dictionary in Sanskrit dealing with Mïmamsa-concepts, the

remarkable achievement of Kevalananda Saraswati (1952-1966). The
restriction in time by the authors of the present Dictionary make a large



470 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

number of the concepts covered by the two mentioned dictionaries
irrelevant. Nevertheless, occasionally these dictionaries are helpful for
philosophical-scholastic concepts which do have important pre-Dinnäga
occurrences but are nevertheless missing in the present Dictionary.

Thus, if one finds jätih1 (i.e., jätih 1. Rendered as "Gattung"2) in the

Dictionary (and äkrtih in the first volume) one would expect to find also

terms such as guna and dravya mentioned in the light of their direct
importance in early epistemological debates. It is not clear to me why jäti
should be more crucial or relevant to epistemological debates than the
other two notions. Perhaps both guna and dravya seemed too much tied
down to "the speculative contents of certain philosophical systems"
(though in my view they are not more tied down to this than jäti "Gat-
tang") and may have been left out for that reason. But precisely here it
would have been interesting to bring together what different early systems
such as Nyäya, Vaisesika, Sämkhya, buddhist schools, and the
grammarians had to say on these concepts, and to find out the common
conceptual ground, if any, for philosophical discussion in these terms. One
could still defend or justify the absence of the terms, saying that this task
would have been too complex and difficult for the purpose of the

Dictionary, given the "gegenwärtige Forschungsstand" (Oberhammer
1991:7).3

The user will also look in vain for important "inter-school" terms
relevant for the hermeneutic method, such as gauna and upacära. The term
upacäracchalam, translated as "Übertragungsverdrehung"4, is included;

1 The authors have adopted the peculiar practice of giving the lemma in the

nominative, but of referring to the term in its stem form in their discussion. In my
references to the lemmas of the Dictionary I hence have used the nominative as

well.
2 Cf. Scharf 1996 for a comprehensive study of this and related concepts (such as

äkrti and dravya) in grammar, Nyâya and Mlmämsä.

3 Halbfass' important philosophical and philological study of concepts such as

dravya and guna in Halbfass 1992 focusses on early Vaisesika, but does take other

schools into account.

4 Since it was the authors' intention to give an understandable rendering of a term

according to its meaning rather than a literal translation, one could argue for a

rendering which is less confusing for modern readers: "Wörtlichkeitsverdrehung"



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 471

however, as the authors point out, it appears as a form of the rhetorical
device of chala "Verdrehung" ("distortion") only in the Nyäya-tradition,
not in the buddhist Väda-tradition or in Caraka. Someone desirous to be

enlightened on upacära will of course look under the lemma upacärac-
chalam and find there some useful references to upacära in the Nyäya-
tradition. But the term upacära would have deserved a lemma of its own,
with references to other early schools as well, e.g. Vaisesika (cf.
Vaisesika-Sütra 3.2.11-12 plus Candränanda's comm.) and the
grammarians (Bhartrhari's Vâkyapadïya); even if we find here no definition of
the concept, its employment in these diverse texts is significant. Similarly,
for the term gauna a reference to the upacäracchalam lemma would
already have been helpful (a citation from Paksilasvämin's Nyäyabhäsya
speaks a few times of gunabhüta (sabda), i.e., "(words) used 'secondarily'"),

though it could have received a brief discussion of its own.
Moreover, the translation "Übertragung" ("figurative application",

"metaphor") for upacära (as it appears under the lemma upacäracchalam)
is misleading as it covers up an important difference in approach to a

comparable linguistic-semantic phenomenon: as explained most clearly in
Gren-Eklund's article "The Cots are Crying" (1986), there is upacära if
for the thing A is used not the word a but the word b; in the case of an
"Übertragung" ("metaphorical or figurative usage") one expects a situation
in which the word b has been used not for thing B but for thing A. This
also explains why the authors feel forced to render yatra tu vaktä guna-
bhütam sabdam prayunkte (in the Nyäyabhäsya) somewhat freely and

laboriously as "Wenn aber ein Sprecher ein Wort seiner sekundären
Bedeutung nach verwendet", though in upacära it is indeed the word which is

gunabhüta with regard to a given "thing-meant", not a "meaning" or
"thing-meant" which is secondary with regard to a word. This last point
suggests that it is not always enough to avoid "mehr oder weniger analog

[e] Begriffe der abendländischen Philosophie" (Oberhammer in Vorwort
vol. 1): sometimes a corresponding western philosophical concept (and

'metaphor' is and has been for some time an important philosophical
concept, cf. Blackburn 1994:240) is so deeply embedded in the language and

or "distortion consisting in over-literal interpretation". See further below on

upacära.



472 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

culture that for a clear understanding of the ancient Indian concept it is

necessary to contrast it explicitly with the (partly) corresponding European
one.

A peculiar and significant term to which a brief article could have
been devoted is utsütra (as in utsütravyäkhyäna "an explanation that goes
beyond the sütra or basic text to be explained"). The importance of this as

term of exegesis and scholastic discussion is not confined to the
grammarians' tradition (e.g. MBh 1:12.275), as we find it equally in quite
divergent texts such as in the Abhidharmakosa-Bhäsya (AKBh, p. 60 1. 7 tad
etad utsütram) and in the Yuktidipikä (YD, p. 35 1. 8: tasmän notsütram
etat).6>7

The first of these two examples is fully within the time-limit set by the
authors. Strictly speaking, one could expect the authors to neglect the

source of the second example, the YD, as it is later than Dinnäga. In the
table "Historische Zuordnung von Werken und Autoren" in vol. 1 of the

Dictionary the date ofthe Yuktidipikä is given as "urn 600 n.Chr."; in vol.
2 the same time-indication is given with a question mark. An even later
date for the Yuktidipikä (viz., ca. 680 - 720) than generally accepted so far
has now been argued for (on the basis of a quotation from the Käsikä) in
the recent edition of Wezler and Motegi (YD).8 The YD contains some

quotations from Dinnäga's work (cf. Introduction YD, p. XXVII), as was

5 yo hy utsütram kathayen nädo grhyeta "if one would say something that goes

beyond the rule, this cannot be accepted."
6 Kane 1971:163-199, esp. 170ff. provides some later references to the concept of

utsütra and utsütravyäkhyäna and their contested application.
7 It is possible, of course, that the authors plan to refer to utsütra in their discussion

of the broader and even more important concept of sütra in the third volume of the

Dictionary. So far I did not see a crossreference to a future lemma sütram, only

one to sütropapattih (reconstructed from sütra-pramänävayavopapattir in a verse

cited in YD) which the authors translate as "Das Gegebensein von Sutren" (cf. also

s.v. avayavopapattih in vol. 1 ofthe Dictionary).
8 See YD, Introduction, p. XXVIIf. Halbfass 1991:94 has suggested that the author

of the YD may even have known the seventh century Mïmamsaka Kumârila, in

view of the similarity of some pürvapaksa statements in the YD with the views of
Kumârila. Elsewhere I pointed out that there are also some important differences

between the YD-pürvapaksa and Kumârila's view (Houben 1999:150f).



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 473

already pointed out in the 1967 edition by R. Pandey, one of the two
editions used by the authors of the Dictionary. The authors nevertheless

principally include the YD—and adopt for instance the term tantrasampat
of which they admit they found it only in the YD—as it is considered to
have not yet taken into account the logic of Dihnäga.9 The inclusion of
other, later texts, viz. the commentaries on Caraka and Susruta which may
be as late as the 12th century, has been similarly defended.10 In addition,
in order to attain a better grasp of developments which started already
before Dinnäga but are not directly attested in contemporaneous sources,
texts such as Uddyotakara's Nyäyavärtika and Prasastapäda's
Padärthadharmasamgraha have been included even when they are not only
chronologically but also, in the words of Oberhammer, "in einem typologi-
schen Sinne eindeutig nach-dignägeisch" (Vorwort vol. 1, p. 8).

Here a problem manifests itself which reflects the larger problematic
area of chronology in Indian philosophy,11 but also some problematic starting

points of the authors. On the one hand the authors' aim is rather wide
as they claim to write a dictionary on the terminology of early
philosophical scholasticism in India. But their time-limit is based on a landmark
in a very specific domain of Indian philosophy, viz. logic. Perhaps this
landmark in logic was not as immediately consequential for all domains of
Indian philosophy, not even for all dialectic, epistemological and
methodological discussions, as the choice of this time-limit suggests? Or should

9 As Oberhammer explains in the Vorwort of vol. 1, p. 8: "Aus diesem Grunde

wurde jedoch nicht die Datierung Dignägas als entschiedendes Kriterium der

Berücksichtigung des Textmaterials gewählt, sondern der Umstand, wie weit der

jeweilige Text diesem neuen Problemverständnis verpflichtet ist, d.h. konkret, wie

weit er sich bereits mit der dignägeischen Logik auseinandersetzt oder nicht."
10 Oberhammer, ibid.
11 The list at the end of the book giving the "Historische Zuordnung von Werken und

Autoren" provides only rough indications of the dates, often followed by a

question mark. Objections can be made to two dates: Panini lived not "urn 500 v.

Chr.(?)": von Hinüber (1989:34) and Falk (1993:304) provide evidence that he

cannot have been much earlier than 350 B.C.E.; the Jain philosopher Mallavädin,
who criticizes Dinnäga but is apparently not acquainted with Dharmakïrti, must

have been earlier than "9. Jh. n. Chr.(?)" (cf. Dixit 1971:114; Frauwallner

1959:114 where he regards Mallavädin to be "wenig später" than Dinnäga).



474 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

we say that the field of Indian philosophy comprises other crucial areas

apart from logic?12 Did the YD really neglect Dihnäga's logic (even when

Dinnäga is cited!) or does it belong to a different strand of philosophical
discussion—Sâmkhya with strong Mlmämsä affinities13—where the impact
of Dihnäga's thought was not so strongly felt? An answer cannot and need

not be attempted here. It is clear that the authors' self-set time-limit of
Dihnäga's era and its explanation by Oberhammer suggest a historical but
also a systematic rigour which the authors fail, and cannot but fail, to
realize. Even then, their attempt to approach this rigour is laudable as it
highlights the historical and systematic problems involved.

For the user the somewhat uneven application of criteria of selection,
as illustrated above, means that it will be often hard to tell in advance

whether a certain term can be expected in the Dictionary or not. Fortunately

a list at the end of the volume gives all lemmata, together with their
basic translation, and often with synonyms, antonym, more conprehensive
and less comprehensive concepts, etc. I find this list very valuable, but

regret that the synonyms etc. have been referred to with rather arbitrarily
defined symbols, e.g.

> Verweis auf übergeordneten Begriff
Verweis auf untergeordneten Begriff
Verweis auf Problemzusammenhang

In view of the authors' aim to reach not only Sanskritists but also the

"vergleichenden Historiker der Philosophie" (Oberhammer, Vorwort vol.
1, p. 10) it would have been expedient and useful to make these symbols
more logically consistent and align them where possible with those used in
symbolic logic (the equivalence symbol for "Verweis auf
Problemzusammenhang" is particularly likely to cause confusion). An alternative

proposal for the three symbols referred to:

< Verweis auf übergeordneten Begriff
> Verweis auf untergeordneten Begriff
=> Verweis auf Problemzusammenhang

12 Cf. Houben, forthcoming, for landmarks in South Asian semantic thought.
13 Cf. Houben 1999:150-152.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 475

So far I focussed on problems of selection and delimitation of terms and

texts to be taken into account in the Dictionary and the ensuing
uncertainties for the user. Once a term is included, its treatment by the authors is

generally comprehensive (within the limits adopted) and valuable. A few
stray remarks with regard to some of the terms treated by the authors
follow.

In the case of autpattikasambandhah concerning the peculiar
Mïmâmsâ theory on the relation between word and meaning it is

regrettable that only a discussion of those sources is given which one
would have consulted anyway: the Mimämsä-Sütra, Sahara's commentary
and the Vrttikära section contained in the latter. In order to realize the

authors' aim of discussing "inter-school" terminology, some brief
indications on how this concept is reflected in the discussions of other
schools could have been given (cf. e.g. the discussion in Säntaraksita's

Tattvasamgraha and Kamalasîla's commentary on it, chapter 12). Under
käryakäranasambandhah a reference to one of the theories on the relation
between word and meaning given by Bhartrhari (the other being the

yogyatä theory) should have been included (cf. the attention paid to

autpattikasambandhah). For the term aupamyam "Vergleich" reference
could have been made to Bhartrhari's Vâkyapadïya 3.14.408, 434;
although Bhartrhari does not give a definition, his employment of the term
is historically more precisely located within their pre-Dihnäga period than
the Caraka Samhitâ (acc. to the authors' list between 200 and 900 C.E.)
and its commentator Cakrapänidatta (acc. to authors 11th cent. A.D.). The
translation "Freundlichkeit" for aaksinyam (in a debate) seems to lack the

desired nuance. It rather amounts to "agreeableness" or a "positive and

courteous attitude to one's discussants". Under parsat (and parisat) one
misses a reference to the term sarvapärsada "belonging to all schools".
The term should be of interest in the light of the project of the Dictionary
to make accessible the scholastic terminology "belonging to all schools".
The term occurs e.g. in the MBh (1:400.11, 3:146.15), where it is applied
to grammar; but also, as sarvapärisada, in Cakrapänidatta's commentary
on Caraka (under CS Sütrasthäna 8.3) with reference to Ayurveda (cf.
Houben 1995:332 note 517). 14

14 The par(i)sad implicit in the sarvapär(i)sada as employed in these two contexts

apparently means "Vedic/grammatical school" and "school of thought"



476 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

While the Dictionary invites critical discussion of some of the

accepted principles and some of the choices made, this discussion may be

useful and clarifying as it draws attention to the sea of desiderata by which
the Dictionary project is surrounded. By undertaking the work for this

Dictionary the authors took a serious risk (a "Wagnis" in the words of
Oberhammer, Vorwort vol. 1). The student of ancient Indian philosophy
can be grateful that they did so, as he is now provided with an important
new tool of research. It is to be hoped that at least one or two of the

present authors will continue working on an enlarged and revised version
of the Dictionary once the third volume is finished, and that at one time
they will supervise an English translation as well.

REFERENCES AND ABBREVIATIONS

AKBh Abhidharmakosa-Bhäsya of Vasubandhu. Edition of books 1 and 2:

Dwarikadas Shastri, Abhidharmakosa & Bhäsya of Acharya Vasubandhu with

Sphutärthä commentary of äcärya Yasomitra, Part I (I and II Kosasthäna), Varanasi

1970.

Clooney, Francis X., S.J. (1996): Review Terminologie vol. 1. Journal ofthe
American Oriental Society 116.1:165f.

CS Carakasamhitä, with the commentary Ayurveda-Dïpikâ of Cakrapänidatta. Ed.

by V.J. Trikamji, 4th ed. New Delhi 1981.

Dixit, K.K. (1971): Jaina Ontology. Ahmedabad: L.D. Institute of Indology.

Falk, Harry (1993): Schrift im alten Indien: ein Forschungsbericht mit Anmerkungen.

Tübingen: Gunter Narr Verlag.

Frauwallner, E. (1959): "Dignäga, sein Werk und seine Entwicklung." Wiener

Zeitschrift für die Kunde Süd- und Ostasiens 3:83-164.

respectively, rather than "jury" as for instance in Manu's definition which is

central in the discussion in the Dictionary.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 477

Hinüber, Oskar von (1989): Der Beginn der Schrift und frühe Schriftlichkeit in Indien.

Wiesbaden & Stuttgart: Franz Steiner.

Gren-Eklund, Gunilla (1986): "The Cots are Crying." Kalyänamiträräganam: Essays

in Honor ofNils Simonsson (ed. by E. Kahrs): 79-97. Oslo: Norwegian Univ. Press.

Halbfass, Wilhelm (1991): Tradition and Reflection: Explorations in Indian Thought.

Albany: State Univ. of New York.

Houben, J.E.M. (1995): The Sambandha-Samuddesa (chapter on relation) and

Bhartrhari's Philosophy ofLanguage. Groningen: Egbert Forsten.

— (1997): "Sütra and bhäsyasütra in Bhartrhari's Mahabhasya-Dîpikâ: on the theory

and practice of a scientific and philosophical geme." India and Beyond: Aspects of
Literature, Meaning, Ritual and Thought: Essays in Honor ofFrits Staal (ed. by D. van

der Meij): 271-305. London: Kegan Paul International.

— (1999): "To kill or not to kill the sacrificial animal (yajna-pasu)? Arguments and

perspectives in brahminical ethical philosophy." Violence Denied: Violence,

Nonviolence and the Rationalization of Violence in South Asian Cultural History (ed. by

J.E.M. Houben and K.R. vanKooij): 105-183. Leiden: E.J. Brill.

— (forthcoming): "Semantics in the history of South Asian thought: Three observations

on the emergence of Semantics in the Sanskrit tradition. " Felicitation Volume Professor

George Cardona.

JHALAKIKAR, Mm. Bhimäcärya (1928): Nyäyakosa or Dictionary of Technical Terms of
Indian Philosophy. Third ed., rev. by Mm. V.S. Abhyankar. (The fourth ed. of 1978 is

a reprint of the third.) Poona: Bhandarkar Oriental Research Institute.

Jong, J.W. de (1994): Review Terminologie vol. 1. Indo-lranian Journal 37:355-

257.

MBh Patanjali's Mahâbhâsya. References to (number of volume):(page).(line) in F.

Kielhorn's edition (Poona 1880-85; 3rd rev. ed. by A.V. Abhyankar, 1962-1972).



478 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Kevalananda Sarasvati (1952-1966): Mimämsäkosah, vol. I-VII. Wai: Prajnä

Päthasälä Mandala.

MBhD Mahäbhäsya-Dlpikä. Ed. by team of scholars. Poona 1985-1991.

Scharf, Peter M. (1996): The Denotation of Generic Terms in Ancient Indian

Philosophy: Grammar, Nyäya, and Mlmämsä. Transactions of the American Philosophical

Society, vol. 86, pt. 3. Philadelphia: American Philosophical Society.

Verpoorten, J.-M. (1992 [1994]): Review Terminologie vol. 1. Bulletin d'Etudes

Indiennes, 10:328-329.

Wright, J.C. (1995): Review Terminologie vol. 1. Bulletin of the School of
Oriental and African Studies 58 (2):382-383.

YD Yuktidipikä. Ed. by A. Wezler and Sh. Motegi. Stuttgart 1998.

Jan E.M. Houben

OERTEL, Hanns: Kleine Schriften. Teil I-II. Hrsg. von H. Hettrich - Th.
Oberlies. [Glasenapp-Stiftung, Bd. 32]. Stuttgart: Franz Steiner, 1994. XV
+ 772p. - [V +] 897p. p. 773-1669). DM 330,- (ISBN 3-515-05417-0).

Ungeachtet des seit seinem Erscheinen verstrichenen Lustrums stellt der von
Thomas Oberlies (O.) 1989 initiierte und ab 1992 gemeinsam mit Heinrich
Hettrich (H.) finalisierte Doppelband nach wie vor ein Werk der Superlative
dar, und zwar nicht nur im Rahmen der bewährten Reihe der Glasenapp-

Stiftung. An Umfang in diesem Rahmen noch immer nur durch die Kleinen

Schriften (KS) H. Oldenbergs dank ihres von H.-P. Schmidt besorgten 3.

Teiles, des 1993 publizierten 34. Glasenapp-Bandes, um 453 Seiten
übertroffen, bieten die Scripta minora von Hanns Oertel (20.4. 1868 - 7.2.
1952), des neben Charles Rockwell Lanman bedeutendsten Schülers des

Linguisten und Sanskritisten William Dwight Whitney, der nicht nur seinem

Lehrer in Yale (1896), sondern auch dem Indoiranisten Karl Friedrich
Geldner in Marburg (1922) und dem Indologen Wilhelm Geiger in München
(1925) nachfolgte und als Mitherausgeber des Journal of the American



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 479

Oriental Society (JAOS 29-34 [1909-1915]) und der Zeitschrift für
vergleichende Sprachforschung I Kuhns Zeitschrift (KZ 54-70 [1927-1952])
auch über die Grenzen seiner beiden Fächer, historische Sprachwissenschaft
und altindische Philologie, hinaus wirkte, sowohl ein in seiner Geschlossenheit

einzigartiges Oeuvre (p. 1-1600) als auch dessen vor allem für den

Indologen/Vedisten gedachte Erschließung durch 62 Seiten Indizes, die -
was vornehmlich den Bemühungen von O. zu verdanken ist - alles bis auf
den heutigen Tag in vergleichbaren Bänden Geleistete weit in den Schatten

stellen - ohne deshalb vollständig zu sein.

Einzig der umfangreichste erste Teil dieser erfreulicherweise
verschiedentlich durch Verweise auf wichtige post-Oertelsche Sekundärliteratur1

angereicherten Register, der die von Oertel zitierten oder
behandelten Stellen aus indischen Werken, bes. der vedischen Literatur
erschließende "Index Locorum" (p. 1603-1641), erfaßt nämlich beide
Bände von Oertels KS gleicherweise2, wobei nur für drei der 76 in der

Etwa K. Hoffmanns Injunktiv im Veda und seine Aufsätze zur Indoiranistik auf p.
1639c/1644a und p. 1644a/1646b/1651a/1652a/1654a, J. Nartens Die sigmatischen

Aoriste im Veda und 5 ihrer jetzt bequem in ihren Kleinen Schriften I (Wiesbaden

1995) zugänglichen Wort/Verb-Studien auf p. 1656a und p. 1643b (am™; s. Rez.,

Verba IndoArica [VIA] I/273L) / 1648b (math1™; s. VIA 1/309) / 1649b (li^; s.

VIA I/315L) / 1651b (vrasc; vgl. VIA 1/400 s.v. *vrak™) I 1652b (strm; s. VIA 1/

260f.) oder F.B.J. Kuipers Aryans in the Rigveda und zwei weitere seiner Arbeiten

auf p. 1646b/1647a und 1652a.

Die "Zusammenstellung des Materials aus Band II" wurde dabei von H.

"übernommen" (p. VII). Ansonsten scheint dieser bedeutende Indogermanist, obwohl er

Oertels einen Forschungsschwerpunkt, i.e. die diachrone (Morpho-)Syntax (des

Altindoarischen), bekanntermaßen genauso sein eigen nennt wie O. die Vedistik,
seine Kompetenz leider nicht in das umfangreiche Indexwerk eingebracht zu haben

(vgl. dagegen n. 10). Andernfalls würde es wohl einen eigenen Index syntacticus

geben oder zentrale syntaktische Begriffe wie Agens (dazu Oertel richtungsweisend

auf p. 1105ff.; vgl. H.s Der Agens in passivischen Sätzen altindogermanischer

Sprachen. Göttingen 1990) im Index rerum (p. 1656ff.) zumindest nicht fehlen.

Eine wissenschaftsgeschichtlich ziemlich einmalige Chance wirklich erfolgversprechender

fächerübergreifender Zusammenarbeit blieb somit ungenützt.



480 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Devanägan-Reihung3 angeordneten Textmassen, nämlich den/die Rgveda
(-samhitâ) (RV [p. 1604-1606])4, das Käthaka / die Kathasamhitä (KS [p.
1609-1622]) und das Jaiminïyabrâhmana (JB [p. 1624b-1630a])5, "Voll-

3 Meist nach dem jeweiligen Werktitel (mit "Käthaka-Upanisad" [p. 1623a] st. kor¬

rektem Kathopanisad, "Khila zum Rgveda" [p. 1623b] st. Rgvedakhila und "Manu"

[p. 1634c] st. Manusmrti/Mänavadharmasästra). Folgende Texte erscheinen

jedoch unter dem Namen ihres Verfassers gereiht: Päninis Astädhyäyi (p. 1634b),

Räjasekharas Viddhasälabhanjikä und Rämänujas Sribhäsya (p. 1636c), Vätsyäya-

nas Kämasütra (p. 1637a [wo Yasodharas Jayamangalä Tikä ad II 2,18 und Käma-

sütra II 6,18 mißverständlich zu einem Lemma "(Kommentar zu) Vätsyäyana zu [!]
Kämasütra" zusammengefaßt und weiterhin nur mit der ungenauen Seitenzahl der

editio princeps, wie sie sich bei Oertel - der damals (1905) so zitieren mußte -
findet, verzeichnet wird]), Sankaras Brahmasütrabhäsya (p. 1637b), Sabaras

Mimämsäsütrabhäsya (p. 1640b), Çadgurusisyas Vedârthadïpikâ (p. 1640c) und

'Säyanas' Kommentare zu RV (vgl. n. 14) und A/PB (p. 1641).

4 Im Gegensatz zu den beiden folgenden Werken stand dieser älteste Zeuge der

altind. Sprache und Literatur sicher nicht per se im Zentrum der - wie auch O.-H.
in ihrer einleitenden Würdigung von Oertels vita et opera (p. VI) festhalten - auf

die altved. Mantras bzw. Yajus-Formeln und die mittel/jung/spätved. Prosa

ausgerichteten Forschungen von Oertel, weswegen er denn auch zu seinem

Verständnis nichts Wesentliches beigetragen haben dürfte. Dementsprechend hätte man

sich stattdessen eine vollständige Indizierung der von Oertel behandelten mantra-

yajusäm (etwa nach dem Vorbild von M. Bloomfields Vedic Concordance)

gewünscht (wofür der Sachindex p. 1656 nur ein schwaches Substitut bietet), oder

auch eine ebensolche der Kapisthalakathasamhitä (KKS) bzw. der Maiträyanlya-
samhitä (MS), die beide im Stellenindex (p. 1607b-1609a bzw. p. 1635f.) nur
eklektisch erschlossen werden.

5 Allerdings unter Beibehaltung der Oertelschen Khanda-Zählung, die oft nicht mit
der heute den Standard darstellenden Numerierung der erst zwei Jahre nach Oertels

Tod erschienenen Ausgabe von Raghu Vira - Lokesh Chandra (Nagpur 1954; repr.
Delhi 1986) übereinstimmt. Anstatt diese Diskrepanz mit einer eigenen erst p.
1665 abgedruckten "Konkordanz der Oertelschen Adhyäya[\]-Zählung des JB", auf
die im übrigen an der notwendigen Stelle (p. 1624b) nicht einmal verwiesen wird,
zumindest für KS I a posteriori zu thematisieren, wäre es besser qua
benutzerfreundlicher gewesen, die Khanda-Zählung der Standardedition, wann immer sie

von der Oertels abweicht, gleich an Ort und Stelle anzugeben; also etwa TI.327(=



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 481

ständigkeit angestrebt" (p. VII) und auch mit ein paar Ausnahmen6 erreicht
wurde. Schon im einseitigen Appendix zum Stellenindex, genannt "Außer-

"325")' st. bloßem "11.325" (p. 1627c). Denn wer heute nachschlägt, geht natürlich

von dieser Edition aus und wird daher, schlägt sie/er JB II 327 tatsächlich

nach, vermutlich Oertels KS wieder zuschlagen, da dort nur "11.325/326/328"

verzeichnet ist, ohne zu wissen, daß damit JB II 327/328/330 gemeint sind; war er/sie

doch eben, etwa beim Nachschlagen von JB II 272 auf p. 399, erfolgreich gewesen.

Offensichtlich hat sich Oertel nicht immer derselben Zählung bedient (was O.

auch nicht entgangen ist, wie aus seiner Anmerkung "Es scheint, als habe Oertel
hier jeweils seine eigene Zählung geändert, um mit der CALANDschen Edition zur

Deckung zu kommen" [p. 1665n. 3] erhellt), mit der unliebsamen Folge, daß

bisweilen unter einem Eintrag mit mehreren Seitenverweisen verschiedene Khandas

subsumiert sind: so etwa im Falle von "11.270: 396, 1046, 1524" (p. 1627b),

dessen erste und dritte Seitenzahl tatsächlich auf JB II 270 verweist, während

Oertel p. 1046 einen Textbeleg aus JB II 272 anführt, was die "Konkordanz" weit

entfernt ist klarzustellen.

So fehlen etwa alle 6 auf p. 1 bzw. p. 2n. 2-4 und der Großteil der auf p. 4

zitierten RV-Stellen, der p. 514 identifizierte Päda I 36,14c und die Verweise auf

p. 279 bzw. 1340 für III 53,8 und VII 8,2b. Auch daß Oertel die letzte Rc des

zuletzt so ausführlich von R. Söhnen (Stil 20 [1996] 407ff.) traktierten Apäläsükta

VIII 91 (vgl. auch L.L. Patton, Myth as Argument. Berlin - New York 1996, p.

307ff.) nicht nur p. 229 ins Deutsche, sondern schon p. 39 ins Englische übersetzt

hat, ist p. 1605c nicht zu entnehmen. Bei der KS, deren Belege meist - unter groß-

teils korrekter Übernahme von Oertels nur selten fehlerhaften Angaben - mit
Seiten- und Zeilenzahl der Schroederschen Ausgabe (p. 1620c s.v. "31.15: 998"

allerdings irgendwie in Wegfall gekommen, da Oertel a.a.O. auf "K. 31,15

(17,19)" verweist, eine Stelle, die er auch p. 1066 anführt, wofür H. das Vollzitat
als eigenen Eintrag übernommen hat) zitiert werden, wäre etwa die Absenz eines

'XIX 1 (: 1,11): 867n. 1' in Spalte 1615b oder des auf p. 685 neben "16.7 (:227.

13)" (p. 1613c) genannten Belegs XVI 7 (: 227,12) zu beklagen (zu weiterem s. n.

10). — Mehr oder weniger regelhaft von dem genannten Bestreben ausgenommen
scheinen die von O. zum Index V zusammengefaßten Stellen worden zu sein (s. n.



482 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

indische Texte" (p. 1642 [s. n. 13]), findet nur mehr KS I (p. 1-772)

Berücksichtigung; dasselbe gilt vom Namen- (III [p. 1654f.]) und vom
Sachindex (IV [p. 1656-1660]), die 0. wie auch die sie umschließenden
Teile (II/V) im angegebenen Rahmen "auf Vollständigkeit angelegt" (p.

VII) hat. Im mit dem aus Oertels Titel einfach übernommenen Eintrag
"Idg. *voida" schließenden, davor jedoch ebenfalls durchgehend ordine
indico gereihten Wortindex (II [p. 1643-1653]) werden von KS I explizit
(vgl. n. 6) noch die p. 290-404 nach ihrem Reprint in RaghuViras Vedic
Studies (New Delhi 1981) wieder abgedruckten "Roots and Verb-Forms
from the Unpublished Parts of the Jaiminïya Brähmana" (1934/35)

ausgenommen, "da ihre Anordnung alphabetisch ist und und sie somit
leicht auffindbar sind" (p. 1643). Noch weiter reduziert wurde schließlich
der letzte, fünfte Teil der Indizes, in dem sich als willkommene Ergänzung
zu Teil I7 Oertels von O. meist kritisch annotierte correcturae vel
coniecturae von bzw. zu ved. Textstellen in derselben Devanâgarï-Reihung
wie dort8 zustammengestellt finden (V [p. 1661-1664]); entschloß sich O.

7), während die p. 588-606 in großer Dichte und knappster Form präsentierten

Text- und Wortformenbelege als solche offenbar fast zur Gänze von der

Indizierung ausgeschlossen waren, was jedoch nirgends klar festgehalten, sondern p.
1601 nur insofern angedeutet wird, als O. diese 19 Oertelschen Seiten dort als

"Indices zu Calands Übersetzung des Äpastamba Srauta Sütra [!]" (ähnlich p.

1656b) unter "von Oertel selbst erstellte Wort- und Sachverzeichnisse" subsumiert

(vgl. n. 14).

Allerdings wurden in den Index V mitunter auch Stellen aufgenommen, die schon

im Index Locorum aufscheinen, sodaß man sich fragen muß, ob es nicht weiser

gewesen wäre, die Materialien von p. 1661ff. in die von p. 1603ff. zu integrieren
und dort etwa durch Fettdruck der Stellenangaben entsprechend hervorzuheben.

Eine doch ziemlich irritierende Zweigleisigkeit, wie sie sich im Falle der von
Oertel 2x, p. 617 und - ausführlicher - p. 652n. 1, befürworteten und auch

überlieferten Lesung 'nyaknä° in KS XXIX 9 (: 179, lf. [von L. von Schröder zu

nyaknâ" korrigiert]) ergeben hat, insofern der Verweis auf p. 617 in V (p. 1661a

[mit Kommentar von O.]) und der auf p. 652n. 1 in I (p. 1619c [ohne einen

solchen]) zu finden ist, wäre dem Benutzer so erspart geblieben.

Im Unterschied zum Index I werden die JB-Stellen, aus denen sich die magna pars
von V (p. 1661b-1663) rekrutiert (dazu AV [2 Stellen], ÄpSS und AÄ [je 1], KS



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 483

doch dazu, alle "Textverbesserungen und Textverbesserungsvorschläge"

auszusparen, die sich schon in den Textkritischen Bemerkungen M.
Mittwedes zur Maiträyanlyasamhitä (Stuttgart 1986) bzw. zum Kâthaka

(1989) und in den Emendationen zum Jaiminiya-Brähmana (Zweites Buch)
von G. Ehlers9 (Bonn 1988) verzeichnet bzw. diskutiert finden.

So bedauerlich, diese Beschränkungen sind, weil dem schnellen,
gezielten Nachschlagen hinderlich, deren grundlegendste, i.e. die Aussparung

des zweiten Bandes, übrigens nicht nur für die Indizes Ib-V (p. 1642-

1664), sondern auch für die drei folgenden Beigaben, die 'JB-Konkordanz'
(s. n. 5), die "Konkordanz der Erstveröffentlichungen der unselbständigen
Arbeiten" (p. 1666f.) und die Liste der "Druckfehler" (p. 1668f.)10 gilt -

[2], KB [1], GB [4], ChU [1], JUB [20], TB [5], PB [3], BauPS bzw. MS [je 1]

und SB [12]), hier immerhin nach der Standard-Edition (s.o. n. 5) zitiert.
9 In seiner OLZ 90 (1995) 427-430 publizierten Rezension des vorliegenden Doppel¬

bandes hat der Schüler von W. Rau ein Übriges getan und 8 der 78 von O. in den

Index V aufgenommenen JB-loci ausführlich erörtert, nml. I 289.300.349.357 und

II 134bis.289.327 - leider alle 8 mit für Oertel negativem Ergebnis.
10 Die meisten der darin verzeichneten corrigenda (die sich im übrigen etwa noch um

'S. 345 / Z. 13: "K. 36.6 (76,14)" st. "K. 36,6 (73,14)"' oder 'S. 622 / Z. 8:

"Aus den" st. "Aus der"' verlängern ließe) gelten den Fehlzitaten Oertels. Während

diese natürlich nur als correda in den Stellenindex (p. 1621b sogar mit

Verweis auf das "Druckfehlerverz.") übernommen wurden, hat H., da eine solche

Liste für KS II aus unerfindlichen Gründen und trotz des dafür von Oertel selbst in

Form seiner p. 1185-1199 verweislos reproduzierten "Nachträge" (mit corrigenda

et addenda zu p. 773ff. [aufp. 1185], p. 815ff. [p. 1185-1189], p. 863ff. [p. 1189-

1192] und p. 1013ff. [p. 1193-1199]) gelieferten Vorbildes nicht vorgesehen war,
wohl die auch in diesem gelegentlich vorkommenden locos corrigendos, soweit er

sie erkannte, gleich in seinem Index locorum korrigiert, was dann bei der Finali-

sierung des Index I unbesehen in diesen aufgenommen worden zu sein scheint. Nur

so erklären sich Einträge wie "17.12 [recte: 7.12] (:73.18): 1355" (p. 1614c), die,

da das jeweilige correctum - im vorliegenden Falle: KS VII 12 (: 73,18) - in der

entsprechenden Spalte des Index (hier p. 1610c) nicht aufscheint, den Ärger der/s

Nachschlagenden geradezu herausfordern. Das von Oertel bzw. seinem Drucker

auf derselben p. 1355 ebenfalls lapsu stili etwas entstellte Zitat "13.1 (193,4)" (st.

KS XIII 11: 193,4) bleibt p. 1613b unkorrigiert, obwohl es, zwischen "13.1 (:180,



484 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

so verständlich erscheinen sie andererseits auch angesichts der kompakten
Fülle des von Oertel in seinen hier wiederabgedruckten 57 Arbeiten11 Ge-

4)" und "13.1 (:180.22-181.1)" stehend, doch in seiner Falschheit ziemlich augenfällig

ist, was, da kein Einzelfall, den Verdacht nahelegt, daß - "Um das Erscheinen

der beiden Bände nicht länger hinauszuschieben" (p. VII) - zumindest dieser

Teil der Indizes nicht mehr als Ganzes Korrektur gelesen wurde. Eine solche

'Revision' hätte wohl auch verhindert, daß H.s peinliche nota "diese von Oertel dem

Käthaka zugeschriebene Stelle entstammt dem Kausltaki-Brähmana" - peinlich,
weil der Indogermanist einen Lapsus des Vedisten (oder seines Setzers), nml. "K."
st. 'KB.', für bare Münze nahm und so die beiden Stellen "27.1 (129,18)" (p.

1430) und "27.6 (131,21)" (p. 1434 [mit einem weiteren, von H. nicht erkannten

Lapsus: "131" st. 132!) im KS-Lemma verzeichnen zu müssen glaubte (H.s

Eintrag "[38.1 ...]" in Spalte 1622a kann sich dagegen nicht einmal auf einen

solchen Lapsus stützen und ist daher wie der ihm korrespondierende Kommentar

ad KKS XXXVIII 1: 205,19f. [p. 1608b] ersatzlos zu streichen) - gleich zweimal

(p. 1618c und 1619a) das Licht der Öffentlichkeit erblickte, wo beide loci ohnehin

auch am richtigen Platz (p. 1623b) aufscheinen und dort entsprechend gebrandmarkt

werden. Wenn H. seinen großen Vorgänger schon in philologicis
übertrumpfen wollte, hätte er gut daran getan, dessen auf der mittlerweile heillos
veralteten Ausgabe von B. Lindner (Jena 1887) basierende KB-Zitate im Verein mit
O. dem heutigen, von der Edition von E.R. Sreekrishna Sarma (Wiesbaden 1968)

vorgegebenen Standard anzupassen (wie wenigstens im Index V [p. 1661a]

geschehen).

11 Von insgesamt 108 Titeln, die die Herausgeber in der auf ihr "Vorwort" (p. V-

VII) folgenden und zugleich als "Inhaltsverzeichnis" fungierenden, von O. ex ni-

hilo erarbeiteten "Bibliographie der Schriften Hanns Oertels" nicht ganz glücklich
auf fünf formale Kategorien ("Aufsätze" [p. VIII-XI (49 Einträge, deren Rahmen

sich von der ein paar Zeilen umfassenden Miszelle/Lesefrucht des Mitherausgebers

der KZ [p. 271/444/556] bis zur über 100 Seiten starken, als Aufsatzpaar
publizierten Studie des JB-Spezialisten [p. 290ff.] spannt)] - "IL Rezensionen" [p. Xlf.
(20, darunter der schon n. 6 genannte registerreicher Rez.-Aufsatz [p. 588ff.])] -
"III. Monographien" [p. Xllf. (14, mit der unselbständig in JAOS 16 [1896 (nicht

1894, wie angegeben und p. 1630a wiederholt)] 79-260 publizierten kritischen

Ausgabe und annotierten Übersetzimg des Jaiminïyopanisadbrâhmana [JUB] als

erstem Eintrag)] - "IV. (Kurz-)Anzeigen" [p. Xlllf. (19)] - "V. Sonstiges" [p.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 485

botenen. Dazu kommt, daß alle 9 in ihrer chronologischen Abfolge (1935-
1943) zu KS II zusammengefaßten Monographien12 von ihrem Autor selbst

XIV (6)], gefolgt von "VI." 3 Nachrufen auf und 2 weiteren biographica "über

Hanns Oertel"]) verteilt und innerhalb dieser chronologisch - leider gleich beim

ersten auf eine falsch gereihte KZ folgenden Eintrag (p. VIII) mit doppelter

Fehldatierung ("PAOS 1890" [p. 1667 wiederholt und p. 1 durch Reproduktion der

falschen Proceedings-Tituiatur zu Umecht 'sanktioniert'] st. 'PAOS 1891' und

"JAOS 14.1891" st. 'JAOS 15 [1893]') und einem akzentlosen "sünrtä" (st.

sünftä), was zusammen mit anderen Versehen bei manchen der späteren Einträge

(partim schon von J.W. de Jong, ILI 39 [1996] 61 moniert) den Wert der

Bibliographie etwas mindert - angeordnet haben. Wie die nur im Vorwort (p. V)
erwähnte Dissertation De cottidiani sermonis in Q. Horatii Flacci sermonibus

vestigiis (Yale 1890), wurde genau ein Drittel davon (36 7+3 + 1 + 19+6) mit

meist vollem Recht nicht für den Wiederabdruck ausersehen. Somit verbleiben 15

Arbeiten von teilweise größter vedistischer bzw. indologischer Relevanz, von

denen zwei, nml. die eben erwähnte JUB-Ed. (vgl. deren Devanägari-Version in:

The Jaiminiya or Talavakara Upanishad Brähmana. Devanägari Text with

Indexes. Prepared from the Edition, in Roman Script of Shri Hanns Oertel by

Pandit Rama Deva, with an introduction on the history of Samaveda Literature by

Bhagavad Datta. [Dayänand Mahävidyälay Samskrta-Granthamälä 3]. Lahore

1921) und Oertels Hauptwerk The Syntax of Cases in the Narrative and Descriptive
Prose ofthe Brähmanas (Heidelberg 1926. XV + 364p.), da sie auf Grund ihres

Umfanges den vorgegebenen Rahmen gesprengt hätten, ebenfalls de iure keine

Aufnahme in die KS finden konnten. Für die restlichen 13 Titel (2 /MOS-

Summaries [1893-94 (p. IX)], 1 Aufsatz [1940 (p. XI)], 9 Rezensionen [p. Xlf.]
und 1 Monographie [1930 (p. XII; vgl. n. 14)]) mit ihren insgesamt ca. 115

Druckseiten kann man nur hoffen, daß sie nicht als 'ungehobener Schatz' der

Vergessenheit anheimfallen, sondern als 'fruchtbarer Rest' den Anstoß auch zu

einem Wiederabdruck der beiden Opera maiora geben werden.

12 Sie alle sind - genauso wie die schon in KS I inkludierte Abhandlung Zur Kapistha-

la-Katha-Sarhhitä (1934 [= p. 633-772]) - als 'Hefte' in den diversen Jahrgängen

der phil.-hist. Abteilung der Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der

Wissenschaften in München erschienen. Der Titel der sechsten dieser Abhandlungen:

Zu den Wortstellungsvarianten der Mantras des Atharvaveda in der Éaunaka- und

Paipfljaläda-Rezension und des Sämaveda in der Kauthuma- und Jaiminiya-Rezen-



486 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

mit eigenen Registern versehen wurden, die sich - im Gegensatz zu Oertels

Indizierung der Inhalte seiner 7(/8)teiligen "Contributions from the

Jaiminiya-Brähmana" (1897-1909)13 in KS I - in KS II dankenswerterweise

mitreproduziert finden14.

sion (1940 [= p. 1201-1370]) ist sowohl im "Inhaltsverzeichnis Band 2" als auch

in der einleitenden "Bibliographie" (p. XIII) durch "Paipalada-[sic!]-Rezension"
noch zusätzlich 'entstellt', und in der dritten Zu den Kasusvarationen in der
vedischen Prosa (1937 [= p. 863-1012]) wurden p. 40f. vertauscht und erscheinen so

als p. 902-901, ein Versehen, das wohl daraus resultierte, daß man sich -
wahrscheinlich aus Platzersparnisgründen - dazu entschlossen hatte, die Reproduktion
des Oertelschen Textes nicht auf der rechten Seite (wie natürlich im Original),
sondern auf der linken, umseitig zum Titelblatt, beginnen zu lassen, was auch für
das künftige Zitieren dieser Akademieschrift und von vier weiteren Monographien,

wo man es ebenso handhabte, nml. der ersten (Syntaktische Äquivalenz des Geni-

tivs und Ablativs bei Verben der Trennung in der vedischen Prosa [1935 p.

773-814)]), der eben genannten sechsten, der siebenten (Die Dativi finales abstrakter

Nomina und andere Beispiele nominaler Satzfügung in der vedischen Prosa

[1941 p. 1371-1500)]) und der KS I beschließenden Abhandlung eine potentielle

Fehlerquelle bildet.
13 Publiziert in den Transactions ofthe Connecticut Academy of Arts and Sciences 15

(1909) 202-216 als Appendix ("Index") zum letzten ("seventh") Teil dieser

Aufsatzserie. In KSI findet sich nur der Aufsatz selbst (p. 155-201 [= p. 179-225])

reproduziert, was im "Inhaltsverzeichnis" (p. IX) übergangen und erst in der

"Konkordanz" (p. 1667) klargestellt wird. Gerechtfertigt erscheint die Auslassung dieser

15 Seiten, insofern O. ihre Inhalte maxima parte in seine Register übernommen

hat, deklariertermaßen allerdings nur im Falle der im gegebenen Kontext (p.

1630a) eher einen Fremdkörper bildenden 35 Verweise auf JB-loci "in the notes to

the Jäiminlya-Upanisad-Brähmana published in JAOS. xvi" (p. 203), während er

fur seinen Index lb "Außerindische Texte" (p. 1642), von dessen 66 Einträge nur 3

von Oertels Index "3. Other Texts" (p. 206-208) unabhängig sind, keine Quelle

nennt. Andererseits gibt es etwa zu den beiden Lemmata "Left/Right side of

uterus, female/male foetus develops in" von Oertels "4. Index of Subjects" (p.

212/214) in O.' "Index Rerum" keine wirkliche Entsprechung, sondern nur deren

Fusion zu dem kaum sachdienlichen Eintrag "Entwicklung des Foetus" (p. 1657a),

obwohl das von Oertel in der "Fifth Series" seiner "Contributions" unter dem Titel



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 487

Wie kein anderer hat Oertel es verstanden, jedes auch noch so kleine
Detail der ihm handschriftlich oder in gedruckter Form vorliegenden
altindischen Textmassen akribisch zu verzeichnen und ihm treffsicher die ihm
gebührende Stelle in einem offenen, der strengen Methodik der
historischsystematischen Linguistik verpflichteten System zuzuweisen und dabei der

Versuchung zu widerstehen, sein Belegmaterial interpretierend oder theo-
retisierend in die eine oder andere Richtung zu vereinnahmen. Dies
überließ er gerne anderen bzw. den Lesern seiner Arbeiten, die somit, jede

"A Greek parallel to a Hindu popular belief (JAOS 26 [1905] 188-190 [= p. 143-

145]) wie immer luzide und umfassend zusammengetragene Belegmaterial für die

Assoziation von 'Links - Frau / Rechts - Mann' nicht nur Indologen interessieren

dürfte.

14 Wenn O. und H. auf diese die Inhalte von KS II erschließenden Register p. 1601 -
mit falschem "1371" (st. 1367) / "1499" (st. 1497) / "1548" (st. 1547) und unter

Auslassung des letzten (p. 1596-1599) - zusammen mit Oertels selbständigen,

durch "eigene Bemerkungen" (p. 588) angereicherten ApSS-Materialien (vgl. n. 6)

verweisen und diesen Verweis damit ihren eigenen, mit einer Ausnahme nur KS I
betreffenden "Register" voranstellen, so darf man sich, auch im Lichte des n. 10

Ausgeführten, wohl fragen, warum es die Herausgeber nicht sowohl sich selbst als

auch den Nutznießern ihrer Mühe leichter gemacht und besagten Verweis allein an

das Ende von KS II gesetzt haben. Dann wäre es nicht nötig gewesen, O.' den

Intentionen des Vedisten Oertel der Anlage nach kongeniale Indizes mit H.s

Stellenmaterial in aller Eile (vgl. n. 10) zu kombinieren, sondern diese hätten - ev. noch

einmal überarbeitet und dabei gestrafft (vgl. z.B. 4xiges dvädasa mäsäh bzw.

3xiges panca in Spalte 1647a und n. 7) - zusammen mit den Konkordanzen und

Corrigenda den ersten Band der KS, für den sie ja auch einzig gedacht waren,

beschließen können. Die so in KS II eingesparten 67 Seiten hätten es u.U. ermöglicht,

in diesen zweiten Band noch Oertels als fünftes Heft der Beiträge zur
indischen Sprachwissenschaft und Religionsgeschichte in Stuttgart 1930 publizierte

Monographie Zur indischen Apologetik ([3 +] 91p.) zu inkludieren, die mit ihrem

7teiligen Index (p. 83-90 [+ Corrigenda]) bestens für eine einfache Reproduktion

geeignet, auf Grund ihrer an Hand der Einleitung zu Säyanas Vedärthaprakäsa mit

philologischer Meisterschaft entwickelten Sruti-Thematik dazu angetan gewesen

wäre, auch phüosophie- und religionsgeschichtlich ausgerichtete Indologen an das

Gesamtwerk Oertels heranzuführen.



488 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

für sich, ihren Benutzern sowohl ein gediegenes, jederzeit ausbaufähiges
Fundament als auch eine verläßliche, zur weiteren Ausgestaltung
anregende Konstruktion zur Verfügung stellen. Gesammelt bilden sie ein auch
über die immer enger werdenden Fachgrenzen hinaus strahlendes
Monument15 untadeliger philologischer Praxis und unbestechlicher linguistischer
Systematik, wofür den beiden Herausgebern nicht nur der Dank der

Fachgenossen gewiß ist.

Chlodwig H. Werba

SAMES, Kirsten: Swadeshi: Der Unabhängigkeitsgedanke in Gandhis

Wirtschaftskonzept. Beiträge zur Südasienforschung, Südasien-Institat,
Universität Heidelberg, Band 180. Stuttgart: Franz Steiner Verlag. 1998.

ISBN 3-515-07310-8.

Mahatma Gandhi (1869-1948) is a figure whose moral stature seems to
increase with the years. The "Great Soul" endures in the "best part of our
minds" as Time in its Millenium issue wrote about this person of the

century. Gandhi is best known as the greatest among Indian revolutionaries
who struggled against British rule in India. It was Gandhi who turned
political activism into a genuine pan-Indian mass movement. In the first
decades of the twentieth century, British rule had to face the first violent
stirrings of anticolonial revolution. But this remained the handiwork of a

few terrorists. Gandhi adopted their demands for total independence,
further radicalised the demands and continued the fight with non-violent
means. Gandhi transformed revolutionary terrorism into massive acts of
civil disobedience. But his methods were non-violent. Gandhi had de-

15 Von Verlag und Druckerei mit Reproduktionen von großteils hervorragender

Qualität ausgestattet. Zu beklagen ist nur, daß p. 525 nicht die vorletzte Seite von
Oertels KZ 67 (1942) 129-153 publizierter Studie 'Zu den ai. Ellipsen', sondern die

korrespondierende des nächsten Bandes der KZ (68 [1944] 152) wiederabgedruckt

wurde, und das obwohl die Oertelsche pagina sowohl im Index I (p. 1612a, 1622a,

1624a, 1631c, 1639c und 1646b) als auch in der Liste der "Druckfehler" (p. 1668)

korrekt erfaßt ist. Beim doch exorbitanten Preis der beiden Bände wiegt ein solches

Versehen umso schwerer.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 489

veloped non-violent forms of struggle already in South Africa. About all
these political aspects of Gandhi's life and work much has been written,
both in popular and scholarly works. Gandhi's thoughts on economics,
however, have not received as much attention.

It is the chief merit of Kirsten Sames' book to contribute notably to
our understanding of Gandhi's economics. In her book she summarizes
much of what is already known about this subject. From the outset she

makes it clear that Gandhi never propounded a systematic theory of
economics (p. 19). Having read John Ruskin's Unto this Last in 1903,
Gandhi became convinced that economics, in order to be true economics,
must be based on ethics, in particular the ethics that can be derived from
the great religious scriptures of the world (p. 20-22). Gandhi saw his

struggle for political independence as only one aspect of total
independence. His other goal was economic independence which in his opinion
meant "the economic uplift of every individual, male and female" (p. 26).
From this point of view Gandhi's economic demands and ideas could only
look like socialism. Especially the fulfillment of the basic needs of the

poorest sections of Indian society was the basic motivation behind Gandhi's
economics.

Much has often been made of Gandhi's alleged opposition to all
modern machinery. Sames devotes adequate space to discuss Gandhi's
different and often contradictory statements about the utility of modern
machinery (p. 40-60). Another aspect of Gandhi's economics was the

question: what to do with the rich once independence is won? Gandhi's
answer to this was: trusteeship. Sames describes in detail Gandhi's views
on trusteeship which he regarded as almost the only ethically sound
alternative to socialist demands of nationalisation of the means of production
and the land (p. 61-67). From this theme Sames moves on to the most
important feature of Gandhian economics: swadeshi and boycott (p. 76-
137). She connects Gandhi's swadeshi-concept correctly with the
production of khadi (hand-woven cotton from hand-spun yarn). She elaborates

on Gandhi's swadeshi-ideals in the remainder of the book where she

describes swadeshi on the village level. At the very end of the book, Sames

attempts to show the relevance of Gandhi's village upliftment schemes as

alternatives for present-day rural development (p. 184-187).
On the whole, one should be enthusiastic about this work. It really

presents a fine summary of Gandhi's very scattered ideas about economics



490 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

and the way he wished to implement social justice. Moreover, the book
offers a good introduction into Gandhi's economic ethics. This subject is

made even more accessible to the reader through the table of contents of
the book, the index at the end and the bibliography. Because it shows
conceivable ways to simplicity and satisfaction of basic wants, Gandhian

thought on economics gains relevance in this age of globalisation and

electronic capitalism. Gandhian thought can have a positive and sobering
effect on the highly-strung expectations of the global middle-class of more
consumption goods and greater wealth.

A few minor points may be made here: the style of editing is slightly
repetitious. At the end of every chapter, the content of the chapter is

summarized, while at the end of the whole book there follows another

summary. All this was probably required for the version that was defended

as a PhD thesis. For the commercial version of the book, these summaries
could have been left out. One the other hand, Sames might have included

more discussions of the opinions of other scholars, especially in the field of
modern Indian historiography. And lastly, there are slightly too many
printing-errors in the book, both in the German text and in the English
quotations. But this last remark is not meant to detract from the genuine
value of this study. This book will be of lasting interest to scholars in the

fields of Indian history and Indian political science, Indian and general
economics, and ethics.

Victor A. van Bijlert

SOBIEROJ, Florian: Ibn Hafif as-SlräzI und seine Schrift zur
Novizenerziehung (Kitäb al-iqtisäd). Biographische Studien, Edition und
Übersetzung. Beirut 1998, 500 S. Beiruter Texte und Stadien, Bd. 57.

Ibn Hafïf as-Sïrâzï war ein berühmter Traditionarier und Sufi des 10. Jh.

Seine von einem Schüler verfasste Biographie ist schon seit längerer Zeit
bekannt. Das vorliegende Buch analysiert mit eindrücklicher Gelehrsamkeit
und peinlicher Akribie die in jener Biographie beschriebene geographische
und persönliche Umwelt des Mannes. Die äusserst sorgfältig
durchgeführten biographischen Untersuchungen ergeben ein reichhaltiges Bild
des religiösen Lebens in Schiraz, einem kulturell bedeutsamen Zentrum im



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 491

Süden Irans. Vor allem erfährt der Leser viele Details über das Treiben
und Lehren verschiedener, sich auf ihren jeweiligen Meister berufenden
Sufikreise. Für die Kenntnis der geistigen Geschichte der Gegend ist das

Buch überaus informativ. Der Vf. bemüht sich auch, den intellektuellen
Standort Ibn Hafifs zu bestimmen. Es zeigt sich, dass er nicht nur ein
Meister sufischen Lebens, sondern auch ein Vertreter orthodoxer Rechtsschulen

und orthodoxer Theologie war - was nicht erstaunt, da bekanntlich
Mystik und theologische Rechtgläubigkeit nicht unbedingt als Gegensätze
auftreten müssen.

Die kritische Edition und Übersetzung des Buches des rechten
Masshaltens (iqtisäd) gibt nicht zu wichtigen Einzelbemerkungen Anlass.
Man möchte höchstens (S.323) "Gläubiger" (mu°minün) durch "Glaubende"

ersetzen. Indessen scheint es Rez. wichtig, die grundsätzliche Deutung
des Werkes in Frage zu stellen. Zwar wird es nicht viel nützen, einmal
mehr auf die völlig irreführende Wiedergabe von murid durch "Novize"
hinzuweisen. Der murid ist in keiner Weise ein "Novize" im technischen

Sinne, was auch Vf. weiss, betont er doch selber, dass "auch einer, der die
höchsten Stufen (seil, der mystischen Laufbahn) erklommen hat, ein
Strebender (murid) und auf die göttliche Gnade Angewiesener ist" (S.3).
So wendet sich Ibn Hafif nicht nur an Anfänger, sondern in betonter Weise

an sehr erfahrene und schon auf der Stufe eines potentiellen Meisters
stehende Sufis. Die stereotype Übersetzung mit "Novize" macht es auch

unmöglich, die im Sufismus so wichtige Dialektik von murid und muräd

zur Geltung zu bringen, die Dialektik eines "nach Gott Verlangenden", der
im Grunde schon immer ein "von Gott Verlangter" ist. Übrigens heisst die

Gruppe, welcher der Gesprächspartner Ibn Hafifs angehört, "Leute seines

(göttlichen) Verlangens" ('ahi Hrädatihi), bzw. "Leute seiner Glaubens-

richtang" (°ahl nihlatihi). °Iräda ist offensichtlich mehr als nur "Noviziat".
Darum ist die Deutung des Inhalts der Schrift als "Erziehung des

murid" nicht sachgemäss. Auch °adab ist im Grunde nicht ihr Thema.
Vielmehr handelt es sich um eine Art Vademecum des Sufi, um einen
warnenden und leitenden Begleiter auf seinem Weg. Das Büchlein macht
z.B. eindrücklich auf Gefahren aufmerksam, die selbst einem weit
fortgeschrittenen Sufi zum Verhängnis werden können. Darum die vom Vf.
mit Recht hervorgehobene Betonung der "Aufrichtigkeit" oder "Ehrlichkeit"

(Hhläs, sidq) sich selber gegenüber, der Hinweis auf die Nüchternheit,

mit der der Sufi seine Erfahrungen und seine fortschreitende Stellung



492 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

auf dem Weg beurteilen soll. Darum auch die mehrfache direkte Anrede an
den Wegschreiter. Bei all dem geht es nicht um "Erziehung" eines

Anfängers, sondern um das rechte Begehen des Weges - eben um das "rechte
Masshalten" (iqtisäd) bei jeder Begegnung mit dem Göttlichen. Wichtig
und aufschlussreich ist darum die theologische und traditionaristische
Begründung der Ratschläge, auf die Vf. kaum eingeht.

Carl-A. Keller


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

