
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 54 (2000)

Heft: 2

Artikel: Zhou Yutongs Vorwort zu Hànxué Shchéng Jì : eine Rezension

Autor: Winter, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZHOU YUTONGS VORWORT ZU Hànxué Shlchéng Ji
EINE REZENSION

Marc Winter, Universität Zürich

Einleitung

Im vorliegenden Rezensionsaufsatz soll das Vorwort zur Wiederauflage der
Studie Hànxué Shlchéng Ji y|| fi Éffi Tpc f£ von Jiang Fan jZ M (1761-1831)
aus dem Jahre 1964 untersucht werden. 1 Es stammt von Zhou Yutong )U

T [r] (1898-1981) und der vorliegende Aufsatz versucht, Einflüsse auf
oder Vorbilder für dessen Entstehung zu finden. Eine solche Untersuchung
kann dazu beitragen, den ideologisch-intellektuellen Übergang der Gelehrten

aus der Republikzeit in die Zeit der Volksrepublik China zu beleuchten.

Gleichzeitig lässt sich etwas über den Einfluss auf die gelehrte Weltsicht
Zhou Yutongs aussagen. Dieser beendet den weniger spezifischen und hier
zu untersuchenden ersten Teil seines Vorworts nämlich mit einem

kämpferischen Aufruf:

Falls Sie, [verehrter Leser oder verehrte Leserin,] ein Feigling sind, dann

warten Sie nur ab und sehen Sie selbst! Falls Sie mutig sind, dann vergiessen Sie

Schweiss oder Blut und schliessen sich der grossen Masse an, die das Rad der

Geschichte weiterdreht! Falls Sie so überheblich sind, sich selbst für einen

Bremser oder einen Reaktionär zu halten, dann werden Sie sich nur vom grossen

Rad der Geschichte zu Tode quetschen lassen können. (Zhou 1964, S. 29).

Das zu untersuchende Vorwort gliedert sich in vier Abschnitte: 1. " ff US H f'tr ®
*ê- $. _h Éfà M P ^15j5 fì " ("Die Begriffe hànxué und sòngxué in der Geschichte

der chinesischen Gelehrsamkeit"), 2. " jf {X ?$ ^ #J ig. M WM M " "Entstehung

und Entwicklung der qingzeitlichen hànxué", 3. " iLMW^B" (»Ein biographischer

Abriss [des Autors] Jiang Fan") und 4. " £E Ü im 18 #§ S SP & f£ ftfc ^1] "

("Kritik an Jiangs Werk Qîngchâo Hànxué Shlchéng Ji"). Im Rahmen des

vorliegenden Aufsatzes werden nur die ersten beiden Abschnitte, die m.E. von
allgemeinerem Interessen sind, untersucht. Eine Analyse der spezifischeren Abschnitte

3 und 4 folgt möglicherweise zu einem späteren Zeitpunkt.



416 MARC WINTER

Erstaunlicherweise findet sich aber im Vorwort sonst kein Hinweis auf den

glühenden Verfechter der sozialistischen Weltsicht, als der sich Zhou in
diesen Zeilen zu erkennen gibt. Nun wäre es denkbar, dass das Vorwort
aus einer Zeit vor 1949 stammt, und dass es, mit dem sozialistischen
Feigenblatt des oben zitierten Abschnitts versehen, in der ersten Neuauflage
der Volksrepublik erneut gedruckt wurde. Dem ist aber nicht so. Zhou

Yutong gibt in seinem Vorwort zwar keinen Hinweis auf die Geschichte
des Textes, aber in seinen posthum herausgegebenen gesammelten Schriften

zur Geschichte der Klassikerexegese fand ich einen sehr aufschlussreichen

Aufsatz.2 Der Aufsatz mit dem Titel "Hanxue yu Songxue tüllft
7^ -fl", laut den Angaben dort erschienen in der Ausgabe Nr. 35 der
Zeitschrift Zhöngxuesheng rfi ^ £ vom Mai 1933, ist der direkte Vorläufer
der Abschnitte 1 und 2 des 1964 publizierten Vorworts. Doch hierzu später
mehr.

Im folgenden wird nun zunächst das Buch kurz beschrieben werden,
zu welchem das bewusste Vorwort erschien, worauf die hier genauer zu
betrachtenden Abschnitte 1 und 2 des Vorworts in bezug auf Publikationsgeschichte

sowie auf mögliche Vorbilder untersucht werden. Hierzu werden

Textpassagen des Vorworts und Texte, die m.E. als Vorlagen gedient
haben, miteinander verglichen.

Bei allen in Übersetzung zitierten Textpassagen Zhou Yutongs wird
meine eigene Übersetzung wiedergegeben. Mit Ausnahme des oben zitierten

Aufrufs wird der Text, wo nicht anders bemerkt, chronologisch
besprochen.

Jiang Fan und sein Werk Guóchào Hànxué Shichéng Jì

Doch zunächst soll der Text, dem Zhou sein Vorwort vorangestellt hat,
etwas näher betrachtet werden. Im Jahre 1818 erschien in Kanton eine

Die Hinweise beziehen sich auf das Buch Zhou Yutong Jingxue Shi Lunzhu Xuanji
ID T Ir] II ü $ fit H M H, das in der Bibliographie unter dem Namen des

Editors Zhu Weizheng aufgeführt ist. An dieser Stelle möchte ich der Bibliothekarin

der chinesischen Bibliothek des Ostasiatischen Seminars der Universität

Zürich, Frau Katharina Thölen, für ihre Mühen bei der Beschaffung des Buches

danken.



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 417

Studie mit dem Titel Guóchào Hànxué Shlchéng Ji g] |9 jjg| -§1 gfp ^ 15

(Aufzeichnungen über die qingzeitlichen Lehrtraditionen der Gelehrsamkeit
im Stil der Hanzeit), verfasst von Jiang Fan. Ermöglicht wurde die
Publikation vom bekannten Gelehrten, Herausgeber und Mentor klassischer
Studien sowie damaligen Gouverneur Kantons, Ruan Yuan $ü jt (1764-
1849).3 Die Studie wurde einige Jahre zuvor verfasst.4 Sie stellt nicht eine

unabhängige Studie der klassischen Gelehrsamkeit der Qingzeit dar,
sondern vielmehr eine Beschreibung der Lehrtradition, geschrieben von einem

Mann, der selber innerhalb dieser Tradition steht.5

Jiang war ein Anhänger der sogenannten Wü pài ^ ffi, der Suzhou-
Schule der Gelehrsamkeit, d.h. er stand in der Tradition von Hui Dong M
fä (1697-1758). Als Student genoss er Unterricht bei Yu Xiaoke £ jf| %
(1729-1777) und Jiang Sheng %£ 8t (1721-1799), mit dem er nicht
verwandt war. Jiang publizierte neben Studien zu den Klassikern und
Lokalchroniken zwei weitere kürzere Arbeiten zur Geschichte der Gelehrsamkeit:

Guochâo Jîngshî Jìngyì Mùlù |jg| 1$\ $& gfp $2 Ü @ $k (Auflistung der
Meister der Klassikerjforschung] und der korrekten Bedeutung der Klassiker)

und Guóchào Sòngxué Yuànyuân Jì IH ^ 5j5 H M M f£ (Aufzeichnungen

über den Ursprung der songzeitlichen Gelehrsamkeit). Letztere
Titel werden manchmal als Anhang zu Jiangs einflussreichster Arbeit
Hànxué Shlchéng Jì publiziert.6

Vgl. hierzu Elman 1984, 90; Hummel 1943-1944, 138 sowie Yang Xiangkui
1994, 306; Ruan Yuan verfasste auch das Vorwort zu diesem Buch. Hierzu vgl.

Yang Xiangkui 1994, 345-346.

Hiromu Momose schreibt, die Entstehungszeit der Arbeit sei um das Jahr 1812

herum anzusetzen (vgl. Hummel 1943-1944, 137).

Das Werk ist eine von 33 Biographiesammlungen, die im neunten Band der Har-

vard-Yenching Institute Sinological Index Series unter dem Titel Index to Thirty-
three Collections of Ch 'ing Dynasty Biographies zusammengefasst sind.

Vgl. hierzu Hummel 1943-1944, 138 sowie Yang Xiangkui 1994, 309-313, wo

auch eine Synopse der Werke zu finden ist. Im folgenden werden alle drei Werke

ohne den Zusatz Guóchào im Titel zitiert, der scheinbar erst für die Publikation

hinzugefügt wurde. Eine Ausgabe, welche alle drei Arbeiten in einem Band publiziert,

ist z.B. die unter dem Namen des Autoren von Zhonghua Shuju e£ ïjl Ur ü§

publizierte aus dem Jahr 1983.



418 MARC WINTER

Die Studie von Jiang Fan enthält in ihrer heutigen Form biographische
Informationen sowie eine Beschreibung und Einschätzung der
Gelehrsamkeit von 56 konfuzianischen Gelehrten in 8 juan % .7 Das Buch gibt
neben einer Nennung der jeweiligen Werke ausserdem Auskunft über

Beziehungen zwischen einzelnen Gelehrten und Schulen, über Lehrer-
Schüler-Beziehungen ebenso wie über Gemeinsamkeiten der Verwandtschaft

oder Herkunft (vgl. Hummel 1943-1944, 138; Yang Xiangkui 1994,

308).
In seiner ursprünglichen Form bestand das Buch lediglich aus 7 juàn,

denn es fehlten die Biographien zweier wichtiger Vertreter qingzeitlicher
Gelehrsamkeit, Huang Zongxi üf thÜ (1610-1695) und Gu Yanwu Üj&
jé£ (1613-1682). Als Begründung gab der Autor an, diese steckten "in
ihrer Gelehrsamkeit tief in der songzeitlichen Gelehrsamkeit" (Jiang Fan

1983, 133). Erst nach Fertigstellung der ersten sieben juàn hat sich Jiang
davon überzeugen lassen, dass der Beitrag von Huang und Gu zur
qingzeitlichen Gelehrsamkeit doch zu zentral war, und er fügte seiner
Studie noch ein achtes Kapitel hinzu, so dass die Biographien zweier der
Gründerahnen qingzeitlicher Gelehrsamkeit ganz zum Schluss des Buches

zu stehen kommen8 (vgl. auch Yang Xiangkui 1994, 308-309).

Mit dieser Form schliesst Jiang Fan an die Form der Biographien in den

offiziellen Dynastiegeschichten an, gleichzeitig gibt er aber so auch eine Form vor,
der etwa Liang Qichao 1920 und Qian Mu 1937 in ihren Monographien zur
qingzeitlichen Gelehrsamkeit folgen. Wilson, dessen Arbeit sich der Gattung solcher

Sammlungen von Biographien widmet, sieht den Ursprung dieser Form als Mittel
der intellektuellen Schulbildung und Auseinandersetzung in Huang Zongxis Ming
Ru Xue An m üfl Ig (Wilson 1995, 184-196, zu Jiang Fan 193).

Elman schreibt, Jiang Fan habe sich auf eine Sammlung von elf Biographien
gestützt, die Qian Daxin || ~X Bff (1728-1804) zuvor veröffentlicht habe und in
welcher Gu Yanwu und Huang Zongxi ebenfalls nicht berücksichtigt wurden (Elman

1984, 75). Leider schreibt Elman nicht, auf welche Titel Qian Daxins er sich

bezieht und eine entsprechende Anfrage meinerseits blieb leider auch unbeantwortet.

Ob und in welchem Mass der ursprüngliche Verzicht auf die Biographien Gus

und Huangs in Beziehung zu Qian Daxins Veröffentlichung steht, muss an dieser

Stelle leider unbeantwortet bleiben.



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 419

Dieser Sachverhalt, ebenso wie der Titel des Werkes,9 sind Hinweise

darauf, dass Jiang Fan nicht an einer tour d'horizon der frühqingzeitlichen
Gelehrsamkeit interessiert war, sondern bloss an seiner eigenen
Lehrtradition. Er war daran interessiert, die hànxué zu beschreiben, als welche

er die Exegese der Klassiker durch Hinzuziehung hanzeitlicher Quellen
und Methoden verstand. So beginnt sein Buch mit den beiden frühesten

Exponenten der hànxué, Yan Ruoqu Hf] jg f$. (1636-1704) und Hu Wei tB

ri (1633-1714). Elman schreibt, Jiang "went further than most when he

asserted that the acceptance of Yen's proofs and conclusions concerning
the Old Text Documents was one of the requirements for consideration as

Han-Learning scholarship." (Elman 1984, 68).

Zhou Yutong und seine Ausgabe von Jiangs Werk

Das Hànxué Shlchéng Jì erlebte mehrere Neuauflagen und überarbeitete

Editionen. Nach Etablierung der Volksrepublik 1949 wurde das Buch bei

Shangwu Yinshu Guan j§jj Jg ÉP H || herausgebracht. Diese Ausgabe wurde

von Zhou Yutong JH ^ |Ï5] editiert und annotiert. Leider ist es dem

Autoren des vorliegenden Aufsatz nicht möglich, ein genaues Publikations-
datom festzumachen. Mir liegen zwei von Inhalt und Layout vollkommen
identische Exemplare der Ausgabe Zhou Yutongs vor, deren eine in Hongkong

1964 herauskam. Die andere Ausgabe lässt sich nicht datieren, so

dass ich davon ausgehe, dass auch sie zu Beginn der sechziger Jahre in der

Volksrepublik erschienen ist. Es fehlt darin das Nachwort Jiang Fans ebenso

wie das Vorwort Ruan Yuans, welche beide in der Ausgabe von 1983,

die von Zhonghua Shuju cf3 ^ Ir M herausgegeben wurde, wieder enthalten

sind.
Verantwortlich für diese Ausgaben zeichnet Zhou Yutong. Sein Name

erscheint neben dem Schriftzug Hànxué Shlchéng Jì auf dem Titelblatt, wo

9 Yang Xiangkui schreibt, Gong Zizhen SS g ï# (1792-1841) habe den Vorschlag

gemacht, den Titel der Werkes in Guóchào Jîngxué Shlchéng Jì Hg #] II 'P SP ^
IS (Aufzeichnungen über die qingzeitlichen Lehrtraditionen der Klassikerstudien)

zu ändern, was Jiang aber ablehnte (Yang Xiangkui 1994, 308; für eine Kopie des

Briefes vgl. ebd. 342). Elman hält die Publikation des späteren Werkes Sòngxué

Yuänyuän Ji für eine Konzession an Gong Zizhen (Elman 1984, 110).



420 MARC WINTER

der Name Jiang Fans nicht mehr erscheint. Zhou ist es auch, der den Text
mit ausführlichen Anmerkungen versieht und dessen ausführliches Vorwort
dem Text vorangestellt ist. Die Anmerkungen zu Jiang Fans Text beziehen
sich nach meiner Beobachtung ausschliesslich auf Realia wie Buchtitel, von
Jiang genannte Personen, die Umrechnung von Jahreszahlen oder
Erklärungen zu erwähnten historischen Ereignissen oder Anspielungen. Sie sind
sehr informativ und tragen entscheidend zum Textverständnis bei.

Der wichtigste Unterschied zwischen der Sammlung von Biographien,
wie Jiang sie verfasste und derjenigen, deren Vorwort Gegenstand der

vorliegenden Betrachtungen ist, liegt in der Anzahl der Biographien. Zhou
Yutongs Ausgabe enthält wesentlich weniger Biographien, nämlich nur 20,
gegenüber den 56 der ursprünglichen Ausgabe. Auch sind manche der
erhaltenen Biographien gekürzt, so ist etwa in der Biographie Dai Zhens
JÜ4 ff der Abschnitt über die Methode und Arbeitstechnik Dai Zhens
gekürzt und der ursprüngliche Text wurde in die Fussnote verlegt (Zhou
1964, 330-331). Eine Begründung der Auswahl wird nicht gegeben.

Zhou Yutong war ein bekannter Forscher zur Geistesgeschichte
Chinas und arbeitete vornehmlich zu Klassikerstudien. Er studierte ab 1916

an der Universität Beijing Gaodeng Shifan Xuexiao ^ # grp fe "P fx • Ab
1921 arbeitete er als Editor beim Verlag Shangwu Yinshu Guan in
Shanghai und Herausgeber der pädagogischen Zeitschrift Jiàoyù Zazhi f%

W$f Eî>- Ab 1932 war er Professor an der Universität Anhui, der Universität

Jinan und der Fudan-Universität Shanghai. Gleichzeitig arbeitete er als

Editor und Herausgeber bei Kaiming Shudian HJ HI§ =f| j£ in Shanghai.
Nach 1949 wurde Zhou Vorsteher der Fakultät für Geschichte an der
Fudan-Universität, Vizevorsitzender der Shanghaier Akademie der
Sozialwissenschaften und Abgeordneter im Dritten Nationalen Volkskongress.
(Cihäi 1989, 227).

Zhou schrieb einige Werke im Zusammenhang mit der Erforschung
der Klassiker. So stammen die folgenden Werke aus seiner Feder: Jing Jin
Gü Wén Xué S^^ Jf (Alt- und Neutextlehre der Klassiker), bei
Shangwu Yinshu Guan erschienen, Qûn Jing Gàilûn f¥ M. HiE Im (Generelle
Diskussion der verschiedenen Klassiker) (beide in den gesammelten Werken

enthalten), ebenfalls bei Shangwu Yinshu Guan erschienen, und Jingxue

Lishi #M -"p Jg $_ (Geschichte der Klassikerexegese). Er setzte sich
auch mit den Lehrtraditionen der Songzeit und der Hanzeit auseinander
und verfasste hierzu Zhü XI-fc ÎÏ ([Leben und Werk des Philosophen] Zhu



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 421

Xi), 1931 erschienen bei Shangwu Yinshu Guan, sowie Hànxué yü Sòngxué

rü H |Ö.5^ p (Hanzeitliche Lehrtradition und Songzeitliche Lehrtradition),
von 1933, die ebenfalls beide in den gesammelten Werken zur
Klassikergelehrsamkeit erscheinen sind. Dort sind ausserdem Studien zu den
Apokryphen Wëi Shü £$ H, zur qingzeitlichen Gelehrsamkeit sowie zu einer
Reihe von Einzelthemen gesammelt, zu denen sich Zhou in der Form von
kürzeren Aufsätzen geäussert hat (vgl. Zhu Weizheng 1983, 1-7).

Zusammenfassung und Beurteilung des Vorworts

Das Vorwort ist in zwei grosse Abschnitte gegliedert, deren erster mit
"[Die Begriffe] hànxué und sòngxué in der Geschichte der chinesischen
Gelehrsamkeit rp m |j| jftj Jg *f £ ± ß^j rff j m. r 5jc % J "
überschrieben ist. Der Titel des zweiten Abschnitts lässt sich übersetzen als

"Entstehung und Entwicklung der qingzeitlichen hànxué Viff^ r rÜH J Ê^J

Im ersten Abschnitt gibt Zhou die Ecksteine der chinesischen
Geistesgeschichte im Zusammenhang mit den konfuzianischen Klassikern wieder.
So schlägt er zu Beginn des ersten Abschnitts die folgende Periodisierung
der Geistesgeschichte Chinas vor:

Obschon die Kultur Chinas über fünftausend Jahre alt ist, lässt sich ihre

Entwicklung seit historischen Zeiten in drei grosse Phasen unterteilen: Die erste

Phase dauerte vom frühen Altertum bis zur C/iM«^M-Periode [770-476 v.Chr.;
meine Einfügung, M.W.] und der Zhan Guo-Zeit (drittes vorchristliches

Jahrhundert) [475-221 v.Chr.; meine Einfügung, M.W.]. Man kann sie als

diejenige Phase bezeichnen, in welcher die autochthone chinesische Kultur
entstand und sich entwickelte. Die zweite Phase dauerte von der Qindynastie bis

zum Ende der Mingdynastie (Mitte des 17. Jahrhunderts). Man kann sie als die

Phase bezeichnen, in der die Zivilisation Chinas mit derjenigen Indiens in

Kontakt stand und sich sanft, aber kontinuierlich veränderte. Die dritte Phase

dauert vom Ende der Mingdynastie bis heute, man kann diese als die Phase

bezeichnen, in welcher die Zivilisation Chinas mit der des Westens in Kontakt

steht und sich abrupt und heftig verändert.

Dies ist lediglich eine äusserst grobe Einteilung der Kultur. Nimmt man die

Unterteilung gemäss der Entwicklung der Gelehrsamkeit selbst vor, so lassen



422 MARC WINTER

sich acht Phasen unterscheiden. Die erste dauerte vom frühen Altertum bis in

die Chunqiu-Periode vor der Zeit Laozis und Konfuzius' (Beginn des achten

vorchristlichen Jahrhunderts). Man kann sie als die Embryonalphase der

Gelehrsamkeit bezeichnen. Die zweite Phase, die von der Zeit nach Laozi und

Konfuzius bis in die Zeit, da Qin die Sechs Lehensstaaten einte, dauerte (zu

Beginn des dritten vorchristlichen Jahrhunderts), kann man die Zeit der

argumentativen Disputation verschiedener [philosophischer] Meister nennen.

Die Handynastie stellt selbst die dritte Phase dar (Anfang drittes vorchristliches

Jahrhundert bis Anfang drittes Jahrhundert), dies ist die Phase, in welcher einzig
der Konfuzianismus Wertschätzung erfuhr. Die Wei- und Jindynastie bilden die

vierte Phase (Anfang 3. Jhd. bis Anfang 5. Jhd.), in welcher der Daoismus

wieder erblühte. Die fünfte Phase dauerte von den Nördlichen und Südlichen

Dynastien, über die Sui- bis zur Tangdynastie (Mitte des zehnten Jahrhunderts).

Man kann sie als die Hochblüte des Buddhismus bezeichnen. Die sechste Phase,

welche von der Songzeit bis zum Ende der Mingdynastie dauerte (Mitte des

siebzehnten Jahrhunderts) kann man diejenige Phase nennen, in welcher sich

Konfuzianismus und Buddhismus vermischten. Die siebte Phase, welche der

mandschurischen Qingdynastie entspricht (Mitte des siebzehnten Jahrhunderts

bis zum Ende des neunzehnten Jahrhunderts), lässt sich als die Phase des

Wiedererblühens der alten Lehrtradition (gùxué ^j P) bezeichnen. Die achte

Phase, welche vom Ende der Qingdynastie bis jetzt dauert (Beginn des

zwanzigsten Jahrhunderts) kann man als die Phase bezeichnen, in welcher die

aus dem Westen kommende Lehre allmählich zur Blüte gelangte. Die Einteilung
in diese acht Hauptphasen erfolgt allerdings lediglich, um die Erforschung und

Erklärung der Geschichte zu vereinfachen; in Wirklichkeit beinhaltet eine jede
Phase stets auch die Nachwirkungen der vorhergegangenen Epoche und die

Vorahnung der nachfolgenden. Selbstverständlich können die vorgenommenen
Einteilungen nicht als absolut gelten, dies sollten wir beim Studium der

Geistesgeschichte und Gelehrsamkeit stets im Bewusstsein bewahren. "

Dieses Zitat gibt einen guten Eindruck des argumentativen Stils Zhou
Yutongs. Er gibt keine Belege für seine Aussagen an, er begründet seine

Einteilung der Geschichte nicht und grenzt sie nicht gegen andere

Periodisierungsversuche ab. Indem er sogar selber zwei unterschiedliche
Periodisierungen vorschlägt, erscheinen seine Argumente willkürlich und
in keiner Weise zwingend.



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 423

Von der oben zitierten Periodisierung ausgehend streift Zhou durch
die Geistesgeschichte Chinas, wobei er bloss auf die konfuzianisch
dominierten Epochen näher eingeht, also auf die Hanzeit, die Songzeit und
die Qingzeit. In der Hanzeit erklärt er die Umstände der Neutext-/Alttext-
Kontroverse, das System der 14 beamteten bóshì-Ge\ehrten (fif jr
"umfassend Gelehrten") und die Synthese der Neutext- und Alttext-Auffassung
bei Zheng Xuan f||$ ~f£, zu Ende der Hanzeit. Er geht allerdings nicht auf
die tatsächlichen Leistungen Zhengs ein oder gibt gar Beispiele, es bleibt
bei einer schlagwortartigen Erwähnung von Standardaussagen.

Dasselbe trifft für die Beschreibung der Zeit zwischen dem Ende der
Han- und dem der Tangzeit zu, eine Periode, in welcher phonetische
Wörterbücher geschaffen wurden, in welcher Lu Deming ü fêg Bft seine

epochale Glossensammlung Jing Diän Shi Wen ,|M Ä W X schrieb und in
der mit Han Yu |$ jgr das erneute Erstarken der konfuzianischen Tradition
begann. All dies lässt er nämlich unerwähnt, stattdessen macht er für die

neue Strömung des Konfuzianismus den Einfluss der indischen Kultur
verantwortlich und schreibt:

Von der Wei-Jinzeit bis hin zur Sui- und Tangdynastie (Anfang drittes

Jahrhundert bis Mitte des zehnten Jahrhunderts) liess ein Teil der Denker entweder

die daoistische Lehre wieder erblühen, oder sie Hessen sich von buddhistischem

Gedankengut beeinflussen, während die sogenannten orthodoxen Gelehrten der

Erforschung der Klassiker die Erklärungen der Alttextschule weiter entwickelten

und sich grundsätzlich der exegetischen Arbeit der Bedeutungen widmeten, ohne

neue Entwicklungen oder Fortschritte zu bringen. Was nun die Neutextschule

anbetrifft, so wurde sie zusammen mit ihren Klassikern während der Unruhen

der Regierungsperiode Yongjia der Jindynastie (311 n. Chr.) verbrannt und

zerstört. Daher kann man in dieser langen Zeit tatsächlich davon sprechen, dass

die konfuzianische Lehre zerfiel.

Das, was die indische Kultur China gab, beschränkt sich nicht, wie allgemein

angenommen wird, nur auf die Religion. Ausser der Religion hatte sie auch in

den Bereichen Literatur, Architektur, Bildhauerei, Malerei, Musik, Drama usw.

einen offensichtlichen und grossartigen Einfluss. Um so mehr im Bereich des

Denkens, wo sie der "Schule der sòngxué" neue Anregungen und neue Themen

gab. Die Schulrichtung der sòngxué entstand zum einen als Reaktion auf die

späte Strömung der xungü xué, zum anderen wurde sie wirklich durch die

Ontologie (penti Jç. ff) des Buddhismus hervorgebracht. Obwohl sich die Mei-



424 MARC WINTER

ster der sòngxué oberflächlich als Erben des vereinigten Wegs von Konfuzius

und Menzius bezeichnen, ist doch der Gegenstand ihrer intensiven Beschäftigung

nicht die engagierte Rettung der Gesellschaft, sondern die rationale

ontologische Reflexion. Vergleichen wir die Meister der sòngxué mit Konfuzius,

so wird eines offensichtlich: Konfuzius hatte eine starke Tendenz zur Beschäftigung

mit Ethik, der Gesellschaft und freundschaftlichen Gefühlen, während die

Meister der sòngxué eine starke Tendenz zur Beschäftigung mit Philosophie,
dem Individuum und der Ratio hatten. Treten wir einen Schritt zurück und

anerkennen, dass sie zwar Konfuzianer sind, so sind sie aber doch als vom
Buddhismus beeinflusste "Neokonfuzianer" bestimmt nicht die Erben des

ursprünglichen Konfuzianismus des Konfuzius.

Nachdem Zhou die Zeit zwischen Ende Han und der Song nur mit den
zitierten kurzen Worten beschreibt, geht er bei der Beschreibung der

songzeitlichen Gelehrsamkeit im Stile Zhu Xis 7^ m und Lu Jiuyuans ßj? fi
r^ etwas mehr ins Detail und zeigt Unterschiede innerhalb des songzeitlichen

Neokonfuzianismus auf, erwähnt Schulrichtongen und zeichnet

sogar die argumentativen Standpunkt nach:

Die sòngxué begann sich erst zur Zeit der Südlichen Songdynastie als solche zu

bilden, damals gab es zwei grosse Schulrichtongen. Die eine war die Schule der

Induktion (guinà pài §§ fifa ffi), die andere die Schule der Deduktion (yänyi pài
?H H ffi). Ausser diesen beiden gab es noch die Schule der Kritik (piping pài Jtfc

WìlfQ- Was allgemein als sòngxué bezeichnet wird, beinhaltet oft nicht nur diese

Schulrichtungen. Bei diesen Schulrichtungen ist nicht nur der methodische

Ansatz unterschiedlich, sondern der gesamte theoretische Standpunkt ist

verschieden.

Zhu Xi ist der beispielhafte Vertreter der Schule der Induktion, Lu Jiuyuan

derjenige der Schule der Deduktion. Die Ontologie, die Theorie der menschlichen

Natur sowie der methodische Ansatz innerhalb dieser beiden philosophischen

Richtungen ist unterschiedlich. Zur Ontologie: Zhu Xi vertritt die Meinung der

"Theorie des separaten Ursprungs von qi und lì" (lì qì èr yuan lùn g H, ZL 7C

|f). Wenn wir diese für einmal mit philosophischen Fachtermini der Neuzeit

vergleichen, so kann man sagen, dass gemäss der "Theorie des separaten

Ursprungs" hinter allen Erscheinungen die Existenz der beiden sogenannten

Kräfte 11 und qi steht. Lu Jiuyuan vertritt die Meinung der "Theorie, wonach

das Bewusstsein das qi darstellt" (xlnji li lùn >\j 1PÜ |#). Wenn wir diese für



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 425

einmal mit philosophischen Fachtermini der Neuzeit vergleichen, so kann man

sie als "Idealismus" bezeichnen, da sie annimmt, dass alle Erscheinungen durch

das Bewusstsein hervorgebracht werden, und dass getrennt vom Bewusstsein

keine Erscheinung die Möglichkeit einer Existenz hat.

Zur Theorie der Natur des Menschen: Zhu Xi vertritt mit seiner "Theorie des

separaten Ursprungs" die Meinung, dass sich die menschliche Natur aufteilen

lässt in die "ursprüngliche Natur" (bënrân zhi xing 2fc $£ ;£. f£) und die "Natur

gemäss der Substanz des qi" (qi zhi zhi xing Uff £14). Lu Jiuyuan vertritt die

"Theorie eines Ursprungs", wonach die Ausdrücke "Natur" (xing |©,
"Gefühl" (qing jpf) und Talent (cài ~3r~) nicht mehr sind als verschiedene Bezeichnungen

ein- und desselben.

Zur Theorie des methodischen Ansatzes: Zhu Xi vertritt die Induktion und die

allmähliche Erkenntnis durch Kultivierung des Selbst, er vertritt die Meinung
des "von aussen nach innen", was heisst, die Materie forme das Bewusstsein

und die Wahrheit die Erkenntnis. Lu Jiuyuan vertritt die Deduktion und die

plötzliche Erleuchtung, er vertritt die Meinung des "von innen nach aussen",

was bedeutet, dass das Bewusstsein die Materie forme und die Erkenntnis die

Wahrheit. Für gewöhnlich bezeichnet man die von Zhu vertretene Richtung als

"Lehre der Frage nach dem Rechten Weg" (dào wèn xué ^fa)W) und die von

Lu vertretene als "Verehrung der Tugend" (zun dé xing Httfj'lï). dies aufgrund

der obengenannten Gründe. Der Widerstreit dieser beiden Schulrichtungen ist

am offensichtlichsten am "Treffen am Gänseweiher" ($|äi£#) zu
beobachten10.

10 Hierzu die Originalanmerkung Zhous: "Im zweiten Jahr der Regierungsperiode

Chunxi des Xiaozong-Kaisers der Songzeit (1175 n. Chr.) wurde durch Lü Zu-

qian g fll |§, der die beiden divergierenden Schulen von Zhu Xi und Lu Jiuyuan

dazu bringen wollte, sich wieder zu vereinen, ein Treffen im Kloster beim Gänseweiher

i§ $] ^p von Xinzhou {§ jH«| vereinbart zwischen Zhu Xi und Lu Jiuyuan

sowie seinem Bruder Lu Jiuling |£ fi j§£ und Liu Qingzhi ffij tn£.- In einem von

Lu Jiuling darauf verfassten Gedicht stehen Sätze wie: "tauschten sich im Altertum

die Weisen gegenseitig aus, so ging es nur um ihre Sinne; die Gefühle von

uns Spätergeborenen über Kommentare und Tradierungen sind verstockt und

verharzt." In einem Erwiderungsgedicht von Lu Jiuyuan stehen Sätze wie: "Wenn

man versucht, eine Sache zu vereinfachen, macht man es letzten Endes kompliziert,

so dass das Unterfangen sich verästelt und eine Konkurrenz auf Leben und



426 MARC WINTER

Nach der Blüte der songzeitlichen Gelehrsamkeit erwähnt Zhou auch die

Weiterentwicklung der Schulrichtung Lu Jiuyuans durch Wang Yangming
iE ßü BM und äussert sich hier höchst parteiisch, also nicht mit der Distanz
eines Forschers. Gleichzeitig bleibt er dabei, seine Aussagen nicht
auszuführen, so dass sie Schlagworte bleiben:

Zum Ende der Mingzeit war nicht nur die Erforschung der Klassiker sehr stark

dezimiert, auch die [Entwicklung der] Gedanken hatte keine Perspektive.
Normale Gelehrte waren praktisch alle korrupte Konfuzianer, oder sonst waren sie

verrückte Gelehrte. Die Gelehrsamkeit hatte zum Ende der Mingdynastie einen

Punkt erreicht, an dem sie nicht mehr ohne Veränderung auskam.

Damit schliesst Zhou seine Beschreibung der chinesischen Gelehrsamkeit

vor Beginn der Qingzeit und geht über zu einer differenzierteren Analyse
der qingzeitlichen Schulen und Strömungen innerhalb des Konfuzianismus,
welche den zweiten Teil des Vorworts darstellt.

Dieser Teil ist länger und in ihm wird ausführlicher argumentiert.
Zhou geht differenzierter auf die Entwicklung der einzelnen Schulen ein
und gibt zum Teil auch Belege für die darin gemachten Behauptungen.
Zunächst stellt er auch hier eine Periodisierung voran:

So ist die Ansicht Liang Qichaos i? ^ HS, dass man die erste als "Phase des

ersten Spriessens" (qi meng qi !£!!$]), die zweite als "Phase des vollen Er-

blühens" (quân shèng qi it^M) und die dritte als "Phase der Umwandlung"
(tuìbiàn qi ££ fg $}) bezeichnen kann. Die Phase des ersten Spriessens

entspricht ungefähr den drei Regierungsperioden Shunzhi, Kangxi und Yongzheng

(Mitte 17. Jhd. - Mitte 18. Jhd.). Während dieser Zeit entstanden alle

Schulrichtungen, bedeutende Lehrer traten in grosser Anzahl hervor und obschon

Standpunkte wie auch Verdienste jedes Einzelnen unterschiedlich waren, so

waren sie sich doch vollkommen einig in ihrer Auffassung zur spätming-

zeitlichen Lehre Wang Yangmings, welche sie ablehnten oder verbessern

Tod entsteht." Als Zhu Xi diese Gedichte sah, war er nicht erfreut darüber. Am

darauffolgenden Tag wollten sie gegenseitig erneut die Probleme besprechen,

konnten aber ihre Ansichten nicht vereinen und gingen [unverrichteter Dinge]
auseinander."



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì All

wollten, sowie im Willen, sich auf dem Weg einer schlichten [Gelehrsamkeit] zu

bewegen. Man kann sagen, dass dies die Ablehnung der mingzeitlichen
Gelehrsamkeit ist und die Hinwendung zur han- und songzeitlichen. Die Phase

des vollen Erblühens entspricht etwa den beiden Regierungsperioden Qianlong
und Jiaqing (Mitte 18. Jhd. - erste Hälfte 19. Jhd.). Während dieser Zeit
entwickelte sich besonders jene Schulrichtung, deren Gründerahn Gu Yanwu || jfë

j£ war, und sie etablierte sich als orthodoxe Schule. Forschungsgegenstand dieser

Schulrichtung waren hauptsächlich die Klassiker, aber daneben wurden auch

die Dynastiegeschichten, die Philosophen, die literarischen Schriften, Chronologie,

musikologische Forschung und Geographie bearbeitet; als Forschungsmethode

wurde speziell die Text- und Quellenkritik eingesetzt. Man kann sagen,

in dieser Zeit fand eine Abkehr von der sòngxué statt und eine Rückkehr zur
Gelehrsamkeit der Östlichen Hanzeit. Die Phase der Umwandlung entspricht

etwa den vier Regierungperioden Daoguang, Xiangfeng, Tongzhi und Guangxu

(Erste Hälfte 19. Jhd. - Anfang 20 Jhd.). Während dieser Zeit verwandelte sich

die Alttextforschung im Stile der Östlichen Hanzeit über die Klassiker zur
Neutextlehre der Westlichen Hanzeit. Die kritisch geprüfte Glossierung von

Realia entwickelte sich zur Entfaltung der subtilen Worte, die den grossen Sinn

ausdrücken, und die deduktive Kommentierung und Annotierung der klassischen

Schriften veränderte sich zur Suche nach den Idealen von Konfuzius und

Menzius. Man kann dies bezeichnen als die Abkehr von der [Gelehrsamkeit der]
Östlichen Hanzeit und die Hinwendung zur Westlichen Hanzeit, mit allmählicher

Ausdehnung bis in die Vorqinzeit.

Danach geht er auf die einzelnen Schulen der jeweiligen Zeit ein,
charakterisiert sie in der bekannt knappen Weise und erwähnt sogar gewisse
repräsentative Werke:

Die Gelehrsamkeit während der Phase des ersten Spriessens lässt sich in drei

Schulen einteilen, abhängig von der Heftigkeit ihrer ablehnenden Haltung

gegenüber der Lehre Wang Yangmings. Die erste Schule kann man die

"Revisionisten der Lehre Wangs" nennen. Ihr Gründerahn war Huang Zongxi, und

sie hatte eine Vorliebe für die Geschichtsforschung. Sie setzte die Schultradition

von Liu Zongzhou §ij ^ jW] fort und setzte sich gleichzeitig auch stark für die

Erhaltung spätmingzeitlicher Schriftstücke ein. Hier hatte die "Schule aus Ost-

Zhejiang (#/niî'll?/ft)" ihren Ursprung. Die zweite Schule kann man die "Schule

der Opposition zu Wangs Lehren" nennen. Ihr Gründerahn war Gu Yanwu H



428 MARC WINTER

j& J£, und sie hatte eine Vorliebe für die Erforschung der Klassiker. Er stemmte

seine ganze Kraft gegen den noch immer beachteten Slogan Wang [Yangmings]

"Schenkt den Bündeln von Schriftrollen keine Beachtung, sprecht frei
assoziativ und ohne Belege" und hielt dagegen: "Ohne Studien der Klassiker

keine Erforschung des Prinzips (lixue)]" Zur jener Zeit verfasste Yan Ruoqu Hfl

jjjff 1$ das Gûwén Shàng Shü Shûzhèng ptf ~$r\ jéj H ifa tu (Subkommentar und

Textbelege zum Shàng Shü in der Alttexttradition), in welchem echte und

gefälschte Teile des Jinzeitlichen Shàng Shü untersucht werden; Hu Wei $] rl
verfasste das Yi Tu Ming Biàn H H B£j M (Erhellende Diskussion der

Diagramme zum Yi Jing), das eine Bewegung einleitete, welche die songzeitlichen

Theorien zum Yi Jing ablehnte. [...]. Die [spätere] orthodoxe Schulrichtung aus

der Phase des vollen Erblühens nahm hier ihren Anfang. Die dritte Schule kann

man als die "am weitesten links stehende Schulrichtung der qlngxué" bezeichnen.

Der sie begründende Lehrer war Yan Yuan fpj jt, und sie hatte die

Besonderheit, das reale Wissen (shixué ff H zu propagieren. Sie lehnte nicht

nur Wangs Lehren ab, sondern sämtliche spekulativen Studien (xuânxué ül)
und auch Text- und Quellenkritik. Sie war der Meinung, man müsse sich

abwenden von leeren Gedanken und Büchern und die wahren Lehren im täglichen

Leben suchen. Dieser Schule gelten schmerzliche Erfahrungen als

verehrungswürdig, sie setzte sich einzig bei Li Gong ^ j$jj und Wang Yuan iE W-

fort und verschwand dann. In der Phase des vollen Erblühens gibt es keine

[weitere] Manifestation dieser Schule. Wenn wir diese drei Schulen gemäss ihrer

territorialen Verteilung unterscheiden, so ist die Schule von Yan und Li die

nördliche Schule und die Schulen von Huang und Gu sind die südlichen. Neben

diesen gab es noch Wang Fuzhi 3E. 3k £., welcher Huang und Gu nahe stand,

dessen scholastische Leistungen die ihren aber nicht erreichte, [...].

Der Autor beachtet neben der Entwicklung der Gelehrsamkeit auch

diejenige des politischen Umfelds, innerhalb dessen die Gelehrsamkeit
schliesslich steht. Doch auch wenn die Beschreibungen deutlicher ausfallen
als im ersten Teil, so verfällt er doch immer wieder der Tendenz,
Schlagworte zu gebrauchen:

Denn von der Regierungszeit des Kangxi-Kaisers bis zu der des Qianlong-
Kaisers setzte der Qinghof eine Politik der gleichzeitigen Härte und Milde
durch. Die harte Politik galt für Fälle im Zusammenhang mit Schriftzeichen,

darunter etwa die Fälle von Zhuang Tinglong H± 5i II, Dai Mingshi J|£ ^, iti;,



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 429

Cha Siting fig, Lü Liuliang gf ^, Hu Zhongzao ^ cfJ ü und Wang

Xihou zE ü fÜ und weitere Fälle, die alle äusserst grausam waren. Die milde

Politik galt für die Editionsarbeit an der Ming Shi Ejg $ (Offiziellen
Dynastiegeschichte der Ming), die Sonderprüfung11, das Zusammenstellen von
enzyklopädischen Werken leishü ||* und die Eröffnung des Amtes für das Sì Kù Quân

Shû |Z3 0.^Ü (Gesammelte Schriften der Vier Schatzkammern).

Der eben zitierte Abschnitt bleibt Lesern, die nicht mit den einzelnen
Fällen vertraut sind, verschlossen, weil die jeweiligen Fälle von Grausamkeit

nicht näher erörtert werden. Dabei hat es sich um Gelehrte gehandelt,
welche scheinbar unbegründet der verborgenen Kritik an den herrschenden
Mandschus verdächtigt wurden und die alle exekutiert wurden.12 Indem
Zhou die Fälle nicht erörtert, perpetoiert er lediglich die stereotype Kritik
gegen die Mandschus der vergangenen drei Jahrhunderte.

Der Autor fährt fort, Namen bekannter Gelehrter zu nennen, wenn er
auch keine repräsentativen Werke nennt und so auch hier die gewünschte
Tiefe vermissen lässt. Erst in der letzten beschriebenen Phase der
Gelehrsamkeit, in der sog. "Phase der Umwandlung", welche in Jiang Fans Buch
selber nicht mehr besprochen wird, werden die Ausführungen Zhous

11 Mit "Sonderprüfung" ist die sog. bóxué hóngrù ff fi% fff oder ffH $§ fif, auch

bóxué hóngci ff fï fü |f, ff fï fa P, bzw. ff fl $% fl] genannte Prüfung
gemeint. Das war eine in unregelmässigen Abständen im Palast abgehaltene

ausserordentliche Prüfung für begabte Gelehrte, denen auf dem herkömmlichen Weg

der Prüfungen kein Erfolg beschieden war oder zur Auswahl von Gelehrten für
eine spezielle Aufgabe. Die Prüfung wurde zur Tangzeit, im Jahre 732, erstmals

durchgeführt, während der Qingzeit gab es zwei solcher Prüfungen, nämlich unter

dem Kangxi-Kaiser 1679 und unter dem Qianlong-Kaiser 1736. Um an der

Sonderprüfung teilzunehmen, bedurfte es einer Empfehlung durch einen angesehenen

Gelehrten. An dieser Stelle bezieht sich der Autor auf die erste Prüfung 1679, bei

der Experten für die Kompilation der Ming Shi BJ $. (Offizielle Dynastiegeschichte

der Ming) gesucht wurden. An dieser Prüfung wurden 50 Leute ausgewählt

(vgl. Zhongwen Dà Cidian Nr. 2808.168-169 und 174 sowie Guy 1987, 20 und

27).

12 Für eine nähere Beurteilung der einzelnen Fälle vgl. (in der genannten Reihen¬

folge) Hummel 1943-1944, 205, 701, 22, 551, 602, 819.



430 MARC WINTER

konkreter. Hier zitiert er Werktitel und auch Gründe für den Einfluss
gewisser Gelehrter:

Der Grossmeister der Phase der Umwandlung war Zhuang Cunyu |± £f Jjä. Er

war ein Zeitgenosse von Dai Zhen, aber ihre Studienmethode war vollkommen
verschieden. Er verfasste das Buch Chün Qiü Zhëng Ci # %k. JE %$ (Korrekte

Ausdrücke des Frühlings- und Herbstklassikers), in welchem er nicht die

Erforschung der Glossierung von Realia betrieb, sondern sich mit der

Ausdeutung des grossen Sinns in subtilen Worten beschäftigte, weshalb man es

als erstes Werk der qingzeitlichen Neutextlehre bezeichnen kann. Aber er selbst

war auch kein reiner Neutext-Gelehrter, denn ausser diesem Werk schrieb er

noch Bücher über Alttext-Klassiker und -kommentare. Als es zu seinen Schülern

Liu Fenglu %\\ i|? % und Song Xiangfeng 5i5 Ü JH kam, konstituierte sich die

Neutextlehre allmählich. Herr Song fand Gefallen daran, falsche Schlüsse zu

ziehen und seine Gelehrsamkeit war nicht sehr tiefgehend. Herr Liu schliesslich

spezialisierte sich auf die nicht überlieferten Aussagen der Klassikerexegeten der

Frühen Hanzeit Dong Zhongshu ü ftf3 ff und Li Yu $ ^f. Er verfasste Bücher

wie das Chün Qiü Göngyang Jing Zhuàn Hé Shi Shìlì # fX fi- ^ |S i% f5J jj; fp
f#] (Erläuterungen von Beispielen in Klassiker und Kommentar des Frühlingsund

Herbstklassikers mit dem Göngyang-Kommentar von Herrn He [Xiuf), das

Göngyang Hé Shi Jiegü Jiän fi ^ föj J3: $f §É Ü (Anmerkungen und

Erklärungen von Wörtern im Göngyang durch Herrn He [Xiuf) oder das Zuö Shi

Chün Qiü Käozheng ?x. Ek # %X # It (Text- und Quellenkritik des Frühlingsund

Herbstklassikers in der Tradition Herrn Zuo [Qiumings]). Das Göngyang

Shìlì verwendet die text- und quellenkritische Methode der Schule von Wan und

es hat innerhalb der qingzeitlichen Neutext-Lehre eine sehr wichtige Stellung

inne. Daher schrieb Zhang Binglin, welcher der Alttext-Lehre anhing, darüber

auch: "[Ein Werk] der Kategorie der vergleichenden und kollationierenden
Studien, so will es weder weitläufig noch sophistisch sein, seine Aussagen gelehrt,

vermag es dem Leser Einsicht zu vermitteln." [Weil] Zhuang, Song und Liu alle

aus Changzhou in Jiangsu stammten und weil sie miteinander [entfernt]
verwandt waren, nannte man sie damals die "Schule aus Changzhou", um sie von
den drei Schulen aus Wu, Wan und Ost-Zhejiang zu unterschieden. Weil sie sich

ausschliesslich der Redaktion des Chün Qiü Göngyang Zhuàn # fX 'h ¥¦ iM

(Göngyang-Kommentar zum Frühlings- und Herbstklassiker) verschrieben, wurden

sie auch "Gongyang-Schule" genannt. Tatsächlich erlangten die Lehrmeinungen

dieser Schule allmählich das Gehör anderer Leute, so dass ihre Aus-



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 431

breitung nicht auf Changzhou beschränkt blieb. Die am Go/igya/zg-Kommentar

entwickelten Lehrmeinungen wurden auch auf alle andern Klassiker ausgeweitet

und beschränkten sich nicht auf den jiè gw-Kommentar [zum Göngyang] [# %k.

& ¥¦] M IE He Xius fnj f^. In der Fortsetzung von Zhuang und Liu, traten

Gong Zizhen, Wei Yuan §| ffî,, Shao Yichen g|5 Jg M und Dai Wang ic ü
hervor. Gong Zizhen war äusserst begabt, aber der Weg seiner Gelehrsamkeit

verlief sehr unordentlich. Er war der Sohn der Tochter Duan Yucais, daher

sprach [man bei ihm zuhause] oft von einem genauen Textstudium; er war aus

Zhejiang, so galt für ihn stets auch die Regel Zhang Xuechengs, wonach "die
Sechs Klassiker alle Geschichte" seien. In der Welt der Klassikerstudien musste

er selbst Verantwortung tragen, daher sprach er gerne über die Geographie des

Nordosten Chinas. Allerdings verwendete er häufig Beispiele des Göngyang-

Kommentars, um die Politik zu kritisieren, und das von ihm verfasste Liù Jing
Zhèng Ming 7^SIE ^ (Korrekte Bezeichnungen in den Sechs Klassikern) war
ein wichtiger Beitrag zur Neutext-Lehre. Wei Yuan war ein guter Freund Gong

[Zizhens] und auch in seiner Art, das Studium zu betreiben, war er diesem

ähnlich, da er sich nicht streng an die methodischen Regeln der Neutextschule hielt.

Er verfasste das SM Gü Wëi f# ~^ {jS& (Tiefgründigkeiten des Altertums im Buch

der Lieder), in welchem er den Kommentar [der Gebrüder] Mao sowie das

Grosse Vorwort und das Kleine Vorwort zum Shi Jing angreift und sich auf die

drei Überlieferungstraditionen aus Lu, Qi und Han spezialisierte. Er verfasste

ausserdem das Shü Gü Wêi Ü ^f f$[ (Tiefgründigkeiten des Altertums im Buch

der Urkunden), wo er sagt, dass nicht nur der Kommentar des Kong [Anguo JI
$z S] zum Gûwén Shàng Shü ^ ~% fèj * (Buch der Urkunden in der

Alttexttradition) eine Fälschung sei, worauf schon Yan Ruoqu hingewiesen hatte,
sondern dass auch das von Ma Rong H Ük und Zheng Xuan der Späteren Hanzeit

[überlieferte] Gûwén Shàng Shü nicht wirklich Kong Anguos Worte enthält. Zur
selben Zeit schrieb Shao Yichen das Li Jing Töng Lùn ff $f jg f§
(Durchgehende Diskussion aller Ritenklassiker), in welchem er die Meinung vertrat,

zur Musik habe es ursprünglich keinen Klassiker gegeben; und das siebzehnte

Kapitel des Yi Lt fH fff (Korrektes Verhalten und Riten) sei bestimmt kein

Fragment, dass aber die neununddreissig Kapitel des Gûwén Yi U ^J ~£ % tl
(Korrektes Verhalten und Riten in der Alttexttradition)13 allesamt gefälscht

13 Im chinesischen Text ist der erste Titel mit den üblicherweise für diesen Buchtitel

verwendeten Schriftzeichen fjj ff| wiedergegeben. Der Titel des zweiten Werks

verwendet eine Schreibvariante für yi: %&. Die beiden Schriftzeichen sind aus-



432 MARC WINTER

seien. Dai Wang dehnte die Lehren des Gongydng-Kommentars sogar so weit,

dass er damit das Lun Yü kommentierte. Dadurch erweiterte sich die Kategorie

der von der Neutextschule erforschten Bücher ständig: ausgehend vom Chün Qiü

über das Shi Jing, das Shü Jing, dann zu den Riten- und Musikklassikern bis hin

zara Lun Yü.

Nach Erwähnung dieser eher an der Klassikerexegese im Sinn einer

eigenen philosophischen Beschäftigung mit den Schriften Interessierten

geht Zhou dazu über, eine andere wichtige und für die Reputation
qingzeitlicher Gelehrsamkeit nicht wegzudenkende Schulrichtong zu
erwähnen. Auch hier nennt er gewisse Werkstitel:

Zu jener Zeit gab es eine Schulrichtung, die nicht die Neutextschule war, die

aber die Neutextschule unterstützte. Es waren dies die Gelehrten, welche die

Rekompilation verlorener Bücher betrieben. Die Lehre der Rekompilation ging

vom songzeitlichen Wang Yinglin üEJ?SlStaus. Die orthodoxe Schulrichtung der

Qingzeit setzte diese Methode ebenfalls häufig ein; das Gü Jing Jiè Göu Chén

lÉf W ft? $»J ìli (Lose Zusammenstellung der in Vergessenheit geratenen

Erklärungen alter Klassiker) von Yu Xiaoke ^ M % ist ein Beispiel hierfür.

Doch zu jener Zeit gab es auch einige Gelehrte, die sich auf die Quellenkritik
und Rekompilation der fragmentarisch überlieferten Theorien der bóshì-

Gelehrten der Früheren Hanzeit spezialisiert hatten, so gab es zum Shi Jing das

Qi Shi Yi Shi Xué f §Ifi;f (Die Lehrmeinung des Herrn Yi zur Qi-

Überlieferung des Buches des Lieder) von Ze Heshou x£ f| Sp, das San Jiä Shi

Yi Shuö Käo H %. f# ifi Iß # (Quellenkritik der fragmentarisch überlieferten

drei Überlieferungstraditionen des Buches der Lieder) von Chen Shouqi ßü ip
fë, das Qi Shi Ti Shi Xué Shûzhèng fflftf Jfà §g (Textbelege zur

tauschbar, daher werden in der Deutschen Übersetzung beide gleich wiedergegeben.

Der zweite Titel bezeichnet die während der Hanzeit in einer Wand des

ehemaligen Wohnhauses von Konfuzius entdeckte Alttextversion des Textes, die im

Gegensatz zum rekonstruierten Text nicht 17, sondern 39 Kapitel umfangt. Die

Aussage zum 17. Kapitel des Textes bezieht sich m.E. darauf, dass im hanzeitlichen

Katalog der Bücher von Liu Xiang §§ij fp] das 17. Kapitel keinen eigenen

Titel trägt, sondern lediglich den zweiten Teil des 16. Kapitel darstellt. (Vgl.
hierzu Loewe 1993, 236-238).



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 433

Lehrmeinung des Herrn Yi zur Qi-Überlieferung des Buches des Lieder) und das

Shi Sì Jiä Yiwen Käo f# |Z3 % S >Ç # (Quellenkritische Prüfung der

unterschiedlichen Texte der vier Überlieferungstraditionen des Buches der Lieder)

von Chen Qiaocong |5jfi ^g fifé, das Sä« /w SA/ lîw^n Shüzheng Ei W. I# H >C Sil

H (Textbelege zu den unterschiedlichen Texten der drei Überlieferungstraditionen

des Feng Dengfu Mikfä- Zum S«ö 7/ng gab es das Jinwen Shàng Shü

Jing Shuö Käo <%• x ioj § ,|1 Ift # (Quellenkritik der Aussagen des Buches der

Dokumente in der Neutext-Tradition) und das S/iàng SA« Ouyang Xiàhóu Yishuo

Käo jé] # UK |$J§ J f^ ja Iß # (Quellenkritik der fragmentarischen Aussagen des

Ouyang und des Xiahou zum Buch der Dokumente) des Chen Qiaocong und

andere.

Nach Erwähnung dieser Schulrichtong kommt der Autor zu den letzten

wichtigen Repräsentanten der Qingzeit, nämlich zu Wang Kaiyun £f|)|,
Pi Xirui j£ Ü ïfjç, Liao Ping 0 ^f und Kang Youwei 0 ^ M • Letzterem
widmet er eine relativ ausgiebige Besprechung, in welcher er auf die
einzelnen Werke dieses Denkers differenziert eingeht. Danach kommt er
zu Liang Qichao ^^ËfHï und damit zu Personen, deren Wirken nicht mehr
in die Kaiserzeit fällt. Schliesslich folgt unvermittelt der eingangs zitierte
Aufruf, sich der revolutionären Bewegung anzuschliessen, ehe Zhou in den

folgenden beiden Kapiteln des Vorworts zu einer Vorstellung Jiang Fans

und seines Buches kommt.
Auf diesen Teil des Vorworts wird, wie gesagt, nicht eingegangen.

Statt dessen möchte ich auf den eingangs erwähnten Aufsatz in den gesammelten

Werken Zhous zurückkommen.

Ein Vorläufer zum Vorwort?

Dieser Aufsatz gibt eine Antwort auf die Frage, weshalb die Traditionen
der Klassikerexegese der Han ein wenig beleuchtet wurden, diejenigen der
Zeit zwischen Wei-Jin und Tang kaum, dafür aber die songzeitliche
Gelehrsamkeit relativ differenziert. Der Grund ist m.E. nicht, dass Zhou
die qingzeitliche Gelehrsamkeit, welche Jiang Fan in seinem Buch
beschreibt, als Reaktion auf die songzeitliche Gelehrsamkeit versteht und
diese daher besonders differenziert vorstellt. Vielmehr ist aus dem
Vergleich mit dem Aufsatz "Hanxue yu Songxue" aus dem Jahr 1933 zu



434 MARC WINTER

ersehen, dass Zhou Yutong für das Vorwort keinen speziellen, auf die
Inhalte des Buches zugeschnittenen Text verfasste, sondern seinen alten
Text von 1933 rezyklierte. Beide Texte sind bis auf den ersten Abschnitt
identisch1, wenn auch kleinere stilistische Differenzen bestehen. Es scheint,
als habe Zhou den Text für die Neuausgabe als Vorwort stilistisch
überarbeitet, vielleicht wurde aber auch ein ursprünglich identischer Text von
den Editoren des Sammelbandes stilistisch überarbeitet.

Ich habe beide Texte parallel und vergleichend gelesen und dabei die

folgenden Unterschiede festgestellt:

Das sächliche Pronomen 'tä' ('es') wird im Vorwort durch das Schriftzeichen iftfj

wiedergegeben, im Sammelband hingegen durch das alternative Schriftzeichen

TÊT-

Für die deutsche Konjunktion 'auch' wird im Vorwort das chinesische Wort yi

jf verwendet, im Sammelband hingegen yé -ffL ¦

In einer grossen Zahl von Fällen werden im Vorwort Ausdrücke der

Schriftsprache verwendet, während im Sammelband an denselben Stellen stärker dem

mündlichen Ausdruck entnommene und in der Umgangssprache verwendete

Wörter eingesetzt werden.14

Neben diesen nur stilistischen Differenzen gibt es sachliche Unterschiede
im Text, wenn auch nur sehr wenige. Die meisten beziehen sich auf ein

ausgelassenes Wort15 oder verändertes Schriftzeichen16, an gewissen Stel-

14 Vorwort S. 4: "g*. KT g KT, 81* g 85*, 5|5* g 5f=*-" An der pa¬

rallelen Stelle im Aufsatz des Sammelbandes heisst es anstelle von zi jeweils zi shi

fjj JH. An mehreren Stellen wird die Negation ./ë/ ^ durch das umgangssprachliche

bù shi /p H ersetzt. Dasselbe ist zu beobachten mit wu ÄE und mèi yöu }yt

^f. Bei finalen Konstruktionen wird im Vorwort die Konstruktion yi... wéi (\>\

^ verwendet. In der Version des Sammelbandes wird das yi durch yòng ffi
ersetzt.

15 So wird in der Formulierung hànxué de bénshên fH f! ffy $ Jj- bei der Neuaus¬

gabe im Sammelband zweimal das de weggelassen (Vorwort S. 4).
16 So wird aus der Formulierung wénhuà de qìwèi ^CitffiM.^ des Vorwortes im

Sammelband qìwèi durch féngqì JH %, ersetzt (Vorwort S. 13). Aus wëidà f$. -fz

wird jùdà g ^ (S. 8), ebenso wird aus käozheng %H im Sammelband käoan %

& (S. 5).



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 435

len wird Text, der im Sammelband als Fliesstext erscheint, in die
Fussnoten transferiert, manche Veränderungen betreffen aber tatsächlich den
Sinn der Aussage:

Die Veränderungen im Zusammenhang mit der Reichseinigung werden im Vorwort

wie folgt beschrieben: "Von der Chunqiu-Periode und der Zhan Guo-Zeit,

in welcher viele Reiche gleichberechtigt nebeneinander standen bis zur Vereinigung

Chinas zur Qin- und Hanzeit folgte die Gelehrsamkeit der Entwicklung der

Politik und veränderte sich immens." (S. 5). Im Sammelband steht diese Stelle

mit der kleinen Veränderung, dass die Gelehrsamkeit der Entwicklung der

Wirtschaft und der Politik folge. Die Tatsache, dass in der Formulierung jingji
yü zhèngzhi M.ffî^k'iïkin von 1933 die ökonomische Entwicklung als Faktor

genannt ist, während diese im Vorwort der sechziger Jahre nicht mehr erwähnt

wird, kann in der Tat als eine Konzession an das mittlerweile sozialistische

China gesehen werden und an das darin herrschende Primat der Politik.

In der Charakterisierung der ersten beiden Phasen der Geschichte der
Gelehrsamkeit (in der Unterscheidung in acht Phasen) gibt es grössere Differenzen:

Während im Vorwort die erste Phase noch als "die Embryonalphase der

Gelehrsamkeit |l fifj jg *g K 9n B# $T (S. 2; Übers, der Passage vgl. oben)

bezeichnet wird, wurde diese 1933 noch wie folgt beschrieben: "Man kann sie

im Moment als mythologische Phase bezeichnen. Existenz oder Inexistenz sowie

der tatsächliche Zustand der damaligen Gelehrsamkeit lassen sich aufgrund der

noch nicht adäquaten Entwicklung von Archäologie und früher Geschichtsforschung

noch unmöglich beurteilen, ..."17 (S. 322). M.E. sind es womöglich

weniger die Fortschritte der chinesischen Archäologie in den vierziger und

fünfziger Jahren, welche zu einer Réévaluation der Phase vor der Zeit
Konfuzius' und Lao Zis führten, als vielmehr die durch den Marxismus geprägte

Auffassung, dass Geschichte sich linear und gemäss einem klaren Schema

entwickle.

Auch die zweite Phase, die etwa den Epochen Chun Qiu und Zhan Guo

entspricht, wird neu beurteilt. Heisst es im Aufsatz von 1933 noch: "Man kann

sie als die Phase bezeichnen, in welcher sich eigenständige (oder individuelle)

Gelehrsamkeit entwickelte oj fg ^ ^j, sg §g jg \gf gfj ", so wird im Vorwort das

in der Volksrepublik geläufige Ettikett verwendet: "Man kann sie die Zeit der

n ^wmmimmm.mmm^mm&mm^mmftiima,mmMi£



436 MARC WINTER

argumentativen Disputation verschiedener Meister nennen oJMMcÈT^Vlkfêï

In der Beurteilung des Konfuzius im Aufsatz von 1933 kommt ein Einschub vor,
welcher im Vorwort fehlt. Im Anschluss an den Satz "Er vertrat eine bestimmte

Auffassung zur Gesellschaft und er hatte seine Überzeugung zur Ethik, und

diese zusammen bildeten seine zur damaligen Zeit 'Weg' genannte Lehre (dào

iH)" folgt im Aufsatz der m.E. überflüssige Satz: "Obschon sein Weg nicht als

der von uns heute rezipierte gelten kann §| %i ffe (ft M ^f lb U II îï rft $c fP3 rfl

Wenn auch gewisse Unterschiede zwischen den beiden Texten aufgezeigt
werden konnten, so sind sie doch über weite Strecken identisch und die
Differenzen können sicherlich als quantité négligeable bezeichnet werden.
Es kann also m.E. davon ausgegangen werden, dass Zhou Yutong für sein
Nachwort lediglich den Aufsatz von 1933 erneut auflegte, mit einigen
kosmetischen Korrekturen versehen. Grundsätzlich ist hiergegen nur
einzuwenden, dass Zhou dies an keiner Stelle kenntlich macht.

Nun wurde aber oben auch die argumentative Linie des Aufsatzes

kritisiert, der schlagwortartig und undifferenziert keine wirkliche Einführung

ins Thema bietet, sondern lediglich die hinlänglich bekannten
Klischees bedient. Hier möchte ich in der Analyse noch einen Schritt
weitergehen und den Aufsatz/das Vorwort Zhou Yutongs mit einer
anderen, ungleich bekannteren Publikation vergleichen, nämlich der
Monographie Qîngdài Xuéshù Gàilùn Vjf iX H flj flï fra (Einfährung in die
Gelehrsamkeit der Qingdynastie) von Liang Qichao W.^M (1873-1929).

Zhou Yutong und Liang Qichao

Liang Qichaos Publikation aus dem Jahr 1920 wurde von verschiedener
Seite als ein Leichtgewicht der Gelehrsamkeit bezeichnet, und auch der
Autor selbst gibt zu, dass dieser kurze Abriss der Schulen qingzeitlicher
Gelehrsamkeit in grosser Hast (15 Tage) geschrieben wurde und es ihm
daher an analytischer Tiefe gebricht. Trotzdem hatte dieses Werk enormen
Einfluss und fand grosse Verbreitung. Durch die Publikation der von Hsü

vorgenommenen Übersetzung ist es seit 1959 auch im Westen ein



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 437

bekanntes und oft gelesenes Buch.18 Zhou Yutong war in seiner Jugend an
der Bewegung des Vierten Mai interessiert und er zitiert in seiner Studie

Liang mehrfach und beruft sich auch auf seine Einteilung der qingzeitlichen

Gelehrsamkeit in vier Phasen.19 Auch die Tatsache, dass der
indischen Kultur eine so zentrale Rolle in der Entwicklung der chinesischen
Kultur zugedacht wird, deutet auf den Einfluss Liangs hin.20 Im zweiten
Teil seines Vorwortes, der sich speziell mit der Klassikergelehrsamkeit der

Qingzeit auseinandersetzt, würde es daher nicht überraschen, gewisse von
Liang vertretene Standpunkte wiederzufinden. Bei einem Vergleich der
beiden ergab sich aber, dass ein deutlicher Einfluss des Werkes Liangs auf
Zhous Aufsatz von 1933 und das spätere Vorwort anzunehmen ist.
Zwischen beiden Schriftstücken waren eine erstaunliche Zahl von Parallelen zu
verzeichnen (bei Zhou werden die Seitenzahlen des Vorworts angegeben).

Zunächst betonen beide den epochemachenden Einfluss derselben
zwei Werke: des Gûwén Shàng Shü Shûzhèng ~^yCfaiW0iM (Subkom-

mentar und Textbelege zum Shàng Shü in der Alttexttradition) von Yan

Ruoqu Wi^M. und des Ti Tû Ming Biàn JP, H BJ f$ (Erhellende Diskussion

der Diagramme zum Yi Jing) von Hu Wei $\ }||. Gemäss J.C. Yangs
Biographie in Hummels Werk ist die hohe Wertschätzung des letzteren
Werkes ein von Liang Qichao geäusserter Standpunkt (vgl. Zhou S. 19;

Hummel 1943-1944, 336)2!.
Der Slogan "Zurückkehren zum Alten" (fägü fj| ^") wird bei Liang

unmittelbar zu Beginn der Arbeit zitiert, am Anfang des 2. Kapitels,
nachdem das erste Liangs Auffassung eines naturgesetzlichen Verlaufes

18 Vgl. das Vorwort Benjamin Schwartz' zur Übersetzung von Immanuel Hsü,

(Liang Ch'i-ch'ao 1959, XIII) sowie Liangs eigenes Vorwort (Liang 1959, 15;

Liang 1996, 2-3).

19 Bei Zhou sind es letztlich nur drei Phasen (vgl. oben), aber in diesem Punkt lässt

sich Liang Qichao mit Fug und Recht angreifen, teilt er die Gelehrsamkeit der

Qing doch tatsächlich auch nur in drei Phasen ein.

20 Bei Fang Keli wird Liang als Urheber des Gedankens eines Gegengewichts von

China und Indien gegenüber Europa identifiziert (Fang Keli 1994 S. 643).

21 Allerdings ist es auch eine Tatsache, dass Yan und Hu in der Darstellung Jiang

Fans selbst eine zentrale Rolle einnehmen, indem ihre Biographien die ersten des

Werkes überhaupt darstellen.



438 MARC WINTER

einer jeglichen geistigen Stömung beschreibt. Der Slogan kommt auch bei
Zhou zu Beginn des 2. Abschnitts, zu Beginn der Diskussion der Qingzeit.

Zhou beschreibt wie Liang als die grundsätzliche "bottom line" der

qingzeitlichen Lehre die Ablehnung Wang Yangmings (S. 16 Übers.),
Liang die Ablehnung der song- und mingzeitlichen lixue generell, speziell
aber derjenigen im Verständnis Wang Yangmings (Liang S. 4; Übers. Hsü:
23). In beiden Fällen wird die Lehre Wangs mit dem Slogan charakterisiert
"Schenkt den Bündeln von Schriftrollen keine Beachtung, sprecht frei
assoziativ und ohne Belege" (S. 18) (^* sfi H $p §£ M ^shù shû bù

guän, yóu tân wû gén (Zhou S. 19) Übers. Liang: "packing books away to
avoid reading and drift[ing] about conversing aimlessly" S. 22).

Das Konfliktpotential gegenüber Wang Yangmings Schule und die
Reaktion hierauf ist bei Zhou eine Paraphrase Liangs: Liang: "H ^f ü ^f-

•fl'" (Übers. Hsü: "Scholars were in the habit of 'packing books away to
avoid reading and drifted about conversing aimlessly'. [...]. Ku Yen-wu
and others rose to correct [the trend] with a forceful espousal of the theory
that 'without classical learning there can be no study of the philosophic
principle'" S. 22) Zhou: " ffe ft «§ ££* Sfc ' M^H iEMMW
ftt B Ü, ^ fl ' # M. H M M ^ '" (Zhou S. 19; Übers. : "Er [Gu Yanwu;
meine Einfügung, M.W.] stemmte seine ganze Kraft gegen den noch
immer beachteten Slogan Wang [Yangmings] 'Schenkt den Bündeln von
Schriftrollen keine Beachtung, sprecht frei assoziativ und ohne Belege' und
hielt dagegen: 'Ohne Studien der Klassiker keine Erforschung des

Prinzips'".

Als Bezeichnung für die auf Gu Yanwu zurückgehende Schulrichtong
prägt Liang den Ausdruck "orthodoxe Schulrichtung": " Hig, ;£, E3 j£$t
^" (Liang S. 4; Übers. Hsü: "These I call the orthodox school"). Bei
Zhou Yutong wird diese Bezeichnung bereits nicht mehr als Neubildung
verwendet: "[...] ilBm WÜi&ÄMIfl lil*Ift-ì/R#B!l&Sffij$
MïEfâiffî." (Zhou S. 17; Übers. "Während dieser Zeit entwickelte sich

besonders jene Schulrichtong, deren Gründerahn Gu Yanwu war, und sie

etablierte sich als orthodoxe Schule.")
Im Abschnitt zu Huang Zongxi üf ^ H gibt Liang einige Titel seiner

Werke an, zitiert aber nur aus einem Werk, dem Ming Yi Dai Fang Lu B£j

HfëfSÉI (Liang S. 17-18, Übers. Hsü: S. 37-38). Zhou Yutong zitiert



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 439

zwar Huang nirgends, gibt aber als einzigen Titel dieses Gelehrten eben

jenes Ming YiDài Fang Là an (Zhou S. 18).22
Der Übergang von der Gelehrsamkeit in der Tradition der Alttextschule

zu derjenigen in der Tradition der Neutextschule nach Ende der

Regierungsperiode Jiaqing (1736-1820) wird von beiden Autoren sowohl
auf Gründe innerhalb der Entwicklung der Gelehrsamkeit selbst als auch

auf Veränderungen des gesellschaftlichen Umfeldes zurückgeführt. Als
gesellschaftliche Gründe werden bei beiden in derselben Reihenfolge die
innere Schwäche des Qinghofes selbst, der Taiping-Aufstand sowie der

Opiumkrieg und der damit verbundene wachsende Einfluss der westlichen
Mächte ausgemacht (Zhou S. 22-23, Liang S. 71-72, Übers. Hsü: S. 84-
85).

Beide Autoren nennen Zhuang Cunyu als wichtigsten Vertreter dieser
Phase der Geistesgeschichte, wobei auch hier die Formulierung Zhous wie
eine tó/zwà-Paraphrase derjenigen Liangs wirkt. Zhou schreibt: " £& §| Sg

mmmmxîEm-w, ^m^mmmmiz, mmwm^mmm.
f|!." (Zhou S. 23; Übers.: "Der Grossmeister der Phase der Umwandlung
war Zhuang Cunyu. Er war ein Zeitgenosse von Dai Zhen, aber ihre
Stodienmethode war vollkommen verschieden. Er verfasste das Buch Chün

Qiü Zhëng Ci (Korrekte Ausdrücke des Frühlings- und Herbstklassikers), in
welchem er nicht die Erforschung der Glossierung von Realia betrieb,
sondern sich mit der Ausdeutung des grossen Sinns in subtilen Worten
beschäftigte.") Bei Liang heisst die parallele Passage: " ^f x H !=?• m i\
m&mmmnxmm, mm^t-mmmmm, ±m^m." (Liang

22 Dieses Werk war zum Zeitpunkt der Erstpublikation nicht sehr einflussreich, es

wurde aber während der Regierungszeit des Qianlong-Kaisers verboten und von

Liang Qichao als ein frühes Werk der Anti-Mandschu-Literatur verstanden und

als entsprechend wichtig bewertet (Hummel 1943-1944, 354). Der Titel des Werkes

ist schwer zu übersetzen. Der Begriff mingyi ist eine Anspielung auf das 36.

Hexagramm des lì Jing, das Legge wie folgt übersetzt: "Ming I indicates that (in
the circumstances which it denotes) it will be advantageous to relise the difficulty
(ofthe position) and maintain firm correctness." (Legge 1963, 134). Das Buch ist

ein politisches Traktat, welches für eine gerechte Politik eintritt. Julia Ching

"übersetzt" den Titel als "Plan for a Prince" (Huang, Tsung-hsi 1987, xiv).



440 MARC WINTER

S. 74-75; Übers. Hsü: "The great pioneer of the Modern Text School was
Chuang Ts'un-yü of Wu-chin, who wrote the Ch'un-ch'iu cheng-tz'u [...];
he omitted trivial philological points and the nomenclature of artifacts,
concentrating only on [elucidating] the so-called 'great principles hidden in
esoteric language'; thus he took an entirely different route from that of the
school of Tai and Tuan." S. 88).

Als eine der Forschungsrichtongen der qingzeitlichen Neutext-Tradition

nennt Zhou die Rekompilation verlorener Bücher. Er führt diese
Schule auf den songzeitlichen Gelehrten Wang Yinglin (1223-1296) zurück
(was Liang nicht tot). Als Exponenten nennt Zhou die folgenden Gelehrten
mit ihren jeweiligen Werken: 1. Qi Shi Ti Shi Xué f fflftf (Die
Lehrmeinung des Herrn Yi zur Qi-Überlieferung des Buches des Lieder)
von Ze Heshou i£ f§ f$ ; 2. San Jiä Shi Yi Shuo Käo H M. f# Ä M #
(Quellenkritik der fragmentarisch überlieferten drei Überlieferungstraditionen

des Buches der Lieder) von Chen Shouqi |5j| ü |ä; 3. Qi Shi Fi Shi
Xué Shüzheng ^ g# M^H jgft |f£ (Textbelege zur Lehrmeinung des Herrn
Yi zur Qi-Überlieferung des Buches des Lieder) und Shi Sì Jiä Yiwen Käo

f# IZ3 W. H ~SC ^ (Quellenkritische Prüfung der unterschiedlichen Texte der
vier Überlieferungstraditionen des Buches der Lieder) von Chen Qiaocong
W. S? tfô: ; 4. San Jiä Shi Yiwen Shüzheng EL ÌC f# S j£ S^gt (Textbelege zu
den unterschiedlichen Texten der drei Überlieferungstraditionen) von Feng
Dengfu <J§ § /frf ; 5. Jînwén Shàng Shü Jing Shuô Käo <% x f^ # IM !& #
(Quellenkritik der Aussagen des Buches der Dokumente in der Neutext-

Tradition) und oTzàrcg S7zw Òuyàng Xiàhóu Yishuo Käo faj H |^ |^ g f^ jJt
IÄ % (Quellenkritik der fragmentarischen Aussagen des Ouyang und des

Xiahou zum Buch der Dokumente), beide ebenfalls von Chen Qiaocong
(Zhou S. 25). Zhou nennt zunächst die Titel, die im Zusammenhang mit
dem SM Jing stehen und dann diejenigen zum Shü Jing. Bei Liang Qichao
werden nun genau dieselben Titel der selben Autoren zitiert, wenn auch in
anderer Reihenfolge und ohne Rücksicht auf die Klassiker, auf die sie sich
beziehen. Liang nennt zuerst Feng Dengfu, dann Chen Shouqi, dann alle
vier Werke Chen Qiaocongs und zum Schluss den bei Zhou Yutong an den

Anfang gerückten Ze Heshou (Liang S.75-76; Übers. Hsü: S. 89). Nun
könnte man annehmen, dass sich die gesamte Forschungsrichtong aus

lediglich diesen vier Autoren und den zitierten acht Werken zusammensetzt,

dass mithin sowohl Zhou wie auch Liang alle relevanten Werke
zitierten, doch dem ist nicht so. Im dritten Band des Zhongguo Congshu



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 441

Zônglù 4> S IaÉ H i^ Ü werden die Werke einzelner Autoren aufgelistet
und dort ist Ze Heshou mit nur dem einen zitierten Werk verzeichnet (S.

569). Feng Dengfu aber wird mit 23 Titeln aufgelistet, darunter Rekompi-
lationsversuche des Lun Yü und weiterer Klassiker (S. 540). Chen Qiaocong

und sein Vater Chen Shouqi werden mit 16 bzw. 24 Titeln genannt
(S. 733 u. 740), darunter auch Versuche, andere Klassiker zu rekompilieren,

was Zhou Yutong m.E. erwähnen musste.

Schluss

Aus dem Vergleich zwischen der Studie Qlngdài Xuéshù Gàilùn und dem

Vorwort/Aufsatz Zhou Yutongs lassen sich einige Punkte festhalten: Die
Einschätzungen Zhous gegenüber der qingzeitlichen Gelehrsamkeit basieren

in einem starken Masse auf denjenigen Liang Qichaos, die Beispiele
entsprechen sich und in keinem der betrachteten Fälle geht Zhou über

Liang hinaus, weder was das Zitieren von Buchtiteln oder Parolen noch die

Gewichtung einzelner Gelehrter angeht. Die Aussagen des zweiten Teils
des Aufsatzs von Zhou Yutong liegen mit anderen Worten innerhalb des

Rahmens der Aussagen Liang Qichaos. Selbstverständlich kann damit Zhou
nicht des Plagiats beschuldigt werden, aber aufgrund des oben zusammengetragenen

Materials halte ich es für zulässig, ihm zu unterstellen, dass er
sich in der Beurteilung der Gelehrsamkeit der Qingzeit lediglich auf das

Werk Liang Qichaos stützte. Er argumentierte in seinem Aufsatz wohl so

schlagwortartig, weil er bei einem Grossteil der Leser die Lektüre von
Liangs Qlngdài Xuéshù Gàilùn voraussetzen konnte und er so bloss die

Eckpunkte der Argumentation Liangs zu wiederholen brauchte, um bei
seiner Leserschaft ein Wiedererkennen zu evozieren. Leser und Autor
wussten ja, was gemeint war, denn sie hatten es beide 13 Jahre zuvor bei

Liang Qichao gelesen.
Zhou fasste also Liangs Werk zu einem Aufsatz zusammen, den er

dann im Jahr 1933 publizierte. Diesen Aufsatz hat er nach der Gründung
der Volksrepublik, als inzwischen respektierter und angesehener Forscher,
erneut verwendet, um daraus den ersten Teil eines Vorworts zu fertigen.
Wenngleich diese Analyse seines Vorworts nichts über die Gelehrsamkeit
Zhou Yutongs im Allgemeinen auszusagen vermag, so ist doch
festzuhalten, dass er in diesem einen Fall nicht adfontes ging.



442 MARC WINTER

BIBLIOGRAPHIE

Abkürzungen: CBS: Chubanshe fctj USfct; ISBN: International Standarised Book Number;

SSJZS: Shisan Jing Zhu Shü + H M. ÎÈ BS (vgl- RUAN, Yuan 1980); ZHSJ:

Zhonghua Shuju cf3 IjË ï§ ^.

Originaltext:

Zhou, Yutong )ü T IU (Ed.) 1964 — Hanxue Shicheng Ji ü |l gp Tpc |S (Aufzeichnungen

über die qingzeitlichen Lehrtraditionen der Gelehrsamkeit im Stil der Hanzeit)

— Hongkong: Shangwu Yinshu Guan, 1964.

Sekundärliteratur :

CIHAI ^^(Enzyklopädischer Ozean) (Einbändige Ausgabe der Neuauflage von 1989)

— Shanghai: Shanghai Cishu CBS, 1990.

Elman, Benjamin A. 1984 — From Philosphy to Philology: Intellectual and Social

Aspects of Change in Late Imperial China — Cambridge, MA. und London: Council

on East Asian Studies, Harvard University, 1984.

Fang, Keli fj % ir. (Ed.) 1994 — Zhongguo Zhexue Da Cidian ^StfAIA
(Grosse Enzyklopädie der chinesischen Philosophie) — Beijing: Zhongguo Shehui Kexue

CBS, 1994.

Guy, Kent R. 1987 — The Emperor's four treasuries: Scholars and the State in the

Late Ch 'ien-lung Era (Harvard East Asian Monographs 129) — Cambridge, MA. u.

London: Harvard University Press, 1987.

Huang, Tsung-hsi 1987 — The Records ofMing Scholars : A Selected Translation I
ed. by Julia Ching with the collaboration of Chaoying Fang — Honolulu: University
of Hawaii Press, 1987.



DAS VORWORT ZUM Hànxué Shlchéng Jì 443

Hummel, Arthur W. (ed.) 1943-1944 — Eminent Chinese ofthe Ch'ing Period

(1644-1911) (2 Vol.) - Washington, D.C: U. S. Government Printing Office, 1943-

1944.

Jiang, Fan zLM 1983 — Guochao Hanxue Shicheng Ji : fu Guochao Jingshi Jingyi

Mulu, Guochao Songxue Yuanyuan Ji MMWt^U f< 12 M S3 §8 S Bïfi IS It S W - S
|@ 5j5 <P #| M15 (Aufzeichnungen über die qingzeitlichen Lehrtraditionen der
Gelehrsamkeit im Stil der Hanzeit : Anhang: Auflistung der Meister der Klassikerfforschung]
und der korrekten Bedeutung der Klassiker [und] Aufzeichnungen über den Ursprung

der songzeitlichen Gelehrsamkeit) — Beijing: ZHSJ, 1983.

Legge, James 1963 — The I Ching — New York: Dover, 1963 (Unveränderter

Nachdruck der zweiten Ausgabe des Werkes, wie es 1899 von Clarendon Press als 16.

Band der Reihe The Sacred Books ofthe East publiziert wurde).

Liang, Ch'i-ch'ao (Qichao) 1959 — Intellectual Trends in the Ch'ing Period (Ch'ing-
tai hsüeh-shu kai-lun) I Übers, und eingeführt von Immanuel C. Y. Hsü (übers, von

Liang Qichao, 1996j) — Cambridge, MA: Harvard UP, 1959.

Liang, Qichao ^fë%ë 1996 — Qingdai Xueshu Gailun fjf ft fl ffîl fi Ira (Generelle

Diskussion der qingzeitlichen Gelehrsamkeit) — Beijing: Dongfang CBS, 1996 (repr.

von 1936).

Loewe, Michael (Ed.) 1993 — Early Chinese Texts : a Bibliographie Guide — o.

O.: The Society for the Study of Early China, 1993.

Qian, Mu flff 1937 — Zhongguo Jin Sanbai Nian Xueshu Shi cja M 4" H "S" ^- P f'f
$ (Eine Geschichte der chinesischen Gelehrsamkeit der jüngsten dreihundert Jahre) (2

Bd.) — Beijing: ZHSJ, 1986 (Erstveröffentlichung Shangwu Yinshu Guan, 1937).

Wilson, Thomas A. 1995 — Genealogy ofthe Way : The Construction and Uses of
the Confucian Tradition in Late Imperial China — Stanford: Stanford UP, 1995.

Yang, Xiangkui |§fn] Ü 1994 — Qing Ru Xuean Xinbian j# ffP^fr M (Eine neu

verfasste Beurteilung der qingzeitlichen Gelehrsamkeit) Band 8 — Jinan: Qilu Shushe,

1994.



444 MARC WINTER

ZHONGGUO CONGSHU ZONGLU p£ ü gg # j£? Ü (Generalindex zu den Congshu-

Sammlungen Chinas) 3 Bde. — Shanghai: Shanghai Guji CBS, 1986.

Zhu, Weizheng ^ ff ff 1983 — Z/joh THtong Jingxue Shi Lunzhu Xuanji MTWHË.

fì $. Ira ü jH Hl (Ausgewählte Schriften Zhou Yutongs zur Geschichte der
Klassikergelehrsamkeit) — Shanghai: Shanghai Renmin CBS, 1983.


	Zhou Yutongs Vorwort zu Hànxué Shīchéng Jì : eine Rezension

