
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 53 (1999)

Heft: 4

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 987

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

BOLLÉE, Willem B. Bhadrabâhu Brhat-kalpa-niryukti and Sanghadâsa

Brhat-kalpa-bhäsya. Romanized and metrically revised version, notes from
related texts, and a selective glossary. 3 Parts. Stuttgart: Franz Steiner,
1998. (Beiträge zur Südasienforschung, Südasien-Institut, Universität
Heidelberg, 181,1; 181,2; 181,3.) ISBN 3-515-07270-5. xxiv, 411, xxxiv,
421, viii, 315 pp. Price: DM/sFr 280.= (öS 2044.=)

Jaina exegetical literature is vast, complicated, and little explored. The
volumes under review deal with the Niryukti and the Bhäsya of the "real"
Kalpasütra, also known as Vedakalpa or Brhat(sädhu)kalpa, and to be

distinguished from the Paryusanä-Kalpa (vol. I p. I).1 "There are various

ways"—Bollée explains in the Introduction (vol. I p. 4)—"of dealing with
bulky Indian scriptural traditions of [this] kind

(1) one can make a systematic inventory of the contents and turn it
into a cultural study

(2) One can choose a portion of text which is related, edit, translate

and comment on it with the help of the tïka etc.

(3) The entire text can be brought out as a basis for further study,
with a complete glossary or with an ample selection of important
words."

Bollée then concludes: "The [Brhatkalpabhäsya] being still virginal
territory sofar I have opted for the third approach to start work on it."
This means that most of this study consists of the Prakrit text of the Brhat-

The text edited and translated under the name Kalpasütra by Hermann Jacobi (see

the Bibliography, Part 3 p. 270 under Jacobi, where 1878 has to be corrected to

1879; and Part 1 p. 1 where 1882 has to be corrected to 1884) and others (e.g.

K.C. Lalwani) is neither identical with the Brhatkalpasütra nor with the Paryusanä-

Kalpa, though it contains the latter. For a description of this text and its position in

the Jaina canon, see Winternitz, 1920: 309-310.



988 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

kalpa-niryukti and the Brhat-kalpa-bhäsya—which cover most of Parts 1

and 2—and of a glossary of selected words—which fills most of Part 3.

The Introduction recalls that "the vocabulary [= glossary, JB] is of
primary interest in the present study, the text serving mainly as a

reference" (p. 5). Indeed, "[glossaries of this kind may on the one hand

serve as an index rerum and a complement to the table of contents; on the

other, they can provide the new Dictionary of the Prakrit Languages
appearing in Poona and the supplements of Turner's Comparative
Dictionary of the Indo-Aryan Languages with new words, wordforms and

references, and thus may indirectly also be useful for the etymological
references in dictionaries of modern Indian languages" (p. 4).

In constituting the text, use has primarily been made of the 6-volume

Brhatkalpabhäsya edited by Chaturvijaya and Punyavijaya (Bhavnagar
1933-1942).2 However, since the Brhatkalpabhäsya borrows at times from
the Àvasyaka- and Oha-Niryukti, and parts of it are borrowed by the

Nisltha- and Visesävasyaka-Bhäsya, existing editions of these works have

been explored for variant readings. Even though I have found no explicit
remark to this extent, it appears that the Niryukti is printed in italics, the

Bhäsya in ordinary print.
The "Glossary of Selected Words" lists selected words (253 pages of

them), followed by the corresponding Sanskrit word and the occasional

reference to commentary or secondary literature. Strangely enough, the

Part (no. 3) which contains the "Glossary of Selected Words" (pp. 1-253)
also contains "Additions and Corrections to the Glossary" (pp. 305-311). It
is a pity that these additions and corrections have not been inserted in the

glossary itself. The same applies to the "Additions to the Remarkable
Sanskrit words from the Commentary" (pp. 312-315) which complements
"Remarkable Sanskrit words from the Commentary" (pp. 254-259).

There are other unexpected portions. The end of Part 1 consists of
"Corrections on: Materials for an Edition and Study of the Pinda- and

Oha-Nijjuttis of the Svetâmbara Jain Tradition,3 Stuttgart 1994" (pp. 371-

372), "Corrections on: The Nijjuttis on the Seniors of the Svetâmbara

2 Cited as in Balbir, 1993: 16, where further details can be found. I find no full

specification of this work in the volumes under review.
3 The "Contents" (p. v) correctly adds: vol. II.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 989

Siddhânta, Stuttgart 1995" (p. 373),4 and "Appendix: Elfrun Linke, Glossary

of Schubring's Doctrine of the Jainas" (pp. 374-411); Part II contains

"Corrections on: Materials for an Editions (sic) and Study of the Pinda-

and Oha-Nijjuttis, vol. II Stuttgart 1994" (p. 421). All these portions are

no doubt useful—and indeed, all users of the English version of Schubring's

Lehre der Jainas will wish to use Linke's Glossary5—but it is somewhat

surprising to find them hidden away in this study.
As pointed out above, a study of the contents or a translation of the

texts was not part of the author's intention. It seems to have come as an

afterthought to add a summary of the contents of the Brhatkalpabhäsya and

a translation of the Kalpasütra to which it is attached, for these occur Part
1 pp. viii-xxiv and Part 2 pp. vii-xxxiv, i.e., in the portions with Roman

page numbers immediately following the prefaces and, in Part 1, preceding
the introduction.

Little effort is made to explain the complicated nature of Jaina

exegetical literature. All is condensed into the following lines (Part 1 p. 2):

"As is well-known, niryuktis originally may have been composed as

memory aids for monastic teachers, and for that very reason they are

metrical. Following the expansion of topics to be treated (brhad-Imüla-
/mahä-)bhäsya stanzas were added. Thus Bhadrabähu's small original (cf.
the niryuktis on other canonical texts like Äyäranga and Süyagada) swelled

to nearly 7000." A note accompanying these lines refers to L. Alsdorfs
article "Jaina exegetical literature and the history of the Jaina canon",6 but

This book ("The Nijjuttis on the Seniors ...") contains itself "Corrigenda on my
Materials for an Edition and Study of the Pinda- and Oha-Nijjutis of the

Svetâmbara Jain Tradition. Vol. II: Text and Glossary. Stuttgart 1994" (Bollée, 1995:

194-197), while "Materials for an Edition and Study II" contains an "Appendix:
Index to R.N. Shriyan, Mahäpuräna of Puspadanta. Ahmedabad, 1969" (Bollée,
1994: 397-418).

The glossary is preceded by a preface signed W.B. (no doubt: Willem Bollée)

which suggests that Bollée has prepared the glossary. Elfrun Linke's role is

nowhere explained.

The "Bibliography" (Part 3 pp. 261-284) specifies this publication as "in: Mahävira

and his Teachings 1-8" which is of no use. The full reference occurs under



990 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Alsdorfs views as to the nature of Jaina bhäsyas is, as far as I can see,

completely ignored. These views Alsdorf expounds in the same article, in a

passage which merits quotation (pp. 4-5):

The average Nijjutti numbers a few hundred gäthäs, and even to this size it has

only grown by gradual insertions, part of which are called bhäsyas. The same

word bhäsya, however, also designates a fourth class of exegetic works, each of
which consists of several thousand Prakrit gäthäs. It was natural to assume, as

did Leumann and Schubring, that the bhäsya was nothing but the result of the

continued insertion of bhäsya verses into the Nijjutti. What this explanation

fails to make clear is the relation between Bhäsya and Carni. According to

Schubring, the Cürni is a commentary on the Nijjutti as well as on the Bhäsya,

but in some cases the Cürni follows immediately on the Nijjutti without a Bhäsya

in between. [A] comparison of the ViSesävaSyakabhäsya with the ÄvaSyaka-

cürni leaves to me no doubt that the former is a mere versification of the prose

tradition represented by the latter. I believe that, certainly in this case and

probably also generally, Tïka and Bhäsya represent two parallel developments:

the Tïka changes the Prakrit language of the Cürni to Sanskrit but keeps to the

prose form; the Bhäsya versifies the traditional prose but keeps to the Prakrit

language. [T]hat the Bhäsya really marks a new departure is shown by its

very size which is a multiple of that of the average Nijjutti.

Bollée appears to disagree with Alsdorf, as is clear from his remark (Part 1

p. 3) "the additions [i.e., the bhäsya stanzas, JB] contain key-words of
parables which the later exegetical prose texts (cürni, tîkâ etc.)
elaborate" (my emphasis, JB), but he does not say why. On the same page
he criticises Jagdishchandra Jain's Life in Ancient India as Depicted in the

Jaina Canon and Commentaries in the following words: "A disadvantage
of this otherwise very valuable study is that its learned author rarely
distinguishes between niryukti, bhäsya, cürni and vrtti thus disregarding the

great difference in time between the various strata of tradition. " The way
the four categories of exegetical literature are presented confirms that, for

"Upadhye" (p. 282): Mahävira and his Teaching / Adinäth N. Upadhye [et al.

(eds.) - Bombay [1977].



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 991

Bollée, bhäsyas precede cürnis and vrttis. Alsdorfs observations, as we
have seen, suggest an altogether different chronological order.7

The three Parts have each their own Preface and are each dedicated to

a different person.

References:

Alsdorf, L. (1977), "Jaina exegetical literature and the history of the Jaina canon."

Mahävira and His Teachings. Ed. A. N. Upadhye et al. Bombay: Bhagavân Mahävira

2500th Nirväna Mahotsava Samiti. Pp. 1-8.

Balbir, Nalini (1993), ÄvaSyaka-Studien. Introduction générale et Traductions.

Stuttgart: Franz Steiner.

Bollée, Willem B. (1994): Materials for an Edition and Study ofthe Pinda- and Oha-

Nijjuttis of the Svetâmbara Jain Tradition. Volume II: Text and glossary. Stuttgart:

Franz Steiner. (Beiträge zur Südasienforschung, Südasien-Institut, Universität

Heidelberg, Band 162.)

Bollée, Willem B. (1995): The Nijjutis on the Seniors ofthe Svetâmbara Siddhânta:

Äyäranga, Dasaveyäliya, Uttarajjhäyä and Süyagada. Text and selective glossary.

Stuttgart: Franz Steiner. (Beiträge zur Südasienforschung, Südasien-Institut, Universität

Heidelberg, Band 169.)

Bruhn, Klaus (1998): "Bibliography of studies connected with the Ävasyaka-

commentaries." In: Catalogue of the Papers of Ernst Leumann in the Institute for the

Culture and History of Indian and Tibet, University of Hamburg. Compiled by Birte

Plutat. Stuttgart: Franz Steiner. (Alt- und Neu-Indische Studien, 49.) Pp. 119-136.

Lalwani, Kastur Chand (1979): Kalpa Sütra of Bhadrabähu Sväml. Translation and

notes. Delhi: Motilal Banarsidass.

7 On the Avasyakaniryukti and Visesävasyakabhäsya, see now also Balbir, 1993: 38

ff.; Bruhn, 1998.



992 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Winternitz, Moriz (1920): Geschichte der indischen Literatur. Band 2. Die

buddhistische Literatur und die heiligen Texte der Jainas. Nachdruck: K.F. Koehler,

Stuttgart, 1968.

Johannes Bronkhorst

CHEESMAN, David. Landlord Power and Rural Indebtedness in Colonial
Sind, 1865-1901. Richmond: Curzon Press, 1997.

Für den Politiker, der die Eroberung kolonialer Gebiete vom fernen London

aus betrachtete, mag das britische Kolonialreich dem Mutterland wie

von selbst in den Schoss gefallen sein. Für die Kolonialbeamten an Ort und
Stelle bedeutete jeder zusätzliche Gebietszuwachs hingegen harte Arbeit.
Die Eroberung und die tägliche Verwaltungstätigkeit danach forderten ihre
Tribute. Die Kolonisierung wäre allerdings nicht annähernd so schnell

vorangetrieben worden, hätte sie den betroffenen Beamten nicht handfeste

Anreize geboten. Gebiete an der "Frontier" bedeuteten mehr Kompetenzen,

mehr administrative Freiheit und die Möglichkeit, sich unter
weitgehend selbst definierten Regeln selber zu verwirklichen - was für die
Beamten als Produkte einer hierarchisierten, strengen Verhaltensnormen
unterworfenen viktorianischen "Public School "-Erziehung besonders wichtig

war. Der Kolonialbeamte und -offizier, der sich im rechtsfreien Raum
neueroberter Gebiete mit der Aura des Abenteurers und Philanthropen
schmückte, ist bereits von Kathryn Tidrick (Empire and the English
Character) untersucht worden.

Cheesman beschreibt in seiner flüssig geschriebenen Fallstudie die

Tätigkeit britischer Beamter in der Provinz Sind, welches im wesentlichen
das heute zu Pakistan gehörige Mündungsdelta des Indus umfasst. Er zeigt,
wie koloniale Herrschaft funktionierte, wenn bereits gewachsene
einheimische Machthierarchien bestanden. Solche Strukturen konnten in den
Dienst des (oft militärisch schwachen) kolonialen Apparats gestellt werden,
solange die Kolonialherren machtvollen lokalen Kollaborateuren glaubhaft
machen konnten, dass sie ihnen nützten. War der Nutzen nicht mehr
zureichend oder sichtbar, kündigten die Kollaborateure ihre Unterstützung
auf, und der Apparat zerbrach. Der Autor betont auch die Kontinuitäten in
den Machtverhältnissen, welche zwischen dem kolonialen und dem heu-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 993

tigen Gebiet am Indus bestehen. Er meint, das häufig bemühte Bild des

alles durchdringenden, alles (negativ) verändernden Imperialismus gelte
durchaus nicht für jede ehemalige Kolonie.

Schon vor der britischen Eroberung 1843 bestand in Sind eine klare
soziale Aufteilung zwischen grossen Landbesitzern (waderos) und
Landarbeitern (haris). Waderos besassen seit jeher mehr als nur Land. Sie

waren auch zuständig für die Organisation der kommunalen Damm- und

Bewässerungssysteme, ohne die im Delta keine Landwirtschaft möglich
war und ist, sowie für lokale Rechtsprechung und das Polizeiwesen. Die
Haris waren in jeder Hinsicht von ihnen abhängig. Da der Grossteil ihres

in Geld oder Naturalien ausgerichteten Lohns in Form von Steuern wieder
durch die Waderos abgeschöpft wurde und somit Anreize fehlten, war ihre
Arbeit wenig produktiv. Das System bildete aber eine stabile Einheit, die

sich von äusseren Einflüssen ungestört über lange Zeit hielt. Die Briten
machten früh die Erfahrung, dass das Einfügen eines Polizei- und Gerichtswesens

nach europäischem Muster in das bestehende System und vor allem
die Errichtung eines für den kolonialen Machtapparat profitablen
Steuersystems dann scheiterten, wenn die Interessen der Wadero-Schicht tangiert
wurden. Das nach 1843 von den Briten eingeführte Steuersystem war anderen

indischen Provinzen mit ihrem Kleinpächter-Charakter angemessener
als Sind, wo grössere Landstriche zeitweise brachlagen, bis die Bewässerung

an den ständig wechselnden Flusslauf angepasst war. Waderos

wurden auf der Basis ihres gesamten Landbesitzes besteuert, weshalb

vorübergehende Brachlandbesitzer schnell einmal insolvent wurden. Der

Verschuldungszyklus, der so in Gang gesetzt wurde, liess eine neue Klasse

von Geldleihern (banias) entstehen. Diese hinduistischen Händler, welche

vorzugsweise in Städten und besonders der Hafenstadt Karachi lebten,
wurden zur Finanzelite, welche sich durch das Leihgeschäft bald auch

Ländereien aneignete. Sie nahmen jedoch nie eine soziale Führungsposition
ein. Dazu fehlte ihnen der richtige Glauben in der überwiegend islamischen

Region sowie izzat, das traditionelle Sozialprestige oder Ansehen, ohne das

sich keine Elitefamilie in Sind gegenüber ihren Untertanen durchsetzen

konnte.
Vor der Ankunft der Briten waren die Banias als Geldleiher

unangefochten gewesen; viele Schulden wurden zwar nie beglichen, doch führte
dies selten zum Bankrott eines Pächters, weil sich die Gläubiger als

Miteigentümer sahen und deshalb stets für eine Aufstockung des Kapitals zu



994 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

gewinnen waren. Mit der Einführung des kolonialen Steuersystems änderte

sich dies. Es ging nicht lange, bis sich die Waderos bei den Briten über
den Wucher der Banias beklagten, da nach schlechten Ernten Geldsummen

fällig wurden, welche nur zu überhöhten Zinsen zu haben waren. Cheesman

wertet die britische Reaktion als typische Strategie einer Kolonialmacht,

die sich bewusst ist, wie wichtig ihre Kollaborateure sind. Lokale
Gouverneure schufen mit der "Sind Encumbered Estates Act" und anderen

gesetzgeberischen Massnahmen die Basis für eine Entschuldung der
Landeigner, und zwar nur jener, die als Grossgrundbesitzer wesentlichen politischen

Einfluss hatten und deshalb zur Gefahr werden konnten. Die Besitzer

mittelgrosser Betriebe blieben hingegen auf ihren Schulden sitzen. Genauso

wie die Banias verfugten sie über zuwenig sozialen und politischen
Einfluss, um die Briten für wirtschaftliche Massnahmen zu ihren Gunsten zu
gewinnen.

Die britischen Verwalter witterten an jeder Ecke Gefahren für die
etablierten Machtverhältnisse, in welche sie ihre Herrschaft eingebettet hatten.

In Sind fürchteten sie spezifisch um den Erhalt der Wadero-Schicht.
Fast jede Veränderung wurde als Bedrohung von deren Status gesehen und

sollte deshalb gemieden werden. Cheesman streicht hervor, dass diese

Ängste nicht während der Phase nationalistischer Agitation nach dem 1.

Weltkrieg, sondern Ende des 19. Jahrhunderts am ausgeprägtesten waren,
als sich die britische Herrschaft hier grosser Stabilität erfreute. Eine
Allianz zwischen Engländern und Banias wäre aufgrund gemeinsamer
wirtschaftlicher Vorstellungen - die hinduistischen Händler verfochten den

freien Handel genauso wie die britische Macht - durchaus natürlich gewesen.

Sie wurde aber gemieden zugunsten einer britischen Allianz mit den

muslimischen Feudalherren, da sich die Kolonialherrschaft auf ihnen
stützte. Die Briten fühlten sich bedroht, wenn ihre Alliierten bedroht

waren. Umgekehrt allerdings kamen die Waderos problemlos ohne die
Kolonialherren aus, wie ihr Weiterbestehen nach 1947 zeigt.

Cheesmans Arbeit lässt keine Fragen offen; der Autor hat als Ergebnis

jahrelanger Beschäftigung mit der Region eine dichte Analyse
hervorgebracht, welche einen weiten zeitlichen Bogen von der Kolonialzeit bis
heute schlägt. Das Resultat ist eine lesenswerte Regionalgeschichte, welche
der häufig erhobenen Forderung Genüge tut, die Interaktion zwischen



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 995

Bevölkerung und kolonialer Verwaltung am konkreten Beispiel zu

überprüfen.

Steven Wedema

VON HANNEKEN, Constantin. Briefe aus China. 1879-1886. Als
deutscher Offizier im Reich der Mitte. Hrsg. von Rainer Falkenberg. Köln,
Weimar & Wien: Böhlau Verlag, 1999. viii, 390 S. ill. ISBN 3-412-
04698-1.

Briefsammlungen wie auch Tagebücher oder persönliche Aufzeichnungen
sind aufgrund der zunehmenden Popularität von Alltags-, Erfahrungs- und

Mentalitätengeschichte, von historischer Anthropologie und Mikrohistorie,
kurz: der historischen Kulturwissenschaft als Quellen stärker in das Blickfeld

der Historiker gerückt. Zuvor vernachlässigt als "weiche Quellen" und
Ausdrucksformen subjektiver Einschätzungen werden sie nun als
Repräsentationen von kollektiven Mentalitäten oder historischen Erfahrungen und
Lebensweisen untersucht. So muß auch die vorgelegte Ausgabe der
Korrespondenz des Militärberaters Constantin von Hanneken grundsätzlich als

eine der seltenen BriefSammlungen eines Europäers im China des 19.
Jahrhunderts als bedeutende alltags- und sozialgeschichtliche Quelle begrüßt
werden.

Zwischen 1879 und 1925 hat Constantin von Hanneken (1854-1925)
mehrere Jahrzehnte in China verbracht, von 1879-1887 als Ausbilder in
den Militäreinheiten Li Hongzhangs, als Militärberater im Chinesisch-japanischen

Krieg (1894-95) und als industrieller Unternehmer der Jingxing
Minen GmbH (ab 1899). Von Hanneken, der später als prominenter
Militärberater von Cixi mit der gelben Reiterjacke ausgezeichnet werden sollte,
war als unehrenhaft entlassener preussischer Offizier mit wenig Hoffnung
auf Rehabilitation nach China gegangen. Dort konnte ihm ein Freund
seines Vaters, der Seezollbeamte in Tianjin, Gustav Detring, eine Position
verschaffen, deren Aufgabenbereich im wesentlichen im Bau von
Küstenbefestigungsanlagen in Lüshunkou (Port Arthur) und Weihaiwei bestand.

Die Unmöglichkeit einer weiteren militärischen Karriere in Preussen

mochte Constantin von Hanneken besonders motiviert haben, sich
möglichst schnell den gegebenen chinesischen Verhältnissen anzupassen. Aus



996 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

den Briefen zumindest spricht eine erstaunliche Bereitschaft, sich nach

langen Arbeitstagen in selbstgewählter Isolation von europäischen Kollegen
mit der chinesischen Situation und vor allem Sprache auseinanderzusetzen.
Schon in jungen Jahren in die Militärschule geschickt hatte Constantin von
Hanneken die sogenannten preussischen Kardinaltugenden von Disziplin
und Loyalität so tief verinnerlicht, daß er sie scheinbar mühelos auch auf
seine Situation im chinesischen Heer zu übertragen imstande war und so

eine erstaunliche Loyalität gegenüber diesem an den Tag legt. Zudem

spricht aus vielen seiner Urteile immer wieder die Bemühung um eine

ausgewogene Beurteilung, wenn nicht gar Verständnis der chinesischen
Situation.

Diese Haltung änderte sich offenbar grundlegend bei seinem zweiten
Chinaaufenthalt während des Chinesisch-japanischen Krieges, als er in
einem Bericht über denselben sehr viel kritischer und verständnisloser mit
der "chinesischen Mentalität" ins Gericht geht. Ob die Verbitterung über
die militärische Niederlage, die veränderte gesamtpolitische Lage oder der

mehrjährige Deutschlandaufenthalt verantwortlich für eine solch veränderte

Haltung gewesen sein mag, überläßt der vorliegende Band dem Bereich der

Spekulation: diese Korrespondenzsammlung beschränkt sich auf die erste

siebenjährige Phase seiner Chinaaufenthalte und beschäftigt sich vornehmlich

mit spezifischen militärischen Belangen, d.h. dem Bau der
Fortanlagen.

Andere Informationen über Constantin von Hannekens privates und
soziales Leben sind leider sehr spärlich; wie eine Anmerkung in der -
allgemeinverständlich in das Themengebiet einführenden - Einleitung berichtet,

sind alle persönliche, familiäre Dinge betreffenden Passagen gestrichen
worden. Die vorliegenden, sorgfältig edierten und mit Anmerkungen zu
Personen und Ereignissen versehenen 184 Briefe, die hauptsächlich aus

Kommunikationen zwischen Constantin von Hanneken mit seinem Vater,
dem Generalleutnant Bernhard von Hanneken, bestehen, behandeln somit
fast ausschliesslich militärische Fragen, die Constantin von Hannekens

Arbeitsaufgaben betreffen. Daß dabei die Briefe des Vaters den weitaus

größeren Teil ausmachen (112 Briefe), muß für den vornehmlich an China
interessierten Leser eine weitere kleine Enttäuschung darstellen.

Generell gesprochen gibt das Buch vor allem durch Absenz von
bestimmten Informationen Aufschluß über die Situation dieser frühen
China-Beobachter, z.B. über ihre Desinformiertheit in bezug auf aktuelle



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 997

Vorgänge in China. So erhält Hanneken in den Jahren 1883/4 die meisten

zuverlässigen Informationen über den Sino-französischen Krieg von seinem
Vater aus Deutschland - freilich mit oftmals dreimonatiger Verspätung,
und das obwohl die damals knapp über zehnjährige Shenbao in Shanghai
gerade wegen ihrer ausführlichen Berichterstattung über diesen Krieg einen

enormen Auflagenanstieg verzeichnen konnte.
Hanneken selbst beklagt wiederholt die mangelnde Informations-

zugänglichkeit in China und fordert militärtechnische Referenzwerke von
seinem Vater an. Die zu jener Zeit schon angelaufene rege Übersetzertätigkeit

im Shanghaier Arsenal - als Beispiel seien nur die zahlreichen
Übersetzungen von militärtechnischen Werken durch Carl T. Kreyer seit
den frühen 70er Jahren genannt - scheint ihm völlig unbekannt zu sein. Es

besteht offenbar auch keinerlei Kontakt zu dieser Institution in Shanghai,
die immerhin schon 1865 unter Mithilfe von Li Hongzhang ins Leben

gerufen worden war. Auch Li Hongzhang selbst tritt als Arbeitgeber nur
ganz selten in Erscheinung, seine Aktivitäten in dieser Periode und
Institutionen wie das Nanjinger Arsenal, (1865), die Fuzhouer Werft (1866)
oder andere westlich orientierte militärische Einrichtungen finden in den

Briefen keine Erwähnung.
Die Sammlung spricht indirekt auch von der Unzuverlässigkeit

zeitgenössischer Quellen, die über "Karrieren" von Chinareisenden wie
Hanneken berichten. Während Constantin von Hanneken ja zum Beispiel
aufgrund persönlicher Schwierigkeiten geradezu nach China geflüchtet
war, wird er knapp fünf Jahre später in französischen Zeitungen als von
Bismarck offiziell nach China gesandter Militärberater hingestellt.
Hanneken selbst kritisiert die damalige Berichterstattung nach Europa im
Hinblick auf ihre historische Aussagekraft in scharfen Worten folgendermaßen:

Der harmlose Europäer, der nach China herkommt, um, wie er sagt, Land und

Leute kennenzulernen und dazu gewöhnlich nur sehr wenig Zeit hat und von

diesem wenig noch den größten Teil zum Berichte schreiben verwendet, der

europäische Beamte, sei er Diplomat, Konsul oder Kapitän eines Kriegsschiffs,
die alle die Hauptquelle der Information sind für das Land, dem sie angehören,

beschauen diese Verhältnisse mit einer eigens dazu mitgebrachten Brille, deren

Gläser häufig noch getrübt sind durch Vorurteile gegen und Beeinflussung für

gewisse Personen. Die Brille paßt aber nur auf die europäische Nase und dieser



998 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Nase nach müssen dann ja auch all die sonst so unverständlichen chinesischen

Verhältnisse gerichtet sein. Dann verstehen sie sich leicht, sind leicht zu

rubrizieren und zu nomenklatieren und die Berichte werden auch zu Hause gern

gelesen, worauf es ja schließlich hauptsächlich ankommt. (S. 367-368).

Damit karikiert Hanneken den europäischen Berichterstatter freilich vor
allem als Gegenbild zu seiner eigenen Existenz in China. Seine folgenden
detaillierten Enthüllungen über solcherlei narrative Strategien sind für ein
Studium offizieller zeitgenössischer Dokumente sicherlich dennoch eine

interessante (und amüsante) Hintergrundinformation.
Wenn Sozial- und Kulturhistoriker auch nur wenig substantielle

Passagen finden werden, kommen Militärhistoriker bei der Lektüre
allerdings voll auf ihre Kosten. Der Sino-französische Krieg wird von Vater
und Sohn ausführlich in seinen Strategien, Möglichkeiten und

Konsequenzen für China und Frankreich diskutiert; die im Anhang angeführten

Abhandlungen von Hanneken referieren en detail die Ursachen für die

Niederlage im Sino-j apanischen Krieg (1894/5). Dazwischen liegen vor
allem lange und detaillierte Darstellungen der schwierigen (und
wahrscheinlich recht einsamen) spezifischen Fortifikationsarbeiten. Sein

Engagement in China in diesen Jahren hatte sich schließlich als so erfolgreich
erwiesen, daß - der inzwischen rehabilitierte - Hanneken bei seiner Heimreise

im November 1887 eine Würdigung der Chinese Times als "Chevalier
sans peur et sans reproche, who is an honour to the German Empire, [...]
worthy of the emulation of all foreigners who may take service with the

Chinese Empire" mit nach Deutschland nehmen konnte.

Natascha Vittinghoff

HEMPEL, Rose. Zeichen der Freundschaft. Maler, Alben, Rollbilder aus

Japan, Sammlung Rose Hempel, Museum für Kunst und Gewerbe

Hamburg (Hrsg.), August 1998, 184 Seiten.

Zeichen der Freundschaft von Rose Hempel ist ein Begleitband zur
privaten Sammlung japanischer Malerei der Autorin, der langjährigen
Kuratorin der Ostasien Abteilung des Museums für Gewerbe und Kunst in



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 999

Hamburg. Der Sammlung war eine Ausstellung vom 28. August bis 25.

Oktober 1998 gewidmet.
Treffend erscheint der Titel "Zeichen der Freundschaft", denn er

veranschaulicht den emotionalen Hintergrund, welcher zur Entstehung der
im Inhalt des Kataloges besprochenen Gedichte und Malereien führte. Die
Werke zeugen von der Tradition im edozeitlichen und neueren Japan (17.-
20.Jh) zur symbolischen Verfestigung einer Beziehung und der
Wertschätzung einer Freundschaft in Künstler- und Intellektuellenkreisen. Der
Brauch, sich mit liebevoll Angefertigtem zu beschenken, ist in Japan aus

China überliefert worden.
Rose Hempel hat seit ihrer Pensionierung von der städtischen

Museumstätigkeit 1985 eine beneidenswerte Sammlung zusammengetragen.
Der vorliegende Katalog erlaubt in Schrift und zum Teil auch in farbigen
und schwarzweissen Abbildungen einen guten Überblick über Rose

Hempels Sammeltätigkeit. Sie suchte sich nicht nur Alben aus, sondern

erwarb eine breite Palette der unter Freunden weitergegebenen
Erinnerungsstücke, namentlich Faltfächer, Querrollen und Hängerollen.

Nach einleitenden Essays zur Entwicklung des Albums sowie des

Fächers in Ostasien und speziell in Japan unterteilt Rose Hempel den

Katalog in weitere vier Themenkreise, namentlich in zenga, haiga, nanga
und einen Teil, der die Maruyama-Schule und späteren Richtungen der
Malerei beschreibt. Das Kapitel nanga wird in drei Abschnitte gegliedert,
die sich mit den Werken der Edo-Zeit und der Meiji-Zeit, sowie mit den in
Literatenzirkeln und im Freundeskreis gemeinsam geschaffenen Alben
befassen.

Die Wertschätzung der einstmals als Geschenk empfangenen Alben
zeigt sich auch darin, dass von denselben zu ihrer (kommerziellen!)
Verbreitung zum Teil Holzdrucke hergestellt wurden. Solche Holzdruck-
Alben sind in dieser Sammlung zweifach vertreten (Kat. Nr: 8 + 9).

Speziell zu nennen ist das Album mit der Darstellung von sechs-

unddreissig haiku-Dichtem (Kat. Nr: 7), welche Yosa Buson (1716-1783)
(im Auftrag?) gemalt hat. Buson ist einer der wichtigsten Vertreter der

haiga, einer Form der (ursprünglich von China übernommenen) bunjinga
oder Literatenmalerei, wo das japanische Kurzgedicht, das haiku, eine
zentrale Rolle spielt und jeweils mit einer karikaturähnlichen
Pinselzeichnung, ippitsuga oder Einpinseltechnik, bereichert wird. Dieses Album
lehnte Buson an die klassischen sanjürokkasen-Darstellvmgen der sechsund-



1000 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

dreissig waka-Dichter der Heianzeit an, welche nach der Anthologie des

Fujiwara Kintö im 11. Jh. auch in der Darstellungsform von
Dichterwettstreiten, utaawase, sehr populär wurden. Die in klassischen Beispielen
üblicherweise hinzugefügte Dichterbiographie beschränkte Buson auf die

Wiedergabe des Dichternamens, welchen er als Signatur hinter das

Kurzgedicht setzte. Die Anlehnung an das wohlbekannte klassische Vorbild
bekräftigt Buson im Titel der Nachschrift, denn er nennt die Folge sanjü-
rokuhaisen (nicht wie bei Hempel, sanjürokkasen, Abb. 7. Nachschrift, S.

46).
Als sehr aufschlussreich erweist sich in der Sammlung Hempel der

Vergleich zum selben Thema in einer Holzdruckvariante. Er veranschaulicht

die Popularisierung solcher Alben durch den Buchdruck gegen Ende
des 18. Jhs. Zum Leidwesen der heutigen Sammler fiel natürlich jedem
Holzdruck das gemalte Original zum Opfer.

Das Blockdruckbuch mit dem Titel Shin hana tsumi, "Pflücken
frischer Blumen" (hier als "Neues Blumenpflücken" übersetzt), wurde von
Matsumura Goshun (1752-1811), dem Hauptschüler des Yosa Buson, mit
Gedichten seines Meisters ediert und mit eigenen Pinselzeichnungen bereichert.

Es zeugt von der Verbundenheit zwischen Lehrer und Schüler (Kat.
Nr: 9). Da Drucke der Serie schon publiziert worden sind (Okada, Rihei,
Buson, Haijin no shoga bijutsu, 5, Tokyo, 1978, S. 111), wäre es

wünschenswert, an dieser Stelle noch einige Angaben zum Album zu finden.
So schrieb Buson die Gedichte 1777 in das besagte Heft, bestehend aus

Gedichten, Literaturkritik und Essays. Nachdem das Werk nach Busons

Tod als Querrolle montiert worden war, schrieb Goshun 1784 das

erklärende Nachwort und fügte die Zeichnungen bei. 1797 erschien das

Album als Holzdruckbuch (Shiraishi, Teizö, [Hrsg.], Bashö, Buson,
Zusetsu Nihon no koten, 14, Tokyo, 1978, S. 22).

Von menschlicher Verbundenheit erzählen auch die Darstellungen aus
dem Pinsel der Zenmeister, zenga. In der Sammlung Hempel werden hier
die von Zenpriestern, oder die zur Verbreitung der buddhistischen Doktrin
geschaffenen Werke eingeschlossen, wie auch das von Imei Shükei (1731-
1808) geschaffene Pflaumenbild (Kat. Nr: 2) und die Kalligraphie des

Meisters Suzuki Teitarö Daisetsu (1870-1966) (Kat. Nr: 4).
Unter den zenga befindet sich eine Variante der von Hakuin Ekaku

(1685-1769) mehrmals gemalten Darstellung "Blinde tasten sich über eine

Brücke", wo der Meister die unmissverständliche Zenbotschaft durch die



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1001

Metapher der den Weg findenden Blinden veranschaulicht (Kat. Nr: 1).

Das Siegel, Kokan-i, befindet sich rechts der Aufschrift und ist nicht, wie
hier vermerkt, ein Topfsiegel.

Die Malerei der Südschule, nanga, verbreitete sich in Japan in den

Literatenkreisen vor allem nach der Bekanntmachung chinesischer
gedruckter Musterbücher, namentlich des "Senfkorngartens" (Kaishien ga-
den) und der "Acht Arten Malerei" (Hasshü gafü). Diese Vorbilder treten
in den Katalogwerken der Edozeit deutlich zu Tage, so in den

Darstellungen der Pflaumenblüten, des Tuscheorchis und des Tuschebambus

(letztere sind in einem Exkurs behandelt, S. 65, bzw. S. 68) und in den

Landschaften.
Zwei Frauen befinden sich unter den Künstlern der zu diesem

Abschnitt gesammelten Werke. Tokushima Gyokuran (1727-1787), die

Frau des berühmten Ike no Taiga, die in zwei lieblich gestalteten, zu
Albumbättern montierten Faltfächern in Malerei und fama-Schrift zum
Thema Bambus und in einem weiteren Landschaftsfächer ihre Sicherheit
im Umgang mit dem Pinsel demonstriert (Kat. Nr: 11/12/13). Nakabayashi
Seishuku (1829-1912) ist mit einem Einzelblatt aus einem Album
vertreten, welches ihr Lieblingsthema, die Pflaumenblüte, illustriert (Kat. Nr:
15).

Eine Besonderheit ist die Querrolle des Hosokawa Rinkoku (1782-
1842) (Kat. Nr: 18). Rinkoku tritt hier mit einem seiner wegbegleitenden
Sujets in Erscheinung, dem Tuschebambus, welcher in Literatenkreisen

allgemein als moralisches Symbol galt. Für Rinkoku selbst gehörte der
Bambus zum Lebenselixir und war ihm wichtiger als jeder Reichtum. In

grosser Meisterschaft mit schnellen zum Teil tiefschwarzen Pinselzügen
malte er ein Jahr vor seinem Tode seinen geliebten Bambus. Mit eiliger
Hand, teils trocken, teils tuscheintensiv, im Stil der Ôbakupriester,
widmete er ihm 12 Liebesgedichte. Das Besondere an dieser Rolle aber sind

sicher die nach jedem Gedicht wechselnden Siegel. Die Kreativität des

Siegelschneiders Rinkoku zeigt sich in der Unkonventionalität derselben.

Auch die Landschaftsquerrolle des Yamamoto Chikuun (1820-1888)
verdient ein besonderes Augenmerk. Sie trägt den Titel Höju shüyü zu,

"Bild zur Vergnügungsfahrt auf dem Höju Fluss", und ist mit einer postumen

Nachschrift von Tomioka Tessai (1837-1924) versehen, in welcher
Letzterer die Freundschaft zu Chikuun bekräftigt (Kat. Nr: 23).



1002 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Im siebten Kapitel (VII) befasst sich der Katalog mit Alben aus der

Meijizeit. Hirano Gogaku (1809-1893 einer der Vertreter der Nagasaki-

Malerei, zeigt in seinen Werken die Anlehnung an die zeitgenössische
chinesische Malerei mit ihren Impulsen aus westlichem Einflussgebiet. In
diesen beschreibt er in Naturdarstellungen seine Beobachtungen in Wort
und Bild und fasst sie in Alben zusammen (Kat. Nr: 28/29).

In diesem Kapitel lassen sich die Unterschiede in der Handhabung des

Pinsels, welche durch die mannigfaltigen neu ins Repertoire eindringenden

Anregungen inspiriert wurden, herauslesen und sogar regional einordnen.
Die Auswahl der abgebildeten Werke erlaubt diese Betrachtungen. Hier
lohnt es sich besonders, die Biographien, welche im hinteren Teil des

Kataloges angefügt sind (Kap. X), parallel zu den Katalognummern zu
lesen.

Von Tomioka Tessai werden zwei Alben präsentiert, wovon eines

zum Frühwerk (Kat. Nr: 38), das andere zu seinem späten Schaffen
gezählt werden muss (Kat. Nr: 39). Das Erste zeugt von der regen
Reisetätigkeit des Künstlers. Das Zweite ist ein von Tessai zusammengestelltes
Fächeralbum, in welchem er von Freunden erhaltene Werke der Malerei
und Schriftkunst vereinte.

In gleichem Sinne gehörte es dazu, dass in den Literatenzirkeln als

Zeichen der Verbundenheit gemeinsam vollendete Alben entstanden. Aus
der Sammlung Hempel werden hier (Kap.: Nanga VII) einige Blätter von
namhaften Kalligraphen und Malern, wie Ryu Sekishü, Nukina Kaioku,
Rai Shihö, Erna Tenkö, Yamamoto Baiitsu, Tomioka Tessai, Yamanaka

Shinten'ö, um nur einige zu nennen, vorgestellt. Die Darstellungen behandeln

liebliche, aus chinesischem Repertoire übernommene Themen in
verschiedenen Formen und Grössen.

Bei der Betrachtung solch interessanter Albumblätter wünschte man
sich, dass die Alben vollständig abgebildet wären, zumal sich auch die
schriftliche Besprechung auf Blätter bezieht, die nicht im Katalog erscheinen

(Kat. Nr: 41, Blatt 2/4/10/11/18, Kat. Nr: 43, Blatt 30).
Seit dem späten 18. Jh. entwickelte sich in Kyoto - von Maruyama

Ökyo ausgehend - eine neue Schule, welche traditionelle und realistische,
vom Westen geprägte, zum Teil aus China importierte, perspektivische
Kompositionen in ihre Werke aufnahm. Von dieser Ausbildungsstätte, der

Maruyama-Schule, der sich auch Goshun anschloss und selbst die Shijö-
Schule (benannt nach der Lage des Ateliers in Kyoto) formierte, erwuchs



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1003

in der späten Edozeit eine beliebte Malweise, die sogar zur
Ausschmückung der Schiebetüren im Kaiserpalast und in Tempeln
herangezogen wurde. Im vorliegenden Band werden Alben wichtiger Vertreter
dieser Schulrichtungen vorgestellt.

Zusammenfassend muss die Publikation von Rose Hempel
differenziert betrachtet werden. Auf der einen Seite steht die im Bild erstmals

vorgestellte Sammlung, welche einen wichtigen Aspekt der japanischen
Malerei vom 18.-20. Jh. greifbar macht. Auf der anderen Seite steht die
schriftliche Präsentation der Sammlung. Der Katalog muss nicht nur dem

Anspruch eines Fachbuches genügen, sondern soll auch ein allgemein
interessiertes Publikum ansprechen. Mit etwas ausführlicherer Information,
sowie ansprechenderen Übersetzungen von Titeln oder Aufschriften, wäre
es auch gelungen einen professionellen Leserkreises vollends zufrieden zu
stellen.

Ildegarda Scheidegger

Der Himmelsprinz und die Bärin I Koreanische Märchen. Ausgewählt und
übersetzt von Woon-Jung Chei. Mit einem Vorwort von Elisabeth Borchers
und Woon-Jung Chei. München: iudicium, 1998. 311 S. ISBN 3-89129-
432-8.

"Der Himmelsprinz und die Bärin" - unter diesem Titel hat der
koreanische Wissenschaftler und Schriftsteller Woon-Jung chei koreanische
Märchen ins Deutsche übertragen. Nach welchen Kriterien die gegen hundert

Texte ausgewählt sind, geht aus dem Inhaltsverzeichnis nicht hervor.
Wer an dem fremden Stoff interessiert ist, ordnet ihn nach den ihm

gewohnten Prinzipien, und das heisst hier, nach westlichen. Einen
Hinweis, welches der allgemeine Rahmen der Anthologie ist, gibt der Buchtitel
und nicht etwa das zuerst aufgeführte Märchen.

"Der Himmelsprinz und die Bärin" wäre nach unserem Begriff eher
als Mythos oder als Legende von der Reichsgründung zu bezeichnen. Der
Himmelsprinz wird, auf seinen Wunsch hin, vom Vater mit den drei
Göttern, Wolke, Wind und Regen und den Gefolgsleuten, die der Medizin, der

Gesetzgebung, der Landwirtschaft usw. kundig sind, auf die Erde hinunter
geschickt. Der Prinz gründet ein Reich; im angrenzenden Gebiet herrscht



1004 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

die Bärin. Sie fragt den Himmelsprinzen, wie sie Menschengestalt annehmen

könnte. Er rät ihr, hundert Tage in einer Höhle ohne Sonnenlicht zu
leben. Mit ihrer Freundin, der Tigerin, begibt sie sich in die Höhle. Die

Tigerin besteht die Prüfung nicht und stürmt ins Freie. Nach der Klausur
in der Dunkelheit wünscht sich die Mensch gewordene Bärin ein Kind. Der

Himmelsprinz nimmt sie zur Frau und zeugt mit ihr einen Sohn. Dieser
wird der Gründer der Hauptstadt im "Land der Morgenstille", in Chosun.
Das heisst, er gründet Asadat, was dem heutigen nordkoreanischen Pyongyang

entspricht.
Ausserirdische Gestalten dominieren im obigen Text. Den Abschluss

der Sammlung bildet eine Groteske, in der ebenfalls Ausserirdische agieren.

Da treiben Geister mit Menschenstimmen ihren Schabernack im Hause

des Heo U, und dieser weiss nicht, wie sie loswerden. Endlich entlockt er
den Geistern beziehungsweise den Seelen der Toten das Geheimnis, wie
man sie zum Verschwinden bringen kann. Sobald aber keine
Geisterstimmen mehr zu hören sind, fühlt sich Heo U in der Stille des Hauses tief
bedrückt.

In den beiden Beispielen zeigt sich eine Reihe von Motiven, die in

mannigfach abgewandelter Form in der Mehrzahl der Texte vorkommen.
Das zentrale Motiv jedoch ist das Eingreifen übernatürlicher Mächte in das

Leben der Menschen. Die allgemeine Grundstimmung der Anthologie ist in
diesem Sinne eine schamanistische; spezifische Untertitel müssten deswegen

nicht ausgeschlossen werden.
Da wären die Märchen, die Vorbildcharakter haben wie etwa "Das

Mädchen, das die Fische versorgte" oder "Der ergebene Sohn". Es wären

jene aufzulisten, die eine Lehre oder moralische Grundsätze veranschaulichen,

beispielswese "Von echter und falscher Ehrerbietigkeit" oder "Von
einem jungen Amtmann". Manches ist als Schwank zu bezeichnen, ich
denke an "Der junge Mann, der einen Schatten kaufte", eine witzige
Illustration der Übertölpung eines Geizhalses.

Was in der vorliegenden Auswahl besonders auffällt, ist die Vorliebe
für die historische Lokalisation der Märchen. Interessant ist, wie in der
kulturellen Hochblüte im Silla-Reich (668-935) magische Kräfte wirken,
wie die Geister der Ahnen eine Rolle spielen. Ein Beispiel: Der Vorfahre
des regierenden Königs ist ein Meerdrache geworden und rät seinem

Nachfolger, eine Flöte aus Bambus zu anzufertigen, deren Töne dem
Lande Gedeihen bringen. "Die Flöte, die aus dem Meer atmet" wird zum



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1005

ersten Schatz des Landes, so lesen wir im Märchen "Sillas himmlische
Schätze". Das Flötenspiel bannt alle Gefahren; weder dringen die Japaner
ins Land, noch wird die Bevölkerung von Seuchen heimgesucht.

Die tatsächliche Bedrohung Koreas durch die Japaner wird selbst im
16. Jahrhundert mit dem Einwirken von Meeresgöttern verknüpft. Als der

Feldherr Hideyoshi versucht, das Land zu unterjochen, zertrümmert der

todbringende Drache von Pyokpachong die Flotte der Invasoren.
Die Mehrzahl der ausgewählten Märchen stammt aus der Yi-Dynastie

(1392-1910). Ältere Quellen sind: das "Samguksagi" - "Historische
Aufzeichnungen der Drei Königreiche" (1145) und das "Sakgukyusa" -
"Überlieferungen der ältesten Drei Königreiche" (1279). Die Übersicht

über die vorliegende Auslese ergibt, dass eine Unterteilung möglich wäre
nach buddhistischem, konfuzianischem und taoistischem Gehalt. Wobei
wohl die vom Taoismus geprägten Texte das grösste Gewicht haben, da sie

von erdverbundnen, von wasser-, feuer- und himmelverbundnen Kräften
bestimmt sind. Charakteristisch für taoistische Naturpoesie ist die
Geschichte "Die Boten des Himmels". Ein als Eremit lebender Gelehrter
lauscht in der Mondnacht den Geräuschen und Stimmen des Windes in den

Bäumen, in den Felsen. Die vielen Stimmen vereinigen sich, steigen zum
Himmel und vereinigen sich mit den Wolken. In geheimnisvollem Einklang
durchdringen die reinen Stimmen der Natur auch den Geist des Einsiedlers

- ihm wird die Erleuchtung des Tao zuteil. Zur taoistischen Gruppe zählen
ebenfalls volksnähere Erzählungen, "Der Jungbrunnen" wäre da anzuführen.

Ferner ist darauf hinzuweisen, dass die zwei Kategorien, die taoistische

und die schamanistische oft nicht eindeutig auseinanderzuhalten sind.
Das koreanische Märchen hat selbstverständlich motivisch und strukturell

Berührungspunkte mit andern asiatischen und mit ausserasiatischen

Märchen. In einem Punkte jedoch unterscheidet es sich deutlich sowohl

vom japanischen wie vom chinesischen, nämlich in der Figur des Tigers.
Woon-Jung chei eröffnet denn auch seine Anthologie mit "Bruder Mond
und Schwester Erde", dem Mythos von der Entstehung des Tages- und des

Nachtgestirns, die von weither ihr Licht ausstrahlen auf die Erde, wo in
der Verkörperung des Tigers das Böse herrscht. In der Volksliteratur ist

allerdings der Tiger nicht nur Symbol für das Böse, er kann durchaus als

Freund und Helfer des Menschen auftreten.
Ein Blick auf die Karte der koreanischen Halbinsel am Schluss dieses

Buches bestätigt die Äusserung, Korea sähe aus wie ein Tiger, den Kopf



1006 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

nach Norden, die Füsse nach Süden ausgestreckt. Das Vorwort, vom Kom-

pilator in Zusammenarbeit mit Elisabeth Borchers verfasst, bietet eine

knappe Einführung in Geschichte, Sprache und mündliche Erzähltradition.
Eine Zeittafel und Literaturhinweise runden das Ganze ab, das ich einerseits

als reichhaltiges Lesebuch und anderseits als anregende Basis für
weiterführende systematische Studien bezeichnen möchte.

Elise Guignard

KATZ, Paul R. Demon Hordes and Burning Boats. The Cult of Marshal
Wen in Late Imperial Chekiang. Albany: State University of New York
Press, 1995. SUNY Series in Chinese Local Studies, xviii + 261 pp. ISBN
0-7914-2661-0 (gebunden), ISBN 0-7914-2662-9 (Paperback).

Mit seiner Studie über den hauptsächlich in der Provinz Zhejiang und auf
Taiwan anzutreffenden Lokalkult des Seuchengottes Marschall Wen hat

Paul Katz ein beachtenswertes Werk vorgelegt. Er möchte darin zeigen,
daß die gegenseitigen Beeinflussungen von Daoismus und Lokalkulten bei

allen Unterschieden größer waren als bisher von der Forschung angenommen

und, indem er darauf hinweist, daß sakrale Orte und religiöse
Gemeinschaften eine über religiöse Belange hinausgehende Bedeutung hatten,

gleichzeitig einen Beitrag zur Diskussion um die Existenz einer öffentlichen

Sphäre in China leisten.
Das sprachlich und typographisch angenehm zu lesende Buch ist

zwischen Einleitung und Resumé in fünf Kapitel gegliedert, denen zwei

Anhänge mit Übersetzungen, eine Bibliographie und ein Index folgen. Ihm
sind eine Anzahl von Karten und Tabellen sowie einige Abbildungen
beigegeben.

Gegenstand des ersten Kapitels ist der Einfluß von Klima und
Geographie Zhejiangs sowie der sozialen Veränderungen ab der Song-Zeit auf
die Entstehung und Verbreitung des Kultes. Regelmäßig auftretende
Seuchen im feucht-heißen Klima der Provinz ließen eine Vielzahl von Kulten
zur Abwehr von Seuchendämonen entstehen. Während diese seit der Song-

Dynastie neu gegründeten Kulte auf die Bedürfnisse einer mobilen städtischen

Elite von Beamten und Kaufleuten reagierten, verloren ältere agrarische

Kulte rasch an Bedeutung. Seit Anfang des 13. Jahrhunderts ist in der



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1007

Stadt Pingyang im Süden Zhejiangs der Kult um den "Loyalen und

Verteidigenden König", "Marschall Wen" nachweisbar. Begünstigt durch
den Umstand, daß in Pingyang fünf verschiedene Dialekte gesprochen wurden,

waren reisende Händler, Beamte und Daoisten, die meist mehrere dieser

Dialekte sprachen, in der Lage, diesen Kult bis nach Nord-Zhejiang
und in die Provinz Fujian zu verbreiten.

Das zweite Kapitel handelt von den verschiedenen Gegenmaßnahmen
der von Seuchen heimgesuchten Bevölkerung. Staatliche Hilfen in Form
von Medikamenten und öffentlichen Hospitälern brachten aufgrund von
Korruption und Mißwirtschaft nur geringe Erleichterung. Als Krankheits-
verursacher galten von der himmlischen Bürokratie entsandte Seuchengötter,

die gezielt einzelne Personen oder ganze Gemeinschaften straften
sowie Seelen von Verstorbenen, die als Seuchendämonen unkontrolliert
töteten. Den Göttern wurde geopfert, um Reue zu zeigen und sie zu

besänftigen, die Dämonen trieb man durch meist gewalttätige Rituale aus.

Einige dieser Riten bestehen bis heute fort, haben aber ihren Charakter als

Seuchenaustreibungskulte verloren und dienen nun zur Bekämpfung
verschiedenster Arten von Unheil.

Nachdem Katz den Rahmen für seine Arbeit abgesteckt hat, untersucht

er in Kapitel Drei die Rolle hagiographischer Texte im Kult von
Marschall Wen. Dabei steht er vor dem Problem, daß die von daoistischen
Priestern und Angehörigen der Gentry verfaßten teilweise sehr
unterschiedlichen Texte kaum Hinweise darauf geben, was die illiterate Masse

der Anhänger Marschall Wens glaubte, sondern mehr über die Interessen
ihrer Autoren aussagen. Am Ende des Kapitels diskutiert Katz die
gegenseitigen Beeinflussungen der hagiographischen Darstellungen Marschall
Wens durch verschiedene soziale Gruppen. Er beabsichtigt zu zeigen, daß

der Daoismus weder eine höhere Form von Lokalreligion war noch daß es

sich bei den beiden um zwei getrennte Systeme ohne jede Überschneidung
handelte und daß dem Daoismus keine zentrale Rolle bei der Ausformung
lokaler Kulte zukam. Die Beziehungen zwischen den verschiedenen
Versionen der Hagiographien bezeichnet Katz mit dem von ihm eingeführten
Begriff der "cogeneration". Dabei wird gleichzeitig zirkulierenden
Textversionen unterschiedlichen Inhalts beim Kontakt mit neuen Gruppen
weiteres Material hinzugefügt. Katz wandelt so Prasenjit Duaras Konzept
der "superscription", d.h. der linearen Erweiterung eines bekannten



1008 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Urtextes durch neu hinzukommende Teile, ab.1 Er entwickelt den Begriff
des Echos, um den ständigen Austausch von Glaubensinhalten zwischen
verschiedenen sozialen Gruppen, sowohl horizontal wie vertikal, zu
beschreiben.

Die Verbreitung des Kultes innerhalb und außerhalb Zhejiangs handelt
der Verfasser im vierten Kapitel ab. Nach der ersten bekannten
Tempelgründung für Marschall Wen 1210 im südlichen Zhejiang und der
Ausdehnung des Kultes entlang von Handelsrouten bis Wenzhou und Hangzhou

blieb der Kult für Jahrhunderte einer von vielen einander ähnlichen
Lokalkulten. Er bekam erst ab dem 15. Jahrhundert größere regionale
Bedeutung. Außerhalb Zhejiangs brachte es Marschall Wen nur im Süden

der Provinz Fujian und in Taiwan, wo er heute noch anzutreffen ist, zu

größerer Popularität. In dem Jahrhundert unausgesetzter Kriege, das Mitte
des neunzehnten Jahrhunderts für China anbrach, erlosch der Kult auf dem
Festland fast vollständig. Anschließend untersucht der Verfasser den

Beitrag daoistischer Mönche bei der Ausbreitung des Kultes. Obwohl
Daoisten die Errichtung von Wen-Tempeln veranlaßten, Hagiographien
verfaßten und an seinen Festen und Prozessionen teilnahmen, war der
Fortbestand des Kultes fast gänzlich von der Unterstützung mächtiger
lokaler Familienverbände und Beamter abhängig. Katz vermutet, daß die
Priester trotz ihrer untergeordneten Rolle an den Riten teilnahmen, weil sie

diese als ihr geistiges Eigentum betrachteten und versuchten, ihre Position
in den Gemeinden zu stärken.

Das fünfte Kapitel gibt eine ausführliche Beschreibung der von Katz
als kathartisch interpretierten Feste zu Ehren Wens in den Städten Wenzhou

und Hangzhou. Dabei sieht der Autor eine wichtige Funktion des

Kultes in der Festigung des sozialen Gefüges durch dessen kurzzeitige
Infragestellung beim Aufeinandertreffen krasser Gegensätze, wie arm und

reich, rein und schmutzig - im rituellen wie im tatsächlichen Sinne.
Im Schlußkapitel fragt Katz nach den nicht nur religiösen Gründen,

aus denen verschiedene soziale Gruppen den Kult von Marschall Wen
unterstützten. Für die lokale Gentry mag sein Wert in der Möglichkeit

1 Vergleiche Prasenjit Duara, "Superscribing Symbols: The Myth of Guandi, Chi¬

nese God of War." Journal ofAsian Studies, Vol. 47, Nr.l (1988), S. 778-795 und

ders., Culture, Power and the State. Rural North China, 1900-1942. Stanford:

Stanford University Press 1988, S. 138-148.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1009

gelegen haben, durch die Feierlichkeiten soziales Kapital anzusammeln,

um ihre Stellung in der Kommune zu stärken. Kaufleuten und Mitgliedern
von Tempelkomitees galt Wen als wirkungsvoller Beschützer von Leben
und Geschäften; Angehörige aller Schichten konnten von den regelmäßigen
Feierlichkeiten wirtschaftlich profitieren. Darüberhinaus gaben die Feste

dem Einzelnen die Gelegenheit, seine Sünden zu bereuen und Buße zu tun
und läuterten die Gemeinde durch eine zeitweise Überschreitung sozialer
Normen. Letztendlich drückten die Feste für den Autor vor allem die
Mentalitäten der Teilnehmer aus und trugen gleichzeitig zur Formung
dieser Mentalitäten bei. Das Kapitel schließt mit den Überlegungen des

Verfassers zum Anteil von Tempeln und lokalreligiösen Kulten an der

Entstehung einer öffentlichen Sphäre in China. Katz sieht Kulte und Tempel

als Teil des von Philip Huang so genannten "third realm", eines

Raumes zwischen Staat und Gesellschaft, worin beide interagieren, ohne

jeweils das Übergewicht erlangen zu können.2 Tempel waren, gleich
Teehäusern, Orte des gegenseitigen Austauschs; Aufführungen und Prozessionen

bei Feiern gaben den Teilnehmern die Möglichkeit, sich zu artikulieren
und zu legitimieren. Außerdem wurden in Tempeln Konflikte verhandelt,
bevor die Parteien vor Gericht gingen, und Tempelkomitees waren für
bestimmte öffentliche Aufgaben, z.B. Wasserkontrolle, zuständig. Katz ist

der Meinung, daß diese Aspekte in der bisherigen Diskussion nicht genug
Berücksichtigung fanden.

Die Frage, ob der Verfasser seine zu Beginn des Buches formulierten

Aufgaben erfüllt hat, kann der Rezensent mit einem klaren "Ja"
beantworten. Katz hat zu den von ihm aufgeworfenen Fragen eindeutig Stellung
bezogen und seine Aussagen gut begründet und mit ausreichend
Quellenmaterial belegt. Dabei zeigt er durchweg eine sichere Beherrschung von
Quellen und Sekundärliteratur. Die wenigen vorhandenen Texte über
Marschall Wen ergänzt er mit einer Fülle weiterer Materialien, wodurch es

ihm gelingt, den Kult so umfassend wie möglich darzustellen. Seine Stärken

zeigen sich in den Teilen über die Geschichte des Wen-Kultes in

Zhejiang sowie bei der Auswertung der von Angehörigen der Gentry
verfaßten Quellen. Aufgrund geringeren Datenmaterials weniger überzeugend

2 Vergleiche Philip C.C. Huang, "'Public Sphere'/'Civil Society' in China? The

Third Realm between State and Society." Modern China, Vol. 19, Nr.2 (1993), S.

216-240.



1010 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

ist Katz da, wo er die populären Repräsentationen Marschall Wens
abhandelt und in den Passagen über die Situation des Kultes im heutigen
Taiwan, obwohl er durchblicken läßt, daß ihm darüber mehr Material
bekannt ist. Zwar liegt der Schwerpunkt des Buches eindeutig in der späten
Kaiserzeit, zumindest eine zeitliche Einordnung dieses ergänzenden
Materials wäre jedoch der Orientierung seiner Leserschaft hilfreich
gewesen.

Ebenso sicher wie die Quellen beherrscht der Verfasser die sinologische

Sekundärliteratur. Er setzt sich mit den Werken anderer Gelehrter
kritisch auseinander und arbeitet diese kreativ in seine Forschungen ein. So

etwa, wenn er zeigt, daß die Behauptung einiger Autoren, die Verbindung
von Daoismus und Lokalkultur sei erst ab der Song-Dynastie feststellbar,
nicht stimmt. Er weist auf eine von all diesen Autoren zitierte Studie von
Rolf Stein hin, der wechselseitige Beeinflussungen der beiden bereits für
die Zeit der Sechs Dynastien festgestellt hat (S. 108/109). Etwas schwächer

ist Katz, wenn er außer-sinologische Literatur heranzieht. Die kurze
Erwähnung Pierre Bourdieus scheint eher aus der Notwendigkeit zu
resultieren, einen vielgenannten Namen anzuführen, als tatsächlichen Erfordernissen

bei der Interpretation des Materials gerecht werden zu wollen (S.

177/178). Überdies ergeht sich der Autor wiederholt in der Beschreibung
von Forschungsansätzen, die er danach als für seine Zwecke unbrauchbar
verwirft, z.B. Arbeiten von Victor Turner und Arnold van Gennep
(S.170), wohingegen er die von ihm benutzten Werke von A.R. Radcliff-
Brown und Emile Durckheim etwas zu knapp in einer Fußnote abhandelt

(S.169).
Das Kapitel über die Hagiographien Marschall Wens läßt die Frage

offen, ob sich niemand an den großen Unterschieden zwischen den einzelnen

Darstellungen gestört hat. Wie Katz mit Hilfe des Echomodells zeigt,
bestand ein dauernder Austausch zwischen den unterschiedlichen sozialen

Gruppen, die diese sehr voneinander abweichenden Lebensbeschreibungen
hervorbrachten. Deren Mitglieder dürften also die verschiedensten Versionen

der Hagiographie gekannt haben. Der Rezensent wüßte noch gerne, ob

gegenwärtig Hagiographien von Marschall Wen in Umlauf sind und, ob sie

von den älteren Viten des Marschalls abweichen, vielleicht um sich an die

von Katz erwähnte Entwicklung des früheren Seuchenaustreibungskultes zu
einer Hilfe gegen alle Arten von Unheil anzupassen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1011

An vielen Stellen des Buches entsteht der Wunsch, mehr über das

vom Verfasser angerissene Thema zu erfahren. Besonders in den ersten
beiden Kapiteln berührt Katz eine Reihe von Gegenständen, die nicht
weiter ausgeführt werden. Kapitel Zwei wirft mehr Fragen über die

psychologischen und sozialen Folgen von Seuchen auf als der Autor
beantwortet (S. 45/46). Auch fragt sich der Leser, ob es in China, neben

den dämonologischen Erklärungen für den Ausbruch von Seuchen, auch so

etwas wie eine wissenschaftliche Erklärung gab und warum teilweise

wirkungsvolle medizinische Hilfe nicht in größerem Maßstab angewandt
wurde, obwohl sich Medizin und Religion nicht notwendigerweise
ausschließen (S. 46/47). All diese Punkte berührt Katz nur soweit sie für das

Verständnis seiner Arbeit notwendig sind. Er behält stets sein Thema im
Auge und vermeidet die Gefahr, sich auf interessanten Seitenpfaden zu
verlieren. Etwas zu isoliert steht die Passage über das Drachenbootfest, in
dem Katz einen der Ursprünge des Kultes um Marschall Wen sieht (S.20,
44, bes. 66-69). Hier wäre ein genaueres Herausarbeiten der Verbindung
von Drachenbootfest und Wen-Kult wünschenswert gewesen, vorausgesetzt,

die Quellenlage läßt dies zu. Insgesamt sind die wenigen Informationen

über die Wurzeln des Kultes zu sehr über das Buch verstreut.
Karten, Abbildungen und Tabellen bilden einen Schwachpunkt des

Buches. Die Tabellen sind überflüssig, sie tragen nichts zum Verständnis
der Arbeit bei. Unter den zu wenigen Abbildungen vermißt der Rezensent

Darstellungen der verschiedenen historischen und rezenten Ikonographien
Marschall Wens und Photographien von Tempeln und Kulthandlungen auf
Taiwan und dem Festland. Auf den Karten ist teilweise kaum etwas zu
erkennen. Besonders die Stadtpläne von Qiantang (S. 124) und Hangzhou
(S. 192) sind durch ihre unübersichtliche und nachlässige Beschriftung
wertlos.

Ob die originelle Weiterentwicklung von Duaras Begriff der
"superscription" zu "cogeneration" und "Echo" Verwendung in künftiger
Forschung finden wird, bleibt abzuwarten. Sie dürfte zweifellos fruchtbar auf
eine Reihe von Themen, auch außerhalb religionsbezogener Forschung,
anwendbar sein. Zu den Ausführungen des Verfassers über die Rolle der

Religion in der Entstehung einer öffentlichen Sphäre im spätkaiserzeitlichen

China ist anzumerken, daß diese in keinem Zusammenhang mit
Katz' eigenen Forschungen und dem Rest des Buches stehen. Nirgends
nimmt der Autor Bezug auf die Verbindung seiner Forschungsergebnisse



1012 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

mit Fragen der Öffentlichkeit, noch stützt er sich bei der fast zehnseitigen

Behandlung des Themas im letzten Kapitel auf eigene Arbeiten (S. 180-

189). Seine Argumentation untermauert er ausschließlich mit Hinweisen

aus der Sekundärliteratur. Es entsteht der Eindruck, daß Katz hier etwas in
sein Buch hineinnehmen wollte, das ihm besonders am Herzen lag.

Demon Hordes and Burning Boats ist letztendlich auch ein gelungenes

Beispiel für die andauernde Notwendigkeit von thematischen und

geographischen Detailstudien, die dazu beitragen, allzu pauschale Aussagen
über China zu vermeiden. Ein Vergleich der Ergebnisse von Katz' Arbeit
mit denen von Kenneth Dean über Lokalreligion in Fujian etwa, macht

klar, daß nicht von "der chinesischen Lokal- oder Volksreligion" gesprochen

werden kann.3

Christof Büttner

LEE, Sang-Kyong. Ostasien und Amerika. Begegnungen in Drama und
Theater. Würzburg: Verlag Königshausen & Neumann, 1998. 235 S. ISBN
3-8260-1261-5.

Sang-Kyong Lee, Dozent am Theaterwissenschaftlichen Institut der
Universität Wien, veröffentlichte 1993 die sorgfältig dokumentierte Übersicht
über die Weltwirkung der fernöstlichen Theatertradition unter dem Titel.
"West-Östliche Begegnungen". Das Stichwort "Weltwirkung" wird in der

ersten Publikation aufgeschlüsselt nach Frankreich, England, Deutschland,
Russland, Amerika.

Die zweite, ebenso gründlich recherchierte Synopsis konzentriert sich

auf Amerika, wobei Europa nicht ausser Acht gelassen werden kann. In
der allgemein gehaltenen Einführung erörtert Lee kurz die Kontakte mit
Europa und damit im Zusammenhang ausführlich jene mit Amerika. Trotz
der unvermeidlichen Überschneidungen ergänzen sich die beiden Bücher
aufs beste, beide können, dank des klaren Aufbaus, als Nachschlagwerke
dienen.

Vergleiche Kenneth Dean. Taoist Ritual and Popular Cults of Southeast China.

Princeton: Princeton University Press 1993.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1013

Das zentrale Kapitel in "Ostasien und Amerika" behandelt die intensive

Auseinandersetzung mit fernöstlichem Gedankengut der vier Dramatiker

Ezra Loomis Pound (1885-1972), Thomas Stearn Eliot (1888-1965),
Eugene Gladston O'Neill (1888-1953) und Thornton Wilder (1895-1975).
Auch wenn alle vier in ihren Überlegungen zu ähnlichen Ergebnissen
gelangen, zeichnet Lee gleichwohl den je eigenen Weg jedes Dichters
nach, was das Spektrum der Berührungspunkte Ost-West erweitert.Die vier
unter derselben Perspektive angepeilten Biographien werden damit zur
Basis der übrigen Kapitel.

Lee weist darauf hin, wie Ezra Pound im Kontakt mit Ostasien das

Dictum des Horaz "ut pictura poesis " auf neue Art begreift, nämlich auf
dem Umweg über den amerikanischen Maler James Whistler, der sich
seinerseits vom Ukiyo-e anregen liess. Das Ukiyo-e, das heisst die bildliche
Darstellung eines einzigen Augenblicks der fliessenden Zeit, verknüpft
Ezra Pound in seiner Vorstellung mit der Haiku-Dichtung. Das eine wie
das andere komprimiere den geistigen und den sinnlichen Aspekt eines

Augenblicks. Die bildliche wie die dichterische Form, die pictura wie die

poesis, befreie dadurch den Betrachter und den Leser aus zeitlichen und
räumlichen Schranken. In diesem Sinne seien, so argumentiert er, sowohl

pictura als poesis ein imago, ein "image".
Diesen neuen Begriff des Image, das ist die Überlagerung mehrerer

Sinneseindrücke und Gedanken, wendet Ezra Pound in seinem eigenen
Schaffen an. Als Beispiel das /za/£w-ähnliche Gedicht: "Green arsenic
smeared on an egg-white cloth, / Crushed strawberries! Come, let us feast

our eyes!" - "Gelbgrün auf eierschalenweissem Kleid, / Erdbeerbrei! Welche

Augenweide!" Auch die Faszination der Cantos liegt wesentlich im
Aufflackern solch überraschender, deutungsträchtiger Zeilen.

Entscheidend für die Suche nach einer neuen poetischen Form war
Pounds Überarbeitung und Veröffentlichung von Ernest Fenollosas
"Aufzeichnungen zur chinesischen Lyrik und zur japanischen Nö-Dichtung."
(1913/1915) Die Nö-Übersetzungen Fenollosas gestaltet er nach seinen

eigenen Stilprinzipien. Im Jahre 1916 publiziert er in Zusammenarbeit mit
W.B. Yeats "Noh or accomplishment. A Study of the Classical Stage of
Japan." - Der Kernsatz ist noch heute gültig: "In the best Noh the whole

play may consist of one image. [...] its unity in one image enforced by
movement and music." - Die chinesische Schrift beeinflusst in der Folge
nachhaltiger als das Nö und das Haiku die Imagismus-Theorie des Ameri-



1014 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

kaners. Die chinesischen Piktogramme, die als bildhafte Zeichen einen
gedanklichen Inhalt darstellen, sind für Pounds Argumente eine unerschöpfliche

Quelle.
Waren es bei Ezra Pound die Kultur Japans und Chinas, die ihm

geistigen und künstlerischen Impuls verliehen, so sind es bei Thomas Stearn

Eliot primär die von der Haiku-Dichtung faszinierten französischen
Symbolisten, vornehmlich Jules Laforgue und Stéphane Mallarmé; anderseits
aber auch buddhistisches Gedankengut, das ihm die Sanskritliteratur
vermittelte. Er selbst erwähnt, er habe im Gedicht "The Fire Sermon" den

Vers mit der viermaligen Wiederholung von "burning" aus der Bergpredigt
Buddhas übernommen. Diese Predigt sei im weiteren vergleichbar mit der

Bergpredigt Christi. In den Kurzzyklen sowohl in "Four Quartets" wie in
"The Waste Land" verbindet Eliot fernöstlichen mit chrislichem Gehalt,
thematisiert er den Begriff der Zeit, sinniert er über die einem unergründlichen

Fatum ausgelieferte Menschheit. Durch die Auseinandersetzung mit
dem griechischen Drama erweitert sich Eliots Verständnis für das Nö, und

zwar im speziellen inbezug auf die Funktion des Chors, dem im Nö eine

umfassendere Bedeutung zukommt. Lee belegt die zitierten Analogien mit
zahlreichen Textstellen aus japanischen Nö-Stücken und erklärt dadurch
einleuchtend die Wirkung von Eliots Dichtung in Japan. Das Drama
"Murder in the Cathedral" beispielsweise wurde anlässlich der Weltausstellung

1970 in Osaka aufgeführt und später 1971 in Tokyo. - Ein Indiz,
in welchem Masse der Amerikaner von japanischen Dichtern zur Kenntnis

genommen wurde, ist dies: Unter dem Eindruck des desolaten Zustandes
des Landes nach dem Zweiten Weltkrieg vereinigte sich eine Gruppe
angesehener Autoren unter dem Namen "Arechi" beziehungsweise unter
der Übersetzung von "The Waste Land".

Der dritte ebenfalls in den späten achtiger Jahren geborene Amerikaner,

Eugene O'Neill, fügt zu den bisher erwähnten ostasiatischen
Einflüssen noch eine weitere Komponente bei. Ihn beschäftigt das antithetische

Prinzip im Taoismus. Seine Dramen sind in Struktur und Gehalt geprägt
von taoistischem Geist. Als intruktive Beispiele analysiert Lee ausführlich
"Marco Millions" und "Long Day's Journey into Night"; in jenem
verweist er auf die Unvereinbarkeit von Pragmatismus und intuitivem
Mystizismus; in diesem hingegen zeigt er die Verwandtschaft zum Nö. Das
Zeitbewusstsein ist ausgeschaltet. In der retrospektiven Erzählung des Pro-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1015

tagonisten gleiten Gegenwart und Vergangenheit ineinander über, erscheinen

als Einheit.
Im Lebensbild des kurz vor der Jahrhundertwende geborenen Thornton

Wilder legt Lee den Akzent auf dessen radikalen Verzicht auf illusionistische,

naturalistische szenische Darstellung; zusammen mit Paul Claudel
und Berthold Brecht stellt er ihn vor als Vollender des epischen Theaters.

Wilder war dank seines Studiums des klassischen Altertums mit
griechischer und römischer Philosophie und Dichtung vertraut; seine Interessen

galten jedoch ebenfalls den Zeitgenossen Marcel Proust und James Joyce.
Er verfügte über fundierte literarische Kenntnisse in der Tradition und in
der Moderne der Alten und Neuen Welt. Mit diesem geistigen Hintergrund
begegnete er 1930 in New York dem in Europa und Amerika gastierenden
chinesischen Schauspieler Mei Lan-fang. Mei Lan-fang, ein Repräsentant
der chinesischen Opernbühne, weckte Wilders Bewunderung für das

ostasiatische Theater. Die kulissenlose chinesische und japanische Bühne,
die Einführung in die Handlung durch die Erzählung des Spielleiters oder
des Chors, die pantomimische Gestik der Schauspieler sowie ein Minimum
an Requisiten, all diese Elemente übernahm Wilder für die Darstellung
seiner eigenen Dramen. In minutiösen Regieanweisungen legt er sogar die
Dauer einzelner Bewegungen fest. Wilder koordiniert fernöstliche, dazu

gehören auch indische und balinesische Komponenten, mit abendländischen

Vorgaben. Der formalen Gestaltung und dem Gehalt seiner Dramen eignen
daher nach Lees Ansicht eine dem Nö verwandte Universalität der Weltsicht.

In den vier Dichterporträts kommt alles zur Sprache, was Lee unter
dem dritten Obertitel "Rezeption ostasiatischer Schaukunst in der amerikanischen

Theaterwelt" an der Praxis der Regisseure erläutert. Es sind

Einzelpersönlichkeiten, die den Horizont öffnen, Zeitgenossen und nachfolgende

Generationen inspirieren sich in den neuen Gebieten.
Robert Wilson (geb. 1941) verwirklicht die von Ezra Pound

übernommene Idee von der Überlagerung und Fragmentierung von Bildern. In
dem von ihm selbst in grossen Zügen konzipierten, zwölf Stunden
dauernden Monstrestück "CIVIL warS" verbindet Wilson Film, Musik,
Tanz, Licht, Farbe, Szenerie zu einem verwirrenden Mosaik. - Der elf
Jahre ältere Amerikaner Stephen Sondheim lässt sich vom Kabuki-Theater
zu einem Musical inspirieren. Alle Rollen besetzt er mit männlichen
Schauspielern, Kostüme werden auf der Bühne gewechselt, ein Sieg wird



1016 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

mit einem Löwentanz gefeiert und noch vieles wäre zu erwähnen. Die
Liedtexte hingegen sind von der Haiku-Dichtung angeregt.

Aus der auf Interviews basierenden Schilderung der aktuellen Situation

mit Regisseuren, Schauspielern und Wissenschaftlern geht hervor,
dass die Meister der Schaukunst sich unendlich vieler Mittel bedienen, und

zwar unbekümmert um deren Herkunft. In den besten Stücken vereinigen
sich die anfänglich zusammenhanglos erscheinenden Images zu einer
zentralen Idee. Im Anhang erörtert Lee das Avantgarde-Theater Japans, indem

er acht zeitgenössische, sich in ihren Konzepten unterscheidende Regisseure

beziehungsweise Theaterleiter vorstellt. Darauf folgt ein erschöpfender

Aufsatz über Samuel Beckett und das Nö-Theater. Kurzbiographien,
ein Abbildungsnachweis, Literaturverzeichnis, Personen und Sachregister
schliessen den instruktiven Band ab.

Das Buch vermittelt eine Summe an historischen Fakten und Bezügen;
und es hat überdies den besonderen Vorzug: Der Autor ist
Theaterwissenschaftler und leidenschaftlicher Theaterliebhaber in einem.

Elise Guignard

MOHR, Michel. Traité sur L'inépuisable Lampe du Zen - Törei et sa
vision de l'éveil. Bruxelles: Institut Belge des Hautes Études Chinoises,
1997. Mélanges Chinoises et Bouddhiques XXVII und 867 pp., 2 vol.,
ISBN 2-9600076-0-3.

Michel Mohr's Dissertation vom Jahre 1992 liegt uns hier in zwei Bänden

in Buchform vor. Der erste Band beinhaltet auf den Seiten 1-306 eine

Einführung zu Törei, seine Zeit und seinem Denken, und eine sehr genaue,
aber trotzdem sehr lesbare Übersetzung von Törei's Shümon mujintöron ^
f^ M ^ JH fit • Der zweite Band enthält die Appendices (die sehr zahlreichen

Anmerkungen) den Index etc.
Törei Enji ^^12£ (1721-1792) ist eine der wichtigsten und gleichzeitig

unbekanntesten Gestalten des Rinzai-Zen des neueren Japan. Rinzai-
Zen der Gegenwart gliedert sich in zwei Linien, ausgehend von Inzan len
(1751-1814) und Takujü Kosen (1760-1833). Diese zwei gehen in der
offiziellen Linie über Gasan Jitö (1727-1797) zurück auf Hakuin Ekaku
(1686-1751), dem "Gründer" des Rinzai-Zen der Neuzeit. Oben wurde



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1017

"offiziell" gebraucht, denn gerade dieser Umstand der offiziellen Linie ist

es, der Törei zur unbekannten Gestalt macht. Forscht man, wie Michel
Mohr das tut, etws genauer nach, so findet man, dass Gasan nicht direkt
auf Hakuin zurück geht, sondern sein Siegel der Erleuchtung (inka) von
Törei erhielt. Gasan studierte zuerst für vier Jahre unter Hakuin, setzte

dann aber seine Übung unter Törei fort, von dem er schliesslich inka
erhielt (S. 314, n.14). Wie Mohr selbst sagt, gibt es keine allein
überzeugende Erklärung, warum Törei aus der offiziellen Linie des Hakuin-
Zen verschwand (S. 50).

Das Shümon mujintöron, das sicher als Törei's Hauptwerk Hauptwerk
bezeichnet werden kann, wurde im Jahre 1751 begonnen und immer und
immer wieder von Törei selbst redigiert, bis ins Jahr seines Todes, 1792;
die erste Edition wurde dann 1800 gedruckt. Kurz darzulegen, wovon
Törei in seinem 10 Kapitel umfassenden Buch spricht, ist beinahe unmöglich,

denn Törei spricht ein riesiges Feld von Themen an, Themen, die

Törei's geistiges Umfeld des Japan des 18. Jahrhunderts wiederspiegeln.
So behandelt er neben anderen buddhistischen Schulen auch Konfuzianismus,

Shintö und Daoismus ausführlich.
Doch betrachten wir ganz kurz den Aufbau des Werkes, d.h. die Titel

der 10 Kapitel, so fällt augenblicklich auf, dass das Thema, von dem man
annehmen könnte, es bilde den Schlusspunkt der Zen-Übung, die Erleuchtung,

bereits im 4. Kapitel behandelt wird. So lauten die Titel der 10

Kapitel (1) die Ursprünge unserer Schule, (2) Glaube und Praxis, (3)
Illusionen, (4) die wahre Verwirklichung, (5) Durchbrechen der Barrieren,
(6) das Überschreiten, (7) Energie in der Tat, (8) die Nachfolge, (9) die

lange Kultivation, (10) die Verbreitung der Lehre.
Aus dieser Aufzählung wird klar, welche Bedeutung die Erleuchtung

für Törei hat: die Erleuchtung ist für ihn Wendepunkt und Beginn
zugleich. Mit der Erleuchtung ändert sich das Verständnis des Übenden

Wendepunkt), gleichzeitig befähigt ihn erst die Erleuchtung, die buddhistische

Lehre zu leben und weiterzugeben Beginn). Dieser Aufbau ist
auch als Warnung an jeden Übenden zu verstehen, die Erleuchtung nicht
als Schlusspunkt des Studiums anzustreben, sondern in seinen Anstrengungen

nicht nachzulassen, ist dieser Punkt einmal erreicht; diese Warnung
findet sich bei fast jedem Meister in der einen oder anderen Form.

Die ausführlichen Anmerkungen im zweiten Band machen Michel
Mohrs Dissertation auch zu einem Nachschlagwerk für den (Rinzei)-Zen



1018 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

der Tokugawa-Zeit, ganz im Stile etwa von Zen Dust oder Paul Demié-
villes Le Concile de Lhasa. Dies, zusammen mit der schon oben
angedeuteten Qualität der Übersetzung, machen diese Publikation zu einem

Buch, das ins Regal eines Jeden gehört, der sich für Buddhismus, Japan
oder Religionswissenschaft im weiteren Sinne interessiert.

Als einziges Negativum darf vielleicht gesagt werden, dass es genau
diese Qualitäten sind, die das Buch gleichzeitig schwierig zu lesen machen.

Die 1415 Anmerkungen unterbrechen den Lesefluss doch sehr, will
man jeder einzelnen nachgehen.

Dieter Schwaller

LINDA S. NORTHROP: From Slave to Sultan. The Career of al-Mansür
Qaläwün and the Consolidation of Mamluk Rule in Egypt and Syria (678-
689 A.H./1279-1290 A.D.). (Freiburger Islamstudien, Band XVIII),
Stuttgart 1998, 349 S. ISBN 3-515-06861-9.

Es ist eine Freude zu sehen, wie nach nunmehr dreißig Jahren und mehr
die Appelle der großen Islamhistoriker wie des verstorbenen Claude

Cahen, die Erforschung der mittelalterlichen Geschichte des Vorderen
Orients nicht mehr der Beliebigkeit zu überlassen, sondern sowohl bei der

Entscheidung für zu edierende und zu übersetzende Quellentexte als auch

bei der Wahl von Themen für eine monographische Bearbeitung historische
Prioritäten walten zu lassen, immer reichere Früchte tragen.

Linda Northrop hat mit ihrer über einen langen Zeitraum hinweg
(schon in den siebziger Jahren hat sie mit einer Frühfassung des hier
vorgelegten Buches bei Donald Little am Institute for Islamic Studies an
der McGill Universität in Montreal promoviert) herangewachsenen und

jetzt in Buchform in der Reihe Freiburger Islamstudien erschienenen
umfassenden Studie zu dieser neuen Geschichtsschreibung zur Region
Ägypten und Syrien im Spätmittelalter ihren eigenen, hochwillkommenen
Beitrag geleistet. Ihr Gegenstand ist die Herrschaft Qaläwüns, des von
vielen Beobachtern als zweiter Vater des Mamlukenregimes bezeichneten

großen Sultans, dessen Nachkommen, worauf immer wieder gerne
verwiesen wird, vom ausgehenden 13. bis zum ausgehenden 14. Jahrhundert -
wenn auch zuletzt meist nur noch als Galionsfiguren - länger auf dem



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1019

Thron saßen als die Ayyubiden von Saladin bis as-Sälih Ayyüb
zusammengenommen.

Das Buch zeigt unverkennbar die Spuren der Unterweisung durch
Donald Little. Inspiriert durch Littles ebenfalls in den Freiburger
Islamstudien herausgebrachten Klassiker Introduction to Mamluk Historiography
beginnt Linda Northrop ihre Untersuchung in Teil I (S. 23-61) mit einem

um Vollständigkeit bemühten Tableau der für die Jahre 1279 bis 1290

verfügbaren Quellen, namentlich erzählender historischer Texte. Diese

werden in solche aus der Feder von Zeitgenossen, die noch aus eigener
Anschauung und Erinnerung über dieses bedeutsame Jahrzehnt berichten

konnten, und in die Werke der later chroniclers zweigeteilt. Der Reigen
der letzteren beginnt mit dem Ayyubidenfürsten Abu T-FidäD. Man könnte
sich in diesem Zusammenhang übrigens fragen, warum zur Darstellung des

Emirats Qaläwüns unter Baybars 1. und as-Sacïd Berke Qän nicht auch das

erhaltene Fragment von cIzz ad-dïn Ibn Saddäds Baybars Vita ar-Rawd az-
zähir (hrsg. Ahmad Hutayt, Wiesbaden 1983) zu Rate gezogen wurde, in
dessen letztem Teil ausführlich über die Umbruchjahre nach Baybars' des

Großen Tod referiert wird, in denen Qaläwün den Sprung an die Spitze des

Reiches vorbereitete. Erwähnt sei, daß seit kurzer Zeit mit Donald
Richards' Ausgabe von Baybars al-Mansürls Zubdat al-fikra (Bibliotheca
Islamica, Band 42, Berlin/Beirut 1998) ein von Frau Northrop
hochgeschätzter Quellentext nun endlich gedruckt vorliegt (über Qaläwüns

Regierungsjahre vgl. S. 174-272 ebendort).
Ganz in Anlehnung an die Tradition der zuweilen geradezu epischen,

alle Aspekte des gesellschaftlichen und - wenn möglich - auch des

wirtschaftlichen Lebens einer bestimmten Epoche erschöpfenden Abhandlungen

französischer oder in Frankreich ausgebildeter Historiker (man erinnere

an Nikita Elisséeffs drei Bände über Nur ad-dïn b. Zangï oder Dar-

rags Barsbäy Monographie), aber auch nicht unähnlich den Gesamtdarstellungen

Bertold Spulers und einiger seiner Schüler bemüht sich Linda

Northrop, die elf Jahre von 1279 bis 1290, eine regional- und welthistorisch

ausgeprägte Scharnierzeit, von allen Seiten zu beleuchten, wobei ihre

Ergebnisse vielfältig über diese kurze Zeitspanne hinausreichen.
In Teil II behandelt sie Qaläwüns Karriere bis zu seinem Tod mitten

in den Vorbereitungen für den Sturm auf die letzte verbliebene größere
Kreuzzugsbastion, cAkkä/St. Jean d'Acre. In diesem Kapitel findet auch

Qaläwüns bleibende architektonische Hinterlassenschaft, der Krankenhaus-



1020 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

und Hochschulkomplex mitten im alten fatimidischen Kairo, die gebührende

Würdigung (S. 119-25). Teil III (S. 159-249) behandelt den

Verwaltungsaufbau des mamlukischen Ägypten und Syrien in dieser Zeit. Hier
wird der Blick zuweilen weit zurück- bzw. nach vorne gerichtet. Die Partien

über den Aufbau der Armee sind besonders lesenswert, ist doch jeder
Beitrag willkommen, der das von dem jüngst verstorbenen Großmeister der

Mamlukenstudien, David Ayalon, gezimmerte eher statische Bild dynamisieren

hilft. Und gerade in Qaläwüns Zeit wurden wichtige Weichen für
die unter seinem Sohn al-Malik an-Näsir Muhammad dann bereits wieder

gelockerte rigorose Militarisierung der öffentlichen Ordnung gestellt. Aber
auch die nach der Reform des Jahres 1288, als z.B. das Wesirsamt
erstmals mit einem Mamluken besetzt wurde, verbliebenen zivilen Ämter
erfahren Gerechtigkeit. Im letzten Unterkapitel dieses dritten Hauptstücks
wendet sich Linda Northrop der spannenden Frage der Sultansfolge und
des Status der mamlukischen Nachkommenschaft zu (S. 243-9), einem

Komplex, zu dem der Rez. auch noch, wie schon lange versprochen,
seinen Forschungsbeitrag in Buchform zu leisten hofft; verwiesen sei

immerhin auf die in dem Sammelband The Mamluks in Egyptian Politics
and Society, hrsg. Th. Philipp und U. Haarmann, Cambridge University
Press 1998, erschienenen einschlägigen Beiträge, die die Vf. natürlich
nicht mehr in ihr Werk einzuarbeiten Gelegenheit fand.

Teil IV über die Wirtschaftsverhältnisse im Sultanat zur Zeit Qaläwüns

(S. 251-300) ist überaus gehaltvoll, gerade auch weil sich Frau

Northrop so sehr bemüht, nicht, wie gehabt, alles Augenmerk auf die

vergleichbar leicht recherchierbaren ägyptischen Verhältnisse zu lenken,
sondern auch dem sehr viel schwerer zugänglichen syrischen Reichsteil in
seinen diversen administrativen Einheiten und Vegetationszonen Gerechtigkeit

widerfahren zu lassen. Auch zum Fernhandel weiß sie auf der Grundlage

der mehreren uns erhaltenen, jüngst von Peter Holt wissenschaftlich
neuerschlossenen Verträge mit abendländischen Partnern viel Neues zu

sagen, nicht zuletzt zu einem sich damals abzeichnenden Verhaltenskodex
der mediterranen Anrainermächte.

Ein Buch, das so lange reifen konnte, verfugt über spezifische Stärken,

nämlich die abgeklärte Perspektive eines gegen Konjunkturschwankungen

und modische Abirrungen weitgehend gefeiten, dennoch kontinuierlich

mit seinem Gegenstand gewachsenen Beobachters, aber natürlich
auch über bestimmte, mit der unendlichen Genese des Buches verbundene



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1021

Schwächen. Nach dem Rigorosum erschienene Literatur ist zwar (sofern
sie nicht gerade auf Deutsch geschrieben ist, ich denke an meinen Beitrag
zur Spuler-Festschrift über den auch von Linda Northrop behandelten

Verleumdungsprozeß gegen den Damaszener Oberkadi Ibn as-SäDig aus dem

Jahre 682/1283) recht gut erfaßt, aber dennoch tut sich manche schwer

verständliche Lücke in ihrem Panorama der Primärquellen und Sekundärliteratur

auf. Wenn sie schon Band 24 von Safadïs Wäfl (hrsg. "Adnän al-

Bahït und Mustafa al-Hiyarï, Stuttgart und Beirut 1993) nicht hat nutzen

können, in dem ausführlich auf S. 266 bis 271 Qaläwüns Biographie
vorgestellt wird, hätte sie nicht so unvorsichtig sein dürfen zu schreiben, in
diesem biographischen Lexikon befinde sich gar keine Vita Qaläwüns (S.

57). Als ärgerlich empfinde ich - dies ist keine persönliche Empfindlichkeit

-, daß Ibn ad-Dawädäris Bericht über die Jahre 682/1282 bis 687/1288
nach dem Appendix zu meiner Dissertation Quellenstudien zur frühen
Mamlukenzeit, Freiburg/Br. 1969 bzw. 1970, nicht aber nach dem nur ein
Jahr später erschienenen vollständigen Druckband von Band VIII des Kanz

ad-durar, ed. U. Haarmann, Kairo und Freiburg 1971, zitiert wird.
Aber der Leser darf wegen dieser Nebensächlichkeiten keinen

falschen Eindruck erhalten. Mit diesem Buch wird eine besonders schmerzliche

Lücke in unserem Wissen über die Mamlukengeschichte geschlossen.
Mit Qaläwüns Sultanat hat Linda Northrop eines der für die weitere
Geschichte der Mamluken gewichtigsten Intervalle ausgewählt und einen

ausgewogenen, sich geschichtstheoretischer Überlegungen völlig enthaltenden,

faktenreichen und wohl gegliederten Band vorgelegt, der sich einfügt
in die Sequenz namhafter Abhandlungen zu Mamlukenherrschern. Ich
nenne die Arbeiten von P. Thorau und A. A. Khowaiter über Baybars I.,
A. Levanoni und Hayät al-Higgï über al-Malik an-Näsir b. Muhammad,
Werner Krebs über die Söhne an-Näsir Muhammads, A. Darrag über

Barsbäy und schließlich C. Petry über Qäyitbäy und Qänsawh al-Gawrï
(die zwischen den letzgenannten beiden Sultanen regierenden Mamluken-
herrscher studiert übrigens Bernadette Martel-Thoumian). An dieser Stelle
und in dieser Zeitschrift sei auch ein Verweis auf eine sehr schöne

Schweizer Lizentiatsarbeit aus dem Jahre 1995 gestattet: Agata Rome

(Basel) hat die Regierungszeiten der interimistisch auf den Thron gesetzten
bzw. dort belassenen Sultanssöhne in der tscherkessischen Ära analysiert.

Daß Linda Northrop ihrem Gegenstand treuzubleiben und ihren
wissenschaftlichen Horizont zu erweitern gedenkt, belegt ihr wichtiger Beitrag



1022 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

über The Bahn Mamlük sultanate 1250-1390 in Carl Petry's ebenfalls

kürzlich erschienenem ersten Band der Cambridge History of [sc. Islamic]
Egypt, Cambridge University Press 1998. (Den Begriff bahr! zur Bezeichnung

der kiptschakischen dawla turkiyya sollte man angesichts des heutigen
Standes der Forschung übrigens nicht mehr verwenden). Die Zunft freut
sich auf jeden Fall schon jetzt auf Linda Northrops nächsten Veröffentlichungen.

Ulrich Haarmann

SCRIBES ET MANUSCRITS DU MOYEN-ORIENT. François
DEROCHE et Francis RICHARD (éd.). Paris: Bibliothèque nationale de

France, 1997. 400 pp. ISBN 2-7177-2013-8.

Ce volume réunit les textes des communications présentées au cours des

"Journées de codicologie", colloque qui s'est tenu à Paris en 1994 et qui
faisait suite à une manifestation semblable accueillie à Istanbul en 1986.

Comme les éditeurs le font observer dans leur avant-propos, la variété des

thèmes abordés relève d'une conception large de la discipline en lui
annexant des recherches portant sur la paléographie ou la philologie. Cette

approche globalisante se défend parfaitement et permet de mieux saisir la

spécificité et l'importance du livre dans les cultures envisagées. Les
différentes contributions ne portent pas seulement sur des aspects très divers de

leur objet, mais mettent aussi en évidence tout ce qui rapproche, de ce

point de vue, les trois religions dites du livre, précisément, ainsi qu'une
multiplicité de langues.

L'ouvrage se divise en quatre parties. La première, intitulée "Les
matériaux du livre", est la plus proprement codicologique. Ursula Dreib-
holz y présente une étude minutieuse des reliures des manuscrits découverts

il y a quelques années à Sanaa. Dans le même domaine, Adam Gacek
fait état de sa découverte d'un traité sur l'art de la reliure composé par al-
Malik al-Muzaffar, un des princes rasulides du Yémen. Michèle Dukan et
Colette Sirat, "Les codex de la bible hébraïque en pays d'islam: formes et

formats", nous rappellent que les plus anciens et complets des manuscrits
de la bible, et même les seuls jusqu'aux découvertes de Qumran, furent
écrits dans le monde islamique. Marie-Geneviève Guesdon analyse le



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1023

procédé de la "réclame" dans les manuscrits arabes, et Geneviève Humbert
le guz', que l'auteur propose de traduire par "fascicule", soit cet élément

intermédiaire entre le cahier et le tome. Enfin Muhammad Isa Waley

propose des réflexions fort intéressantes sur la typologie et les fonctions de

l'enluminure dans les manuscrits islamiques.
La deuxième partie, "Copistes et Ecritures", relève davantage de la

paléographie. La contribution d'Anne Boud'hors porte sur "L'onciale
penchée en copte et sa survie jusqu'au XVe siècle en Haute-Egypte". Deux
articles, par Françoise Briquel-Chatonnet et Valentina Colombo,
reviennent sur le problème des origines de l'écriture arabe, la première
insistant sur l'influence du syriaque et la seconde donnant la primauté au

nabatéen. Il n'est pas possible de reprendre ici en détail leurs arguments,
mais il ne fait aucun doute à mon sens que ceux qui militent en faveur de la
thèse syriaque ont beaucoup plus de poids. Paul Géhin se penche sur un
manuscrit gréco-arabe de l'évangile de Luc dont la particularité est que
c'est le même copiste qui est responsable des deux versions. Dickran
Kouymjian fait le point sur l'étude de la paléographie arménienne. Enfin
Ramazan §esen et Gérard Troupeau consacrent leurs présentations
respectives aux colophons, dans les manuscrits musulmans pour le premier et
arabes chrétiens pour le second.

Les contributions réunies dans la troisième partie, "Transmission des

textes", concernent plus particulièrement la philologie et l'histoire
littéraire. Eleazar Birnbaum livre une étude méticuleuse et fascinante des

manuscrits autographes de Kätib Chelebi conservés à Istanbul; elle permet
de mieux comprendre la méthode de travail de l'infatigable bibliographe et
la genèse de ses immenses compilations. Claus-Peter Haase révèle l'existence

d'une première version de la carte de Piri Reis dans un manuscrit de

Kiel. L'étude de Paola Orsatti sur le maxlas dans la poésie persane, à

partir d'un manuscrit d'Anvari, débouche sur des considérations fort originales

aux confins de la critique littéraire, de la calligraphie et de la
religion. Adel Sidarus nous livre une première ébauche de ses recherches sur
un lexique trilingue gréco-copto-arabe de la Bibliothèque nationale.

La quatrième partie, intitulée "Les bibliothèques et leur histoire",
s'ouvre sur une étude par Iraj Afshar des notes appelées en persan carz,
sortes d'ex-libris, et montre leur intérêt pour l'histoire des manuscrits.
Avec la contribution de Gérard Colas, "Les manuscrits envoyés de l'Inde
par les jésuites français entre 1729 et 1735", nous quittons le Moyen-



1024 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Orient puisque les textes en question sont en sanscrit, tamil et telugu.
Bernadette Martel-Thoumian étudie les manuscrits acquis par la Zähiriyya
de Damas entre 1943 et 1972. La dernière étude du volume sur "Les
études arabes et sémitiques au Danemark" par Stig T. Rasmussen, quoique

non dépourvue d'intérêt, n'est pas vraiment à sa place.

L'ouvrage, magnifiquement produit et d'une typographie impeccable,
aussi bien dans l'écriture latine qu'arabe, est richement illustré et devrait
intéresser un large cercle de chercheurs. Qu'il me soit pardonné
d'exprimer un seul regret sur l'absence de tout index. Je pense moins aux noms

propres et aux matières, dont on peut se passer dans un ouvrage de cette

nature, qu'aux termes techniques, nombreux, souvent nouveaux ou en tous

cas définis avec une précision accrue dans un grand nombre de

contributions. Un glossaire aurait incontestablement rendu des services et

augmenté la valeur de l'ouvrage pour beaucoup d'usagers.

Charles Genequand

STEIN, Michael. Japans Kurtisanen. Eine Kulturgeschichte der japanischen

Meisterinnen der Unterhaltungskunst und Erotik aus zwölf
Jahrhunderten. München: iudicium verlag, 1997. 695 S. ISBN 3-89129-314-3.

STEIN, Michael. Geisha. Vom Leben jenseits der Weidenbrücke. Aus dem

Japanischen übertragen und mit einem Nachwort versehen von Michael
Stein. Frankfurt am Main und Leipzig: Insel Verlag, 1998. 308 S.

Japans Kurtisanen - "Eine Kulturgeschichte der japanischen Meisterinnen
der Unterhaltungskunst und Erotik aus zwölf Jahrhunderten" lautet der
Untertitel. Das Durchblättern der über fünfhundert Textseiten vermittelt
eher den Eindruck einer Chronik. Zahllose Kurzgedichte, Lieder und viele

halbseitige oder mehr als eine Seite lange Prosazitate zeugen von der

stupenden Kenntnis literarischer und ausserliterarischer Quellen des

Japanologen Michael Stein.
Der Stoff ist nach den sechs wichtigen historischen Epochen

gegliedert: Vorzeit und Nara-Zeit, Heian-, Kamakura-, Muromachi- und

Momoyana-Epoche und zum Schluss die Jahre der Meiji-Ära bis heute.

Aufschlussreich sind die sechs Hauptüberschriften wie: "Magische Kräfte
der Weiblichkeit", dann "Sangesgöttinnen in Menschengestalt", in der



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1025

Kamakura-Zeit jedoch "Marketenderinnen der Unterhaltungskunst", später
schlimmer noch "Wohlfeile Ware der Menschenhändler" und ebenso
schlimm "Sklavinnen im Bambuskäfig" in der Edo-Zeit; überraschend
darauf die Bezeichnung "Magierinnen der guten alten Zeit" für die
Kurtisanen im modernen Japan. Genau so informativ sind jeweils die einzelnen
Abschnitte der sechs Kapitel betitelt. Das Glossar, die über 150 Seiten

Anmerkungen, die reichhaltige Bibliographie erweitern das Ganze zu
einem vorzüglichen Nachschlagewerk.

Die Antwort auf die Frage nach dem Standpunkt, von dem der Autor
ausgegangen ist, lautet: Es ist sein Engagement für die Frauen. Und
menschliches Mitgefühl bewog ihn gleichfalls zur Übersetzung und Publikation
von zwei authentischen Berichten über das Amüsiergewerbe des 19. und
des 20.Jahrhunderts (im zweiten hier anzuzeigenden Buch). Den einen, in
zwei schmalen Bänden, erschienen 1860 bzw. 1874, verfasste der Schriftsteller

Narushima Ryühoku (1837-84). Die Autorin des "Lebensberichtes
einer Geisha" ist die 1925 als uneheliches Kind zur Welt gekommene
Masuda Sayo. Ein für europäische Leser kaum zu glaubendes erschütterndes

Bild eines Freudenmädchens; ungeliebt, ausgebeutet von Kindheit an.

Nur der Wille der erwachsenen Frau, sich aus dem Sumpf herauszuziehen
und Zeugnis zu geben von der Würdelosigkeit des eigenen Daseins,
verleiht ihrem Leben einen Sinn. Auch wenn sie die Absicht nicht ausdrücklich

formuliert, so soll doch ihre ungelenk geschriebene Geschichte der

japanischen Öffentlichkeit die Augen öffnen. Der Erfolg in feministischen
Kreisen blieb nicht aus.

"Die neuen Notizen zu Yanagibashi" von Narushima Ryühoku
erreichen kein beachtliches literarisches Niveau. Der erste Teil informiert bis
in alle Details über das gesamte organisatorische Spektrum der
Unterhaltungsbranche. Der zweite Teil ist im wesentlichen eine kommentierte
Sammlung instruktiver Anekdoten, eine wirklichkeitsgetreue Illustration
der Dirnenwelt und des gehobenen Kurtisanenstandes. Doch auch für diese

Texte mit dem dazugehörigen Nachwort von Michael Stein gilt, was er

gegen den Schluss des Buches Japans Kurtisanen feststellt, nämlich: "Der
rote Faden von Anfang bis Ende der Kurtisanengeschichte ist dies: Der
Mann, das ist der Macht und Geld besitzende 'Schlagende', und die Frau
ist die ökonomischer Unabhängigkeit beraubte, mit Geld zum Lächeln,
Dulden und Schweigen bestochene 'Geschlagene'."



1026 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Ungeachtet der thematisch eingegrenzten Perspektive zeichnet Stein

von jeder Epoche ein lebendiges, farbiges Bild. Da ist der weltoffene Hof
von Nara, jener frühen Zeit, in der Buddhismus und Shintö schon
nebeneinander existierten. Weder dieser noch jener kannte die moralischen

Tabu, die dem Islam und dem Christentum eignen. Die Sexualität
unterschied nicht zwischen ideeller und körperlicher Liebe. Die verheiratete
Frau und die Nebengemahlinnen und die Hofdamen auf Zeit wurden von
der Adelsgesellschaft geachtet. Gedichte künstlerisch begabter Hofdamen
wurden denn auch in die vom Kaiser angeordneten Lyrikanthologien
aufgenommen wie beispielsweise dieses:

So seicht wie der Brunnen im Berge,

In dem sich als Abbild sogar
Der Asaka-Berg widerspiegelt,
So seicht ist keineswegs, was

Mein Herz für Euch empfindet!

Natürliches Selbstbewusstsein spricht aus diesen Zeilen, so dichtet keine

"Geschlagene". Der Tonfall gealterter Hofdamen und Kurtisanen ändert
sich allerdings, wenn die Zeit naht, da sie ausgedient haben.

Gemäss der Darstellung von Michael Stein gibt es nur eine Epoche,
die als die "glücklichste Zeit für Unterhaltungskünstlerinnen" gelten kann;
es ist die Heian-Epoche. In der zwar rein männlich dominierten
Gesellschaftsordnung geniessen die Kurtisanen hohe künstlerische Freiheit; sexuelle

Dienstleistungen sind selbstverständlich die Bedingung sine qua non.
Die Meisterinnen organisieren sich in Gilden, um sich klar abzugrenzen
von Nachahmerinnen und von den mehr erotisch als künstlerisch Veranlagten.

Die hochentwickelte Ästhetik der Hofkultur strahlte, bildlich gesprochen,

auf die Verkehrswege des Insellandes aus, auf die Hauptstrassen und
Flüsse. In den Reisestationen etablierten sich Kurtisanen und ebenfalls den
niederen Gesellschaftsschichten entstammende Unterhalterinnen, die mit
ihrem Gesang und ihrer Stegreifdichtung den Gästen die Zeit vertrieben.
Nicht nur Adlige mit ihrem Gefolge und Beamte, sondern auch Mönche
schätzten die Geselligkeit in den Flussschenken und Raststätten. Selbst der
buddhistische Dichtermönch Saigyö schreibt in seinem Reisbericht von



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1027

einer Begegnung mit einer Kurtisane: "Das Austauschen von Liebesliedern
mit ihr war so vergnüglich, dass ich die ganze Nacht bei ihr verweilte."

Das Besondere dieser Liebeslieder, das heisst der Volkslieder, liegt
darin, dass sie sich sowohl sprachlich wie in der Melodie von den
höfischen Normen unterschieden und ausschliesslich mündlich tradiert wurden.
Ausnahmsweise wurden einige in imperiale Lyrikanthologien aufgenommen.

Noch vor Ende des 12. Jahrhunderts legte der von der Volkskunst
begeisterte Kaiser Go-Shirakawa eine umfangreiche Sammlung zumeist

anonymer Texte an. Die einmalige Blüte der Hof- und der Volkskultur
verwelkte mit dem Zerfall der ökonomischen und politischen Strukturen der
Heian-Ära.

In der darauf folgenden von militärischem Geist bestimmten Kama-

kura-Epoche bekommt die Kunst einen neuen, niedereren Stellenwert. Die
Liebe zu einer Frau wird von den Kriegsleuten als Schwäche ausgelegt;
Homosexualität und Päderastie und Bisexualität sind weit verbreitet.
Mönchsklöster beispielsweise bilden Knaben in Gesang und Tanz aus, als

junge Pagen übernehmen sie dann Kurtisanenrollen. Echte Kurtisanen
ihrerseits kleiden sich in Männertracht, um mit erotischen Tänzen die
Sinne der Männer zu reizen. Die Degradierung der musischen Künste zeigt
sich auch darin, dass in keiner andern Epoche soviele Kurtisanen Normen

wurden.
Mit der Rückverlegung des Shogunats von Kamakura nach Kyoto in

der Muromachi-Momoyama-Zeit nahmen Prunk und imperiale Etikette
wieder zu. In der Herrscherschicht gehörten Frauenaffären zum guten Ton;
doch auch die neu zu Wohlstand gekommenen Kaufleute besuchten die

Kurtisanenhäuser, denen gegen Ende des 16. Jahrhunderts ein männlicher
Chef vorstand. Die Frauen waren nach Steins drastischer Formulierung ein

"stets verfügbares 'Spielzeug' männlicher Begierden", sie waren "eine
Handelsware".

Nicht weniger rigoros beurteilt der sozialkritische Autor das Kur-
tisanentum der Edo-Zeit; es manifestiert sich da nach seiner Ansicht die

Degradierung der Frau von einer in Liebe und Ehe in etwa
gleichberechtigten Partnerin im Alterum zu einer untergeordneten Dienerin ihres
Gebieters. Eine unverheiratete Frau, ungeachtet ihres Standes, ist sexuell

vogelfrei. Die Organisation der Freudenhäuser war in den Grossstädten

wie Kyoto, Osaka, Edo behördlich geregelt. Es gab, nach chinesischem

Vorbild, geschlossene Viertel mit Wache und Verwaltungsbüro. Bis zum



1028 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Beginn des 18. Jahrhunderts wurde streng geschieden zwischen gewöhnlichen

Lustmädchen und den Kurtisanen, die sich auszeichneten durch

Schönheit, Klugheit, musisches Talent und durch eine kultivierte Erotik.
Spuren dieser alten verfeinerten Liebeskunst haben sich trotz widriger

Umstände noch in der Meiji-Zeit und darüber hinaus erhalten. - Die
Prostitution in dieser oder jener Form blieb und bleibt als unabänderliches

gesellschaftliches Phänomen erhalten - und das nicht nur in Japan. Daran
änderte auch das in der japanischen Geschichte erste generelle Verbot der
staatlich autorisierten Prostitution nichts, das 1946 von der amerikanischen

Besatzungsmacht erlassen wurde. Das Dirnenwesen organisierte sich im

Untergrund. Die Kurtisanen hingegen verstanden es, sich als geschätzte
Gesellschafterinnen zu etablieren. Noch heute pflegen sie als Geisha die

überlieferten Künste. Talentierte Frauen im Shamisenspiel, in Gesang und
Tanz können sich zur Geisha ausbilden lassen; auch Schauspielerinnen und

Schlagersängerinnen wenden sich der individuellen Unterhaltungskunst zu.
Die Welt der ästhetisch geschulten Gesellschafterin gehört gegenwärtig wie
andere musikalische und darstellende traditionelle Künste zu einer kleinen
exklusiven Sphäre im japanischen kulturellen und urbanen Leben.

Wie spiegelt sich die reale Wirklichkeit der Geisha, der "Magierinnen
der guten alten Zeit" in der Literatur unseres Jahrhunderts, so können wir
fragen und sind um eine Antwort nicht verlegen. Da wären Nagai Kafüs
"Romanze östlich des Sumidagawa" oder "Die schlafenden Schönen" von
Kawabata Yasunari oder auch "Die Liebe eines Verrückten" von Tanizaki
Junichiro. Interessant wären natürlich Vergleiche mit dem Abendland.
Griechische Hetären und japanische Kurtisanen sind nahe Verwandte. In
der italienischen Renaissance waren Poesie, Liebeskünste und Intellekt
ähnlicherweise verbunden wie im Fernen Osten. Anregend wäre ebenfalls
ein Hinweis auf die einflussreichen Mätressen der französischen Könige.
Michael Stein hütet sich vor flüchtigen Seitenblicken auf andere Kulturkreise;

er verbietet sich aber auch, die einzelnen Zeiträume unter mehreren
Gesichtswinkeln zu betrachten. Er zeichnet jede Epoche selektiv, soweit
sie in Bezug zur Erotik steht. Das weitere literarische- und allgemeine
kunst- und geisteswissenschaftliche Umfeld wird zum grossflächig kontu-
rierten Hintergrund.

Elise Guignard



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1029

Süramgamasamädhisütra. The Concentration of Heroic Progress. An early
Mahäyäna Buddhist Scripture translated and annotated by Etienne Lamotte.

English translation by Sara Boin-Webb. Surrey: Curzon Press, in
association with The Buddhist Society, London, 1998. xxviii, 273 pp.
ISBN 0-7007-1024-8. £ 45.00.

Sara Boin-Webb (not Webb-Boin, see p. xxi, under Lamotte, History) is,

according to the inside cover of this book, "the official translator of
Lamotte's work". The same inside cover mentions her translations of
Lamotte's Vimalaklrtinirdesa and of his Histoire du bouddhisme indien,
both of which have been published years ago: 1976 and 1988 respectively.
It also tells us that her English translation of Lamotte's translation of the 5-

volume commentary by Nâgârjuna on the Prajnäpäramitäsütra, Le Traité de

la grande vertu de sagesse de Nägärjuna, awaits publication. It has taken at

least fifteen years for the present translation to be published (see below);
one cannot but hope that the publication of the English translation of the

Traité will take less time.
The "Acknowledgements" ofthe Buddhist Society on p. xviii indicate

that the present translation "lay dormant for several years" after its

completion. Commissioned by the Pali Text Society, which was however

unable to publish the work, its publication was eventually taken up by the

Buddhist Society. The "Foreword to the English edition" by Etienne

Lamotte (pp. xi-xvi)—which must have been written in or before 1983, the

year of his death—teaches us that the Buddhist Society was in no great

hurry; it begins with the following words: "Curzon Press in association

with The Buddhist Society, London, is now publishing the English version

of one of my works, La Concentration de la marche héroïque
(Süramgamasamädhisütra) traduit et annoté, Mélanges chinois et bouddhiques,

Vol.XIII, Bruxelles 1965." At least fifteen years separate these words from
the final date of publication of this work. 1

This Foreword to the English edition contains some supplementary
remarks on issues related to the text. We find here, for example, an
interesting discussion of the problematic expression süramgama that is part of
its title. Three suggested explanations (by J.C. Wright, R.E. Emmerick

1 The same can be said of note *t on p. 208.



1030 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

and J. May respectively) are cited, followed by Lamotte's own latest

understanding of its form and meaning. The m, he proposes, could be

euphonious, and therefore without significance for the interpretation of the

compound. His suggested interpretation is: sürasya iva gamanam yasya sa

[sjüramgamah samädhih 'the samädhi whose progress is like that of the

hero is süramgamah samädhih '. No mention is made of parallel formations

such as mitamgama 'going slowly', which in the Mahâbhâsya of Patanjali

are explained with the help of a värttika (P. 3.2.38 vt. 1): khacprakarane

gameh supy upasahkhyänam 'In the section dealing with [the suffix] KHaC,
also [the verbal root] gam must be enumerated when [a word ending in] a

nominal case-ending [is in composition with it]'. The marker KH in KHaC
indicates that a nasal is to be added to the preceding word. Süramgama

might thus express the meaning 'it goes as/like a hero', which does not

differ all that much from the meaning arrived at by Lamotte (in spite of the

altogether different analysis).2
The Süramgamasamädhisütra—"a text of certain authenticity

undoubtedly based upon an Indian prototype"—is sometimes referred to as

Süramgamasütra, but should not be confused with another Süramgamasütra
that was composed in Chinese and has been translated into English by
Charles Luk under the title The Süramgama Sütra (London 1966, repr.
New Delhi 1985), (p. 98).

The "Introduction from the Technical Editor" points out that "[f]or
this English translation the index has been expanded, the bibliography
revised and supplemented, and minor typographic errors of the French

edition corrected". This no doubt increases the usefulness of this work.

Unfortunately some new typographic errors have found their way into the

One might in this connection also think of the expression pürvamgama 'going

before', i.e. 'going as the first / earlier one'; this term occurs in the ävenika-

dharmas: käyavähmanaskarmäni jhänapürvarngamäni 'actions of body, speech and

mind that are preceded by knowledge' (see p. 123 with note 65) and elsewhere in

Buddhist literature (cp. Shujun Motegi, "The teachings of Pancasikha", Asiatische

Studien /Études Asiatiques 53(3), 1999, p. 535 n. 75). However, the first part of
the compound, pürvam, may also be an adverb, as is düram in the name of the

seventh bhümi: düramgamä (cp. p. 140 n. 112).



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1031

English translation, esp. in the spelling of Indian words. Some examples

are the following: 'Grhdraküta0' for 'Grdhraküta0', aksayaprajhä for
aksayaprajha (p. 107), pratyutpännäm for pratyutpannänäm (p. 112),

rdhhyabhisamskaräm for rddhyabhisamskäram (p. 116), svaränga for sva-

râhga (p. 122), ayuspramäna for äyus° (p. 126), Iyryäpatha° for Iryä-
patha° (p. 128), abhirnirharati for abhinirharati (p. 147), 'Chandaka' for
'Chandaka' (p. 148), dhyänlkrta for dhyämlkrta (p. 152), 'suddhaväsas'

for 'suddhaväsas' (p. 157), jhänavasita for jhänavasitä (p. 163), °prähäna
for °prahäna (p. 169), utcyate for wcyafô (p. 171), nimittograhana for m-
mittodgrahana (p. 175), anuttaräyäm for anuttaram (p. 179), 'srävakas' for
'srävakas' (p. 188), 'Candrasuryas' for 'Candrasüryas' (p. 197), 'Sâkyamuni'

for 'Sâkyamuni' (p. 198), maniratnaniska for °niska (p. 200),

veyyakaranam for veyyäkaranam (p. 209), era for eva, cänätayantikl for
Canaryantikl (p. 213), abhyudgamam for abhyudagamam (p. 215),
'Lalitavisatra' for 'Lalitavistara' (p. 216), pahcadasasu for pahcadasasu
(p. 217), 'Sukla0' for 'Sukla0' (p. 218), 'sravaka' for 'srâvaka' (p. 219),

'Prateykabuddhas' for 'Pratyekabuddhas' (p. 223), 'Subhuti' for 'Subhûti'
(p. 228), 'Nägavamsagra' for 'Nägavamsägra' (p. 231), kälam for kaläm

(p. 234). Other misprints are rare.
The English translation is easy to read and has been reliably executed.

It is to be hoped that scholars with no access to publications in French will
use this richly annotated translation which is, like Lamotte's other works, a

veritable mine of information on Mahäyäna Buddhism.

Johannes Bronkhorst

TSCHINAG, Galsan. Der Wolf und die Hündin. Erzählung. Frauenfeld:

Verlag Im Waldgut, 1999. 80 S. ISBN 3-7294-0274-9.
TSCHINAG, Galsan. Die graue Erde. Roman. Frankfurt am Main und

Leipzig: Insel Verlag, 1999. 276 S.

Der Wolf und die Hündin - Als Erzählung bezeichnet der Autor die nicht

ganz achtzig Seiten. Die Handlung ist zwar nacherzählbar, doch die
Lektüre vermittelt den Eindruck eines Gedichtes in Prosa. Die Imagination
des Poeten verleiht jedwelchem Stoff eine neue Dimension. Ein Magier ist



1032 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

der Dichter, der mit seinem Zauberstab alles Gestein, die Steppe, die

Gestirne, die Tiere zu pulsierendem Leben erweckt. Da hängt die Sonne in
der boden- und grenzenlosen Leere des blassvioletten Himmels; lange,

kantige Strahlen schälen sich von ihr ab, die gleich Lanzen, gleich Pfeilen
auf die Erde zielen, herüberfliegen, sie an der steinigen und eisigen Haut
treffen und daran zerbrechen. Die Natur ist dramatisiert. Im Drama kommen

einem schwarzmähnigen, blaugrauen Wolf mit breitem eckigen Kopf
und einer zartgliedrigen, trächtigen Hündin mit ziegenweissem Fell die

Hauptrolle zu. Die Beziehung zwischen den beiden spiegelt schicksalshafte,

ja tragische menschliche Bindungen. Die Menschen treten als Feinde

wild lebender Tiere auf. Sie treiben den Wolf und seine Gefährtin in die

Flucht, verfolgen sie durch die weite Steppe bis hinauf in die Berge,
treiben sie in den Tod.

So knapp lässt sich die Geschichte skizzieren, aber das Wesentliche ist

damit nicht gesagt. Ich meine, erst wenn einem die Person des Autors
näher vertraut ist, begreift man die bildhafte Sprache, die den Leser in eine

ungewohnte Atmosphäre entrückt. Galsan Tschinag, eigentlich Irgit Schy-

nykbaj-oglu Dshurukuwaa, wurde Anfang der vierziger Jahre im Altai-
Gebirge der Westmongolei als jüngstes Kind einer Nomadenfamilie des

turksprachigen Volkstamms der Tuwa geboren. Nach seinen Schul- und

Studienjahren in Ulaanbataar studierte er von 1962-1968 in Leipzig. Seit
1991 lebt er als freier Schriftsteller; Romane, Erzählungen und Gedichte
verfasst er zumeist in Deutsch. Als Stammesoberhaupt der Tuwa hat er
1995 seinen zwangsweise umgesiedelten Stamm zweitausend Kilometer
durch die Steppe ins Altai-Gebirge zurückgeführt.

Der Suhrkamp Verlag, der Insel Verlag und vornehmlich der Bärenhüter

im Waldgut veröffentlichen seine Werke. Sowohl in der Lyrik wie in
der Prosa ist Autobiographisches eingeflochten. Äusserst aufschlussreich
ist in dieser Hinsicht der Roman Die graue Erde. Da stellt sich Galsan

Tschinag als Schamane vor. Der damit vermittelte Einblick in die Bedeutung

des Schamanismus im Leben der Tuwiner erweitert ganz allgemein
den Kulturbegriff. In Asien hat das Schamanentum in jedem Volk, zu
verschiedenen Zeiten seine besonderen Rituale entwickelt. Einige wenige
Grundzüge, die überall festzustellen sind, seien hier notiert: Wichtige
Geschehnisse auf Erden werden von Geistesmächten verursacht, die mit
den Seelen ausgewählter Menschen - Schamanen - kommunizieren.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1033

Ein Schamane ist eine Doppelnatur, die mit Irdischen und Ausser-
irdischen in Kontakt steht. Der Verkehr mit den Geistern findet in den

verschiedensten Formen statt. Häufig ist es der Zustand der Trance. Der
Schamane entäussert sich gleichsam seiner leiblichen Hülle, und seine freie
Seele reist in die jenseitige Welt, in ferne Himmelsregionen oder in die

Unterwelt, oft begleitet von Hilfsgeistern in Tiergestalt. Eine andere
Manifestation des Schamanismus ist die Ekstase; da dringen die Geister in den

Schamanen ein und sprechen durch seinen Mund. Das Medium ist aber

selten nur blosses Sprachrohr, sondern wird zum Herr der Geister.
Die Position des Schamanen innerhalb der Gesellschaft ist in

mehrfacher Beziehung eine isolierte. Er ist eine Persönlichkeit von
überdurchschnittlicher Intelligenz, Wortschatz und Gedächtnisvermögen sind

aussergewöhnlich, mimisches und darstellischer Talent sind unabdingbar. Die

Aufgabe, die dem Schamanen in einem Volk zukommt, ist jedoch weniger
eine religiöse als vielmehr eine praktische. Ihm obliegt es, die gestörte
Harmonie, von der eine Familie oder eine grössere Gemeinschaft betroffen
ist, wieder herzustellen. Bei Todesfällen, Krankheiten, Seuchen unter
Menschen und Tieren, bei schlechten Ernten tritt er in Aktion. Der Schamane

geleitet die Seele des Verstorbenen ins Jenseits. Krankheiten werden

von verärgerten Gottheiten oder ruhelosen Seelen, von Dämonen verursacht.

Der Schamane treibt sie aus. Die schamanistische Zeremonie ist
demnach eine Interaktion zwischen Menschen und Gottheiten.

Galsan Tschinag - Schriftsteller - Stammesoberhaupt - Schamane - in
westlicher Vorstellung eine rätselhafte Person. Der Roman Die graue Erde

gibt ein Bild von der Alltagswirklichkeit der Tuwa-Nomaden in der zweiten

Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts, in der das Schamanentum wohl
noch existiert, sich jedoch gegen aufklärerischen und gegen fremden
politischen Druck durchzusetzen hat. Der Schriftsteller stellt sich gleich auf
den ersten Seiten als Schamane vor. Das Kind Galsan erklärt: "Ich bin
entschlossen, Schamane zu werden." Danach schildert der Autor die viele
Jahre zurückliegende Szene, wo er seit Tagen krank war und die Schamanin

gerufen wurde. Da habe er im Fieberwahn während der Dämonenaustreibung

der Schamanin den Schawyd, den bunten Wedel aus Stoffstreifen,
entrissen, sei aufgesprungen, um den Herd gerannt, habe sich mit dem

Schawyd gepeitscht und gesungen von einem weissen Schaf, das ihn retten
würde.



1034 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Das zentrale Thema des Romans ist damit angeschlagen: "Kontakt mit
der Geisterwelt". In allen Wegmarken im Lebenslauf des Autors offenbart
sich die schicksalbestimmende Bedeutung dieses Kontakts. Als Beispiel die

inquisitorische Frage des Vorstehers der öffentlichen Schule: "Ich hörte,
du wolltest Schamane werden?" Gewitzigt von vorausgegangenen Gesprächen,

beteuert Galsan, er möchte Lehrer werden, er sei kein primitiver
Landjunge mehr, als Schüler sei er zum kultivierten Menschen geworden.
Darauf die Warnung: "Genösslein, die Partei hat ihre Augen, Ohren,
Fühler überall." Die Unterredung wird auf Mongolisch geführt; denn die

Tuwiner haben ihre Unabhängigkeit verloren; das Mongolische allein gilt
als Kultursprache. Geschichtliche Daten fügt der Autor mit einer
Ausnahme keine in seinen Lebensbericht ein. Er begnügt sich mit der Angabe
des 25.3.1952. Damit signalisiert er die seit 1944 bestehende russische

Oberhoheit. (Seit 1961 existiert die Tuwinische autonome Sozialistische

Sowjet-Republik.)
Die Dominanz der russischen, das heisst der kommunistischen Ideologie

wird evident in höchst dramatischen Episoden. Nomaden sind, im
Gegensatz zu sesshaften, staatenbildenden Völkern viel stärker ins

Naturgeschehen eingebunden. Daraus schöpfen sie die Lebenskraft, dies ist der

Lebensnerv, und der soll durchschnitten werden. Auf russischen Befehl
werden für heilig erklärte Lärchen abgeholzt. Und welch ein Sakrileg! Der
uralte, mit Bändern und Fransen behängte Schamanenbaum wird gefällt.
Der Kommentar des fremden Beamten lautet: "Wenn es Konterrevolutionäre

unter Bäumen, Felsen und Quellen gibt, dann dieser hier, und darum
hat er es längst verdient, im Namen des Volkes und der Revolution
hingerichtet zu werden!"

Solche biographische Fakten sind der Leitfaden des sinnbildträchtigen
Romans. Während der Niederschrift erinnert sich der Autor stets wieder an

seinen Urgrossvater, der ihm vor seinem Tod einen Sommer lang
beigebracht habe, wie man Geschichten erzählt, und dazwischen die weise

Bemerkung eingeflochten habe, ein Mensch ohne Geheimnisse, sei wie ein

Flussbett ohne Wasser oder wie ein Ofen ohne Feuer. - Selbst im

Begrifflichen zeigt sich immer wieder die wesenhafte Einheit von organischer
und anorganischer beziehungsweise belebter und unbelebter Natur.

Die Korrespondenz zwischen der sinnlich erfahrbaren Natur und der

imaginären Geisterwelt manifestiert sich schon im bescheidenen
Schamanenritual; überwältigend dagegen kommt sie zum Ausdruck in einer fast



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1035

zehnseitigen Zeremonie. Besonders instruktiv ist die geschilderte Aufmachung

der Schamanin: "Sie hat auf dem Kopf anstatt der Mütze mit den

Uhufedern, den vielen Perlen, Korallen, Kaurimuscheln, ebenso auch
Reisszähne und Krallen von Wölfen, Bären und Schneeleoparden nun einen
schwarz zerfransten Beutel aus roter Baumwolle, den einige wenige
Knöpfe und ein paar Eulenfederchen schmücken - und dazu den kümmerlichen

Schawyd aus weissen und blauen Stoffstreifen. " Entscheidend für
den Jungen Galsan ist die Schlussszene der stundenlangen Zeremonie. Die
alte Schamanin drückt den Jungen neben sich auf die Knie und bringt ihn
dazu, sich mit ihr zu wiegen. Da, auf einmal fühlt er den festgeflochtenen
Stiel des Schawyd in seiner Rechten. Seine Berufung zum Schamanen ist

besiegelt: "Mit einem Mal weiss ich: 'Ich bin Schamane, wie jeder Stein

um mich herum Stein und jedes der Gräser dazwischen Gras ist. Und als

solcher bin ich auch selber dort, wo ein Stein liegt, ein Stein und dort, wo
ein Gras steht, ein Gras.'"

Galsan Tschinag fühlt in sich die Kraft einer unbegrenzten Ver-
wandlungsfähigkeit. Er vermag in der Sprache der Steine und des Grases,
aber auch der Tiere zu reden, und, was nun gar nicht mehr so erstaunlich
ist, in einem ganz fremden Idiom, in Deutsch, in gebundener und ungebundener

Form zu schreiben. Die Komponente des Schamanismus hat im
Roman Die graue Erde vordergründig eine autobiographische Bedeutung; im

Hintergrund ahnt man die Absicht des Autors, dem weiträumigen Weltbild
der Nomaden in der Universalgeschichte den gebührenden Platz
zuzuweisen.

Lebensgeschichte, Sitten- und Zeitgeschichte sind in diesem Roman
kunstreich verknüpft. Der Wolf und die Hündin ist zeitlose Dichtung. Wohl
ist es eine nacherzählbare Geschichte, die abschliesst mit dem Tod der
Hündin und der Erschiessung des Wolfes. Es ist jedoch nicht die Handlung,

die einen packt, nicht die naive Frage: "Wie geht es weiter?" treibt
den Leser von Seite zu Seite. Die Bilder sind's, die ganz ungewohnte
Optik, die einen übermannen, man taucht in ein anderes Licht, in andere

Geräusche, vernimmt seltsame Laute und Klänge. Genau so wie's auf der
drittletzten Seite zu lesen ist: "Wind flötete, Wald rauschte, Gras raschelte,
Wasser brauste, Regen prasselte, Pferde wieherten, Yaks grunzten,
Menschen sangen, Hirsche röhrten, Vögel zwitscherten, Murmeltiere
pfiffen, Hunde bellten, Wölfe heulten." Dies ist ein Zitat aus der Vision
des toten Wolfs. Die Stimmen der Natur, die Sprache der Tiere ist dem



1036 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Schamanen, dem Autor, bekannt. Auch in der Hündin ist er gleichsam
anwesend, flieht mit ihr vor den Menschen, fragt sich in ihrer/seiner Angst,
"ob sie es wohl bis zum Nordhang der graublauen Berge mit den
graublauen Nieren und den blauweissen Mähnen aushalten würde?" Selbst wir
Lesende sind auf einmal mit dem Wolf und der Hündin auf der Jagd, "und
machen durch die Lücke hoher Grashalme verschwommene Schattenrisse

aus, die aus dem wackligen Schummerlicht fester und dunkler
herausstechen, und erkennen sie als Pferde: einige stehen und grasen, andere

liegen - und alles zusammen strahlt sommernächtlichen Frieden aus."
Woher diese magische Wirkung der bildhaften Sprache? Es ist als hätten

wir dem Schamanenritual beigewohnt, das am neunundzwanzigsten Tag
jeden Monats vor jeder Gemeinschaft stattfindet. Sahen zu, wie die
Schamanin die dreizehn Rauchopfer der Erde anzündet und die neunundneunzig
Nässeopfer des Himmels verspritzt und damit die hunderttausend guten
Geister herbeiruft und die zehntausend bösen davontreibt. Wir hörten, wie
ein Trommelschlag erdröhnte und Tier und Mensch erschreckte, Himmel
und Erde erschütterte.

Nach der Lektüre der detaillierten Schilderung der von einer
Morgendämmerung zur andern dauernden Zeremonie, an der die ganze Sippe
teilnimmt, begreift der westliche Leser, dass ein Schamane, eine Schamanin

in die Haut eines Tieres, in einen Wolf, in eine Hündin schlüpfen kann,
und dass eben auch ein schamanistisch veranlagter Mensch in der Sprache
anderer Menschen redet und schreibt.

Die Bedeutung des Schamanentums ist für das Schaffen Galsan Tschi-

nags mit Recht zu betonen, es soll jedoch nicht vergessen werden, wie

gewichtig die Tradition des Spiels mit der eigenen Identität in der
ostasiatischen, im speziellen in der chinesischen Literatur ist. Da identifiziert
sich beispielsweise ein Gelehrter im sechzehnten Jahrhundert mit den

verschiedensten Einsiedlern aus alter Zeit, mit Buddhistenmönchen, mit
Drachen auch und andern Fabelwesen und sieht mit deren Augen sich
selbst und die Welt. Und ebenso ein Jahrhundert früher imaginiert ein

Philosoph sein eigenes Weltbild, indem er sich eins fühlt mit fliessendem
Wasser oder mit einer ziehenden Wolke oder mit dem Mondschein. Galsan

Tschinag, der dichtende Schamane, begleitet den Wolf auf seiner Reise ins

Jenseits. Der Tod führt das Tier nicht in ein tiefes Loch, nicht in die
Finsternis. Die Seele des Wolfes und die Schamenenseele fliegen durch
einen lichtüberfluteten Hohlraum, wo unerschöpflich das rötlich gelbe,



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1037

überall gleissende Licht hereinflutet. Ein Licht voller Farbe, voller
Wohlklänge. - Poésie en prose - sie erinnert an Verse aus dem Gedichtbänd-
chen Wolkenhunde: "Der Wind meiner Steppe / Kommt mir /
Hinterhergeschlichen / Mit dem Mond und den Sternen / Die er Nacht für Nacht /
Herbeiweht / Die Räume, die ich fülle / Umweht er / und löscht / Die
fremden Abdrücke an mir."

Der Wolf und die Hündin erschliesst sich von zwei Polen her, einerseits

vom autobiographischen Roman Die graue Erde und anderseits aus

dem Vergleich mit der metaphernreichen Lyrik des tuwinischen Dichters.

Elise Guignard

VERZEICHNIS DES DEUTSCHSPRACHIGEN JAPAN-SCHRIFTTUMS

1980-1987, 1988-1989, 1990-1991, 1992-1993

In den letzten zwanzig Jahren durchlief die deutschsprachige Japanologie
quantitativ wie qualitativ eine ungeheure Entwicklung. Gleichzeitig nahmen
auch die Übersetzungsaktivitäten und nicht-wissenschaftlichen Publikationen

deutlich zu. Eine umfassende Dokumentation des auch für den Japan-

Spezialisten kaum überblickbaren, ständig wachsenden Korpus der

japanbezogenen Veröffentlichungen im deutschsprachigen Raum ist gewiss
ein Desideratum. Vorliegende Schriftenverzeichnisse vermögen auf
verdienstvolle Art und Weise jene bibliographische Lücke weitgehend zu
schliessen.

Die bisher erschienenen vier Ausgaben des Verzeichnis des

deutschsprachigen Japan-Schrifttums^ haben das gemeinsame Ziel, möglichst alle

1 Formanek, Susanne / Getreuer, Peter. Verzeichnis des deutschsprachigen Japan-

Schrifttums 1980-1987. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der

Wissenschaften, 1989. 194 S.

Getreuer, Peter. Verzeichnis des deutschsprachigen Japan-Schrifttums 1988-1989.

Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 1991. 181 S.

Kleiber, Karina. Verzeichnis des deutschsprachigen Japan-Schrifttums 1990-1991.

Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 1995. 194 S.

Pauer, Gabriele. Verzeichnis des deutschsprachigen Japan-Schrifttums 1992-1993.

Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 1999. 228 S.



1038 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

auf Deutsch erschienenen Publikationen, die sich in wie auch immer

gearteter Form mit Aspekten des Phänomens Japan beschäftigen,
aufzunehmen. Ausgeschlossen wurden lediglich Arbeiten zu rein
naturwissenschaftlich-technischen Themen. In den "Verzeichnissen" finden sich also

kultur-, gesellschafts- oder wirtschaftswissenschaftliche Veröffentlichungen
ebenso wie literarische Übersetzungen aus dem Japanischen, populäre
Japan-Bücher, Kunstbücher oder Ratgeber. Insbesondere der Umstand,
dass hier auch Japan-Beiträge aufgenommen wurden, die sich nicht in
erster Linie an ein akademisches Fachpublikum, sondern an eine breitere
Leserschaft richten, sei es in Zeitungen und Zeitschriften, in
Lexikaartikeln, Informations- und Sachbüchern, zu denen auch Reiseführer

gehören, macht vorliegende Bibliographien besonders wertvoll. Bei der

Berücksichtigung populärwissenschaftlicher Publikationen zeigt sich jedoch
auch die Schwierigkeit, dem Anspruch der Vollständigkeit wirklich gerecht
zu werden; so wurde etwa eine hervorragend recherchierte
Landesbeschreibung von Gebhard Hielscher (Photos: Tanuma Takeyoshi) aus dem
Jahre 1991 ausser Acht gelassen.2 Ausserdem birgt eine solch umfangreiche

Zusammenstellung schnell auch die Gefahr grösserer Unkorrektheiten

- so geschehen in der ersten Ausgabe. Ausführliche Korrigenda im
darauffolgenden zweiten Band, der das Auge übrigens durch eine als unbedingt
notwendig erkannte Verbesserung des Druckbilds erfreut, halten den Schaden

jedoch in Grenzen.
Diese Bibliographien erreichen ein hohes Mass an Vollständigkeit und

Verlässlichkeit. Dankenswerterweise haben die Bibliographen dort, wo
Originaltitel nicht eruierbar waren, lieber bewusst einen unvollständigen
Eintrag vorgenommen, als ganz auf den Eintrag zu verzichten. Dem im
akademischen Bereich tätigen Japanologen erleichtern die Verweise auf
etwaige Rezensionen, die zu einem bestimmten Werk verfasst wurden,
wesentlich den Zugang zur wissenschaftlichen Diskussion. Überdies wurden

sämtliche deutschsprachigen Rezensionen auch als eigenständige Titel
in die Hauptverzeichnisse aufgenommen, was nicht nur den Zugang zum
wissenschaftlichen Diskurs ermöglicht, sondern gleichzeitig auch ein

Zeugnis von dessen Existenz ablegt. Überhaupt ist diese (fast) vollständige
Auflistung des in deutscher Sprache Verfügbaren zugleich ein nützliches

2 Tanuma, Takeyoshi / Hielscher, Gebhard. Traumziel Japan. München: Süddeut¬

scher Verlag, 1991. 200 S.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1039

Dokument, das Aufschluss gibt zur Gesamtsituation der deutschsprachigen
Auseinandersetzung mit Japan. Eine solche "Bestandesaufnahme", welche
diese Bibliographien trotz oder gerade wegen ihrer Beschränkung auf eine
blosse Auflistung des zur Verfügung stehenden Materials darstellen, regt in
der Tat nicht nur zum praktischen Gebrauch, sondern auch zum Nachdenken

an; sie ermöglicht eine Sichtung der Themenschwerpunkte der letzten

zwanzig Jahre.

Aufgrund der bibliographischen Grundlagenforschung wird dem Leser
ein Überblick über die Interessenschwerpunkte nicht nur der deutschsprachigen

Japan-Forschung, sondern auch der ÜberSetzungsaktivitäten und
nicht-wissenschaftlichen Beschäftigung mit Japan geboten. Im Bereich der
literarischen Übersetzungen aus dem Japanischen etwa wird besonders

deutlich, dass vieles schon geleistet wurde, vieles aber noch zu leisten ist,
sind doch einige grosse Namen der modernen japanischen Literatur bisher
kaum in deutscher Sprache präsent: Higuchi Ichiyö, Shimazaki Töson,
Nakano Shigeharu, Noma Hiroshi oder Shiba Ryötarö (für die Lyrik u.a.
Yosano Akiko und Miyazawa Kenji), um nur einige wenige zu nennen.

Im Gegensatz zu Spezialbibliographien3 umgehen vorliegende
Schriftenverzeichnisse das Problem der Auswahl und Abgrenzung der zu
bearbeitenden Bereiche. Angesichts des grossen Umfangs des zu erfassenden
Materials sei es den Bibliographen auch verziehen, dass sich der
Aktualitätsgrad der "Verzeichnisse" im Laufe der Jahre ständig verringerte.
Während der erste Band noch mit einer Verzögerung von lediglich zwei
Jahren zu den Objekten des Begehrens erschien, konnte der vierte Band

erst sechs bis sieben Jahre nach der Veröffentlichung der aufzunehmenden
Schriften gedruckt werden. Bedauerlicherweise können somit die
"Verzeichnisse" nicht mehr als umfassende Dokumentation von Neuerscheinungen

bezeichnet werden, ein Anspruch, der im Vorwort zum ersten
Band zwar nicht explizit formuliert, jedoch durch die Bemerkung
suggeriert wird, dass die Bibliography of Asian Studies immer erst vier oder
fünf Jahre nach den aufgenommenen Werken erscheine und deshalb nur

Vgl. z.B. Stalph, Jürgen / Ogasa, Gisela / Puls, Dörte. Moderne japanische Literatur

in deutscher Übersetzung. Eine Bibliographie der Jahre 1868-1994. München:

iudicium, 1995. 255 S.



1040 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

eine geringe Aktualität besitze.4 Dasselbe gilt ab dem dritten Band auch für
das Verzeichnis des deutschsprachigen Japan-Schrifttums.

Da also ohnehin eine Bibliographie mit einem derart breiten Spektrum
immer nur retrospektiv sein kann, und mit dem ständig zunehmenden Umfang

des Japan-Schrifttums - eine Tendenz übrigens, die mit vorliegender
Arbeit eindeutig bewiesen wird - immer weniger ein aktuelles Verzeichnis

von Neuerscheinungen darstellt, wäre es ausserdem wünschenswert, auch

den Zeitraum von 1945 bis 1979 zu erfassen. Da in diesen Jahren
japanbezogene deutschsprachige Texte im Vergleich zu heute in weit geringerer
Stückzahl entstanden, wäre der Arbeitsaufwand gemessen am Ergebnis
wohl auch nicht in dem Masse immens, wie das die grosse Zeitspanne
zunächst erahnen lässt. Schliesslich wird mit vorliegendem Verzeichnis der

Anspruch auf Vollständigkeit erhoben, welchem offenbar die Aktualität im
Laufe der Zeit immer mehr untergeordnet werden musste. Mit einem
zusätzlichen Band zur Nachkriegszeit würde sich das Bild vervollkommnen,
Änderungen in der Ausrichtung der Interessen könnten umfassend
ausfindig gemacht und Strukturen der Thematik offengelegt werden.
Wahrscheinlich geht das aber über die Möglichkeiten der Bibliographen hinaus,
die schon zur Genüge davon in Anspruch genommen werden, die ständig
wachsende Flut von Publikationen der Gegenwart zu bewältigen.

Harald Meyer

ZIMMER, Thomas. Baihua. Zum Problem der Verschriftung gesprochener
Sprache im Chinesischen. Dargestellt anhand morphologischer Merkmale
in den bianwen aus Dunhuang. Steyler Verlag, Nettetal, 1999, 287 pp.
(Monumenta Serica XL).

Thomas Zimmers Monographie ist ein beachtenswertes Werk in der

deutschsprachigen Sinologie betreffend Erforschung tangzeitlicher Texte.

Vgl. Formanek, Susanne / Getreuer, Peter, Verzeichnis des deutschsprachigen

Japan-Schrifttums 1980-1987, 8.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1041

Vor allem für Fachleute, die sich mit den "umgangssprachlichen" Genres

jener Zeit und im Speziellen mit den bianwen auseinandersetzen, dürfte
dieses Werk von Interesse sein.

Das Buch ist in zwei Teile gegliedert; einen allgemein einführenden
mit vier Hauptkapiteln (I. Baihua, II. Morphologie, III. Bianwen, IV.
Methoden und Probleme) und einen, welcher acht Dunhuang-bianwen
ausführlich auswertet. Daran schliessen sich kurze Schlussfolgerungen,
gefolgt von einem Literaturverzeichnis und einem Anhang in Form einer

alphabetischen Liste der Komposita etc. der untersuchten bianwen
(zusammengestellt von Roman Malek). Ein Sachindex fehlt dem sorgfältig edierten

Buch leider, was vor allem die Orientierung im teilweise komplexen
allgemeinen Teil erleichtern würde.

Der zweite Teil der Arbeit besticht hauptsächlich durch die aufwendige

Bearbeitung der einzelnen Texte. Sie sind statistisch ausgewertet, und
die Zeichen sind jeweils in verschiedene "Wortgruppen" (Determinativkomposita,

Kopulativkomposita, Numeralverbände u.a.) eingeteilt. Angaben

zu Manuskriptquellen, Textdatierungen und westlichen Übersetzungen
sind ebenso vorhanden wie kurze Inhaltsbeschreibungen der bianwen. Diese

Bearbeitung der Texte sollte vor allem dazu dienen, das Verhältnis von
bianwen und baihua bzw. von bianwen als "missing link" zwischen wen-

yan und baihua zu klären.
Die aufwendige Analyse der Texte macht den positiven und

wertvollen Aspekt von Zimmers Arbeit aus. Der allgemeine erste Teil weist
jedoch Defizite auf. Der Haupttitel des Buches suggeriert, dass Wesentliches

zum Problemfeld der baihua-Defmition und -Forschung beigetragen wird.
Leider beschränkt sich der Autor hauptsächlich auf das Zitieren von
Sekundärliteratur und vermag kaum Klarheit in die verschiedenen baihua-
Definitionen zu bringen. Zimmer ist sich der Komplexität des Themas
durchaus bewusst und versucht nach einer Reflexion der sinologischen
Fachliteratur v.a. mit deutschen linguistischen Grundlagen die Materie zu
meistern. Zur sinologischen Fachliteratur sei angemerkt, dass Zimmer
offenbar die baihua-Forschung und -Debatten der Republikzeit beiseite

gelassen hat und hauptsächlich Literatur ab den 50er Jahren einbezieht. Es

fällt ausserdem auf, dass rund Dreiviertel der angegebenen Sekundärliteratur

vor 1985 erschienen ist: es ist fraglich, inwiefern die Arbeit also

den aktuellen Forschungsstand reflektiert.



1042 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Der Einbezug germanistischer Forschung ist sicherlich ein gangbarer
Weg, obschon auch dort keineswegs Einigkeit im Gebiet der "Umgangssprache"

herrscht. Zimmer gibt den Lesern einen Einblick in die
Komplexität der germanistischen Forschung und arbeitet sich durch Begriffe
wie "Literatursprache", "Umgangssprache", "Mundart", "Hochsprache",
"Schriftsprache" u.a. Hier legt sich der Autor auf einige Prämissen fest,
welche bedauerlicherweise unreflektiert bleiben. Warum stellt etwa die

Isomorphic von Schrift und gesprochener Sprache den Idealzustand dar (S.

18)? Warum ist Umgangssprache authentischer als Hochsprache (S. 27)?
Was bedeutet der Begriff „orale Kultur" für China überhaupt (S. 21)? Als
Quintessenz der germanistischen Ausführungen in Kapitel I folgt Zimmer
auch den Erläuterungen Ulf Bichels1 und schliesst daraus vorsichtig, dass

baihua "[...] nicht ohne' weiteres mit "Umgangssprache" zu übersetzen

[sei]." Er formuliert anschliessend die These, dass wir baihua "[ ...] somit
als eine sich seit dem Ende der Tang-Zeit herausbildende neue
Schriftsprache auffassen müssen [...]" (S. 25). Dennoch benutzt der Autor weiterhin

andere Begriffe, so etwa "umgangssprachliche Kurzgeschichte", gleich
zwei Seiten nach der genannten Definition (S. 27). Hier wundert man sich
auch über die Homogenität des Begriffes von baihua, und zu viele Fragen
bleiben unbeantwortet: Dürfen wir wirklich davon ausgehen, dass

tangzeitliche bianwen (bis zum Schlusswort baihua zugeordnet) dasselbe Idiom
bilden, wie die mingzeitliche Romansprache oder die frühen
Kurzgeschichten der Republikzeit? Inwiefern stimmt auch die Aussage, dass

baihua als lingua naturalis der wenyan als lingua artificalis "[...] an die
Seite gestellt wurde" (S. 11)? Wurde wenyan tatsächlich als künstlich (und
nicht etwa künstlerisch) empfunden, wogegen sich baihua als natürlich und
somit implizit auch authentischer abgegrenzt hat? Schade hat der Autor
hier keine eigene, kühnere Definition von baihua gefunden und sie eben als

chinesischen Sonderfall herausgehoben oder sich nach all den theoretischen

germanistischen Ausführungen doch auf den - meiner Meinung nach
immer noch möglichen - Terminus "Umgangssprache" beschränkt.

Während Kapitel I über baihua zu allgemein und unscharf bleibt, geht
Kapitel II über Morphologie stark in die (germanistische) Tiefe. Hier
erreicht Zimmers Werk lexikographischen Charakter und leistet wertvolle

1 Bichel, Ulf. Problem und Begriff der Umgangssprache in der germanistischen

Forschung. Tübingen, 1973.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1043

Dienste, indem es die Terminologie zur (chinesischen) Morphologie zu-
sammenfasst. Die Ausführungen sind genau, obschon komplexere Thesen,
so beispielsweise Lüdkes "Sprachwandel" bzw. dessen Definition von
langue2 noch etwas prägnanter gefasst werden sollten, um beispielsweise
Aussagen verifizieren zu können, dass "[...] im Chinesischen keine
unbegrenzte Zunahme der Verkettung von Silben möglich [sei], da dies durch
die langue nicht akzeptiert [würde] und also nicht im Sinne des Opti-
mierungsstrebens [sei] (Fn. 136)". Kapitel II ist mit seinen 50 Seiten recht

gewichtig und hätte es verdient, etwas besser in die Arbeit integriert zu
werden; letztlich ist der Zusammenhang mit dem Textkorpus im Teil II zu
lose, da nur eine statistische Auswertung der Texte anhand des in Kapitel
II formulierten Vokabulars vorgenommen wurde. Dort hätten vielleicht
jeweils kurze Auswertungen oder Schlussfolgerungen der einzelnen bianwen
die Besonderheiten jener Texte hervorheben und relativieren können.

Im Kapitel III folgt Zimmer durchwegs den bianwen- und baihua-
Definitionen Victor Mairs und übernimmt auch dessen Textkorpus von
"T'ang Transformation Texts".3 Er läuft damit aber Gefahr, dass sich die

vorliegende Arbeit nur schwer von bereits Bestehendem abzugrenzen
vermag.

Die knapp zweiseitigen Schlussfolgerungen des gesamten Werkes können

diese Aufgabe nicht übernehmen, kommen aber zu erstaunlichen
Resultaten. So folgert Zimmer, dass "[...] das Erscheinungsbild der
morphologischen Merkmale in den bianwen noch nicht so ausgeprägt [sei],
dass zwingend auf die Zuordnung zur baihua zu schliessen wäre." (S.

239). Für diese Aussage wären nach den komplexen Ausführungen in
Kapitel II mehr Erklärungen notwendig gewesen. Man liest auch, dass

"wer von der baihua ganz gleich zu welcher Zeit eine Eins-zu-eins-

Entsprechung von gesprochener und geschriebener Sprache erwartet, der
muss enttäuscht sein." (S. 239). Geht heute überhaupt noch jemand von
dieser "Eins-zu-eins-Entsprechung" aus?

Thomas Zimmers Werk grenzt sich insgesamt zuwenig von
bestehender Literatur ab und kann so die durch den Titel geweckten Erwartungen

bezüglich der modernen baihua-Forschung kaum erfüllen. Es eignet

2 Lüdke, Helmut. Kommunikationstheoretische Grundlagen des Sprachwandels.

Berlin, 1980.

3 Mair, Victor. T'ang Transformation Texts. Cambridge, 1989.



1044 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

sich aber sehr gut für Forscher, welche sich mit tangzeitlichen Texten bzw.
bianwen beschäftigen. Die statistischen Auswertungen der Texte lassen

dabei wertvolle (linguistische) Rückschlüsse zu.

Boris Morosoli


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

