Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 53 (1999)

Heft: 4

Artikel: Die Welt als Spiegelbild Gottes : paradoxale Metaphorik im mystischen
javanischen Gedicht vom weisen Athiopier und Gberheblichen Imam

Autor: Wieringa, Edwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147488

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES: PARADOXALE
METAPHORIK IM MYSTISCHEN JAVANISCHEN GEDICHT VOM
WEISEN ATHIOPIER UND UBERHEBLICHEN IMAM

Edwin Wieringa, Universitit Leiden

Einfihrung

Wenn man Javaner nach ihrer Identitat befragt, antworten fast alle: “Wir
sind Moslems.” (Derveld 1982:109). Der Islam auf Java hat jedoch viele
Formen angenommen, die in der Regel nicht doktrinidr, sondern eher
mystisch geprégt sind. “Auf Java,” so Schuurman, “atmet die ganze Be-
volkerung in einer Atmospire von Mystik.” (Schuurman 1933:1) Geertz’
Trias der ‘javanischen Religion’ ist diesbeziiglich allgemein bekannt
geworden: Der Adel habe einen “Zugang zum Gottlichen vor allem auf
dem Wege der Erleuchtung” entwickelt, “eine Art ferndstlichen Gnostizis-
mus, zu dem auch kabbalistische Spekulationen und spiritualistische
Ubungen gehérten.” (Geertz 1988 [1968]:30). Die Bauern hitten “Geister,
Gotter, Dschinn und Propheten zu einem erstaunlich kontemplativen, ja
philosophischen Animismus” verschmolzen, wihrend die Hindler einem
Kompromif} zwischen ‘arabischen’ und ‘javanischen’ Islam geschaffen hét-
ten (Geertz 1988 [1968]:30-31).

Abgesehen von der vielen Kritik, die Geertz’ Betrachtungsweise aus-
gelost hat (vgl. Van de Pasch 1991:3-30), fillt auf, daB - wie so oft in
anthropologischen Werken tiber Java - die javanische Kultur hier als eine
nahezu schriftlose erscheint. Obschon die Mystik auf Java seit langem die
Aufmerksamkeit der Wissenschaft auf sich gezogen hat, hat man die reli-
giose Literatur Javas groBenteils vernachlissigt. Vor allem die mystische
Suluk-Dichtung stellt eine reiche Fundgrube dar, die sicherlich nicht hinrei-
chend ausgewertet worden ist. Die Tatsache, daB Zoetmulders Dissertation
aus dem Jahre 1935 iiber Pantheismus und Monismus in der javanischen
Suluk-Literatur noch immer “the most important monograph ever produced
on Javanese Islamic mysticism” ist, wie es Ricklefs, der Ubersetzer dieses
Buches, richtig formuliert, ist in dieser Hinsicht vielsagend (Ricklefs in
Zoetmulder 1995:vii). Drewes schreibt diesbeziiglich, dafi “[i]n this field a
lot of preliminary philological work is still to be done. It is particularly



966 EDWIN WIERINGA

desirable that comprehensive research into the literary genre represented
by the suluks should be taken in hand. It is pointless to write on the reli-
gion of Java without taking into account the store-house of religious
utterances which the suluk-literature constitutes.” (Drewes 1968:211). Die-
se Behauptung hat ihre Giiltigkeit noch immer nicht verloren.

Wie 14Bt sich die Mystik der Suluk-Literatur charakterisieren? Steht
sie auBerhalb der islamischen Hauptstromungen? In diesem Aufsatz mochte
ich mich beispielshalber mit dem Suluk Besi befassen. Dieses Gedicht ist in
recht zahlreichen Handschriften iiberliefert worden. Pigeaud (1970:191;
162) erwahnt im Katalog der Leidener Kollektion bereits zwolf Exemplare
und Behrend (1990:778) zihlt sieben in dem Museum Sonobudoyo zu
Yogyakarta. Ein Nachmittag in der Leidener Universitatsbibliothek lehrte
mich, daB es mehrere Versionen dieses Gedichtes gibt, wobei das Grund-
thema jedoch immer gleich bleibt: Ein Imam (panghulu) verachtet einen
Athiopier, der ihn um (mystische) Kenntnis gebeten hat. Der Athiopier
stellt dann einige Fragen, die der Imam nicht beantworten kann. Es zeigt
sich, daB nicht der Athiopier, sondern der Imam der diimmere ist.

Wie tblich in der javanischen Literatur ist das Gedicht anonym und
undatiert. In einer Handschrift des Surakartaschen Palastes (mit der Signa-
tur 109 Na) wird Prinz Wijil Kadilangu (ein Nachkomme Sunan Kalijagas),
ein Hofdichter des 18. Jahrhunderts, als Autor genannt (Florida 1993:259
unter KS 480.3). Dieses Gedicht stellt jedoch eine ldngere Version in meh-
reren Cantos dar und enthilt Exzerpte aus dem sog. Suluk Musawaratan
para Wali, dem “Gedicht der Beratungen der Walis” (Florida 1993:262
unter KS 481.13; 266 unter KS 482.13).1 Man darf annehmen, da8 Prinz
Wijil Kadilangu nicht der Urheber des Suluk Besi war, sondern einer seiner
Bearbeiter. Moglicherweise stammt die dlteste Version des Gedichts aus
Cirebon (Drewes 1948:434).

Von Zoetmulder (1935:324-328; 1995:283-286) sind erstmals Teile
des Suluk Besi in seiner Dissertation veroffentlicht worden. Seine Text-
grundlage war eine Version des Cod.Or. 1796, S. 269-274 der Universi-
tatsbibliothek Leiden. Vor kurzem hat ein Team des Institur Agama Islam
Negeri (Islamisches Staatsinstitut) ‘Sunan Kalijaga’ in Yogyakarta eine
andere Version (mit indonesischer Ubersetzung) herausgegeben und zwar

1 Die hier erwihnten Walis sind die Heiligen, die laut Uberlieferung den Islam
nach Java gebracht haben.



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 967

den Cod.Or. 7375 der Universititsbibliothek Leiden (Simuh et al. 1989:
128-137). Diese Version wurde von dem bekannten indonesischen Poeten
Emha Ainun Nadjib (1989:32-39) in der indonesischen Sprache nachge-
dichtet und spiter von Steenbrink (1994:91-98) ins Niederlidndische iiber-
setzt. Weiterhin hat das Team von Sindu Galba et al. (1992-1993:123-132)
eine Handschrift aus der Bibliothek der Fakultas Sastra, Universitas Indo-
nesia, in Jakarta herausgegeben, namentlich Th.P. 81, in der sich auch
eine Version des Suluk Besi befindet.

Von den drei Editionen ist m.E. Zoetmulders Bearbeitung zweifellos
die beste, bietet aber leider keine vollstindige Textausgabe. In den beiden
indonesischen Werken, die vollstindig sind, ist vieles miBverstanden wor-
den. Selbstverstiandlich gibt es mehrere Moglichkeiten ein Gedicht zu inter-
pretieren, aber mir scheint, daB beide indonesischen Teams nur selten ein
Worterbuch konsultiert haben. So kann es z.B. passieren, daB be(k)si als
Tier aufgefaBt wurde (wahrscheinlich wurde an peksi, “Vogel” gedacht)
(Galba et al. 1992-1993:123) oder, daB der Satz dhaun ijo reké tanpa
warsa als “daun hijau tanpa batang” (“griines Blatt ohne Zweig“) ubersetzt
wurde (Simuh 1989:130). In Wirklichkeit stammt besi vom arabischen ha-
basi, “Abessinier, Athiopier” und mit warsa ist “Regen” gemeint (also
“griines Blatt ohne Regen®).

In diesem Aufsatz mochte ich eine vollstindige Edition einer Version
des Suluk Besi in Ubersetzung mit anschlieBender Interpretation prisentie-
ren. Der javanische Text ist der Leidener Handschrift Cod.Or. 7375 ent-
nommen. Diese Handschrift enthalt 41 Suluks aus Ceribon, die von Sultan
Adiwijaya und Panghulu Abdul Kahar aus Cirebon gesammelt wurden. Im
Jahre 1896 wurde sie dem bekannten niederldndischen Islamwissenschaftler
Snouck Hurgronje von Patih Arya Bratadiwijaya angeboten (Pigeaud 1968:
424). Soegiarto, der langjidhrige Assistent der Leidener Professoren der
Javanologie, hat sie transliteriert in Cod.Or. 10.776.2

2 Pigeaud (1968:424) schreibt versehentlich Cod.Or. 10.766.



968

EDWIN WIERINGA

Transliteration und Ubersetzung des Suluk Besi

(1) Winten ta pakeé3 Besi sasiki

amedhek maring pangulu besar
nedha winulang ngilmuné

kiyai nedha tengsun

winuruka pratingka jati

ing bodo uningena

reresing pangawru

kang dumugi ing mangripat

ing panadya kula punika angabdi
estu dhateng ing tuwan

(2) Ki pangulu moja(r) ésmu runtik
isun ora sudi sapocapan

kalawan sira ing kéné

kang kaya sira warsu

kudu wor maring wong suci

wong mulya wong nagara

éman ngilmunisun

yén sun-wehena ming sira

ora pantes kagem déning wong Abesi
awakira wong Wandhan

(3) Mujadahé reké amangsuli
kiyai sampun kadi mangkana
ambinakaken kulané

ki pangulu amuwus
panabdané esmu abengis
Wandhan sira lunga

Es war einmal ein dthiopischer Rechtsgelehr-
ter,

der an einen groBen Imam herantrat

mit der Bitte, in der Wissenschaft unterrich-
tet zu werden:

“Kiyai#, ich bitte Euch,

lehrt mich die wahre Lebensweise;

Wisset, daB ich dumm bin,

(aber ich mochte) einen Tropfen Wissen,
der zur Erkenntnis fiihrt.

Ich mochte mich in Euren Dienst stellen,
Euch wirklich dienen.”

Der Imam sprach mit bosem Gesicht:

“Ich will nicht reden

mit jemandem

wie Dir.

Ich muB mit Heiligen,

Aristokraten und Stadtmenschen umgehen.
Du bist es nicht wert, daB ich Dir meine
Wissenschaft gebe.

Sie ist fiir Athiopier nicht geeignet,

Du bist (wie ein) Papua.”

Darauf erwiderte der Kampfer:
“Kiyai, benehmt Euch nicht so,
behandelt mich nicht gleichgultig.”
Der Imam antwortete

mit grausamem Gesicht:

“Papua, scher Dich fort

3 Soegiarto schlagt vor reké zu lesen, aber m.E. braucht der Satz nicht korrigiert zu
werden (mit paké ist pakéh gemeint).
4 Kiyai: Anrede fiir Geistlichen, isl. Lehrer (Gelehrten).



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 969

saking masdisun

aja suwé aneng ngarsa

ningsun ora arep amuruka maring
sira jalma walaka

(4) Sabesi mésem matur ngasyasi
ki pangulu kula nedha wejang
kang basa segara gedhé

ing pundi tepinipun

layan papan kang tanpa tulis
tunjung tanpa talaga

prépun muradipun

kula anuhun dén-wejang

sajatiné puniku wonten ing pundi
wonten ing sinten tuwan

(5) Damar murup tanpa sumbu
dhaun ijo reké ranpa warsa
modin ora na bedhugé
kalayan malihipun

sentrég pisan kang anigasi

tanggal pisan purnama

kadya pa puniku

nuhun sajarwané pisan

wuwus puniku mugi tuwan jaténi

layan babaring rahsa

(6) Layan sastra pundi kang karihin

layan pinten aksaraning Kuran
purwa tekéng wekasané

tuwan dados pangulu

sinten kang jenengaken kali
sinten nikahken tuwan

duk gagarwa wau

punapa praboting dhahar

aus meiner Moschee!
Bleib nicht ldnger bei mir;
ich werde Dich nicht unterrichten,

'”

weil Du ein Uneingeweihter bist

Der Athiopier lichelte und flehte:

“Herr Imam, ich bitte Euch um Unterricht:
Was ‘groBe See’ genannt wird,

wo ist ihre Kiiste?

Und das Brett ohne Schrift?

Die Lotosblume ohne See?

Was ist ihre Bedeutung?

Ich bitte Euch um eine Erklarung.

Wo seid Thr eigentlich,

in wem seid Thr, Herr?

Eine Lampe, die brennt ohne Docht?

Ein griines Blatt ohne Regen?

Ein Muezzin ohne Moschee-Trommel?
Und auBerdem:

Beim ersten Anschlag der Lade am Hand-
webstuhl schon fertig sein?

Vollmond am Neumond?

Was soll das alles bedeuten?

Ich bitte um eine vollstindige Erklarung
dieser Begriffe; moget Ihr die Wahrheit dar-
iiber sagen

und ihr Geheimnis enthiillen.

Und welcher Buchstabe ist der erste?
Wieviele Schriftzeichen zéahlt der Koran
von Anfang bis Ende?

Ihr seid Imam geworden,

wer hat Euch zum Richter ernannt?
Wer hat Euch ehelich verbunden

als Ihr geheiratet habt?

Was ist das Efbesteck



970

layan sinten kang andulang
[yén tan auning
satata layan kéwan

(7) Ki pangulu riri amangsuli
ki Abesi aja kurang mahap

kang gedhé-gedhé purané

manira ngina wau

ing mangké dika apurani

yén suka pakanira

wuwus kang kadyéku

dhalal babarena dhawak

pan manira durung uning
[durung ngarti

sasmita pakanira

(8) Manira tedha babaring wangsit

poma para aja taha-taha

wedharen sabelakahé

ki Abesi amuwus

sagara ingkang tanpa tepi

pundi kang dédé Alla

salir mojud iku

kawulané mapan brastha

sirna ilang Datulla ingkang lumindhi

iku sagara jembar

(9) Dupi papan ingkang tanpa tulis
punika tingal Alla balaka

ora nana kawulané

tulisé tan kadulu

anging papan ingkang kaaksi

EDWIN WIERINGA

und wer fiittert Euch? Wenn Ihr es nicht
wiBt,

steht Ihr den Tieren gleich.”

Der Imam antwortete leise:

“Ehrwiirdiger Athiopier, ich bitte um Ent-
schuldigung,

es tut mir schrecklich leid,

daB ich Euch beleidigt habe,

ich bitte jetzt um Vergebung.

Bitte,

erklart mir

diese Begriffe,

weil ich Eure Symbole noch nicht kenne

und auch nicht verstehe.

Ich bitte um eine Enthiillung der geheimen
Mitteilungen,

bitte, sprecht frei heraus,

offenbart alles aufrichtig!”

Der ehrwiirdiger Athiopier erwiderte:
“Die groBe See ohne Kiiste,

was konnte es anderes sein als Allah:

Alle Geschopfe,

die Diener werden vernichtet,

sie verschwinden, 16sen sich auf im umfas-
senden Wesen Gottes (Dzattullah)

Das ist die weite See.

Und das Brett ohne Schrift

kann nur Allah sein:

es gibt keine Diener,

die Schrift kann man nicht sehen,
nur das Brett ist sichtbar.



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 971

asung’ kahanan tunggal

wujuding Yyang Agung

wujud tunggal rasa tunggal

urip tunggal langgeng datan kena
[gingsir

iku papan tunggarang

(10) Sasmita reké tunjung kang jati

tanpa talaga tan ana liyan

Rok llapi sajatiné

pinangka Dat Yyang Agung
gennya jumeneng tan amawi
prena gennya ngadhawang
mengka cipténg ulun

anané ing Dat mutelak

dadi tandha gumlar ing sawiji-wiji

tudu ananing Allah

(11) Damar murup tanpa sumbu
[mangkin

pon ananing Yyang jumeneng dhawak

ora nana ingkang gawé
sapertané amurub

urubipun murub pribadi

ora lan pakanana

tanpa sangkan murub

urubé ran keneng pejah
angliputi ing sakyéng sawiji-wiji
dadya sakabe Sukma

Lese: amung.

Es gibt nur ein SEIN,

die Existenz Gottes;

eine Existenz und ein Rasa,

ein Leben in aller Ewigkeit, unverdnderlich.

Das ist das Brett ohne Schrift.

Nun, das Symbol von der Lotosblume, die
wirklich

ohne See ist, damit ist nichts anderes gemeint
als der Relations-Geist (rith iddfi),

der aus dem Wesen Gottes stammt.

Er steht auf sich selbst,

auf einem schwebenden Platz.6

Ich denke nun,

daB er sich im absoluten Dhat befindet,

er ist ein Zeichen fiir die differenzierten Ent-
faltungen,

ein Hinweis auf das SEIN Gottes.

Nun zur brennenden Lampe ohne Docht:

Sie ist das Wesen Gottes, das auf sich selbst
gestellt ist;

keiner hat es gemacht,

trotzdem brennt es,

es brennt von selbst,

ohne Brennstoff,

das Brennen ist von unbekannter Herkunft
und ist unausloschlich,

es beleuchtet alles zusammen,

also ist alles Gott.

Die Ubersetzung ist hier sehr unsicher; ngadhawang wird im Wérterbuch von
Gericke und Roorda (1901, Band 1:522) erklart als “zweven zooals een vrouw
doet”.



972

(12) Dupi artiné kiyai modin
tanpa bedhug iku déning sipta
kang tanpa agama liré
kapendhem ngilmunipun

tan ana kabuka sademi

dadi jenengé ingwang

tan Kalék tan makluk
patunggalaning tan tunggal
amibuhi sajagat ora na maning

kang liyan saking Alla

(13) Dhaun ijo ingkang tanpa warsi
sasmitané iku ing agesang

uripé aurip dhéwek

sirna uriping ulun

wus jumeneng uriping Gusti

uripé ing kawula

kang tété ing tudu

sanyata urip-uripan

karana uripé lan uriping Gusti

urip tan lawan nyawa
(14) Dupi sentrég pisan anigasi

punika sabda kun ing Hyang Sukma
ngandika sapisan déné

kanggé sandeng tumuwu
sinabdanan sabda sawiji

dadya gumlar sajagat

aselur lumintu

pon Gusti ana ing tuwan

pedhek pisan kadospundi dén-ulati
tingaling maksi samar

EDWIN WIERINGA

Die Bedeutung des Muezzins

ohne Moschee-Trommel ist eine Darstellung
der Irreligiositit:

in seiner Wissenschaft begraben

ohne die geringste Offnung.

Mein Name ist also:

weder Schopfer noch Geschopf,

Einheit ohne eins zu sein,

wenn die Welt vergroBert wiirde, wiirde
nicht mehr

da sein, aufler Allah

Ein griines Blatt ohne Regen
symbolisiert das Leben:

Leben, das auf sich selbst gestellt ist.
Mein Leben verschwindet,

das Leben des Herrn bleibt existent
und ist das Leben des Dieners.

Der Hinweis ist deutlich,

eigentlich hat ein Diener kein Leben,
weil sein Leben und Gottes Leben gleich
sind,

ein lebloses Leben.

Beim ersten Anschlag der Lade am Hand-
webstuhl schon fertig sein

ist das Wort ‘Sei!” (‘Kun!’) von Gott:
Er sprach nur einmal

zwecks der Schopfung aller Geschopfe.
Er sprach ein einziges Wort

und die ganze Welt wurde ins Leben ge-
rufen,

in langen Reihen ohne Unterbrechung.
Der Herr ist in Euch,

ganz nahe; wie konnt Ihr Ihn suchen,
wenn Ihr nicht deutlich seht?



7

DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 973

(15) Tanggal pisan kapurnaman sidik
kalud déning grahanané pisan

puniku reké siptané

nenggé ingkang puniku

kanané mangké puniki

sampun kadi duk kuna

ing gaibul-guyub

saderéngé wonten tuwan

lir bagena puniku dipun kalingling
orané iku ana

(16) Wondéné sastra ingkang rumihin
puniku alip tansur’ kang nyata
dumadi lawan dhéwéké

alip tansur puniku

dennya njeneng asuku alip

araga Rasululla

ya rasa ya Rasul

iya Rasul ya Mukamad

sajatiné iya iku insan kamil

manusa kang sampurna

(17) Tanpa wilangan sastraning dalil
purwaning Kuran anur Mukamad

bapa-babuning rok kabé
dupi wekasanipun

iya Mukamad kang alinggi
ing Meka kang siniptan
Mukamad puniku

wiwitan dadi wekasan

Vollmond wenn es wirklich Neumond ist
der zugleich verschwindet wegen der Ver-
dunkelung,

ist ein Bild,

das bedeutet, dafl

das SEIN

gleich wie frither ist,

in aller Heimlichkeit,

bevor Ihr existiert habt.

Gleich wenn man lange etwas anstarrt:
was da ist, ist nicht da.

Was den ersten Buchstaben anbetrifft
es ist tatsachlich der Langvokal a,

er ist auf sich selbst gestellt,

der Langvokal a

steht am FuB} des Alifs,

sein Korper ist der Prophet Gottes,

er ist Rasa, er ist der Prophet,

er ist der Prophet, er ist Muhammad,
in Wirklichkeit ist er al-insdn al-kamil,
der Vollkommene Mensch.

Die Buchstaben der Worter aus dem Koran
sind unzédhlbar,

Der Ursprung des Korans ist Niir Mu-
hammad,

Vater und Mutter aller Geister,

Das Ende des Korans

ist Muhammad, der seinen Sitz hat

im geistigen Mekka.

Dieser Muhammad

ist Beginn und Ende.

Gericke und Roorda (1901, Band 1:695) erklart dieses Wort als “de alif, waar zij
als de lange a voorkomt.” Die Ubersetzung ist hier unsicher.



974 EDWIN WIERINGA

Lumra ing jagat ana jalu lan istri In der Welt gibt es iiberall Médnner und
Frauen,
anging badani buwat aber sie sind nur korperliche Erzeugnisse.

(18) Tuwan ngadeg pangulu puniki Herr, Ihr seid Imam,

dédé ruwan angadeg privangga aber IThr habt Euch nicht selber ernannt,

dédé ratu sajatiné in Wirklichkeit gibt es keinen Konig,

Allah jatining ratu Allah ist der wirkliche Konig,

kang andadékaken ing kali der Euch zum Richter ernannt hat.

lan tuwan yen sembahyang Wenn Ihr das rituelle Gebet sagt,

tinutan ing kaum folgt die Gemeinde nach.

dédé tuwan kang sembahyang Aber nicht Ihr sagt das rituelle Gebet!

yén angaken mangkana tuwan Wenn Ihr das behauptet, dann ist Euer Gebet
[pinasthi

batal ing salar tuwan sicherlich vergeblich, Herr.

Der Athiopier, ein perzonifiertes Paradox

Es ist bekannt, daB Suluk nicht einfach zu interpretieren sind und ich muf}
leider mit Zoetmulder (1935:328) sagen, daB “unsere Ubersetzung hier und
da sehr unsicher war.”8 Die Hauptfigur im Gedicht wird “(ki) Besi” ge-
nannt, ein Wort, das man nicht in den Worterbiichern finden kann. Wie in
der Einfilhrung erwdhnt wird, stammt es vom arabischen habasi, Abes-
sinier, Athiopier. In der javanischen Literatur ist manchmal von dem Reich
Ngabesi oder Ngabesah (< ar. al-HabaSa, Abessinien, Athiopien) die
Rede (Ricklefs 1974:388).

Laut einem Hadith soll der Prophet einmal iiber den Athiopier gesagt
haben: “Wenn er hungrig ist, stichlt er; wenn er satt ist, treibt er Un-
zucht.” (Lewis 1971:19). Natiirlich gilt diese Tradition als unmafigeblich,
aber sie zeigt, welch schlechten Ruf die Athiopier schon in der Friih-
geschichte des Islam hatten. Wegen der dunklen Hautfarbe und des
Kraushaares vergleicht der Imam im Gedicht den Athiopier mit einem

8 Vgl. Drewes 1968:211: “My translation can only be a tentative one, as will be
easily understood by all who are not new to the subject of Javanese religious and
ethical literature.”



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 975

Papua, was sicherlich nicht als Kompliment zu verstehen ist. In den Augen
der Javanen waren Papuas abschreckende Ungeheuer, die Affen gleich-
standen (Wieringa 1994:59). In einer Kultur, in der eine helle Hautfarbe
das Ideal darstellt, wurde Negriden der unterste Rang zugewiesen (Derveld
1982:114-115). In einer anderen Handschrift des Suluk Besi (Universitits-
bibliothek Leiden Cod.Or. 7461) lesen wir im ersten Vers, daB der Imam
sich von dem Athiopier abwandte und spuckte, wihrend er sagte:

¢h Besi lungaa saking ingriki Hé Athiopier, geh weg von hier!
¢h Besi sira ala Hé Athiopier, Du bist héBlich!

Das javanische Wort ‘haBlich’ (ala) ist gleichbedeutend mit ‘schlecht,
iibel’. Der Augenschein triigt in diesem Fall: Der Athiopier ist zwar duBer-
lich hdBlich, aber er besitzt die mystische Weisheit. Lewis (1971:20) hat
das rhetorische Mittel, das hier benutzt wird, als trajectio ad absurdum be-
zeichnet: “A principle is asserted and an extreme, even an absurd example
of it is given - but the purpose is to show that the principle still applies in
this extreme and absurd formulation.” In vielen arabischen Geschichten
spielt der Schwarze die Rolle des simplen Glaubigen. Lewis’ Kommentar
dazu gilt m.E. auch fir den Suluk Besi: “There are many anecdotes of a
well-know religious type in which the black appears as the simple pious
man contrasted with the clever but wicked. And here again one cannot help
feeling that this is an example of the frajectio ad absurdum. The point that
the narrator seeks to make is the superiority of simple piety over clever
wickedness, and the black is chosen as the ultimate example of simplicity.”
(Lewis 1971:99).

Javaner wiirden vielleicht pinter aling-aling bodoh sagen, d.h. er (der
Athiopier) verbirgt seine Klugheit hinter Dummheit (vgl. Rinkes 1912:
149). Am Anfang hat er den Imam gebeten, ihn zu unterweisen. Der Imam
hat kein Interesse, sich mit ihm einzulassen. Er war frither, wie es in an-
deren Versionen heift, Lehrer der Weisheit, der edle Personen unterrich-
tete (Universitatsbibliothek Leiden Cod.Or. 1795 (15), Vers 3; Cod.Or.
6587, S. 54). Als der Athiopier seine Fragen stellt, zeigt sich, daf} der
Imam nur Biicherweisheit besitzt. Der Imam muB den Athiopier demiitig
um Verzeihung bitten und wird zu seinem Schiiler.



976 EDWIN WIERINGA

Die paradoxale Metaphorik

Das Gedicht vom Athiopier ist voller Paradoxe. Der Athiopier ist nicht nur
selber ein perzonifiziertes Paradox, er driickt sich auch in Paradoxen aus.
Es ist paradoxal, daB wo es sich um das vollig Bild- und Gestaltlose han-
delt, eine Fille der Bilder benutzt wird: “Hinter der schillernden Pracht
der Bilder steht die majestatische BloBSheit des Bildlosen” (Van der Leeuw
1977:570).

Der Grundgedanke des Suluk Besi ist die Lehre von der Einheit des
Seins. Ihren Namen Wujidiya verdankt sie dieser Betrachtungsweise, denn
es gibt nur ein Wujid (‘Sein, Existenz’), dessen Entfaltung die sieben Gra-
de darstellen (Zoetmulder 1965:297). Diese Lehre geht auf Ibn al-‘Arabi
und seine Schule zuriick, in der vor allem al-Jili mit seinem Werk al-Insdn
al-kamil (‘Der vollkommene Mensch’) groBes Ansehen in Indonesien
genol.

Die paradoxale Metaphorik im Suluk Besi verwendet verschiedene
Varianten eines Themas, namentlich, daBl es kein Sein gibt auBer Allahs
Sein und daB das Sein der Welt das Sein Allahs bildet. Das Bild der groBen
See, das Vielheit und zugleich Einheit ausdriickt, ist uns auch aus anderen
Werken bekannt (Van Nieuwenhuijze 1945:196; Zoetmulder 1965:298).
Die Lotosblume, die ohne Wasser wichst; die Lampe, die ohne Docht
brennt und das griine Blatt, das keinen Regen braucht, versinnbildlichen
alle das Sein Gottes, das absolut und unabhingig existiert.

Das Bild des Muezzins ohne Moschee-Trommel kann vielleicht als
eine figirliche Ohrfeige fiir den Imam aufgefafit werden. Die orthodoxen
Besserwisser besitzen nur Bilicherweisheit, sie sind “in der Wissenschaft
begraben”, haben aber keine Ahnung von der mystischen Wirklichkeit und
sind deswegen “ohne Religion”.

Gott hat die Welt durch Sein gottliche Schopfungswort kun (‘sei!’) in
einem Augenblick geschaffen. Wie es im Koran (Sure 2, 117) ausgedriickt
wird: “Er ist der Schopfer von Himmel und Erde. Wenn Er eine Sache
beschlossen hat, sagt er zu ihr nur: sei!, dann ist sie” (kun fa-yakiinu,
mehrmals im Koran zu finden). Der Gegensatz ewig-zeitlich wird als
“lastiger Ballast” (Zoetmulder 1965:299) empfunden: Das Ritsel vom
Vollmond beim Neumond, der zugleich verschwindet wegen der Ver-
dunkelung, weist darauf hin, daB Gottes Sein ewig und unverinderlich ist.



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 977

Alif 1st die erste Buchstabe des Alphabets. A/if weist mit seinem Zahl-
wert 1 auf den Einen und Einzigen Gott hin. Alif tansur wird hier gleich-
gesetzt mit dem Propheten Gottes. Dann wird gesagt:

ya rasa ya Rasul er ist Rasa, er ist der Prophet,
iya Rasul ya Mukamad er ist der Prophet, er ist Muhammad.

Das Wort rasa hat mehrere Bedeutungen: “Es bedeutet Geschmack und
Gefiihl und kann daher fiir das Schmecken und Fiihlen der hochsten Wirk-
lichkeit verwendet werden; es bedeutet aber auch Korpersaft und Essenz
oder das Wesentliche in allem sowie Samen und damit Lebenstrager. Da-
neben wird es noch mit dem Wort rahsa (Skr.: rahasya) verwechselt, das
“geheim” bedeutet, und kann so zur Wiedergabe des arabischen sirr die-
nen. Dieses Wort ist in der islamischen Mystik sehr bekannt, vor allem aus
dem {berlieferten und Allah selbst zugeschriebenen Adagium: “Der
Mensch ist Mein Geheimnis (sirr) und Ich bin sein Geheimnis” (Zoetmul-
der 1965:305).

Das Licht Muhammads (niir Muhammad) ist die ewige Seinsform und
der Prototyp des spiter als Vollkommener Mensch erscheinenden Pro-
pheten.? Bei der Entfaltung zum differenzierten Sein kommt ihm die Rolle
des Demiurgen zu: Es ist “Vater und Mutter aller Geister”. Die Grad-Ein-
teilung der Seinsauffassung endet mit dem Grad des Vollkommenen Men-
schen (al-insan al-kamil). Dieser Mensch ist Muhammad, der nicht nur das
Siegel, sondern auch die Zusammenfassung des Ganzen ist: “Er tragt als
Mikrokosmos auch den Makrokosmos in sich und bildet deswegen nicht
nur das Ende der Seinsenfaltung, sondern auch ihren Kulminationspunkt.”
(Zoetmulder 1965:296-297).

Die unzidhlbaren Buchstaben im Koran sowie die vielen Ménner und
Frauen sind wiederum ein Beispiel fiir die Differenzierungen, in die Gottes
Sein sich nur scheinbar aufspaltet. Das Sein der Erscheinungswelt ist nur
illusorisch: der Konig und auch der Imam selbst sind Spiegelbilder Gottes.
Hier vernehmen wir wieder ein Echo der Lehre Ibn al-‘Arabis, der die
sichtbare Welt das Erscheinende (oder das AuBere, Sichtbare) und die un-
sichtbare Welt das Verborgene (oder das Innere, Unsichtbare) nannte. Ibn

9  Die Erzahlung iiber das Licht Muhammads gehort zu den friithesten islamischen
Geschichten in Indonesien, s. Wieringa 1996:99-100.



978 EDWIN WIERINGA

al-‘Arabi ging soweit zu sagen, dal die Welt der sichtbare Aspekt Gottes
und Gott der unsichtbare Aspekt der Welt sei. Die sichtbare und unsicht-
bare Welt verhalten sich dhnlich zueinander wie Spiegel und gespiegelter
Gegenstand: “Die sichtbare Welt spiegelt das Unsichtbare, insofern Gott in
der Schopfung erscheint, die daher (...) voller Erscheinungsorte ist.” (Bir-
gel 1991:323).

SchluB

Die vorherrschende Auffassung liber die ‘javanische Religion’ ist, daB sie
aus einer Mischung von alt-autochtonen, hindu-buddhistischen und islami-
schen Elementen zusammengesetzt sei. Der javanische Islam gilt im all-
gemeinen als synkretistisch und der Mystik zugeneigt, so daf} er als nicht
‘orthodox’ oder nicht ‘echt islamisch’ bezeichnet wird. Was ist aber mit
der ‘javanischen Religion’ gemeint? Der Suluk Besi weist Gedankengut
auf, das aus vielen Teilen der islamischen Welt bekannt und bestimmt nicht
nur typisch javanisch ist. Die Vorstellung von Muhammad als Vollkom-
mener Mensch, ja sogar als Licht, aus dem alles erschienen ist, zeugt von
einer grofen islamischen Frommigkeit. Man konnte mit Ali S. Asani
(1995:23-24) sagen, daB je weiter das Land des Dichters von Arabien
entfernt ist, desto romantischer und exotischer die Bilder von Muhammad
werden, 10

LITERATURVERZEICHNIS
ASANI 1995: Ali S. Asani, “The Prophet Muhammad in Indo-Muslim poetry,” in: Ali
S. ASANI & Kamal ABDEL MALEK in collaboration with Annemarie SCHIMMEL, Images

of the Propher in popular Muslim poetry; Columbia, 1995, S. 19-45.

BEHREND 1990: T.E. Behrend (Hrsg.), Katalog induk naskah-naskah Nusantara. Jilid
1: Museum Sonobudoyo Yogyakarta, Jakarta, 1990.

10 Asani 1995:23-24. Asani kniipfte an eine Bemerkung von Schimmel 1981:168 an.



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 979

BURGEL 1991: Johann Christoph Biirgel, Allmacht und Mdchtigkeit. Religion und Welt
im Islam, Miinchen, 1991.

DERVELD 1982: F.E.R. Derveld, Politieke mobilisatie en integratie van de Javanen in
Suriname, Groningen, 1982.

DREWES 1948: G.W.J. Drewes, “Een handschrift met Soeloeks uit Tjerbon,” Orienta-
lia Neerlandica; A volume of Oriental Studies; Leiden, 1948, S.431-441.

DREWES 1968: —, “Javanese poems dealing with or attributed to the saint of Bonang,”
Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 124 (1968), S. 209-240.

FLORIDA 1993: Nancy K. Florida, Javanese Literature in Surakarta Manuscripts.

Volume 1: Introduction and Manuscripts of the Karaton Surakarta, Ithaca, New York,
1993.

GALBA 1992-1993:, Sindu Galba et al. (Hrsg.), Suluk Sujinah, Jakarta, 1992-1993.
GEERTZ 1988: Clifford Geertz, Religiose Entwicklungen im Islam: Beobachtet in
Marokko und Indonesien, Frankfurt am Main, 1988 [Originalausgabe: Islam Observed.

Religious development in Morocco and Indonesia, Chicago, 1968]

GERICKE & ROORDA 1901: J.F.C. Gericke & T. Roorda, Javaansch-Nederlandsch
handwoordenboek, Amsterdam/Leiden: 1901 [2 Binde]

LEEUW 1977: G. van der Leeuw, Phidnomenologie der Religion, Tibingen, 1977 [4.
Auflage]

LEWIS 1971: Bernard Lewis, Race and Colour in Islam, New York, 1971.

NAJIB 1989: Emha Ainun Najib, Suluk Pesisiran: 10 Suluk dari Lor 7375 dipuitisa-
sikan, Bandung, 1989.

NIEUWENHUDZE 1945: C.A.O. van Nieuwenhuijze, Samsu’l-Din van Pasai, Leiden,
1945.



980 EDWIN WIERINGA

PAsCcH 1991: J.P.M. van de Pasch, “De criticus wikt, Clifford Geertz beschikt. Recen-
sies over ‘The religion of Java’: een kritische beschouwing,” Jambatan 9 (1991), S. 3-
30.

PIGEAUD 1968: Theodore G. Th. Pigeaud, Literature of Java. Volume II: Descriptive
Lists of Javanese Manuscripts, The Hague, 1968.

PIGEAUD 1970: —, Literature of Java. Volume III: Illustrations and Facsimiles of
Manuscripts, Maps, Addenda and a General Index of Names and Subjects, The Hague:
1970.

RICKLEFS 1974: M.C. Ricklefs, Jogjakarta under Sultan Mangkubumi 1749-1792. A
history of the division of Java, London, 1974.

RINKES 1912: D.A. Rinkes, “Pangéran Panggoeng, zijne honden en het wajangspel,”
Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde 54 (1912), S. 135-207.

SCHIMMEL 1981: Annemarie Schimmel, Und Muhammad ist sein Prophet: Die Ver-
ehrung des Propheten in der islamischen Frommigkeit, Miinchen, 1981.

SCHUURMAN 1933: Barend Martinus Schuurman, Mystik und Glaube im Zusammen-
hang mit der Mission auf Java, Den Haag, 1933.

SIMUH 1989: Simuh et al. (Hrsg.), Suluk, the mystical poetry of Javanese Muslims (41
Suluks/LOr 7375), Yogyakarta, 1989.

STEENBRINK 1994: Karel Steenbrink, Islamitische mystiek uit Indonesié, ’s-Hertogen-
bosch, 1994.

WIERINGA 1994: Edwin Wieringa, Babad Bangun Tapa. De ballingschap van Pakubu-
wana VI op Ambon 1830-1849, Leiden, 1994.

WIERINGA 1996: —, “Does traditional Islamic Malay literature contain shi‘itic ele-
ments? ‘Ali and Fatimah in Malay hikayat literature,” Studia Islamika 3 (1996), S. 93-
111.



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 981

ZOETMULDER 1935: P.J. Zoetmulder, Pantheisme en monisme in de Javaansche
Soeloek-litteratuur, Nijmegen, 1935.

ZOETMULDER 1965: —, “Der Islam,” in W. Stohr & P. Zoetmulder (Hrsg.), Die
Religionen Indonesiens, Stuttgart, 1965, S. 280-309.

ZOETMULDER 1995: —, Pantheism and Monism in Javanese Suluk Literature. Islamic
and Indian Mysticism in an Indonesian Setting. Edited and translated by M.C. Ricklefs,
Leiden, 1995.






	Die Welt als Spiegelbild Gottes : paradoxale Metaphorik im mystischen javanischen Gedicht vom weisen Äthiopier und überheblichen Imam

