
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 53 (1999)

Heft: 4

Artikel: Die Welt als Spiegelbild Gottes : paradoxale Metaphorik im mystischen
javanischen Gedicht vom weisen Äthiopier und überheblichen Imam

Autor: Wieringa, Edwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES: PARADOXALE
METAPHORIK IM MYSTISCHEN JAVANISCHEN GEDICHT VOM

WEISEN ÄTHIOPIER UND ÜBERHEBLICHEN IMAM

Edwin Wieringa, Universität Leiden

Einführung

Wenn man Javaner nach ihrer Identität befragt, antworten fast alle: "Wir
sind Moslems." (Derveld 1982:109). Der Islam auf Java hat jedoch viele
Formen angenommen, die in der Regel nicht doktrinär, sondern eher

mystisch geprägt sind. "Auf Java," so Schuurman, "atmet die ganze
Bevölkerung in einer Atmospäre von Mystik." (Schuurman 1933:1) Geertz'
Trias der 'javanischen Religion' ist diesbezüglich allgemein bekannt

geworden: Der Adel habe einen "Zugang zum Göttlichen vor allem auf
dem Wege der Erleuchtung" entwickelt, "eine Art fernöstlichen Gnostizis-

mus, zu dem auch kabbalistische Spekulationen und spiritualistische
Übungen gehörten." (Geertz 1988 [1968]:30). Die Bauern hätten "Geister,
Götter, Dschinn und Propheten zu einem erstaunlich kontemplativen, ja
philosophischen Animismus" verschmolzen, während die Händler einem

Kompromiß zwischen 'arabischen' und 'javanischen' Islam geschaffen hätten

(Geertz 1988 [1968]:30-31).
Abgesehen von der vielen Kritik, die Geertz' Betrachtungsweise

ausgelöst hat (vgl. Van de Pasch 1991:3-30), fallt auf, daß - wie so oft in

anthropologischen Werken über Java - die javanische Kultur hier als eine
nahezu schriftlose erscheint. Obschon die Mystik auf Java seit langem die
Aufmerksamkeit der Wissenschaft auf sich gezogen hat, hat man die
religiöse Literatur Javas großenteils vernachlässigt. Vor allem die mystische
5w/w^-Dichtung stellt eine reiche Fundgrube dar, die sicherlich nicht hinreichend

ausgewertet worden ist. Die Tatsache, daß Zoetmulders Dissertation
aus dem Jahre 1935 über Pantheismus und Monismus in der javanischen
SwM-Literatur noch immer "the most important monograph ever produced
on Javanese Islamic mysticism" ist, wie es Ricklefs, der Übersetzer dieses

Buches, richtig formuliert, ist in dieser Hinsicht vielsagend (Ricklefs in
Zoetmulder 1995:vii). Drewes schreibt diesbezüglich, daß "[i]n this field a

lot of preliminary philological work is still to be done. It is particularly



966 EDWIN WIERINGA

desirable that comprehensive research into the literary genre represented

by the suluks should be taken in hand. It is pointless to write on the

religion of Java without taking into account the store-house of religious
utterances which the swM-literature constitutes." (Drewes 1968:211). Diese

Behauptung hat ihre Gültigkeit noch immer nicht verloren.
Wie läßt sich die Mystik der S^M-Literatur charakterisieren? Steht

sie außerhalb der islamischen Hauptströmungen? In diesem Aufsatz möchte
ich mich beispielshalber mit dem Suluk Besi befassen. Dieses Gedicht ist in

recht zahlreichen Handschriften überliefert worden. Pigeaud (1970:191;
162) erwähnt im Katalog der Leidener Kollektion bereits zwölf Exemplare
und Behrend (1990:778) zählt sieben in dem Museum Sonobudoyo zu

Yogyakarta. Ein Nachmittag in der Leidener Universitätsbibliothek lehrte

mich, daß es mehrere Versionen dieses Gedichtes gibt, wobei das Grundthema

jedoch immer gleich bleibt: Ein Imam (panghulu) verachtet einen

Äthiopier, der ilm um (mystische) Kenntnis gebeten hat. Der Äthiopier
stellt dann einige Fragen, die der Imam nicht beantworten kann. Es zeigt
sich, daß nicht der Äthiopier, sondern der Imam der dümmere ist.

Wie üblich in der javanischen Literatur ist das Gedicht anonym und

undatiert. In einer Handschrift des Surakartaschen Palastes (mit der Signatur

109 Na) wird Prinz Wijil Kadilangu (ein Nachkomme Sunan Kalijagas),
ein Hofdichter des 18. Jahrhunderts, als Autor genannt (Florida 1993:259

unter KS 480.3). Dieses Gedicht stellt jedoch eine längere Version in
mehreren Cantos dar und enthält Exzerpte aus dem sog. Suluk Musawaratan

para Wali, dem "Gedicht der Beratungen der Walis" (Florida 1993:262

unter KS 481.13; 266 unter KS 482.13).! Man darf annehmen, daß Prinz

Wijil Kadilangu nicht der Urheber des Suluk Besi war, sondern einer seiner
Bearbeiter. Möglicherweise stammt die älteste Version des Gedichts aus

Cirebon (Drewes 1948:434).
Von Zoetmulder (1935:324-328; 1995:283-286) sind erstmals Teile

des Suluk Besi in seiner Dissertation veröffentlicht worden. Seine

Textgrundlage war eine Version des Cod.Or. 1796, S. 269-27'4 der
Universitätsbibliothek Leiden. Vor kurzem hat ein Team des Institut Agama Islam
Negeri (Islamisches Staatsinstitut) 'Sunan Kalijaga' in Yogyakarta eine
andere Version (mit indonesischer Übersetzung) herausgegeben und zwar

1 Die hier erwähnten Walis sind die Heiligen, die laut Überlieferung den Islam

nach Java gebracht haben.



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 967

den Cod.Or. 7375 der Universitätsbibliothek Leiden (Simuh et al. 1989:

128-137). Diese Version wurde von dem bekannten indonesischen Poeten

Emha Ainun Nadjib (1989:32-39) in der indonesischen Sprache nachgedichtet

und später von Steenbrink (1994:91-98) ins Niederländische übersetzt.

Weiterhin hat das Team von Sindu Galba et al. (1992-1993:123-132)
eine Handschrift aus der Bibliothek der Fakultas Sästra, Universitas
Indonesia, in Jakarta herausgegeben, namentlich Th.P. 81, in der sich auch

eine Version des Suluk Besi befindet.
Von den drei Editionen ist m.E. Zoetmulders Bearbeitung zweifellos

die beste, bietet aber leider keine vollständige Textausgabe. In den beiden
indonesischen Werken, die vollständig sind, ist vieles mißverstanden worden.

Selbstverständlich gibt es mehrere Möglichkeiten ein Gedicht zu
interpretieren, aber mir scheint, daß beide indonesischen Teams nur selten ein
Wörterbuch konsultiert haben. So kann es z.B. passieren, daß be(k)si als

Tier aufgefaßt wurde (wahrscheinlich wurde an peksi, "Vogel" gedacht)
(Galba et al. 1992-1993:123) oder, daß der Satz dhaun ijo reké tanpa
warsa als "daun hijau tanpa batang" ("grünes Blatt ohne Zweig") übersetzt
wurde (Simuh 1989:130). In Wirklichkeit stammt besi vom arabischen ha-
basi, "Abessinier, Äthiopier" und mit warsa ist "Regen" gemeint (also

"grünes Blatt ohne Regen").
In diesem Aufsatz möchte ich eine vollständige Edition einer Version

des Suluk Besi in Übersetzung mit anschließender Interpretation präsentieren.

Der javanische Text ist der Leidener Handschrift Cod.Or. 7375

entnommen. Diese Handschrift enthält 41 Suluks aus Ceribon, die von Sultan

Adiwijaya und Panghulu Abdul Kahar aus Cirebon gesammelt wurden. Im
Jahre 1896 wurde sie dem bekannten niederländischen Islamwissenschaftler
Snouck Hurgronje von Patih Arya Bratadiwijaya angeboten (Pigeaud 1968:

424). Soegiarto, der langjährige Assistent der Leidener Professoren der

Javanologie, hat sie transliteriert in Cod.Or. 10.776.2

Pigeaud (1968:424) schreibt versehentlich Cod.Or. 10.766.



968 EDWIN WIERINGA

Transliteration und Übersetzung des Suluk Besi

(1) Winten tapake* Besi sasiki

amedhek maring pangulu besar

nedha winulang ngilmuné

kiyai nedha tèngsun

winuruka pratingka jati
ing bodo uningena

tètèsing pangawru
kang dumugi ing mangripat

ing panadya kula punika angabdi
èstu dhateng ing tuwan

Es war einmal ein äthiopischer Rechtsgelehrter,

der an einen großen Imam herantrat

mit der Bitte, in der Wissenschaft unterrichtet

zu werden:

"Kiyai4, ich bitte Euch,

lehrt mich die wahre Lebensweise;

Wisset, daß ich dumm bin,

(aber ich möchte) einen Tropfen Wissen,

der zur Erkenntnis führt.

Ich möchte mich in Euren Dienst stellen,

Euch wirklich dienen."

(2) Ki pangulu moja(r) èsmu runtik
isun ora sudi sapocapan
kalawan sira ing kéné

kang kaya sira warsu

kudu wor maring wong suci

wong mulya wong nagara
éman ngilmunisun

yèn sun-wèhena ming sira

ora pantes kagem déning wong Abesi

awakira wong Wandhan

Der Imam sprach mit bösem Gesicht:

"Ich will nicht reden

mit jemandem

wie Dir.
Ich muß mit Heiligen,
Aristokraten und Stadtmenschen umgehen.

Du bist es nicht wert, daß ich Dir meine

Wissenschaft gebe.

Sie ist für Äthiopier nicht geeignet,

Du bist (wie ein) Papua."

(3) Mujadahé reké amangsuU

kiyai sampun kadi mangkana

ambinakaken kulané

ki pangulu amuwus

panabdané èsmu abengis

Wandhan sira lunga

Darauf erwiderte der Kämpfer:

"Kiyai, benehmt Euch nicht so,

behandelt mich nicht gleichgültig

Der Imam antwortete

mit grausamem Gesicht:

"Papua, scher Dich fort

3 Soegiarto schlagt vor reké zu lesen, aber m.E. braucht der Satz nicht korrigiert zu

werden (mit pake istpakèh gemeint).

4 Kiyai: Anrede für Geistlichen, isi. Lehrer (Gelehrten).



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 969

saking masdisun

aja suwé anèng ngarsa

ningsun ora arep amuruka maring

sirajalma walaka

aus meiner Moschee!

Bleib nicht länger bei mir;
ich werde Dich nicht unterrichten,

weil Du ein Uneingeweihter bist!"

(4) Sabesi mèsem matur ngasyasi

ki pangulu kula nedha wejang

kang basa segara gedhé

ing pundi tepinipun

layan papan kang tanpa tulis

tunjung tanpa talaga

prépun muradipun
kula anuhun dèn-wejang

sajatiné puniku wonten ing pundi
wonten ing sinten tuwan

Der Äthiopier lächelte und flehte:

"Herr Imam, ich bitte Euch um Unterricht:

Was 'große See' genannt wird,

wo ist ihre Küste?

Und das Brett ohne Schrift?

Die Lotosblume ohne See?

Was ist ihre Bedeutung?

Ich bitte Euch um eine Erklärung.
Wo seid Ihr eigentlich,
in wem seid Ihr, Herr?

(5) Damar mump tanpa sumbu

dhaun ijo reké tanpa warsa

modin ora na bedhugé

kalayan malihipun

sentrèg pisan kang anigasi

tanggal pisan purnama
kadya pa puniku
nuhun sajarwané pisan

wuwus puniku mugi tuwan jatèni

layan babaring rahsa

Eine Lampe, die brennt ohne Docht?

Ein grünes Blatt ohne Regen?

Ein Muezzin ohne Moschee-Trommel?

Und außerdem:

Beim ersten Anschlag der Lade am

Handwebstuhl schon fertig sein?

Vollmond am Neumond?

Was soll das alles bedeuten?

Ich bitte um eine vollständige Erklärung
dieser Begriffe; möget Ihr die Wahrheit
darüber sagen

und ihr Geheimnis enthüllen.

(6) Layan sästra pundi kang karihin

layan pinten aksaraning Kuran

purwa tekèng wekasané

tuwan dados pangulu
sinten kang jenengaken kali
sinten nikahken tuwan

duk gagarwa wau

punapa praboting dhahar

Und welcher Buchstabe ist der erste?

Wieviele Schriftzeichen zählt der Koran

von Anfang bis Ende?

Ihr seid Imam geworden,

wer hat Euch zum Richter ernannt?

Wer hat Euch ehelich verbunden

als Ihr geheiratet habt?

Was ist das Eßbesteck



970 EDWIN WIERINGA

layan sinten kang andulang

[yèn tan auning

satata layan kéwan

(7) Ki pangulu riri amangsuli

ki Abesi aja kurang mahap

kang gedhé-gedhé purané
manira ngina wau

ing mangké dika apurani

yèn suka pakanira

wuwus kang kadyèku

dhalal babarena dhawak

pan manira durung uning

[durung ngarti
sasmita pakanira

(8) Manira tedha babaring wangsit

poma para aja taha-taha

wedharen sabelakahé

ki Abesi amuwus

sagara ingkang tanpa tepi

pundi kang dédé Alla
salir mojud iku

kawulané mapan brastha

sirna Hang Datulla ingkang lumindhi

iku sagara jembar

und wer füttert Euch? Wenn Ihr es nicht

wißt,
steht Ihr den Tieren gleich."

Der Imam antwortete leise:

"Ehrwürdiger Äthiopier, ich bitte um

Entschuldigung,

es tut mir schrecklich leid,
daß ich Euch beleidigt habe,

ich bitte jetzt um Vergebung.

Bitte,

erklärt mir
diese Begriffe,
weil ich Eure Symbole noch nicht kenne

und auch nicht verstehe.

Ich bitte um eine Enthüllung der geheimen

Mitteilungen,

bitte, sprecht frei heraus,

offenbart alles aufrichtig!"
Der ehrwürdiger Äthiopier erwiderte:

"Die große See ohne Küste,

was könnte es anderes sein als Allah:

Alle Geschöpfe,

die Diener werden vernichtet,

sie verschwinden, lösen sich auf im
umfassenden Wesen Gottes (Dzattullah)
Das ist die weite See.

(9) Dupi papan ingkang tanpa tulis

punika tingal Alla balaka

ora nana kawulané

tulisé tan kadulu

anging papan ingkang kaaksi

Und das Brett ohne Schrift

kann nur Allah sein:

es gibt keine Diener,

die Schrift kann man nicht sehen,

nur das Brett ist sichtbar.



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 971

asung5 kahanan tunggal

wujuding Yyang Agung

wujud tunggal rasa tunggal

urip tunggal langgeng datan kena

[gingsir
iku papan tunggarang

Es gibt nur ein SEIN,

die Existenz Gottes;

eine Existenz und ein Rasa,

ein Leben in aller Ewigkeit, unveränderlich.

Das ist das Brett ohne Schrift.

(10) Sasmita reké tunjung kangjati

tanpa talaga tan ana liyan
Rok Ilapi sajatiné

pinangka Dat Yyang Agung

gènnya jumeneng tan amawi

prena gènnya ngadhawang

mengka ciptèng ulun

anané ing Dat mutelak

dadi landha gumlar ing sawiji-wiji

tudu ananing Allah

Nun, das Symbol von der Lotosblume, die

wirklich
ohne See ist, damit ist nichts anderes gemeint

als der Relations-Geist (ruh idäfi),
der aus dem Wesen Gottes stammt.

Er steht auf sich selbst,

auf einem schwebenden Platz.6

Ich denke nun,
daß er sich im absoluten Dhat befindet,

er ist ein Zeichen für die differenzierten

Entfaltungen,

ein Hinweis auf das SEIN Gottes.

(11) Damar mump tanpa sumbu

[mangkin

pon ananing Yyang jumeneng dhawak

ora nana ingkang gawé

sapertané amurub

urubipun murub pribadi
ora lan pakanana

tanpa sangkan murub

urubé tan kenèng pejah

angliputi ing sakyèng sawiji-wiji
dadya sakabè Sukma

Nun zur brennenden Lampe ohne Docht:

Sie ist das Wesen Gottes, das auf sich selbst

gestellt ist;

keiner hat es gemacht,

trotzdem brennt es,

es brennt von selbst,

ohne Brennstoff,

das Brennen ist von unbekannter Herkunft

und ist unauslöschlich,

es beleuchtet alles zusammen,

also ist alles Gott.

5 Lese: amung.
6 Die Übersetzung ist hier sehr unsicher; ngadhawang wird im Wörterbuch von

Gericke und Roorda (1901, Band 1:522) erklärt als "zweven zooals een vrouw
doet".



972 EDWIN WIERINGA

(12) Dupi artiné kiyai modin

tanpa bedhug iku déning sipta

kang tanpa agama lire

kapendhem ngilmunipun

tan ana kabuka sademi

dadi jenengé ingwang

tan Kalèk tan makluk

patunggalaning tan tunggal
amibuhi sajagat ora na maning

kang liyan saking Alla

Die Bedeutung des Muezzins

ohne Moschee-Trommel ist eine Darstellung

der Irreligiosität:
in seiner Wissenschaft begraben

ohne die geringste Öffnung.

Mein Name ist also:

weder Schöpfer noch Geschöpf,

Einheit ohne eins zu sein,

wenn die Welt vergrößert würde, würde

nicht mehr

da sein, außer Allah

(13) Dhaun ijo ingkang tanpa warsi

sasmitané iku ing agesang

uripé aurip dhèwèk

sima uriping ulun

wus jumeneng uriping Gusti

uripé ing kawula

kang tété ing tudu

sanyata urip-uripan
karana uripé lan uriping Gusti

urip tan lawan nyawa

Ein grünes Blatt ohne Regen

symbolisiert das Leben:

Leben, das auf sich selbst gestellt ist.

Mein Leben verschwindet,

das Leben des Herrn bleibt existent

und ist das Leben des Dieners.

Der Hinweis ist deutlich,

eigentlich hat ein Diener kein Leben,

weil sein Leben und Gottes Leben gleich

sind,

ein lebloses Leben.

(14) Dupi sentrèg pisan anigasi

punika sabda kun ing Hyang Sukma

ngandika sapisan déné

kanggé sandeng tumuwu

sinabdanan sabda sawiji
dadya gumlar sajagat

aselur lumintu

pon Gusti ana ing tuwan

pedhek pisan kadospundi dèn-ulati

tingaling maksi samar

Beim ersten Anschlag der Lade am

Handwebstuhl schon fertig sein

ist das Wort 'Sei!' ('Kun!') von Gott:

Er sprach nur einmal

zwecks der Schöpfung aller Geschöpfe.

Er sprach ein einziges Wort

und die ganze Welt wurde ins Leben

gerufen,

in langen Reihen ohne Unterbrechung.

Der Herr ist in Euch,

ganz nahe; wie könnt Ihr Ihn suchen,

wenn Ihr nicht deutlich seht?



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 973

(15) Tanggal pisan kapurnaman sidik

kalud déning grahanané pisan

puniku reké siptané

nenggè ingkang puniku
kanané mangké puniki

sampun kadi duk kuna

ing gaibul-guyub

sadèrèngé wonten tuwan

Ur bagena puniku dipun kalingling
orane iku ana

Vollmond wenn es wirklich Neumond ist

der zugleich verschwindet wegen der

Verdunkelung,

ist ein Bild,
das bedeutet, daß

das SEIN

gleich wie früher ist,

in aller Heimlichkeit,
bevor Ihr existiert habt.

Gleich wenn man lange etwas anstarrt:

was da ist, ist nicht da.

(16) Wondéné sästra ingkang rumihin

puniku alip tansur1 kang nyala
dumadi lawan dhèwèké

alip tansur puniku

dènnya njeneng asuku alip

araga Rasululla

ya rasa ya Rasul

iya Rasul ya Mukamad

sajatiné iya iku insan kamil

manusa kang sampurna

Was den ersten Buchstaben anbetrifft

es ist tatsächlich der Langvokal a,

er ist auf sich selbst gestellt,

der Langvokal a

steht am Fuß des Alifi,
sein Körper ist der Prophet Gottes,

er ist Rasa, er ist der Prophet,

er ist der Prophet, er ist Muhammad,

in Wirklichkeit ist er al-insân al-kâmil,

der Vollkommene Mensch.

(17) Tanpa wilangan sastraning dalli

purwaning Kuran anur Mukamad

bapa-babuning rok kabè

dupi wekasanipun

iya Mukamad kang alinggi
ing Meka kang siniptan
Mukamad puniku
wiwitan dadi wekasan

Die Buchstaben der Wörter aus dem Koran

sind unzählbar,

Der Ursprung des Korans ist Nur

Muhammad,

Vater und Mutter aller Geister,

Das Ende des Korans

ist Muhammad, der seinen Sitz hat

im geistigen Mekka.

Dieser Muhammad

ist Beginn und Ende.

Gericke und Roorda (1901, Band 1:695) erklärt dieses Wort als "de alif, waar zij
als de lange a voorkomt." Die Übersetzung ist hier unsicher.



974 EDWIN WIERINGA

Lamra ing jagat ana jalu lan istri

anging badani buwat

In der Welt gibt es überall Männer und

Frauen,

aber sie sind nur körperliche Erzeugnisse.

(18) Tuwan ngadeg pangulu puniki
dédé tuwan angadeg priyangga
dédé ratu sajatiné

Allah jatining ratu

kang andadèkaken ing kali
lan tuwan yèn sembahyang

tinutan ing kaum

dédé tuwan kang sembahyang

yèn angaken mangkana tuwan

[pinasthi
batal ing salai tuwan

Herr, Ihr seid Imam,

aber Ihr habt Euch nicht selber ernannt,

in Wirklichkeit gibt es keinen König,
Allah ist der wirkliche König,
der Euch zum Richter ernannt hat.

Wenn Ihr das rituelle Gebet sagt,

folgt die Gemeinde nach.

Aber nicht Ihr sagt das rituelle Gebet!

Wenn Ihr das behauptet, dann ist Euer Gebet

sicherlich vergeblich, Herr.

Der Äthiopier, ein perzonifiertes Paradox

Es ist bekannt, daß Suluk nicht einfach zu interpretieren sind und ich muß

leider mit Zoetmulder (1935:328) sagen, daß "unsere Übersetzung hier und
da sehr unsicher war."8 Die Hauptfigur im Gedicht wird "(ki) Besi"
genannt, ein Wort, das man nicht in den Wörterbüchern finden kann. Wie in
der Einführung erwähnt wird, stammt es vom arabischen habasi, Abes-

sinier, Äthiopier. In der javanischen Literatur ist manchmal von dem Reich

Ngabesi oder Ngabesah (< ar. al-Habasa, Abessinien, Äthiopien) die
Rede (Ricklefs 1974:388).

Laut einem Hadith soll der Prophet einmal über den Äthiopier gesagt
haben: "Wenn er hungrig ist, stiehlt er; wenn er satt ist, treibt er
Unzucht." (Lewis 1971:19). Natürlich gilt diese Tradition als unmaßgeblich,
aber sie zeigt, welch schlechten Ruf die Äthiopier schon in der
Frühgeschichte des Islam hatten. Wegen der dunklen Hautfarbe und des

Kraushaares vergleicht der Imam im Gedicht den Äthiopier mit einem

Vgl. Drewes 1968:211: "My translation can only be a tentative one, as will be

easily understood by all who are not new to the subject of Javanese religious and

ethical literature."



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 975

Papua, was sicherlich nicht als Kompliment zu verstehen ist. In den Augen
der Javanen waren Papuas abschreckende Ungeheuer, die Affen
gleichstanden (Wieringa 1994:59). In einer Kultur, in der eine helle Hautfarbe
das Ideal darstellt, wurde Negriden der unterste Rang zugewiesen (Derveld
1982:114-115). In einer anderen Handschrift des Suluk Besi (Universitätsbibliothek

Leiden Cod.Or. 7461) lesen wir im ersten Vers, daß der Imam
sich von dem Äthiopier abwandte und spuckte, während er sagte:

eh Besi lungaa saking ingriki Hé Äthiopier, geh weg von hier!

eh Besi sira ala Hé Äthiopier, Du bist häßlich!

Das javanische Wort 'häßlich' (ala) ist gleichbedeutend mit 'schlecht,
übel'. Der Augenschein trügt in diesem Fall: Der Äthiopier ist zwar äußerlich

häßlich, aber er besitzt die mystische Weisheit. Lewis (1971:20) hat

das rhetorische Mittel, das hier benutzt wird, als trajectio ad absurdum
bezeichnet: "A principle is asserted and an extreme, even an absurd example
of it is given - but the purpose is to show that the principle still applies in
this extreme and absurd formulation." In vielen arabischen Geschichten

spielt der Schwarze die Rolle des simplen Gläubigen. Lewis' Kommentar
dazu gilt m.E. auch für den Suluk Besi: "There are many anecdotes of a

well-know religious type in which the black appears as the simple pious
man contrasted with the clever but wicked. And here again one cannot help

feeling that this is an example of the trajectio ad absurdum. The point that

the narrator seeks to make is the superiority of simple piety over clever

wickedness, and the black is chosen as the ultimate example of simplicity."
(Lewis 1971:99).

Javaner würden vielleicht pinter aling-aling bodoh sagen, d.h. er (der
Äthiopier) verbirgt seine Klugheit hinter Dummheit (vgl. Rinkes 1912:

149). Am Anfang hat er den Imam gebeten, ihn zu unterweisen. Der Imam
hat kein Interesse, sich mit ihm einzulassen. Er war früher, wie es in
anderen Versionen heißt, Lehrer der Weisheit, der edle Personen unterrichtete

(Universitätsbibliothek Leiden Cod.Or. 1795 (15), Vers 3; Cod.Or.
6587, S. 54). Als der Äthiopier seine Fragen stellt, zeigt sich, daß der

Imam nur Bücherweisheit besitzt. Der Imam muß den Äthiopier demütig
um Verzeihung bitten und wird zu seinem Schüler.



976 EDWIN WIERINGA

Die paradoxale Metaphorik

Das Gedicht vom Äthiopier ist voller Paradoxe. Der Äthiopier ist nicht nur
selber ein perzonifiziertes Paradox, er drückt sich auch in Paradoxen aus.
Es ist paradoxal, daß wo es sich um das völlig Bild- und Gestaltlose handelt,

eine Fülle der Bilder benutzt wird: "Hinter der schillernden Pracht
der Bilder steht die majestätische Bloßheit des Bildlosen" (Van der Leeuw
1977:570).

Der Grundgedanke des Suluk Besi ist die Lehre von der Einheit des

Seins. Ihren Namen Wujûdîya verdankt sie dieser Betrachtungsweise, denn

es gibt nur ein Wujüd ('Sein, Existenz'), dessen Entfaltung die sieben Grade

darstellen (Zoetmulder 1965:297). Diese Lehre geht auf Ibn al-'Arabi
und seine Schule zurück, in der vor allem al-Jîlî mit seinem Werk al-Insân
al-kâmil ('Der vollkommene Mensch') großes Ansehen in Indonesien

genoß.
Die paradoxale Metaphorik im Suluk Besi verwendet verschiedene

Varianten eines Themas, namentlich, daß es kein Sein gibt außer Allahs
Sein und daß das Sein der Welt das Sein Allahs bildet. Das Bild der großen
See, das Vielheit und zugleich Einheit ausdrückt, ist uns auch aus anderen
Werken bekannt (Van Nieuwenhuijze 1945:196; Zoetmulder 1965:298).
Die Lotosblume, die ohne Wasser wächst; die Lampe, die ohne Docht
brennt und das grüne Blatt, das keinen Regen braucht, versinnbildlichen
alle das Sein Gottes, das absolut und unabhängig existiert.

Das Bild des Muezzins ohne Moschee-Trommel kann vielleicht als

eine figürliche Ohrfeige für den Imam aufgefaßt werden. Die orthodoxen
Besserwisser besitzen nur Bücherweisheit, sie sind "in der Wissenschaft

begraben", haben aber keine Ahnung von der mystischen Wirklichkeit und
sind deswegen "ohne Religion".

Gott hat die Welt durch Sein göttliche Schöpfungswort kun ('sei!') in
einem Augenblick geschaffen. Wie es im Koran (Sure 2, 117) ausgedrückt
wird: "Er ist der Schöpfer von Himmel und Erde. Wenn Er eine Sache

beschlossen hat, sagt er zu ihr nur: sei!, dann ist sie" (kun fa-yakûnu;
mehrmals im Koran zu finden). Der Gegensatz ewig-zeitlich wird als

"lästiger Ballast" (Zoetmulder 1965:299) empfunden: Das Rätsel vom
Vollmond beim Neumond, der zugleich verschwindet wegen der
Verdunkelung, weist darauf hin, daß Gottes Sein ewig und unveränderlich ist.



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 977

Alif ist die erste Buchstabe des Alphabets. Alif weist mit seinem Zahlwert

1 auf den Einen und Einzigen Gott hin. Alif tansur wird hier
gleichgesetzt mit dem Propheten Gottes. Dann wird gesagt:

ya rasa ya Rasul er ist Rasa, er ist der Prophet,

iya Rasul ya Mukamad er ist der Prophet, er ist Muhammad.

Das Wort rasa hat mehrere Bedeutungen: "Es bedeutet Geschmack und
Gefühl und kann daher für das Schmecken und Fühlen der höchsten
Wirklichkeit verwendet werden; es bedeutet aber auch Körpersaft und Essenz

oder das Wesentliche in allem sowie Samen und damit Lebensträger.
Daneben wird es noch mit dem Wort rahsa (Skr.: rahasya) verwechselt, das

"geheim" bedeutet, und kann so zur Wiedergabe des arabischen sirr
dienen. Dieses Wort ist in der islamischen Mystik sehr bekannt, vor allem aus

dem überlieferten und Allah selbst zugeschriebenen Adagium: "Der
Mensch ist Mein Geheimnis (sirr) und Ich bin sein Geheimnis" (Zoetmulder

1965:305).
Das Licht Muhammads (nur Muhammad) ist die ewige Seinsform und

der Prototyp des später als Vollkommener Mensch erscheinenden
Propheten.9 Bei der Entfaltung zum differenzierten Sein kommt ihm die Rolle
des Demiurgen zu: Es ist "Vater und Mutter aller Geister". Die Grad-Einteilung

der Seinsauffassung endet mit dem Grad des Vollkommenen
Menschen (al-insân al-kämil). Dieser Mensch ist Muhammad, der nicht nur das

Siegel, sondern auch die Zusammenfassung des Ganzen ist: "Er trägt als

Mikrokosmos auch den Makrokosmos in sich und bildet deswegen nicht

nur das Ende der Seinsenfaltung, sondern auch ihren Kulminationspunkt."
(Zoetmulder 1965:296-297).

Die unzählbaren Buchstaben im Koran sowie die vielen Männer und

Frauen sind wiederum ein Beispiel für die Differenzierungen, in die Gottes

Sein sich nur scheinbar aufspaltet. Das Sein der Erscheinungswelt ist nur
illusorisch: der König und auch der Imam selbst sind Spiegelbilder Gottes.

Hier vernehmen wir wieder ein Echo der Lehre Ibn al-'Arabîs, der die

sichtbare Welt das Erscheinende (oder das Äußere, Sichtbare) und die
unsichtbare Welt das Verborgene (oder das Innere, Unsichtbare) nannte. Ibn

9 Die Erzählung über das Licht Muhammads gehört zu den frühesten islamischen

Geschichten in Indonesien, s. Wieringa 1996:99-100.



978 EDWIN WIERINGA

al-'Arabi ging soweit zu sagen, daß die Welt der sichtbare Aspekt Gottes

und Gott der unsichtbare Aspekt der Welt sei. Die sichtbare und unsichtbare

Welt verhalten sich ähnlich zueinander wie Spiegel und gespiegelter
Gegenstand: "Die sichtbare Welt spiegelt das Unsichtbare, insofern Gott in
der Schöpfung erscheint, die daher voller Erscheinungsorte ist." (Bürgel

1991:323).

Schluß

Die vorherrschende Auffassung über die 'javanische Religion' ist, daß sie

aus einer Mischung von alt-autochtonen, hindu-buddhistischen und islamischen

Elementen zusammengesetzt sei. Der javanische Islam gilt im
allgemeinen als synkretistisch und der Mystik zugeneigt, so daß er als nicht
'orthodox' oder nicht 'echt islamisch' bezeichnet wird. Was ist aber mit
der 'javanischen Religion' gemeint? Der Suluk Besi weist Gedankengut
auf, das aus vielen Teilen der islamischen Welt bekannt und bestimmt nicht
nur typisch javanisch ist. Die Vorstellung von Muhammad als Vollkommener

Mensch, ja sogar als Licht, aus dem alles erschienen ist, zeugt von
einer großen islamischen Frömmigkeit. Man könnte mit Ali S. Asani

(1995:23-24) sagen, daß je weiter das Land des Dichters von Arabien
entfernt ist, desto romantischer und exotischer die Bilder von Muhammad
werden.10

LITERATURVERZEICHNIS

ASANI 1995: Ali S. Asani, "The Prophet Muhammad in Indo-Muslim poetry," in: Ali
S. Asani & Kamal Abdel Malek in collaboration with Annemarie Schimmel, Images

of the Prophet in popular Muslim poetry; Columbia, 1995, S. 19-45.

Behrend 1990: T.E. Behrend (Hrsg.), Katalog induk naskah-naskah Nusantara. Jilid
1: Museum Sonobudoyo Yogyakarta, Jakarta, 1990.

10 Asani 1995:23-24. Asani knüpfte an eine Bemerkung von Schimmel 1981:168 an.



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 979

Bürgel 1991: Johann Christoph Bürgel, Allmacht und Mächtigkeit. Religion und Welt

im Islam, München, 1991.

Derveld 1982: F.E.R. Derveld, Politieke mobilisatie en integrane van de Javanen in

Suriname, Groningen, 1982.

Drewes 1948: G.W.J. Drewes, "Een handschrift met Soeloeks uit Tjerbon," Orientalia

Neerlandica; A volume of Oriental Studies; Leiden, 1948, S.431-441.

Drewes 1968: —, "Javanese poems dealing with or attributed to the saint of Bonang,"

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 124 (1968), S. 209-240.

Florida 1993: Nancy K. Florida, Javanese Literature in Surakarta Manuscripts.
Volume 1: Introduction and Manuscripts ofthe Karaton Surakarta, Ithaca, New York,
1993.

Galba 1992-1993:, Sindu Galba et al. (Hrsg.), Suluk Sujinah, Jakarta, 1992-1993.

Geertz 1988: Clifford Geertz, Religiöse Entwicklungen im Islam: Beobachtet in

Marokko und Indonesien, Frankfurt am Main, 1988 [Originalausgabe: Islam Observed.

Religious development in Morocco and Indonesia, Chicago, 1968]

Gericke & ROORDA 1901: J.F.C. Gericke & T. Roorda, Javaansch-Nederlandsch

handwoordenboek, Amsterdam/Leiden: 1901 [2 Bände]

Leeuw 1977: G. van der Leeuw, Phänomenologie der Religion, Tübingen, 1977 [4.

Auflage]

Lewis 1971: Bernard Lewis, Race and Colour in Islam, New York, 1971.

Najib 1989: Emha Ainun Najib, Suluk Pesisiran: 10 Suluk dari Lor 7375 dipuitisa-

sikan, Bandung, 1989.

Nieuwenhuijze 1945: C.A.O. van Nieuwenhuijze, Samsu'1-Dïn van Pasai, Leiden,

1945.



980 EDWIN WIERINGA

Pasch 1991: J.P.M. van de Pasch, "De criticus wikt, Clifford Geertz beschikt. Recen-

sies over 'The religion of Java': een kritische beschouwing," Jambatan 9 (1991), S. 3-

30.

Pigeaud 1968: Theodore G. Th. Pigeaud, Literature of Java. Volume II: Descriptive
Lists ofJavanese Manuscripts, The Hague, 1968.

Pigeaud 1970: —, Literature of Java. Volume III: Illustrations and Facsimiles of
Manuscripts, Maps, Addenda and a General Index of Names and Subjects, The Hague:

1970.

Ricklefs 1974: M.C. Ricklefs, Jogjakarta under Sultan Mangkubumi 1749-1792. A

history ofthe division ofJava; London, 1974.

Rinkes 1912: D.A. Rinkes, "Pangéran Panggoeng, zijne honden en het wajangspel,"

Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde 54 (1912), S. 135-207.

Schimmel 1981: Annemarie Schimmel, Und Muhammad ist sein Prophet: Die

Verehrung des Propheten in der islamischen Frömmigkeit, München, 1981.

Schuurman 1933: Barend Martinus Schuurman, Mystik und Glaube im Zusammenhang

mit der Mission aufJava, Den Haag, 1933.

Simuh 1989: Simuh et al. (Hrsg.), Suluk, the mystical poetry of Javanese Muslims (41

Suluks/LOr 7375), Yogyakarta, 1989.

Steenbrink 1994: Karel Steenbrink, Islamitische mystiek uit Indonesie, 's-Hertogen-

bosch, 1994.

Wieringa 1994: Edwin Wieringa, Babad Bangun Tapa. De ballingschap van Pakubu-

wana VI op Ambon 1830-1849, Leiden, 1994.

Wieringa 1996: —, "Does traditional Islamic Malay literature contain shi'itic
elements? 'Ali and Fâtimah in Malay hikayat literature," Studia Islamika 3 (1996), S. 93-

111.



DIE WELT ALS SPIEGELBILD GOTTES 981

Zoetmulder 1935: P.J. Zoetmulder, Panthéisme en monisme in de Javaansche

Soeloek-litteratuur, Nijmegen, 1935.

Zoetmulder 1965: —, "Der Islam," in W. Stöhr & P. Zoetmulder (Hrsg.), Die

Religionen Indonesiens, Stuttgart, 1965, S. 280-309.

Zoetmulder 1995: —, Pantheism and Monism in Javanese Suluk Literature. Islamic

and Indian Mysticism in an Indonesian Setting. Edited and translated by M.C. Ricklefs,

Leiden, 1995.




	Die Welt als Spiegelbild Gottes : paradoxale Metaphorik im mystischen javanischen Gedicht vom weisen Äthiopier und überheblichen Imam

