**Zeitschrift:** Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

**Herausgeber:** Schweizerische Asiengesellschaft

**Band:** 53 (1999)

Heft: 4

Artikel: Die Herkunft des Rub-Autor: Seidensticker, Tilman

**DOI:** https://doi.org/10.5169/seals-147486

#### Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

#### **Conditions d'utilisation**

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

#### Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

**Download PDF: 23.11.2025** 

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

# DIE HERKUNFT DES RUB°Ī

# Tilman Seidensticker, Universität Jena

I

Das neupersische Rubā<sup>°</sup>ī ist eine Gedichtgattung, die sich durch Vierzeiligkeit und ein eigenes Metrum auszeichnet, das für andere poetische Formen praktisch nicht benutzt wird. Das Metrum zeichnet sich außerdem gegenüber allen anderen neupersischen Metren dadurch aus, daß es innerhalb eines Gedichtes an mittlerer Stelle variiert werden kann:

\_\_\_\_

Die beiden Reimschemata lauten a a a – also Monoreim – und a a b a. Inhaltlich gibt es keine besonderen Einschränkungen, obwohl natürlich die Kürze gewisse Vorgaben macht. Das Rubā<sup>c</sup>ī hat sich nicht nur in Persien außerordentlicher Beliebtheit erfreut und tut dies noch heute, sondern ist unter dem Namen  $d\bar{u}bayt(\bar{\imath})$  in der 1. Hälfte des 5./11. Jahrhunderts ins Arabische und in der 2. Hälfte des 6./12. Jahrhunderts ins Türkische übertragen worden. Auch in Europa hat die Gattung Spuren hinterlassen. Übersetzungen haben von Hammer-Purgstall und Rückert geliefert, und August von Platen, gut mit Rückert bekannt und des Persischen mächtig, hat uns in seinem *Spiegel des Hafis* (1821) 16 eigene "Rubajat" hinterlassen. Ein regelrechter Kult hat sich dann um die Jahrhundertwende in Europa und den Vereinigten Staaten um Edward FitzGeralds (1809-1883) Nachdichtung von <sup>c</sup>Umar Ḥayyāms Rubā<sup>c</sup>īs entwickelt. Heute gibt es

Ob überhaupt Rubācīs von cUmar Ḥayyām stammen und wenn ja, welche, ist kaum zu entscheiden; s. dazu de Blois 1992-94, S. 362-365. Zur Rezeption von FitzGeralds *Poem* s. John D. Yohannan: "The fin de siècle cult of FitzGerald's 'Rubaiyat' of Omar Khayyam." In: *Review of national literatures* 2 (1971), S. 74-91; zu den Quellen, die neben "Ḥayyāms" Rubācīs in FitzGeralds Werk eingeflossen sind, s. Parichehr Kasra: "FitzGerald's recasting of the *Rubáiyát*."

Übertragungen der 'Umar Ḥayyām zugeschriebenen Rubā'īs in zahllose Sprachen.

Die Herkunft dieser Gattung ist dunkel. Die einzelnen konstituierenden Merkmale - Vierzahl der Verse, Metrum, die beiden Reimschemata sind nicht oder nicht ohne weiteres aus der persischen Tradition ableitbar. Ebensowenig scheint es aber in den in Frage kommenden Nachbarliteraturen, der arabischen und der türkischen, Vorbilder zu geben. Das Rubā<sup>c</sup>ī ist also offenbar in der ersten Hälfte des 4./10. Jahrhunderts einfach vom Himmel gefallen, oder, um es aus der Sicht der einheimischen Literarhistorie auszudrücken, in einem Geniestreich "erfunden" worden. Šams-i Qays (um 630/1232-3) lokalisiert die Erfindung des Rubā<sup>c</sup>ī in Ġaznī und schreibt sie Rūdakī (gest. 329/940-1 oder 339/950-1) zu. Dawlatšāh (schrieb 892/1487) verortet sie am Hof des Gründers der Şaffāridendynastie, Ya<sup>e</sup>qūb b. Layt (reg. 253/867-265/879). Fritz Meier hat auf ähnliche Ursprungslegenden, auch in anderen Literaturen, sowie auf einige Unstimmigkeiten in diesen beiden Berichten hingewiesen, die sich ja auch gegenseitig entwerten (Meier 1963, S. 2-4). Etwas Richtiges sehen aber beide insofern, als das Rubā<sup>°</sup>ī-Metrum zweifellos im islamischen Iran entstanden ist.

Was die beiden Ursprungslegenden nicht erklären, ist das Merkmal der Vierzeiligkeit. Der von Šams-i Qays gemachte Zusatz, Rūdakī habe wegen der Kostbarkeit des neuen Metrums nur Vierzeiler darin gedichtet, klingt nicht sehr überzeugend. Von orientalistischer Seite hat man Indizien vorgebracht, die entweder für iranischen oder türkischen Ursprung der Vierzeiligkeit sprechen. Um mehr als Indizien handelt es sich aber jeweils nicht, weil für die iranische Hypothese die Zahl der "Vierzeiler" aus mittelpersischer, frühneupersischer und neupersischer Zeit einfach sehr gering ist und für die türkische Hypothese von den frühesten Belegen um wenigstens eineinhalb Jahrhunderte zurückextrapoliert werden muß. In diesem Beitrag soll statt dessen eine dritte Hypothese zur Diskussion gestellt werden, die arabische. Gegenüber den anderen hat sie den Vorzug einer zahlenmäßig wesentlich günstigeren Belegsituation; ganz ohne Hilfsannahmen kommt sie aber auch nicht aus. Nicht zuletzt deshalb sollen in den

In: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 130 (1980), S. 458-489.

beiden folgenden Abschnitten zunächst noch die türkische und die iranische Hypothese vorgestellt werden; nur so ist der Leser in der Lage, sich selbst ein Urteil zu bilden.

II

Als Exponent der türkischen Hypothese kann Gerhard Doerfer genannt werden, der diese als letzter verteidigt hat (Doerfer 1994); die Positionen der früheren Vertreter, Kowalski und Bausani, sind dort resümiert. Seine Zusammenfassung ist relativ vorsichtig formuliert: "Ich halte die These, daß das Rubā<sup>c</sup>ī in einem türkisch-persischen Kontaktgebiet, gefördert wohl auch durch arabischen Einfluß, entstanden ist, für haltbar." (Doerfer 1994, S. 54) Sehr nützlich ist seine Anlage 3 "Ältere neupersische Lyrik, vornehmlich *rubā<sup>c</sup>ī*", in der das einschlägige neupersische Material zusammengestellt ist; weggelassen ist nur (ohne weitere Begründung) das Rubā<sup>c</sup>ī-Korpus von Rūdakī, was aber an dessen umstrittener Echtheit liegen mag (s. dazu auch unten). Im einzelnen stehen aber der türkischen Hypothese im allgemeinen und auch vielen von Doerfers Argumenten einige erhebliche Bedenken entgegen.

Die Beleglage ist der türkischen Hypothese, wie gesagt, nicht besonders günstig. Die frühesten Werke, in denen Vierzeiler in verschiedenen Reimschemata (auch anderen als denen des Rubācī) und mit eigenem Metrum (ein siebensilbiges, zwei mit zehn Silben) auftauchen, sind das bekannte Lexikon Dīwān luġāt at-Turk von Maḥmūd al-Kāšgarī (abgeschlossen 469/1077), der Fürstenspiegel Qutadgu Bilig von Yūsuf Hāṣṣ Hāğib (abgeschlossen 462/1069-70) und das ethische Werk 'Atabat alhaqā iq von Ahmad Yüknekī (12. Jahrhundert?). Um die These der Priorität türkischer Vierzeiler vertreten zu können, muß also angenommen werden, daß derlei Vierzeiler schon fast zwei Jahrhunderte vor diesen ersten literarisch bezeugten existiert haben. Natürlich ist dies möglich, aber die alttürkischen Inschriften des 8. Jahrhunderts und der uighurischbuddhistischen und manichäischen Texte des 7. bis 9. Jahrhunderts n. Chr. kennen keine Vierzeiler, und wenn dort etwas Reimähnliches auftaucht, scheint dies erst sekundär aus der Neigung aus syntaktischen Parallelismen im Zusammenspiel mit dem agglutinierenden Charakter des Türkischen entstanden zu sein.<sup>2</sup> Ist in den Reimen der türkischen Vierzeiler nicht vielleicht umgekehrt arabisch-persischer Einfluß zu sehen?

Daß der persische Dichter Manūčihrī (gest. um 432/1041) empfiehlt, sich an türkischen oder oghusischen Gedichten (šicr-i turkī, šicr-i ģuzzī) zu orientieren, bringt uns nur hundert Jahre zurück, und daß er dabei Vierzeiler im Auge hat, ist ganz hypothetisch. Die Existenz von frühen chinesischen Vierzeilern ist von Bausani als indirekter Hinweis auf Weitergabe nicht nur nach Westen, sondern auch nach Osten gewertet worden. Doerfer verweist auf chinesische Kontaktaufnahme mit den Alttürken des 6. bis 8. Jahrhunderts n. Chr. und führt auch einen a a b a reimenden fünfsilbigen Vierzeiler von Li Bo (gest. 762 n. Chr.) an. Es bleibt zu fragen, wieweit mit indirekten Hinweisen zurückgeschlossen werden kann – wir sind jetzt immerhin bei drei Jahrhunderten. Geklärt werden muß ferner, ob es nicht im Chinesischen schon vor den Kontakten mit den Türken Vierzeiler gegeben hat.

Die von Doerfer angeführten türkischen Lehnwörter im Neupersischen sind zum Teil erst nach den ersten neupersischen Rubā°īs belegt, und auch die früheren sind keine Stütze für die Annahme *literarischer* Einflüsse. Dichter, die des Türkischen *und* des Persischen mächtig waren, sind nicht bekannt, und ebensowenig eine kulturelle Hochschätzung der türkischen Kultur bei den frühen neupersischen Dichtern.

Zur Unvereinbarkeit von türkischer Silbenzählung und neupersischer Morenzählung bemerkt Doerfer, daß letztere in früher Zeit nicht unverbrüchlich gewesen ist. Mit diesem Hinweis ist in der Tat ein Hindernis gegen die türkische These aus dem Weg geräumt, aber die Argumentation impliziert unnötigerweise, daß die Vierzahl zusammen mit der Metrik übernommen wurde. Ein Punkt, der allenfalls dafür spricht, ist die Beobachtung Doerfers, daß in dem berühmten frühneupersischen Vierzeiler aus dem Jahr 726 n. Chr. az Huttalān ... (s. dazu auch unten) das Metrum – – – / – vorliegt, welches identisch mit dem des späteren türkischen Kurzvierzeilers ist. Statt aber die türkischen Belege um nunmehr 350 Jahre zurückzuextrapolieren, sei gefragt, ob hier nicht eher an Einfluß einer Realisationsmöglichkeit des arabischen Basīṭ gedacht werden kann; man müßte dann an einen halbierten Dimeter denken.

Da die Idee eines (im weiteren Sinne) metrischen Einflusses von der türkischen zur persischen Seite hin doch abwegig erscheint, seien die weiteren Argumente zu diesem Komplex nur in knapper Form referiert: Zur Unvereinbarkeit der Behandlung überlanger Silben als einfach lang im Türkischen mit der persischen Prosodie verweist Doerfer darauf, daß in früher Zeit auch im Neupersischen einfache oder gar doppelte Überlänge als einfach lang behandelt wird. Die Konklusion, daß mangels arabischen Vorbildes ein Einfluß der türkischen Prosodie vorliegen müsse, erscheint aber zu apodiktisch. Die "außerordentliche Ähnlichkeit" der beiden (späteren) türkischen Langvierzeiler-Metren mit dem persischen Rubā<sup>c</sup>ī-Metrum, die Doerfer konstatiert, besteht darin, daß im Türkischen an verschiedenen Positionen "nur" entweder zwei Kürzen fehlen und eine mehr steht oder umgekehrt. Es fragt sich, ob solche Differenzen an drei Positionen nicht umgekehrt ein beredtes Argument gegen genetische Verwandtschaft darstellen. Die verbindliche Zäsur im türkischen Vierzeiler vor dem zweiten und, wenn vorhanden, dritten Takt ist im Persischen nicht verbindlich. Doerfer möchte hier für das Persische relativieren, indem er in einigen Beispielen Zäsuren spürt oder fühlt (um seine Worte zu gebrauchen) und auf Lazards Beobachtungen zur Zäsur in Rūdakīs Rubācīs verweist. Er schließt aber vorsichtig nur: "Die Kluft zwischen persischer und türkischer Prosodie ist also nicht unüberbrückbar." Das im Persischen gängige Überbinden bei vokalischen Anlaut (aus man az wird so etwa manaz) ist im Türkischen an sich nicht üblich, aber Doerfer kann auf vier derartiger Fälle verweisen. Er erwähnt indessen nicht, daß die Auflösung des hamza schon in der älteren arabischen Dichtung nichts Ungewöhnliches ist.

Richtig ist der Hinweis, daß die Abwesenheit des Sinnschemas "x x y z" in der Dichtung bei Maḥmūd al-Kāšgarī nicht gegen die türkische These spricht, weil dieses Schema im neupersischen Rubā<sup>c</sup>ī auch erst spät ist. Damit ist aber nichts *für* die türkische These getan. Doerfers Ausführungen

Das Schema soll grob gesagt verdeutlichen, daß die beiden ersten Verse inhaltlich verwandt sind, der dritte ein neues Element enthält und der vierte Vers wiederum einen neuen Gedanken oder Aspekt beinhaltet (in dem dann aber oft ein Rückbezug auf die Thematik der beiden ersten Verse enthalten ist).

zum Reimschema im türkischen Vierzeiler<sup>4</sup> können die Tatsache nicht aus der Welt schaffen, daß zahlreiche der frühestbelegten Stücke, nämlich der aus Maḥmūds Werk, nicht als Vorbilder für die beiden Reimfolgen des neupersischen Rubā<sup>c</sup>ī in Frage kommen.

Die Hauptschwäche der türkischen These bleibt die Chronologie. Aber selbst wenn man einmal annimmt, daß es die jüngeren türkischen Vierzeiler auch schon vor den Rubā<sup>c</sup>īs gegeben hat, bleibt die Annahme von türkischer Vorbildwirkung gewagt. Doerfer hat in einzelnen Fällen Hindernisse gegen die türkische These aus dem Weg geräumt, doch von vereinzelten Lehnwörtern abgesehen keine Indizien *für* sie namhaft gemacht. Daß er sich überhaupt der großen Mühe unterzogen hat, sie noch einmal vorzuführen, ist vielleicht daraus zu erklären, daß die Vierzeiligkeit auch nicht überzeugend aus der persischen Literatur abgeleitet werden konnte.

### III

Doerfers Präsentation der türkischen Hypothese ist letztlich vorsichtig formuliert, säuberlich in Teilargumente zerlegt und sehr gut dokumentiert. Die iranische Hypothese dagegen wird im allgemeinen recht apodiktisch formuliert, obwohl die empirische Untermauerung kaum leichter ist als bei der türki-schen.<sup>5</sup> Die vergleichsweise ausführlichste Darstellung auf knapp

- Bei Maḥmūd al-Kāšgarī am häufigsten a a a b und a a a a, seltener x a x a, eventuell einmal a a b a; im *Qutadgu Bilig* 196 mal a a b a, 9 mal a a a a, in 'Atabat al-ḥaqā'iq nur a a b a (s. Doerfer 1994, S. 53).
- Vgl. z. B. C.-H. de Fouchecour in *The Encyclopaedia of Islam*, new ed., Bd. VIII, Leiden 1995 s.v. "RUBĀ<sup>c</sup>Ī": "Its [sc. the Rubā<sup>c</sup>ī's] emergence in literature can be pinpointed, but it is certainly of pre-Islamic origin" (S. 579a). Doerfer (1994, S. 46) nennt Salemann (Carl S. und Valentin Shukovski, *Persische Grammatik mit Literatur, Chrestomathie und Glossar*, 4. Aufl. Leipzig 1947, S. 101f.) und Gershevitch (*Handbuch der Orientalistik*, Abt. I, Bd. 4, Abschn. 2, Lfg. 1, S. 1-30: "*Old Iranian literature*") zu Unrecht als solche, die das Rubā<sup>c</sup>ī vom spenta-mainyu-Typ des Avesta ableiten. Der erstere verweist auf die (vermeintliche) Identität moderner iranischer *volkstümlicher* Vierzeiler mit dieser Form der altiranischen Literatur (und hat dabei nicht erkannt, daß keine

zwei Druckseiten stammt von Benedikt Reinert, der übrigens die Möglichkeit eines türkischen Ursprungs gar nicht erwähnt (Reinert 1990, S. 286f).<sup>6</sup>

Reinert bettet die Kunstform des persischen Rubā<sup>c</sup>ī in eine verbreitete und alte persische Vierzeilertradition ein; "die eigentliche Innovation des Rubā<sup>c</sup>ī bildet einzig das Versmaß." Daß das Rubā<sup>c</sup>ī-Metrum neupersischen Ursprungs ist, ist sicher; man kann sich hier ohne weiteres der von Reinert anderenorts gemachten Feststellung anschließen, daß es sich dabei um ein "mindestens partiell persisches Erzeugnis handelt, dessen Klassifizierung als arabische *hazağ*-Variante eine Erweiterung oder Umdeutung des Ḥalīl-schen Systems voraussetzte" (Reinert 1974, S. 222). Aber wie steht es mit der Vierzeiligkeit?

Über die mittelpersischen Langvierzeiler mit 10–14 Silben sagt Reinert, daß sie anscheinend "vornehmlich strophisch" verwendet wurden. Zwischen vierzeiligen Strophen und selbständigen Vierzeilern können aber Welten liegen. Davon abgesehen ist die Existenz dieser Gebilde gar nicht erwiesen. Damit fällt auch Reinerts Satz, daß diese als "akzentuierende Abwandlungen der altiranischen Spentamainyu-Strophe" angesehen werden können. (Diese vierzeiligen Strophen mit ihren 4 + 7 Silben stehen innerhalb der Gathas neben vier weiteren Typen von Strophen, von denen drei andere Zeilenzahlen haben. Insgesamt gibt es 41 Strophen dieses Typs.)8

Silbenzählung vorliegt, sondern Hazağ, vgl. Eilers 1969, S. 234-6 und lange vor ihm bereits Arthur Christensen: *Recherches sur les Rubā* īyāt de 'Omar Ḥayyām. Heidelberg 1905, S. 93); der letztere erwähnt das Rubā i überhaupt nicht.

<sup>6</sup> Ohne längere Begründung bekennen sich z. B. Rypka, Braginskij, Bertel's und Kozmojan zur iranischen Hypothese.

Shaul Shaked/Jerusalem, dem ich für seine Auskunft herzlich danke, teilt mir hierzu am 3. Mai 1999 mit: "There is nothing in all these [sc. Middle Persian] poetic compositions to suggest a ruba'i form. The occasional four-liners that you come across are purely accidental."

<sup>8</sup> Vgl. *Grundriβ der iranischen Philologie*, ed. Wilhelm Geiger und Ernst Kuhn, Straßburg 1896-1904, Bd. II, S. 26f.

Die kurzzeiligen Vierzeiler mit fünf bis acht Silben, die "in frühneupersischen populären Zeugnissen belegt und zum Teil als selbständige Kleinformen konzipiert" sind (Reinert), sollen kurz vorgestellt werden.

Das erste Stück ist in der annalistischen arabischen Chronik des Ṭabarī (gest. 314/923) überliefert; die Straßenjungen aus Balh bzw. die Leute Ḥurāsāns sollen den im Jahr 108/726 geschlagenen Gouverneur Asad b. Abdallāh al-Qasrī folgendermaßen verspottet haben:

| 1 | az <u>H</u> uttalān āma <u>d</u> īh | "He's come back from Xotlan;   |
|---|-------------------------------------|--------------------------------|
| 2 | bā rū tabāh āmadīh                  | he's come with a sour face;    |
| 3 | āwār bāz āmadīh                     | he's come back on the run;     |
| 4 | bī-dil farāz āmadīh                 | he's come down sick at heart!" |

(Ṭabarī Tārīh II 3, 1492, 13; 1494, 8; 1602, 14 – 1603, 1; Übersetzung wie bei Elwell-Sutton 1976, S. 176. Weitere Literatur bei Doerfer 1994, S. 57 Nr. 7; ferner Ṣafā 1988, S. 149.)

Die oben gegebene Transkription ist stark an die bei Elwell-Sutton angelehnt. In der dritten Zeile läßt sich die überlange Silbe /wār/ so gewichten, wie es in der späteren neupersischen Prosodie üblich war, nämlich als Länge plus Kürze. Wenn man so lesen möchte, kommt das Metrum – – – / – – heraus, das auch das Metrum des späteren türkischen Kurzvierzeilers ist. Die Lesung ist aber alles andere als sicher, sie weicht von der in der Ṭabarī-Edition gegebenen ab, und ausweislich des Apparates dort mußten beträchtliche Mühen aufgewendet worden, um dem in den Handschriften Gebotenen etwas Verständliches abzuringen. Wirklich sicher ist nur die Vierzahl, aber sie auch nur an der letzten Stelle bei Ṭabarī; an den beiden ersten sind nur zwei bzw. drei Verse mitgeteilt. Sicher ist wohl auch der Reim, der in der persischen Dichtung in vorislamischer Zeit unüblich war.9

Das andere Stück stammt von Abū l-Yanbaġī <sup>°</sup>Abbās Ibn Ṭarḥān, der in der 1. Hälfte des 3./9. Jahrhunderts lebte:

Zur Frage des Reimes in der mittelpersischen Dichtung s. de Blois 1992-94, S. 45: "It is thus in principle altogether possible that these few samples of rhymed [sc. Middle-Persian] poetry were all written in conscious imitation of Arabic poetry."

| 1 | Samarqand kand-mand | "Samarqand, du Ruine,                    |
|---|---------------------|------------------------------------------|
| 2 | ba-dīnat kē afkand  | wer hat dich in diesen Zustand geworfen? |
| 3 | az Šāš tu bih-ī     | Doch du bist schöner als Čāč,            |
| 4 | hamīša tu hu-ī      | immer noch bist du schön."               |

(b. Hurrad. Masālik 26, 8-9; Transkription und Übersetzung nach Meier 1963, S. 12 Fußnote 1)

Auffällig auch hier wieder der Reim, allerdings – wenn denn der Text so in Ordnung ist – mit a a b b in einem Schema, das das Rubā<sup>c</sup>ī nicht kennt. Der Verfasser mit der merkwürdigen Kunya ist ein arabischer Dichter, der einen kleinen Diwan von 10 Blatt hinterlassen haben soll (*GAS II*, S. 602).

Ein drittes Stück, verfaßt vom arabischen Dichter Yazīd Ibn al-Mufarriġ (gest. 69/688, *GAS II*, S. 324-6), das gelegentlich noch in der Literatur als Proto-Vierzeiler auftaucht, ist Fritz Meier zufolge aus der Diskussion auszuschließen, weil der vierte Vers ursprünglich nicht dazugehört (Meier 1963, S. 9 Fußnote 2; weitere Literatur s. Doerfer 1994, S. 57 Nr. 4; Ṣafā 1988, S. 148).

Die beiden Stückchen können allein nicht ausreichen, um eine Kleinform des populären frühneupersischen Vierzeilers zu etablieren; die Wahrscheinlichkeit, daß wir es mit Fragmenten oder eben auch nur zufällig vier Zeilen langen Stücken zu tun haben, ist bei dieser geringen Zahl sehr hoch.

Unter den erhaltenen neupersischen Gedichten, die noch vor dem Auftauchen der ersten Rubā°īs verfaßt wurden, sind auch einige vierzeilige. Reinert erwähnt sie nicht; 10 nichtsdestoweniger sollen sie kurz vorgestellt werden, weil sie theoretisch für die iranische Hypothese in Anspruch genommen werden können. Elwell-Sutton behandelt auch einige davon in seinem Beitrag "The 'Rubā°ī' in early Persian literature" (Elwell-Sutton 1975, S. 634f.), sagt aber richtig: "It must be emphasized at this point that our treasury of early Persian poetry is so scanty that we have to be cautious about basing conclusions on it." Dies bezieht sich auf den

Reinert 1990, S. 286f. heißt es: "Selbständige Vierzeiler nach dem ursprünglichen Reimschema des Rubā°ī (a a a a) oder dem früh obsolet gewordenen a a b b waren [sc. schon vor Rūdakī] seit längerem im Iran bekannt." Dies scheint sich auf die beiden soeben vorgestellten Gedichte zu beziehen.

Umstand, daß es sich jeweils um Bruchstücke aus ursprünglich längeren Gedichten handeln kann. In besonderem Maße gilt das, wie auch Elwell-Sutton sagt, für diejenigen, die x a x a reimen, weil dies das typische Schema von Qaṣīdenfragmenten ist. Die Zahl dieser Stücke aus der Zeit vor dem Jahr 900 n. Chr. beträgt, soweit ich sehe, sechs.

1) Ḥanẓala al-Bādġīsī, Text: Lazard 1964, Bd. II, S.12, V. 3f.; Ṣafā 1988, S. 180, 5f.; Übers.: Lazard 1964, Bd. I, S. 53; Elwell-Sutton 1976, S. 175. 2) Abū Salīk al-Ğurǧānī, Text: Lazard 1964, Bd. II S. 21, V. 2f.; Ṣafā 1988, S. 182, 6f.; Übers.: Lazard 1964, Bd. I, S. 61. 3) ders., Text: Lazard 1964, Bd. II, S. 21, V. 4f.; Ṣafā 1988, S. 182, 4f.; Übers.: Lazard 1964, Bd. I, S. 61. 4) Fīrūz al-Mašriqī, Text: Lazard 1964, Bd. II, S. 19, V. 1f.; Ṣafā 1988, S. 181, 10f.; Übers.: Lazard 1964, Bd. I, S. 60. 5) ders., Text: Lazard 1964, Bd. II, S. 21, V. 3f.; Übers.: Lazard 1964, Bd. I, S. 60; *CHIr IV*, S. 616f. 6) ders., Text: Lazard 1964, Bd. II, S. 21, V. 5f.; Ṣafā 1988, S. 181, 14f.; Übers.: Lazard 1964, Bd. I, S. 60.

Es bleiben zwei Stücke, die wegen des Reimschemas a a b a genauere Beachtung verdienen. Das erste stammt von Ḥanẓala al-Bādġīsī, der in der ersten Hälfte des 3./9. Jahrhunderts lebte (de Blois 1992-94, S. 167f.):

1 yār-am sipand agar-či bar ātiš "My love may burn the wild rue for a charm hamī figand

2 az bahr-i čašm tā na-rasad mar- To keep her untouched by the evil eye. warā gazand

 $\bar{a}$   $\bar{u}$ - $r\bar{a}$  sipand-u  $\bar{a}$ tiš n $\bar{a}$ yad ham $\bar{i}$  bi-Yet what need has she of such magic spells?  $k\bar{a}$ r

4 bā rūy-i ham-ču ātiš-u bā hāl-i Her cheek is fire, the mole thereon wild rue." čun sipand

(Text: Lazard 1964, Bd. II, S. 12, V. 1f.; Ṣafā 1988, S. 180, 1f.; Übersetzung von Elwell-Sutton 1975, S. 634. Vgl. auch Bausani 1968, S. 188, Fußnote 2 von der Vorseite.)

In der technischen Sprache der persischen Metrik handelt es sich um einen *muḍāri*<sup>c</sup> *muṭamman aḥrab makfūf maḥdūf* (Elwell-Sutton 1976, S. 107 Nr. 4.7.14); es besteht keine Verwandtschaft mit dem Rubā<sup>c</sup>ī-Metrum. Von der

Morenzahl (22) her liegt es etwas über dem Rubā<sup>c</sup>ī-Metrum (20). Ob es sich um einen Qaṣīdenanfang handelt – dies wäre vom Reimschema her das Nächstliegende – oder um ein selbständig komponiertes Stück – das wäre in Kenntnis des a a b a-Rubā<sup>c</sup>īs denkbar –, ist nicht zu entscheiden. Ṣafā vermutet aufgrund der eleganten Sprache im Vergleich mit zeitgenössischen Stücken, daß es sich um ein in späterer Zeit überarbeitetes Gedicht handelt (Ṣafā 1988, S. 180); der Gedanke an Pseudepigraphie liegt aber noch näher. Für die Vorgeschichte des Rubā<sup>c</sup>ī wäre es so ohne Bedeutung.

Das zweite Stück stammt von Maḥmūd al-Warrāq, der in der Zeit des letzten Ṭāhiridenherrschers Muḥammad Ibn Ṭāhir (reg. 248/862 bis 259/872) gelebt hat (de Blois 1992-94, S. 238). Sein "Vierzeiler" lautet:

- 1 nigārīnā bi-naqd-ī ǧān-t na-dham
- 2 girānī dar bahā arzān-t na-dham
- 3 giriftastam bi-ğān dāmān-i waşl-at
- 4 diham ǧān az kaf ū dāmān-t na-dham

"Beloved, life's too cheap a price for you;

I will not sell so rich a price for nothing.

I clasp you to me with my very life;

I'll give my life, I will not let you go."

(Text: Lazard 1964, Bd. II, S. 18; Şafā 1988, S. 181; Übersetzung von Elwell-Sutton 1975, S. 635. Vgl. auch die etwas wörtlicheren Übersetzungen bei Lazard I, S. 59 und Bausani 1968, S. 321.)

Das Metrum ist ein hazağ musaddas maḥdūf (Elwell-Sutton 1976, S. 92 Nr. 2.1.11), mit seinen 19 Moren recht nahe am Rubāºī-Metrum, aber durch seine Struktur weit von diesem entfernt. Es stellt sich zum Autor die Frage, ob er mit dem arabischen Dichter Maḥmūd al-Warrāq identisch ist, dessen Fragmente in zwei Sammlungen publiziert worden sind¹¹ und der vor allem als Verfasser von asketischer und gnomischer Poesie gilt (EAL, S. 805). Für die Frage, ob ein Qaṣīdenanfang oder ein selbständiges Stück vorliegt, wäre mit dieser Identifikation allerdings nichts gewonnen; hier gilt das gleiche wie beim vorigen Stück.

Interessant ist Maḥmūds Gedicht, weil es formal der perfekte Vorläufer für die sogenannten Fahlawīyāt sein könnte, (halb-) dialektale persische Vierzeiler mit Hazaǧ-Metrum und – unter anderem – dem Reim-

11 °Adnān Rāģib al-°Ubaidī: *Dīwān Maḥmūd b. Ḥasan al-Warrāq*, Bagdad 1969; Muḥammad Zuhdī Yakan: *Dīwān Maḥmūd b. al-Ḥasan al-Warrāq al-Baġdādī*, Beirut 1983.

schema a a a und a a b a, "von denen viele unter dem Namen Bābā Ṭāhir <sup>c</sup>Uryāns (er lebte wohl in der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts [sc. n. Chr.]) in Umlauf kamen" (Reinert 1990, S. 286). <sup>12</sup> Meier weist richtig darauf hin, daß das Fahlawī insbesondere wegen seines Metrums kaum ohne arabischen Einfluß denkbar ist; es läßt sich hinzufügen, daß auch der Reim dies nahelegt. Der naheliegende Gedanke an das Wort "Pahlevi" führt in die Irre; die Bezeichnung zielt auf den "parthischen", also medischen Dialekt ab, in dem die Gedichte verfaßt sind (Eilers 1969, S. 228).

Das Material, mit dem sich die iranische Hypothese untermauern läßt, ist also so spärlich, daß sie nach den gängigen Maßstäben als völlig spekulativ bezeichnet werden muß.

## IV

Angesichts dieser Lage ist es sicher nicht unangebracht, den recht umfangreichen Dīwān des Ḥālid Ibn Yazīd al-Kātib noch einmal genauer anzusehen, der schon 1981 von Yūnus Aḥmad as-Sāmarrāºī in Bagdad und ein zweites Mal von Albert Arazi 1990 in Paris herausgegeben wurde. 13 Die Zahl der Gedichte in den Dīwānhandschriften beträgt 582, und interessanterweise handelt es sich bei 541 davon um Gedichte mit vier Versen. Dies ist ein derartig hoher Anteil, daß sich ein statistischer Test auf Zufälligkeit erübrigt. Da Ḥālid al-Kātib spätestens um das Jahr 270/884 gestorben ist, 14 die ersten Rubāºīs aber erst um 930 n. Chr. greifbar

- 12 Vgl. zum Fahlawī Meier 1963, S. 12f. Zwei Beispiele in Transskription und Übersetzung findet man bei Elwell-Sutton 1975, S. 635.
- Die Edition von as-Sāmarrā<sup>°</sup>ī habe ich nicht einsehen können. Zur hier allein zitierten Edition von Arazi vgl. die Rezension von Abdallah Cheikh-Moussa in *Bulletin Critique des Annales Islamologiques* 9 (1992), S. 14-24 sowie meine Rezension im Druck für *Arabic and Middle Eastern Literatures*.
- Die verschiedenen in arabischen Quellen angegebenen Todesdaten diskutiert Arazi in seiner Einleitung (Arazi 1990, S. 10 Fußnote 9). Er äußert sich reserviert gegenüber einem Bericht von al-Mas<sup>c</sup>ūdī, demzufolge Hālid bereits vor dem Sturz der Barmakiden 187/803 eine Begegnung mit Hārūn ar-Rašīd hatte, bei der Hālid schon arrivierter Dichter war; s. ebd. S. 10, 2. Absatz.

werden und die außerordentlich große Rolle der arabischen Poesie bei der Entstehung der neupersischen allbekannt ist, ist die Vermutung, daß ein Zusammenhang besteht, gerechtfertigt – bereits vor über dreieinhalb Jahrzehnten hat Fritz Meier die Vermutung geäußert, daß arabischer Einfluß bei der Entstehung des Rubā<sup>c</sup>ī eine Rolle gespielt hat (Meier 1963, S. 12).

Ein erster Einwand könnte sich gegen die Länge der Verse in diesen arabischen Vierzeilern richten; viele Stücke sind in den langen Metren mit 24 bis 28 Silben abgefaßt und somit dem Rubā°ī eigentlich nicht vergleichbar. Aber etwas weniger als ein Fünftel davon, 104 Stück, weisen kurze Metren mit 16 bis 18 Silben auf (diese Zahl wird nur beim Kāmil und Wāfir gelegentlich leicht überschritten). Damit ist eine Größenordnung gegeben, die deutlich in der Nähe der der Rubā°ī-Verse mit ihren 10 bis 13 Silben liegt.

Ein zweiter Einwand könnte daran Anstoß nehmen, daß etliche dieser 104 Stücke einen Binnenreim im ersten Vers aufweisen, daß es sich also um viermal zwei Halbverse handelt. Dies trifft in der Tat öfter zu, z. B. in Nr. 2 (Muğtatt):

| 1 | lā <u>h</u> āba fīka raǧā³ī      | Meine Hoffnung auf dich möge nicht fehlschlagen!    |
|---|----------------------------------|-----------------------------------------------------|
|   | fa-qad aṭalta ʿanāʾī             | Allerdings hast du mich schon lange hingehalten.    |
| 2 | yā ḍāḥikan ḥīna abkī             | O du, der du lachst, wenn ich weine:                |
|   | a-mā raḥamta bukāʾī              | hast du dich nicht (früher) meines Weinens erbarmt? |
| 3 | bi-man a <sup>c</sup> ūḏu iḏā mā | Wo soll ich meine Zuflucht nehmen,                  |
|   | adāba ģismiya dā°ī               | wenn meine Krankheit meinen Körper verzehrt hat?    |
| 4 | wa-qad ʻarafta dawā'ī            | Du kennst das Heilmittel schon, das ich brauche;    |
|   | wa-fī yadaika šifā³ī             | meine Heilung liegt in deinen Händen!               |

Die zweiteilige Struktur jedes einzelnen Verses wird in diesem Beipiel auch durch die strikte Beachtung der Halbversgrenze als Wortgrenze und – bis auf Vers 3 – als Grenze von Syntagmen deutlich. Aber zahlreiche der kurzen Vierzeiler – genau gesagt 63 davon – weisen *keinen* Binnenreim im 1. Vers auf. Bei diesen Stücken handelt es sich, nach Metrum und Häufigkeit geordnet, um folgende:

```
Ramal (25): 9. 52. 69. 99. 112. 183. 190. 328. 357. 367. 368. 372. 398. 416. 443. 444. 461. 474. 480. 482. 542. 543. 544. 566. 571 Hafif (12): 154. 171. 184. 203. 258. 365. 390. 455. 464. 498. 568. 582
```

Wāfir (10): 44. 63. 66. 96. 111. 160. 194. 380. 471. 488

Kāmil (5): 19. 24. 71. 411. 499 Muǧtatt (4): 98. 371. 437. 493

Mutaqārib (3): 395. 479. 535 Sarī<sup>-15</sup> (3): 147. 293. 556

Hazağ (1): 449

Die Halbversgrenze ist unter allen diesen Gedichten nur bei vieren in allen Versen gleichzeitig Wortgrenze, nämlich bei 111 (Wāfir), 380 (Wāfir), 437 (Muǧtatt) und 499 (Kāmil). Dagegen spielt sie oft auch in den Metren, in denen sie traditionell nicht überbrückt wird, keine große Rolle mehr, wie etwa bei 66 (Wāfir):<sup>16</sup>

1 yulāmu ʿalā l-bukāʾi aḥū š- Der Sehnende, dessen Einziggeliebter fern ist, tiyāqin ġāba wāḥiduhū wird für sein Weinen getadelt.

2 fa-hātū man yu allilu muq- So bringt doch den herbei, der seine Augen beschäftigt, lataihī an yusā idahū auf daß er erhört

3 ilā š-šakwā wa-ṭāla bihi s- die Klage – lange schon weilt die Krankheit in ihm, saqāmu fa-malla ʿāʾiduhū und die, die den Kranken besuchen, sind es müde. 17

4 arā l-aiyāma takrahu an Ich sehe, daß die Tage den nicht heranbringen wollen, tuqarriba man yubāʿiduhū der ihn (den Liebeskranken) auf Distanz hält.

- Könnte auch als Rağaz bezeichnet werden, vgl. dazu meine "Anmerkungen zum Gedicht 'Umar Ibn Abī Rabī'a Nr. 299 ed. Schwarz," in: *Festschrift Ewald Wagner zum 65. Geburtstag*, ed. Wolfhart Heinrichs und Gregor Schoeler, Beirut/Stuttgart 1994, Bd. II, S. 139.
- Fälle von Gedichten im Wāfir, bei denen in zwei Versen die Halbversgrenze von einem Wort überbrückt wird: 44. 96. 160. 194. 471. 488 (evtl. noch im 4. Vers, der aber korrupt ist).
- Ich habe im 2. Vers das *au* von Arazis Ausgabe in *an* geändert und entsprechend Konjunktiv folgen lassen. Im 3. Vers hat Arazi das *ilā* der Handschriften in *alā* geändert. "Jemandem helfen bei" (s d III c. acc. p. et *alā* r.) ergibt jedoch keinen Sinn. Zu s d III c. acc. p. et *ilā* r. "jemandem in einer Sache zu Willen sein" s. R. Dozy: *Supplément aux dictionnaires arabes*. Bd. I-II. Leiden 1881, Bd. I, S. 654a.

Ebenso wird die Halbversgrenze auch beim Kāmil überbrückt, etwa zweimal bei 411:18

| 1 | yā mušriqan mala³a l-ʿuyū-  | O Leuchtender, auf dem die Augen voll             |  |
|---|-----------------------------|---------------------------------------------------|--|
|   |                             | Wohlgefallen ruhen,                               |  |
|   | na fa-laḥzuhā mā yastaqillū | so daß es ihre Blicke sind, die er geringschätzt! |  |
| 2 | aufā ʿalā šamsi ḍ-ḍuḥā      | Er überflügelte die Sonne des Vormittags,         |  |
|   | ḥattā ka³anna š-šamsa zillū | so daß es war, als ob die Sonne Schatten wäre.    |  |
| 3 | yā zīnata d-dunyā wa-man    | O Schmuck der Welt und der,                       |  |
|   | mulku l-anāmi lahū yaqillū  | für den das Königtum über die Menschen gering-    |  |
|   |                             | fügig ist:                                        |  |
| 4 | lā taqtulannī bi-l-ğafā-    | Töte mich nicht durch Abwendung,                  |  |
|   | 'i fa-inna qatlī lā yaḥillū | denn mich zu töten ist nicht erlaubt!             |  |

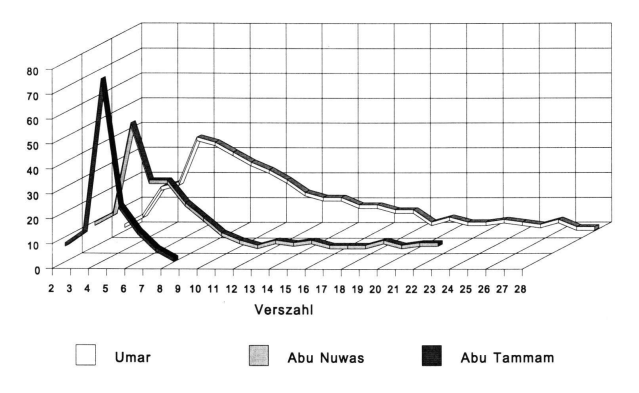
Bei allen vier Versen überbrückt wird öfter beim Ramal (368. 474. 542. 544) und zweimal beim Hafīf (258. 390). Insgesamt ist die Versstruktur der 63 Stücke mit kurzen Metren ohne Binnenreim nicht so stark durch die Halbversgrenze geprägt, daß sich von daher eine Vorbildfunktion für das Rubā°ī ausschlösse; es sind Vierzeiler mit dem Reimschema a a a a. Daß es gerade diese Gedichte von Hālid Ibn Yazīd gewesen sind, soll damit nicht gesagt werden. Es muß aber für die arabische Hypothese angenommen werden, daß dieser Typus, der bei Hālid nur einen Sonderfall mit etwa 12% igem Anteil an seinen Vierzeilern ausmacht, weitere Verbreitung hatte, als dies für uns heute nachweisbar ist. Ähnlich wie schon bei der türkischen und iranischen Hypothese wird nun also auch hier mit postulierten Gedichten gearbeitet. Die Basis ist aber ungleich größer und darüber hinaus auch wesentlich älter als die ersten überlieferten Rubā°īs.

\*\*\*

Hālid Ibn Yazīd stammt aus einer hurāsānischen Familie; daß er selbst möglicherweise im persischen Osten geboren ist, bestreitet Arazi nachdrücklich und sieht ihn als geborenen Bagdader an (Arazi 1990, S. 8 Fußnote 2). Nichtsdestoweniger könnte aber der Einfluß – postulierter –

persischer volkstümlicher Dichtung auch in Bagdad angenommen und somit die arabische Vierzeilertradition doch wieder an die angebliche iranische angehängt werden. Daß dies nicht so ist, ist das Ergebnis eines Beitrags von Thomas Bauer, der Halid inhaltlich und formal in eine innerarabische Entwicklungsreihe stellt. Er erscheint dabei als ein Dichter, der die inhaltliche Variationsbreite des Liebesgedichtes auf die werbenden und die klagenden Stücke der Bauerschen Systematik verengt und einen sich bei Abū Nuwās (starb um 813 n. Chr.) vorsichtig andeutenden und bei Abū Tammām (starb um 845) schon deutlich hervortretenden Trend zur Vierzeiligkeit auf die Spitze trieb (Bauer 1996, hier besonders S. 18). Diese Einschätzung ist zweifellos richtig. Im folgenden sollen Bauers Beobachtungen zur Verszahl noch bis zu 'Umar Ibn Abī Rabī'a (starb 712 oder 721) zurückverlängert werden, weil die Entwicklung schon bei ihm einsetzt. Dies ist besonders deshalb interessant, weil von Vertretern der iranischen Hypothese vermutet worden ist, daß bei Abū Nuwās persische Einflüsse wirksam sind.

Das folgende Diagramm zeigt auf der x-Achse die Verszahl und auf der y-Achse die Zahl der Liebesgedichte für diese zwischen zwei und 28 liegenden Verszahlen: 19



Dieses Diagramm läßt folgendes erkennen:

- 1. Die Kurven sind alle eingipflig und steigen steiler an als sie abfallen. Der Wert mit der größten Häufigkeit, der sogenannte Modalwert, ist also immer recht bald nach der minimalen Verszahl von zwei (Einzelverse blieben unberücksichtigt) erreicht, aber neben der beliebtesten Verslänge gibt es immer höhere Verszahlen, die ebenfalls nicht selten sind.
- 2. Die Kurven werden bei analoger Form zunehmend steiler und kürzer. Dies bedeutet, daß sich das Genre Liebesgedicht zunehmend an eine (kurze) Verszahl bindet.
- 3. Der Modalwert, also der höchste Wert, verschiebt sich nach links: Bei <sup>c</sup>Umar liegt er noch bei sechs, bei den beiden anderen dagegen bei vier. Ob hier ein innerarabischer Trend vorliegt, ist zunächst unklar, weil <sup>c</sup>Umar sicher nicht, die beiden anderen Dichter dagegen durchaus persischen Einflüssen ausgesetzt gewesen sein können. Indes hat sich das arabische Liebesgedicht bekanntlich aus dem Nasīb der Qaṣīde entwickelt, welcher

durchschnittlich eher über sechs Versen Länge liegt.<sup>20</sup> Und bei Abū Du³aib, bei dem die Verselbständigung des Nasīb erstmals greifbar wird, beträgt die Verszahl der sechs reinen Liebesgedichte zusammen 123, woraus sich eine Durchschnittslänge von 20 ergibt.<sup>21</sup> Insofern liegt hier wohl doch ein innerarabischer Trend vor, der aus der Verstädterung, der gewandelten Funktion von Dichtung und in der abbasidischen Zeit auch aus der Tatsache, daß Gedichte gesungen dargeboten wurden,<sup>22</sup> erklärt werden kann.

Die Entwicklung des arabischen Liebesgedichts zur Vierzeiligkeit scheint mit Hālid Ibn Yazīd ihren Höhepunkt erreicht zu haben, denn spätere Dichter haben keine solche Monokultur betrieben. In der Mitte des 3./9. Jahrhunderts, dies kann festgehalten werden, hat aber die Vierzeiligkeit fast den Charakter eines Gattungsmerkmals angenommen. Von der arabischen Literarhistorie ist dieses Phänomen anscheinend nicht zur Kenntnis genommen worden, aber wir besitzen einige interessante Hinweise aus sufischen Quellen. In Abū Naṣr as-Sarrāğs (starb 378/988) Handbuch über den Sūfismus gibt es ein Kapitel Fī man kariha s-samāʿa wa-lladī kariha l-ḥudūra fī l-mawādiʾi llatī yaqraʾūna fīhā l-qurʾāna bi-lalhāni wa-yaqūlūna l-qaṣāʾida wa-yatawāǧadūna wa-yarqusūna "Über die,

- Legt man die von Jacobi 1971, S. 12f. gegebene Übersicht über die Länge des Nasīb bei den sechs vorislamischen Dichter an-Nābiġa, 'Antara, Ṭarafa, Zuhair, 'Alqama und Imra'alqais für eine grobe Orientierung zugrunde, erhält man eine Durchschnittslänge von 9,1 Versen (bei allerdings sehr großer Varianz). Zu berücksichtigen ist dabei, daß die von Jacobi benutzte Ausgabe Ahlwardts die ersten fünf Dichter in der Rezension von al-A'lam aš-Šantamarī, Imra'alqais in der von as-Sukkarī wiedergibt.
- 21 Vgl. Jacobi 1984, S. 223.
- O. Wright und H. Kilpatrick sind in den Artikeln "music and poetry" und "singers and musicians" in *EAL*, S. 555f. und 724f. in diesem Punkt sehr reserviert. Es sei aber doch gefragt, ob die zunehmende Konzentration auf die Zahl vier bei Abū Tammām und Ḥālid nicht nur auf die normierende Kraft der sich gerade herausbildenden Gattung zurückgeht, sondern auch auf die Tatsache, daß die Gedichte zunehmend zum Zwecke der Vertonung verfaßt wurden. Da davon auszugehen ist, daß das Gros der vertonten Gedichte erotischen Inhalts war, wäre auch ein Grund dafür genannt, daß der Trend zur Vierzeiligkeit sich nur in der Gattung der Liebesdichtung bemerkbar macht.

die das Musikhören mißbilligen und die, die die Anwesenheit an Orten mißbilligen, an denen man den Koran melodisch rezitiert, Qaṣīden aufsagt, sich ekstatisch gibt und tanzt". Dort heißt es:

wa-ṭāʾifatun uḥrā karihat dālika wa-zaʿamat anna lladī yataʿarraḍu li-stimāʾi hādihi r-rubāʾīyāti lā yaḥlū min aḥadi wağhaini immā hum qaumun mutalahhūna min ahli d-duʿābati wa-l-fītnati au hum qaumun waṣalū ilā l-aḥwāli š-šarīfati wa-ʿānaqū l-maqāmāti r-raḍīyata wa-amātū nufūsahum bi-r-riyāḍāti wa-l-muǧāhadāti wa-ṭaraḥū d-dunyā warāʾa zuhūrihim wa-nqaṭaʿū ilā llāhi ʿazza wa-ǧalla fī ǧamīʾi maʿānīhim.

Andere von ihnen mißbilligen das, weil sie der Ansicht sind, daß die, die sich dem Hören dieser Rubā<sup>c</sup>īs aussetzen, nur zu zwei Sorten Mensch gehören können: Entweder sind sie Hedonisten, Leute von Scherz und Versuchung, oder es sind Menschen, die die erhabenen Zustände erlangt und die geschätzten Stationen erreicht haben, ihre Triebseele mit Übungen und Anstrengungen abgetötet haben, die Welt hinter sich gelassen haben und sich ausschließlich Gott zugewendet haben in all ihrem Wollen.<sup>23</sup>

Da anonym, ist diese Erwähnung des Wortes Rubā<sup>c</sup>ī nur durch das Todesdatum des Autoren als spätestens dem ausgehenden 4./10. Jahrhundert angehörend zu datieren. Die folgende Stelle ist glücklicherweise genauer datierbar, weil die Äußerung von Aḥmad Ibn Masrūq aṭ-Ṭūsī (starb 298/911) und einem Gesprächspartner stammt:

su'ila [sc. Abū l-ʿAbbās Ibn Masrūq] ʿan samāʿi r-rubāʿīyāti fa-qāla inna qulūbanā qulūbun lam taʾlafi ṭ-ṭāʿāti ṭabʿan wa-innamā alifathā takallufan fa-aḥšā in abaḥnā lahā ruḥṣatan an tataḥaṭṭā ilā ruḥṣin wa-lā arā samāʿa r-rubāʿīyāti illā li-mustaqīmi z-zāhiri wa-l-bāṭini qawīyi l-ḥāli tāmmi l-ʿilmi.

Ibn Masrūq wurde zum Hören von (vertonten) Rubā<sup>c</sup>īs befragt und sagte: Unsere Herzen mögen fromme Werke nicht von Natur aus, sondern nur widerwillig, und so fürchte ich, daß, wenn wir ihnen ein Zugeständnis machen, sie zu (allgemeiner) Nachsicht übergehen. Deshalb soll meiner Meinung nach nur der (der musikalischen Darbietung von) Rubā<sup>c</sup>īs lauschen, der äußerlich wie

a. Naṣr ʿAbdallāh b. ʿAlī as-Sarrāǧ aṭ-Ṭūsī: *K. al-Lumaʿ fī ṭ-ṭaṣawwuf*. Ed. R. A. Nicholson, Leiden 1914, S. 299, 2-6. (Das Argument ist hier natürlich noch nicht zu Ende.)

innerlich rechtschaffen ist, von stabiler Verfassung und von vollkommenem Wissen.<sup>24</sup>

In einem anderen Werk des gleichen Verfassers wird der Mystiker Ğunaid (starb 298/910) in Bezug auf seine Adepten gefragt:

fa-mā bāluhum lā yaṭrabūna idā samiʿū l-qurʾāna qāla mā fī l-qurʾāni mā yūǧibu ṭ-ṭaraba wa-kalāmu l-ḥaqqi nazala bi-amrin wa-nahyin wa-waʿdin wa-waʿīdin fa-huwa yaqharu qīla fa-mā bāluhum lā yaṭrabūna ʿinda l-qaṣāʾidi qāla li-annahū mimmā ʿamilat aidīhim qīla lahū fa-mā bāluhum lā yaṭrabūna ʿinda r-rubāʿīyāti qāla li-annahū kalāmu l-ʿuššāqi wa-l-maǧānīna.

Wie kommt es, daß sie nicht in Verzückung geraten, wenn sie den Koran hören? Er sagte: Im Koran steht nichts, das zu Verzückung Anlaß gäbe; das Wort Gottes brachte Gebot und Verbot, Verheißung und Drohung herab, und von daher überwältigt es. Man sagte: Wie kommt es, daß sie bei Qaṣīden nicht in Verzückung geraten? Er sagte: Weil diese ihrer eigenen Hände Werk sind. Man sagte zu ihm: Wie kommt es, daß sie bei Rubā°īs nicht in Verzückung geraten? Er sagte: Weil es die Rede von Liebenden und Verrückten ist. 25

Diese letztere Stelle scheint geradezu auf Hālid Ibn Yazīd gemünzt zu sein, denn er hat nicht nur fast ausschließlich Liebesgedichte verfaßt, sondern soll auch den letzten Teil seines Lebens in geistiger Umnachtung verbracht haben. Merkwürdig ist allerdings Arazis Beobachtung, daß Hālids Gedichte in den gängigen Werken der Ṣūfik nicht zitiert werden. Das eine Mal, wo er in einem ṣūfischen Kontext auftaucht, geschieht dies anonym, nämlich im Dīwān des Ḥallāǧ. 27

Aufgrund des Kontextes, aus dem diese drei Berichte stammen und wegen der frühen Zeit in den beiden letzteren muß hier doch wohl an arabische "Rubā°īs" gedacht werden, wie es auch meistens geschehen

- 24 a. ʿAbdarraḥmān as-Sulamī: *Ṭabaqāt aṣ-ṣūfīya*. Ed. Nūraddīn Šarība. Aleppo (2. Aufl.) 1986, S. 239, 8-11.
- a. <sup>c</sup>Abdarraḥmān as-Sulamī: Ādāb aṣ-ṣuḥba wa-ḥusn al-cišra. Ed. M. J. Kister, Jerusalem 1954, S. 49, 9-12. Eine Variante zu den letzten Wörtern lautet kalāmu l-muḥibbīna wa-l-cuššāq.
- 26 S. dazu Arazi 1990, S. 25-45.
- 27 S. dazu Arazi 1990, S. 39.

ist.<sup>28</sup> Šafī<sup>c</sup>ī-Kadkanī bestreitet allerdings genau dies und geht von Gedichten in Darī oder iranischen Dialekten aus.<sup>29</sup> Da aber nun ein Typus in größerer Zahl und aus früher Zeit bekannt ist, der ausgezeichnet zu den Berichten paßt, gibt es keinen Grund zu dieser Auffassung.

\*\*\*

Hālids Gedichte und der dritte Bericht scheinen zu zeigen, daß die arabischen Vierzeiler auf den Bereich der Erotik beschränkt waren. Mit den persischen Rubā°īs verhält es sich anders: Sie "können Lob- oder Schmähgedichte, Trauergedichte, religiöse, mystische, philosophische, die Religion angreifende, politische Gedichte oder Liebespoesie aller Art sein" (Meier 1963, S. 22).<sup>30</sup> Es ist anzunehmen, daß sich die thematische Öffnung zwischen der Mitte des 3./9. Jahrhunderts und der Zeit, aus der wir die ersten Rubā°īs kennen, nämlich der Mitte des 4./10. Jahrhunderts, im persischen Raum abgespielt hat. Der erste Autor, von dem mehr als fragmentarische Rubā°īs überliefert werden, ist der 329/940 oder erst nach 339/950 gestorbene Rūdakī, und ihm werden gleich fast 40 zugeschrieben. Unter diesen befinden sich zwar zahlreiche Liebesgedichte, aber auch einige Stücke mit anderen Themen. Die Überlieferung von dessen Dichtung ist allerdings nicht unproblematisch,<sup>31</sup> und dies gilt in besonderem Maße für die ihm zugeschriebenen Rubā°īs.<sup>32</sup> Wie man sich hierzu auch

- W. Stoetzer in *The Encyclopaedia of Islam*, new ed., Bd. VIII, Leiden 1995, S. 583b; Reinert 1990, S. 294 und 299 Fußnote 32; Reinert 1974, S. 221 unten.
- M. R. Šafī<sup>c</sup>ī-Kadkanī: "Rūdakī wa-Rubā<sup>c</sup>ī." In: *Nāmwāra-i Duktur Maḥmūd Afšār*, Bd. IV, Teheran 1989, S. 2330-2342, hier 2336 und 2339.
- Den ausführlichsten Überblick über die thematische Vielfalt des Rubā<sup>°</sup>ī gibt (neben Elwell-Sutton 1975) Reinert 1990, S. 288-291.
- 31 Vgl. de Blois 1992-94, S. 223f.
- Vgl. Elwell-Sutton 1975, S. 639: "For Rūdakī the gap [sc. zwischen Todesdatum und der ersten Quelle] is more like three centuries, and even then we have only one example, and must wait another three centuries for the remainder". Ferner Meier 1963, S. 14: "Schon Ḥasan b. Luṭfullāh in seinem 1040/1630-31 verfaßten Mayhāna soll von der großen Menge ihm zugekommener Vierzeiler des Rūdakī

stellt, sicher ist, daß die Liebesthematik im Persischen von Anfang an gut vertreten ist. Das folgende Stück könnte man insofern für echt halten, als es sich inhaltlich sehr eng an die Gedichte Hālids anlehnt (Sacīd Nafīsī: Muḥīṭ-i zindagī wa aḥwāl wa ašcār-i Rūdakī. Teheran 1341 h.š., Bd. III, S. 514):

- 1 čašm-am zi ġamat bahr-i ʿaqīqī ki bi-suft
- 2 bar čihr hazār gul zi rāzam bišikuft
- 3 rāzī ki dilam zi ǧān hamī dāšt nihuft
- 4 aškam bi-zabān-i ḥāl bā ḥalq biguft

Mein Auge ließ aus Kummer um dich mit den Karneolen, die es durchbohrt,

auf meinem Gesicht tausend Rosen wegen meines Geheimnisses erblühen,

eines Geheimnisses, das mein Herz vor mir selbst verborgen hat:

Meine Tränen haben es durch ihren stummen Ausdruck der Welt erzählt.

Karneole sind als Bild für die blutigen Tränen in der arabischen Dichtung vom 9. Jahrhundert an belegt.<sup>33</sup> Hālid scheint dieses Bild allerdings nicht gebraucht zu haben, aber von blutigen Tränen spricht er häufig.<sup>34</sup> Rosen sind in der arabischen Liebesdichtung des 9. und 10. Jahrhunderts offenbar nur als Bild für die roten oder errötenden Wangen gebraucht<sup>35</sup> und nicht für die Tränen; hier liegt also – wenn die obige Interpretation richtig ist – vielleicht eine persische Besonderheit vor. *zabān-i ḥāl* wiederum ist vermutlich eine Lehnübersetzung des arabischen *lisān al-ḥāl*.<sup>36</sup> Der Gedanke

die meisten dem Qaṭrān (gest. 465/1072-73) als rechtmäßigem Autor zugewiesen und nur zwanzig Rūdakī belassen haben."

<sup>33</sup> WKAS II 47 b 9-15.

bakaitu daman ḥattā baqītu bi-lā damin (120/3); bakat ʿainun daman (441/1); falim bakat muqlatī ʿalaihi daman (450/1); wa-l-ǧafnu dāmin (457/3); muqlatun tadmā (471/4) und öfter; vgl. schon vorher bei a. Tammām (ʿAzzām) 279/1 und 298/4.

Vgl. die meisten der bei Bauer 1998, S. 549 s.v. "Rose" angeführten Stellen sowie Hālid Ibn Yazīd 377/3; 410/3 und 431/2.

<sup>36</sup> WKAS II 621 b 41 – 622 a 16; ein relativ früher Beleg, den mir Prof. Ullmann (Tübingen) freundlicherweise mitteilt, ist b. -Rūmī (Naṣṣār) VI 1235/15.

der verheimlichten Liebe, die von den Tränen publik gemacht wird, ist ebenfalls bei Hālid zu finden (Nr. 498):<sup>37</sup>

| 1 | qul li-mustakbirin asā°a wa-lau           | Sag einem Stolzen, der schlecht handelte,       |  |
|---|-------------------------------------------|-------------------------------------------------|--|
|   | šā'a aḥsanā                               | obwohl er hätte gut handeln können, wenn er     |  |
|   |                                           | nur gewollt hätte,                              |  |
| 2 | wa-li-man tāha annahū min fu³ādī          | einem Hochmütigen, daß er sich meines           |  |
|   | tamakkanā                                 | Herzens bemächtigt hat.                         |  |
| 3 | ğismu nūrin i <u>d</u> ā badā wa-qaḍībun  | Ein Körper von Licht ist er, wenn er erscheint, |  |
|   | i <u>d</u> ā n <u>t</u> anā               | und ein Zweig, wenn er sich beugt.              |  |
| 4 | kuntu u <u>h</u> fī l-hawā fa-anṭaqta     | Ich habe die Liebe verborgen, aber du hast      |  |
|   | dam <sup>c</sup> ī fa-a <sup>c</sup> lanā | meine Tränen zum Sprechen gebracht, und so      |  |
|   |                                           | haben diese es öffentlich gemacht.              |  |
|   |                                           |                                                 |  |

Die beiden nach Rūdakī nächsten Verfasser von Rubā<sup>c</sup>īs sind für uns Abū Šakūr al-Balhī (lebte um 336/947) und Daqīqī (Ende d. 4./10. Jahrhunderts). Von beiden ist jeweils nur ein Stück überliefert, das sich dem Thema der Liebe widmet:

| 1 | ai gašta man az ģam-i farāwān-i   | Ach, elend bin ich wegen des reichlichen<br>Kummers um dich geworden, |
|---|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
|   | tu past                           | 6                                                                     |
| 2 | šud qāmat-i man zi dard-i hiğrān- | meine Gestalt ist wegen des Schmerzes um                              |
|   | i tu šast                         | deinen Weggang gebogen,                                               |
| 3 | ai šusta man az farīb u dastānī-i | ach, ich wasche mir die Hände wegen                                   |
|   | tu dast                           | deiner Betrügereien und deiner List,                                  |
| 4 | hud hīč kas-ī bi-sīrat ū sān-i tu | gibt es denn überhaupt jemanden, der einen                            |
|   | hast                              | Charakter und eine Art hat wie du? (Abū                               |
|   |                                   | Šakūr, in Lazard 1964, Bd. II, S. 87)                                 |

37 Vgl. ferner 166/4; 359/3 und 434/1 sowie die Belegstellen aus anderen arabischen Dichtern bei Bauer 1998, S. 387-9.

| 1 | čašm-ī tu ki fitna dar ğahān        | Dein Auge, durch das die Versuchung in    |
|---|-------------------------------------|-------------------------------------------|
|   | <u>h</u> īzad az ū                  | die Welt kommt –                          |
| 2 | la l-ī tu ki āb-i Ḥiḍr mīrīzad az ū | dein Rubin (d.h. Mund), von dem das       |
|   |                                     | Wasser des Lebens fließt -                |
| 3 | kardand tan-ī marā činān hwār ki    | sie haben meinen Körper heruntergebracht, |
|   | bād                                 | so daß der Wind,                          |
| 4 | mīyāyad u gard u hāk mībīzad az     | wenn er weht, Staub und Erde aus ihm      |
|   | $\bar{u}$                           | herausschüttelt. (Daqīqī, in Lazard 1964, |
|   |                                     | Bd. II, S. 167).                          |

Die beiden Charakteristika – der Vorwurf, der Geliebte sei ein einzigartiger Betrüger, und die Hyperbel zur Schilderung der desolaten körperlichen Verfassung des Liebenden – sind vielleicht nicht exakt, aber doch von der Tendenz her in der arabischen Liebesdichtung nachzuweisen.<sup>38</sup>

\*\*\*

Ein Problem für die arabische These ist schließlich noch das Reimschema des Rubācī, das eben nicht nur Monoreim sein kann, sondern auch a a b a. Arabische Vierzeiler mit dem letzteren Schema sind uns schriftlich nicht überliefert. Von daher liegt es nahe, hier an eine innerpersische Entwicklung zu denken. Diese könnte man sich so denken, daß in das etablierte Vierzeilerschema ein Qaṣīdenanfang "hineingesteckt" wurde. Möglicherweise hat man den großen ästhetischen Reiz der Waise in der dritten Zeile erkannt, vielleicht auch in Verbindung mit dem Sinnschema x x y z (s. dazu unten). Auf den ersten Blick scheinen allerdings die Reimverhältnisse bei Rūdakī, der Vorklassik (Dichter, die zwischen 1037 und 1124 n. Chr. gestorben sind) und der Klassik, wie sie von Elwell-Sutton beschrieben worden sind, dem zu widersprechen (Elwell-Sutton 1975, S. 640). In der folgenden Tabelle stehen die absoluten Zahlen in Klammern:

Man vergleiche zum ersten Rubā<sup>c</sup>ī das Kapitel 10 in Bauer 1998 über die Inhalte des Vorwurfs an die geliebte Person, insbesondere Abschnitt 4 "Ungerechtigkeit" und 5 "Grausamkeit und Unbarmherzigkeit"; zum zweiten die häufige Verwendung der Wurzel nhl "Magerkeit" bei Hālid 372/3, 374/2, 375/2, 390/1, 394/1, 401/4, 402/2, 404/3, 445/3 usw.

|            | aaaa       | aaba      |
|------------|------------|-----------|
| Rūdakī     | 32 % (12)  | 68 % (25) |
| Vorklassik | 91 % (905) | 9 % (91)  |
| Klassik    | 30 %       | 70 %      |

An dieser Entwicklung sticht aber die Unstetigkeit ins Auge. Auf dem Hintergrund des oben zur unsicheren Überlieferung von Rūdakīs Rubā<sup>c</sup>īs Gesagtem liegt die Vermutung nahe, daß die Reimverhältnisse der Klassik zurückprojiziert worden sind.

\*\*\*

Daß bei der Abfassung eines Gedichtes bereits an seine Vertonung gedacht wurde, war oben als Motiv für die Tendenz zur Vierzeiligkeit in der arabischen Liebesdichtung zur Diskussion gestellt worden. Ein weiterer Sachverhalt, der die Selbstbeschleunigung des Trends erklären kann, sind die Vorteile, die aus der Beschränkung erwachsen können, oder, anders ausgedrückt, der Umstand, daß die Dichter sich einerseits keine Gedanken mehr über die angemessene Länge eines Stückes zu machen brauchten, andererseits sich auf die Strukturierung innerhalb des nun vorgegebenen kurzen Rahmens konzentrieren konnten. Wie Thomas Bauer gezeigt hat, sind zwischen Abū Nuwās und Abū Tammām bereits deutliche Entwicklungen zu beobachten: Hatte der erstere vor allem zur Bildung zweier oft nur lose verbundener Blöcke von jeweils zwei Versen geneigt, wenn denn überhaupt eine Struktur erkennbar ist, so kristallisiert sich beim letzteren das Schema 1/2, 1/2, 1 und 2 Verse heraus (Bauer 1996, S. 19). Das große Potential, das die Vierzahl in kompositorischer Hinsicht bietet, kann auch an den oben in anderen Zusammenhängen angeführten Stücken von Halid demonstriert werden. Das erste zitierte Stück, Nr. 2, ist inhaltlich nicht sehr deutlich konturiert; eine Gliederung ist in erster Linie innerhalb einzelner Verse erkennbar, und zwar in Gestalt von Antithesen in den Versen 1, 2 und 4 ( $ra\check{g}\bar{a}^{\circ}$  –  ${}^{\circ}an\bar{a}^{\circ}$ ,  $d\bar{a}hikan$  – rahamta,  $daw\bar{a}^{\circ}$  –  $\check{s}if\bar{a}^{\circ}$ ). Auffällig ist, daß auch der vierte Vers einen Binnenreim hat; dieser betont die vertikale Zäsur zusätzlich. Wenn man Antithesen durch einen Trennungsstrich darstellt, kann man die inhaltliche Struktur schematisch folgendermaßen darstellen: 1/2-1/2; 1/2-1/2; 1; 1/2-1/2.

Bei Nr. 66 (wie bei den beiden anderen Stücken) ist die Struktur durch inhaltliche Unterschiede von Vers zu Vers gebildet. Vers 1 berichtet darüber, daß der Liebeskranke getadelt wird; Vers 2 und Vers 3 sind eine trotzige Aufforderung an die Tadler, den Geliebten dann doch bitte herbeizubringen, sowie eine kurze Schilderung von unmittelbaren und mittelbaren Folgen des Liebesleids. Die beiden Verse sind durch Enjambement miteinander verklammert. Vers 4 ist eine Stellungnahme zur wenig aussichtsreichen Situation des Liebenden mit Rückbezug auf den ersten Vers ( $yub\bar{a}^ciduh\bar{u}$  und  $g\bar{a}ba$ ). Stellt man die syntaktische Verklammerung durch ein Pluszeichen und den Rückbezug durch ein "R" dar, ergibt sich das Schema x y+y z(Rx).

Wieder anders ist Nr. 411 aufgebaut. Die Verse 1 bis 3 beschreiben den Geliebten, wobei 1 und 3 jeweils zu Beginn einen Vokativ enthalten. Vers 4 ist dann eine an den Geliebten gerichtete Aufforderung. Stellt man die Vokative durch ein Apostroph dar, ergibt sich das Schema 'x x 'x y.

Nr. 498 schließlich enthält in Vers 1 und 2 eine Aufforderung an einen Dritten, dem Geliebten die Verliebtheit des Dichters mitzuteilen; die beiden Verse sind syntaktisch miteinander verklammert. Vers 3 beschreibt den Geliebten, Vers 4 berichtet über die unfreiwillige Enthüllung der Liebe. Das resultierende Schema ist x-x y z, also das, was als das Paradeschema des persischen Rubā<sup>c</sup>ī gilt, allerdings ohne den Rückbezug auf den ersten im vierten Vers. Aber auch dies existiert (Nr. 449):

- 1 a-lā yā aiyuhā l-maulā lladī yast dibu z-zulmā
- 2 ka-anna z-zulma lā yuksibu man yaksibuhū (sic lege) itmā
- 3 a-mā tarḥamu qalbī fīka min ḥasratihī yadmā
- 4 matā ya dilu fī l-ḥukmi zalūmun mullika l-ḥukmā

O Herr, der du das Ungerechtsein als angenehm empfindest!

Als ob nicht die Ungerechtigkeit den, der sie begeht, zum Sünder werden läßt!
Kannst du dich nicht meines Herzens erbarmen, das wegen seines Schmerzes um dich blutet?

Wann könnte ein Ungerechter, dem die Herrschaft übereignet wurde, beim Herrschen gerecht sein?

In den beiden ersten Versen wird der als Herrscher titulierte Geliebte auf die Folgen seiner Ungerechtigkeit für sein Seelenheil aufmerksam gemacht. Durch das Substantiv *zulm* am Ende des ersten und zu Beginn des

zweiten Verses liegt wieder eine Verklammerung, fast eine Anadiplose, vor. Vers 3 ist eine Bitte um Erbarmen. Vers 4 formuliert die resignierte Einsicht, daß eben dieses Erbarmen von einem Ungerechten nicht erwartet werden kann; der Rückbezug auf die beiden ersten Verse ist deutlich. Es ergibt sich das Schema x+x y z(Rx).

Ob diese Vielfalt für Hālid repräsentativ ist, kann hier ebensowenig geklärt werden wie die Frage, ob das Schema von zwei 2 und 2 Versen, das sich in den drei angeführten persischen Rubācīs greifen läßt,<sup>39</sup> typisch für frühe persische Beispiele ist. Klar ist immerhin geworden, daß in der arabischen Dichtung nach Abū Nuwās die in der Vierzahl angelegten Möglichkeiten auch ausgeschöpft wurden.

\*\*\*

Die Vierzeiligkeit als alleinige Form des arabischen Liebesgedichts, wie sie Abū Tammām vorbereitet und Ḥālid Ibn Yazīd dann kultiviert hat, hat sich als ein zu enges Korsett erwiesen. Auf persischem Boden kam durch die Bindung an ein spezifisches Metrum sogar noch eine weitere Beschränkung hinzu. Daß die Form dort weiterleben konnte, liegt an der Aufhebung der Beschränkung auf die erotische Thematik. Heraus kam das einzigartige Phänomen einer formal stark, inhaltlich aber kaum festgelegten Gattung. Wie dieser Umwandlungsprozeß im einzelnen vonstatten ging und ob doch volkstümliche persische Traditionen eine Rolle gespielt haben, entzieht sich angesichts der Überlieferungslage gegenwärtig unserer Kenntnis. Daß der Ausgangspunkt die arabischen Liebes-Vierzeiler waren, ist nicht nur wegen der großen Zahl der erhaltenen Stücke wahrscheinlich, sondern auch deshalb, weil auch anderweitig die dichterischen Einflüsse in östlicher Richtung liefen.<sup>40</sup>

- Bei Rūdakī ist das Schema x+x+y+y (Verklammerung 1/2 syntaktisch, 2/3 rāzam/ rāzī, 3/4 rāz erst Beziehungswort und dann als zu ergänzendes Objekt); bei Abū Šakūr x x y y; bei Daqīqī x+x y+y (Verklammerung 1/2 durch Parallelismus membrorum, 3/4 syntaktisch).
- 40 S. dazu zuletzt Gregor Schoeler: "Älteste neupersische Strophendichtung. Rūdakīs musammat, sein arabisches Vorbild und seine persischen Nachfolger."

Postscriptum: Die hier vorgestellte These habe ich 1998 und 1999 mehrfach bei Vorträgen zur Diskussion gestellt, u.a. beim European Research Workshop "The Shi'i Century and the Iranian Milieu", Oxford, Juni 1998; bei Gastvorträgen am Orientalischen Seminar der Universität Freiburg, Dezember 1998 und am Seminar für Semitistik und Arabistik der FU Berlin, Februar 1999. Beim Symposium The Ghazal as a Genre of World Literature, Istanbul, Mai 1999, wurde der Vortrag in meiner Abwesenheit verlesen. Ich danke für alle in den Diskussionen vorgebrachten Anregungen. Herzlich danken möchte ich auch Gregor Schoeler für mehrere Hinweise und Anregungen.

### ANHANG

Verslänge bei 'Umar Ibn Abī Rabī'a, Abū Nuwās und Abū Tammām (zur Graphik auf S. 921).

<sup>c</sup>Umar Ibn Abī Rabī<sup>c</sup>a ed. Schwarz (ohne Appendix).

2 Verse: Nr. 202. 294 (2) 3 Verse: Nr. 25. 46. 172. 239. 272. 335 (6) 4 Verse: Nr. 7. 44. 58. 65. 69. 113. 162. 170. 203. 214. 229. 278. 283. 285. 306. 313. 314 (17) 5 Verse: Nr. 20. 34. 40. 57. 62. 66. 70. 112. 148. 152. 163. 177. 194. 196. 212. 213. 260. 291. 302 (19) 6 Verse: Nr. 12. 21. 32. 75. 85. 86. 98. 99. 105. 110. 117. 121. 129. 149. 156. 158. 190. 220. 233. 236. 259. 264. 265. 274. 276. 277. 289. 292. 296. 303. 304. 312. 316. 317. 320. 325. 333 (37) 7 Verse: Nr. 24. 35. 48. 73. 82. 88. 101. 116. 124. 128. 142. 154. 157. 164. 167. 182. 191. 199. 200. 222. 223. 224. 225. 226. 231. 238. 249. 252. 257. 275. 280. 282. 318. 326. 334 (35) 8 Verse: Nr. 17. 36. 49. 56. 79. 96. 120. 127. 134. 135. 144. 151. 157. 173. 201. 204. 207. 219. 227. 235. 245. 261. 271. 281. 288. 298. 300. 310. 311. 322. 324 (31) 9 Verse: Nr. 30. 60. 61. 68. 71. 94. 106. 108. 136. 141. 143. 175. 176. 198. 206. 208. 215. 218. 221. 234. 250. 251. 268. 290. 301. 307. 319 (27) 10 Verse: Nr. 4. 14. 59. 76. 83. 103. 109. 130. 140. 161. 166. 169. 183. 217. 228. 232. 240. 244. 258. 269. 279.

In: Asiatische Studien 51 (1997), S. 601-625 (zum musammat und, S. 623f. Fußnote 67, zum matnawi).

321. 327. 330 (24) 11 Verse: Nr. 11. 27. 63. 84. 93. 97. 118. 119. 133. 145. 165. 193. 241. 253. 255. 263. 267. 273. 328. 332 (20) 12 Verse: Nr. 3. 28. 122. 125. 160. 171. 180. 185. 186. 254. 256. 266. 284. 295. 297 (15) 13 Verse: 43. 64. 81. 107. 126. 132. 179. 210. 216. 237. 243. 247. 315 (13) 14 Verse: Nr. 13. 52. 78. 115. 123. 131. 138. 150. 209. 181. 241. 286. 287 (13) 15 Verse: Nr. 9. 33. 39. 104. 178. 189. 211. 262. 270. 293 (10) 16 Verse: 8. 22. 38. 50. 77. 90. 100. 139. 184. 331 (10) 17 Verse: 19. 37. 95. 147. 153. 174. 195. 246 (8) 18 Verse: 26. 67. 72. 87. 92. 155. 308. 323 (8) 19 Verse: Nr. 18. 80. 89 (3) 20 Verse: Nr. 47. 53. 55. 192. 329 (5) 21 Verse: Nr. 10. 16. 137 (3) 22 Verse: Nr. 42. 102. 168 (3) 23 Verse: Nr. 6. 45. 54. 187 (4) 24 Verse: Nr. 51. 111. 299 (3) 25 Verse: Nr. 41. 146 (2) 26 Verse: Nr. 5. 15. 31. 114 (4) 27 Verse: Nr. 188 (1) 28 Verse: Nr. 91 (1). (In der Graphik nicht berücksichtigt: 29 Verse: Nr. 205; 32 Verse: Nr. 23; 35 Verse: Nr. 2; 37 Verse: Nr. 305; 45 Verse: Nr. 74; 57 Verse: Nr. 197; 73 Verse: Nr. 1.)

## Abū Nuwās Bd. IV ed. Schoeler.

Berücksichtigt wurden die Gedichte, die von Ḥamza und aṣ-Ṣūlī überliefert werden und von aṣ-Ṣūlī nicht im jeweiligen Kapitel oder an anderer Stelle als manḥūl bezeichnet werden. Ein "w" steht für die mu³annatāt, ein "m" für die mudakkarāt.

2 Verse: w17. 39. 106. 118. 119. m81. 214. 253. 300 (9) 3 Verse: w120. 124. 132. 173. m43. 68. 71. 102. 106. 112. 203. 252. 293 (13) 4 Verse: w5. 13. 21. 31. 59. 65. 68. 70. 77. 95. 101. 113. 122. 131. 134. 135. 137. 147. 149. 158. 168. m16. 30. 31. 32. 36. 57. 73. 80. 93. 96. 108. 133. 135. 165. 172. 175. 181. 190. 191. 192. 209. 225. 265. 267. 282. 321. 368. 379 (49) 5 Verse: w9. 12. 19. 28. 48. 53. 54. 93. 121. 151. 163. 166. m21. 34. 86. 132. 142. 184. 187. 195. 202. 278. 313. 316. 318. 320 (26) 6 Verse: w2. 8. 18. 34. 47. 66. 69. 85. 109. 148. 150. m19. 24. 29. 38. 64. 120. 125. 156. 171. 194. 211. 237. 317. 324. 375 (26) 7 Verse: w3. 76. 105. m1. 17. 56. 62. 75. 90. 104. 134. 185. 189. 255. 260. 264. 301 (17) 8 Verse: w41. m22. 42. 48. 110. 152. 154. 160. 219. 230. 365 (11) 9 Verse: w146. m28. 92. 222. 279 (5) 10 Verse: w117. m362 (2) 11 Verse: - 12 Verse: w141. m315 (2) 13 Verse: m66 (1) 14 Verse: w26. 38 (2) 15 Verse: - 16 Verse: - 17 Verse: - 18 Verse: m121. 182 (2) 19 Verse: - 20 Verse: m41 (1) 21 Verse: m47 (1). (In der Graphik nicht berücksichtigt: 36 Verse: w36.)

Abū Tammām ed. Azzām Bd. IV, Nr. 210-341.

2 Verse: Nr. 216. 223. 245. 306. 307. 324. 330 (7) 3 Verse: Nr. 222. 225. 246. 249. 257. 258. 275. 283. 293. 318. 323. 334 (12) 4 Verse: Nr. 211. 212. 214. 215. 221. 227. 229. 230. 233. 234. 235. 236. 237. 238. 239. 241. 242. 243. 244. 247. 248. 250. 252. 254. 259. 260. 261. 262. 263. 265. 272. 273. 274. 276. 279. 280. 281. 282. 284. 285. 287. 288. 291. 292. 294. 295. 299. 300. 301. 302. 303. 305. 308. 311. 312. 313. 314. 315. 316. 120. 321. 322. 325. 326. 328. 331. 333. 335. 336. 337. 338. 340. 341 (73) 5 Verse: Nr. 217. 220. 224. 226. 232. 251. 253. 256. 264. 266. 286. 296. 304. 310. 327. 332. 339 (22) 6 Verse: Nr. 219. 228. 240. 255. 267. 289. 297. 298. 309. 317. 319. 329 (12) 7 Verse: Nr. 213. 218. 231. 270. 290 (5) 8 Verse: Nr. 210 (1).

# ABGEKÜRZTE LITERATUR

Arabische Quellen sind nach den im Wörterbuch der Klassischen Arabischen Sprache gebräuchlichen Abkürzungen zitiert (s. Vorläufiges Literatur- und Abkürzungsverzeichnis zum zweiten Band. Zusammengestellt von Manfred Ullmann. 3., erw. Aufl. Wiesbaden 1996).

ARAZI 1990: Albert Arazi, Amour divin et amour profane dans l'Islam médiéval. Paris.

BAUER 1996: Thomas Bauer, "Abū Tammām's contribution to 'Abbāsid ġazal poetry." In: *Journal of Arabic Literature* 27, S. 13-21.

BAUER 1998: —, Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 9. und 10. Jahrhunderts. Wiesbaden.

BAUSANI 1968: Antonio Pagliaro und Alessandro Bausani: *La letteratura persiana*. Nuova edizione aggiornata. Florenz/Mailand.

DE BLOIS 1992-94, François de Blois: Persian literature. A bio-bibliographical survey. Begun by the late C. A. Storey. Bd. V, Teil 1-2. London.

CHIr IV: The Cambridge history of Iran. Bd. IV: The period from the Arab invasion to the Saljuqs. Ed. R. N. FRYE. Cambridge 1975.

DOERFER 1994: Gerhard Doerfer, "Gedanken zur Entstehung des rubā<sup>c</sup>ī." In: Lars JOHANSEN und Bo UTAS (eds.): *Arabic prosody and its applications in Muslim poetry*. Uppsala, S. 45-59.

EAL: Julie Scott Meisami und Paul Starkey (eds.): Encyclopedia of Arabic literature. London/New York 1998.

EILERS 1969: Wilhelm Eilers: "Vierzeilerdichtung, persisch und außerpersisch." In: Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes 62, S. 209-249.

ELWELL-SUTTON 1975: L. P. Elwell-Sutton: "The 'Rubā°ī' in early Persian literature." In: *CHIr IV*, S. 633-657.

ELWELL-SUTTON 1976: —, The Persian metres. Cambridge.

GAS II: Fuat Sezgin, Geschichte des Arabischen Schrifttums. Bd. II: Poesie bis ca. 430 H. Leiden 1975.

JACOBI 1971: Renate Jacobi, Studien zur Poetik der altarabischen Qaşide. Wiesbaden.

JACOBI 1984: —, "Die Anfänge der arabischen Gazalpoesie: Abū Du'aib al-Hudalī." In: *Der Islam* 61, S. 218-250.

LAZARD 1964: Gilbert Lazard, Les premiers poètes persans (Ixe-Xe siècles). Fragments rassemblés, édités et traduits. Bd. I-II, Teheran/Paris.

MEIER 1963: Fritz Meier, Die schöne Mahsatī. Ein Beitrag zur Geschichte des persischen Vierzeilers. Wiesbaden.

REINERT 1974: Benedikt Reinert, "Die prosodische Unterschiedlichkeit von persischem und arabischem Rubā<sup>c</sup>ī." In: Richard GRAMLICH (ed.): *Islamwissenschaftliche Abhandlungen Fritz Meier zum sechzigsten Geburtstag*. Wiesbaden, S. 205-225.

REINERT 1990: —, "Der Vierzeiler." In: Neues Handbuch der Literaturwissenschaft. Bd. V: Orientalisches Mittelalter, ed. Wolfhart HEINRICHS, S. 284-300.

ŞAFĀ 1988: Dabīḥ-Allāh Ṣafā: *Tārīḥ-i adabīyāt dar Īrān*. Bd. I: *Az āġāz-i ʿahd-i islāmī tā dawra-i salǧūqī*. 8. Aufl. Teheran.