Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 53 (1999)

Heft: 4

Artikel: Die Herkunft des Rub-

Autor: Seidensticker, Tilman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE HERKUNFT DES RUBA‘]

Tilman Seidensticker, Universitit Jena

Das neupersische Ruba‘i ist eine Gedichtgattung, die sich durch Vier-
zeiligkeit und ein eigenes Metrum auszeichnet, das fiir andere poetische
Formen praktisch nicht benutzt wird. Das Metrum zeichnet sich auBerdem
gegeniiber allen anderen neupersischen Metren dadurch aus, daB es
innerhalb eines Gedichtes an mittlerer Stelle variiert werden kann:

_ — _—— e e —

—_— N —

Die beiden Reimschemata lauten a a a a - also Monoreim - und a a b a.
Inhaltlich gibt es keine besonderen Einschrinkungen, obwohl natiirlich die
Kiirze gewisse Vorgaben macht. Das Ruba‘i hat sich nicht nur in Persien
auBerordentlicher Beliebtheit erfreut und tut dies noch heute, sondern ist
unter dem Namen dubayt(i) in der 1. Hilfte des 5./11. Jahrhunderts ins
Arabische und in der 2. Hilfte des 6./12. Jahrhunderts ins Tirkische
ubertragen worden. Auch in Europa hat die Gattung Spuren hinterlassen.
Ubersetzungen haben von Hammer-Purgstall und Riickert geliefert, und
August von Platen, gut mit Riickert bekannt und des Persischen méchtig,
hat uns in seinem Spiegel des Hafis (1821) 16 eigene “Rubajat” hinter-
lassen. Ein regelrechter Kult hat sich dann um die Jahrhundertwende in
Europa und den Vereinigten Staaten um Edward FitzGeralds (1809-1883)
Nachdichtung von ‘Umar Hayyams Ruba‘is entwickelt.! Heute gibt es

1 Ob iiberhaupt Ruba‘is von ‘Umar Hayyam stammen und wenn ja, welche, ist
kaum zu entscheiden; s. dazu de Blois 1992-94, S. 362-365. Zur Rezeption von
FitzGeralds Poem s. John D. Yohannan: “The fin de siecle cult of FitzGerald’s
‘Rubaiyat’ of Omar Khayyam.” In: Review of national literatures 2 (1971), S. 74-
91; zu den Quellen, die neben “Hayyams” Ruba‘is in FitzGeralds Werk
eingeflossen sind, s. Parichehr Kasra: “FitzGerald’s recasting of the Rubdiyat.”



906 TILMAN SEIDENSTICKER

Ubertragungen der “Umar Hayyam zugeschriebenen Ruba‘is in zahllose
Sprachen.

Die Herkunft dieser Gattung ist dunkel. Die einzelnen konstituieren-
den Merkmale - Vierzahl der Verse, Metrum, die beiden Reimschemata -
sind nicht oder nicht ohne weiteres aus der persischen Tradition ableitbar.
Ebensowenig scheint es aber in den in Frage kommenden Nachbar-
literaturen, der arabischen und der tiirkischen, Vorbilder zu geben. Das
Ruba‘i ist also offenbar in der ersten Hélfte des 4./10. Jahrhunderts einfach
vom Himmel gefallen, oder, um es aus der Sicht der einheimischen
Literarhistorie auszudriicken, in einem Geniestreich “erfunden” worden.
Sams-i Qays (um 630/1232-3) lokalisiert die Erfindung des Ruba‘i in Gazni
und schreibt sie Radaki (gest. 329/940-1 oder 339/950-1) zu. Dawlats$ah
(schrieb 892/1487) verortet sie am Hof des Griinders der Saffaridendyna-
stie, Ya‘qub b. Layt (reg. 253/867-265/879). Fritz Meier hat auf dhnliche
Ursprungslegenden, auch in anderen Literaturen, sowie auf einige Unstim-
migkeiten in diesen beiden Berichten hingewiesen, die sich ja auch gegen-
seitig entwerten (Meier 1963, S. 2-4). Etwas Richtiges sehen aber beide
insofern, als das Ruba‘i-Metrum zweifellos im islamischen Iran entstanden
1SL.

Was die beiden Ursprungslegenden nicht erkliren, ist das Merkmal
der Vierzeiligkeit. Der von Sams-i Qays gemachte Zusatz, Rudaki habe
wegen der Kostbarkeit des neuen Metrums nur Vierzeiler darin gedichtet,
klingt nicht sehr liberzeugend. Von orientalistischer Seite hat man Indizien
vorgebracht, die entweder fiir iranischen oder tiirkischen Ursprung der
Vierzeiligkeit sprechen. Um mehr als Indizien handelt es sich aber jeweils
nicht, weil fiir die iranische Hypothese die Zahl der “Vierzeiler” aus mit-
telpersischer, frihneupersischer und neupersischer Zeit einfach sehr gering
ist und fiir die tiirkische Hypothese von den frithesten Belegen um wenig-
stens eineinhalb Jahrhunderte zuriickextrapoliert werden muf. In diesem
Beitrag soll statt dessen eine dritte Hypothese zur Diskussion gestellt
werden, die arabische. Gegeniiber den anderen hat sie den Vorzug einer
zahlenmiBig wesentlich giinstigeren Belegsituation; ganz ohne Hilfsannah-
men kommt sie aber auch nicht aus. Nicht zuletzt deshalb sollen in den

In: Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft 130 (1980), S. 458-
489.



DIE HERKUNFT DES RUBA‘] 907

beiden folgenden Abschnitten zunichst noch die tiirkische und die iranische
Hypothese vorgestellt werden; nur so ist der Leser in der Lage, sich selbst
ein Urteil zu bilden.

II

Als Exponent der tirkischen Hypothese kann Gerhard Doerfer genannt
werden, der diese als letzter verteidigt hat (Doerfer 1994); die Positionen
der fritheren Vertreter, Kowalski und Bausani, sind dort resiimiert. Seine
Zusammenfassung ist relativ vorsichtig formuliert: “Ich halte die These,
daB das Ruba‘i in einem tiirkisch-persischen Kontaktgebiet, gefordert wohl
auch durch arabischen EinfluB, entstanden ist, fiir haltbar.” (Doerfer 1994,
S. 54) Sehr niitzlich ist seine Anlage 3 “Altere neupersische Lyrik, vor-
nehmlich ruba‘i”, in der das einschligige neupersische Material zusam-
mengestellt ist; weggelassen ist nur (ohne weitere Begriindung) das Ruba“i-
Korpus von Rudaki, was aber an dessen umstrittener Echtheit liegen mag
(s. dazu auch unten). Im einzelnen stehen aber der tiirkischen Hypothese
im allgemeinen und auch vielen von Doerfers Argumenten einige erheb-
liche Bedenken entgegen.

Die Beleglage ist der tiirkischen Hypothese wie gesagt, nicht beson-
ders gunstig. Die frithesten Werke, in denen Vierzeiler in verschiedenen
Reimschemata (auch anderen als denen des Ruba‘i) und mit eigenem
Metrum (ein siebensilbiges, zwei mit zehn Silben) auftauchen, sind das
bekannte Lexikon Diwan lugat at-Turk von Mahmud al-KaSgari (abge-
schlossen 469/1077), der Firstenspiegel Quradgu Bilig von Yusuf Hass
Hagib (abgeschlossen 462/1069-70) und das ethische Werk °Atabat al-
haqa’iq von Ahmad Yikneki (12. Jahrhundert?). Um die These der Prio-
ritdt turkischer Vierzeiler vertreten zu konnen, muf also angenommen
werden, daB derlei Vierzeiler schon fast zwei Jahrhunderte vor diesen
ersten literarisch bezeugten existiert haben. Natiirlich ist dies moglich, aber
die alttiirkischen Inschriften des 8. Jahrhunderts und der uighurisch-
buddhistischen und manichiischen Texte des 7. bis 9. Jahrhunderts n. Chr.
kennen keine Vierzeiler, und wenn dort etwas Reimahnliches auftaucht,
scheint dies erst sekunddr aus der Neigung aus syntaktischen Parallelismen
im Zusammenspiel mit dem agglutinierenden Charakter des Tiirkischen



908 TILMAN SEIDENSTICKER

entstanden zu sein.? Ist in den Reimen der tiirkischen Vierzeiler nicht
vielleicht umgekehrt arabisch-persischer Einflufl zu sehen?

DaB der persische Dichter Manacihri (gest. um 432/1041) empfiehlt,
sich an tlirkischen oder oghusischen Gedichten (Si°r-i turki, Si‘r-i guzzi) zu
orientieren, bringt uns nur hundert Jahre zuriick, und daB er dabei Vier-
zeiler im Auge hat, ist ganz hypothetisch. Die Existenz von frithen chinesi-
schen Vierzeilern ist von Bausani als indirekter Hinweis auf Weitergabe
nicht nur nach Westen, sondern auch nach Osten gewertet worden. Doerfer
verweist auf chinesische Kontaktaufnahme mit den Alttiirken des 6. bis 8.
Jahrhunderts n. Chr. und fiihrt auch einen a a b a reimenden fiinfsilbigen
Vierzeiler von Li Bo (gest. 762 n. Chr.) an. Es bleibt zu fragen, wieweit
mit indirekten Hinweisen zuriickgeschlossen werden kann - wir sind jetzt
immerhin bei drei Jahrhunderten. Geklart werden muf ferner, ob es nicht
im Chinesischen schon vor den Kontakten mit den Tirken Vierzeiler
gegeben hat.

Die von Doerfer angefiihrten tiirkischen Lehnworter im Neupersi-
schen sind zum Teil erst nach den ersten neupersischen Ruba‘is belegt, und
auch die fritheren sind keine Stiitze fiir die Annahme literarischer Ein-
fliisse. Dichter, die des Tiirkischen und des Persischen michtig waren,
sind nicht bekannt, und ebensowenig eine kulturelle Hochschitzung der
tirkischen Kultur bei den frithen neupersischen Dichtern.

Zur Unvereinbarkeit von tiirkischer Silbenzidhlung und neupersischer
Morenzahlung bemerkt Doerfer, daf letztere in frither Zeit nicht unver-
briichlich gewesen ist. Mit diesem Hinweis ist in der Tat ein Hindernis
gegen die tiirkische These aus dem Weg gerdumt, aber die Argumentation
impliziert unnotigerweise, daB die Vierzahl zusammen mit der Metrik liber-
nommen wurde. Ein Punkt, der allenfalls dafiir spricht, ist die Beobach-
tung Doerfers, daB in dem beriihmten friihneupersischen Vierzeiler aus
dem Jahr 726 n. Chr. az Huttalan ... (s. dazu auch unten) das Metrum - -
~ — | = - — vorliegt, welches identisch mit dem des spiteren tiirkischen
Kurzvierzeilers ist. Statt aber die tiirkischen Belege um nunmehr 350 Jahre
zurickzuextrapolieren, sei gefragt, ob hier nicht eher an EinfluB einer
Realisationsmoglichkeit des arabischen Basit gedacht werden kann; man
miite dann an einen halbierten Dimeter denken.

2 Ich danke Jens Peter Laut/Freiburg herzlich fiir seine Auskunft.



DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 909

Da die Idee eines (im weiteren Sinne) metrischen Einflusses von der tiirkischen
zur persischen Seite hin doch abwegig erscheint, seien die weiteren Argumente
zu diesem Komplex nur in knapper Form referiert: Zur Unvereinbarkeit der
Behandlung tiberlanger Silben als einfach lang im Tiirkischen mit der persischen
Prosodie verweist Doerfer darauf, daB in frither Zeit auch im Neupersischen
einfache oder gar doppelte Uberlinge als einfach lang behandelt wird. Die Kon-
klusion, daB mangels arabischen Vorbildes ein Einfluff der tiirkischen Prosodie
vorliegen miisse, erscheint aber zu apodiktisch. Die “auBerordentliche Ahnlich-
keit” der beiden (spateren) tiirkischen Langvierzeiler-Metren mit dem persischen
Ruba‘i-Metrum, die Doerfer konstatiert, besteht darin, da im Tiirkischen an
verschiedenen Positionen “nur” entweder zwei Kiirzen fehlen und eine mehr
steht oder umgekehrt. Es fragt sich, ob solche Differenzen an drei Positionen
nicht umgekehrt ein beredtes Argument gegen genetische Verwandtschaft dar-
stellen. Die verbindliche Zasur im tiirkischen Vierzeiler vor dem zweiten und,
wenn vorhanden, dritten Takt ist im Persischen nicht verbindlich. Doerfer
mochte hier fiir das Persische relativieren, indem er in einigen Beispielen
Zasuren spiirt oder fiihlt (um seine Worte zu gebrauchen) und auf Lazards
Beobachtungen zur Zdsur in Rudakis Ruba‘is verweist. Er schlieft aber
vorsichtig nur: “Die Kluft zwischen persischer und tiirkischer Prosodie ist also
nicht uniiberbriickbar.” Das im Persischen gingige Uberbinden bei vokalischen
Anlaut (aus man az wird so etwa manaz) ist im Tirkischen an sich nicht tiblich,
aber Doerfer kann auf vier derartiger Falle verweisen. Er erwihnt indessen
nicht, daf die Aufloésung des hamza schon in der alteren arabischen Dichtung
nichts Ungewohnliches ist.

Richtig ist der Hinweis, daB die Abwesenheit des Sinnschemas “x x y z”3
in der Dichtung bei Mahmud al-Kas$gari nicht gegen die tiirkische These
spricht, weil dieses Schema im neupersischen Ruba‘i auch erst spat ist.
Damit ist aber nichts fiir die tiirkische These getan. Doerfers Ausfiihrungen

3 Das Schema soll grob gesagt verdeutlichen, daB die beiden ersten Verse inhaltlich
verwandt sind, der dritte ein neues Element enthilt und der vierte Vers wiederum
einen neuen Gedanken oder Aspekt beinhaltet (in dem dann aber oft ein
Riickbezug auf die Thematik der beiden ersten Verse enthalten ist).



910 TILMAN SEIDENSTICKER

zum Reimschema im tiirkischen Vierzeiler4 konnen die Tatsache nicht aus
der Welt schaffen, daB} zahlreiche der frithestbelegten Stiicke, ndmlich der
aus Mahmuds Werk, nicht als Vorbilder fiir die beiden Reimfolgen des
neupersischen Ruba‘1 in Frage kommen.

Die Hauptschwiche der tiirkischen These bleibt die Chronologie.
Aber selbst wenn man einmal annimmt, daB es die jingeren tiirkischen
Vierzeiler auch schon vor den Ruba‘is gegeben hat, bleibt die Annahme
von tirkischer Vorbildwirkung gewagt. Doerfer hat in einzelnen Féllen
Hindernisse gegen die tiirkische These aus dem Weg gerdumt, doch von
vereinzelten Lehnwortern abgesehen keine Indizien fiir sie namhaft
gemacht. DaB er sich tberhaupt der groBen Miihe unterzogen hat, sie noch
einmal vorzufiihren, ist vielleicht daraus zu erkliren, daB die Vierzeiligkeit
auch nicht Uberzeugend aus der persischen Literatur abgeleitet werden
konnte.

II1

Doerfers Prasentation der tiirkischen Hypothese ist letztlich vorsichtig
formuliert, sduberlich in Teilargumente zerlegt und sehr gut dokumentiert.
Die iranische Hypothese dagegen wird im allgemeinen recht apodiktisch
formuliert, obwohl die empirische Untermauerung kaum leichter ist als bei
der tiirki-schen. Die vergleichsweise ausfiihrlichste Darstellung auf knapp

4 Bei Mahmuad al-KaSgari am haufigsten a a a b und a a a a, seltener x a x a,
eventuell einmal a a b a; im Quradgu Bilig 196 mal aaba, 9 malaaaa, in
‘Atabar al-haga’iq nur a a b a (s. Doerfer 1994, S. 53).

5 Vgl. z. B. C.-H. de Fouchecour in The Encyclopaedia of Islam, new ed., Bd.
VIII, Leiden 1995 s.v. “RUBA°I“: “Its [sc. the Rubai’s] emergence in literature
can be pinpointed, but it is certainly of pre-Islamic origin” (S. 579a). Doerfer
(1994, S. 46) nennt Salemann (Carl S. und Valentin Shukovski, Persische
Grammatik mit Literatur, Chrestomathie und Glossar, 4. Aufl. Leipzig 1947, S.
101f.) und Gershevitch (Handbuch der Orientalistik, Abt. 1, Bd. 4, Abschn. 2,
Lfg. 1, S. 1-30: “Old Iranian literature”) zu Unrecht als solche, die das Ruba‘i
vom spenta-mainyu-Typ des Avesta ableiten. Der erstere verweist auf die
(vermeintliche) Identitit moderner iranischer volkstiimlicher Vierzeiler mit dieser
Form der altiranischen Literatur (und hat dabei nicht erkannt, daB keine



DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 911

zwei Druckseiten stammt von Benedikt Reinert, der iibrigens die Mog-
lichkeit eines tiirkischen Ursprungs gar nicht erwahnt (Reinert 1990, S.
286f).6

Reinert bettet die Kunstform des persischen Ruba‘i in eine verbreitete
und alte persische Vierzeilertradition ein; “die eigentliche Innovation des
Ruba‘i bildet einzig das VersmaB.” DaB das Ruba‘i-Metrum neupersischen
Ursprungs ist, ist sicher; man kann sich hier ohne weiteres der von Reinert
anderenorts gemachten Feststellung anschlieBen, daB es sich dabei um ein
“mindestens partiell persisches Erzeugnis handelt, dessen Klassifizierung
als arabische hazag-Variante eine Erweiterung oder Umdeutung des Halil-
schen Systems voraussetzte” (Reinert 1974, S. 222). Aber wie steht es mit
der Vierzeiligkeit?

Uber die mittelpersischen Langvierzeiler mit 10-14 Silben sagt
Reinert, daB} sie anscheinend “vornehmlich strophisch” verwendet wurden.
Zwischen vierzeiligen Strophen und selbstdndigen Vierzeilern konnen aber
Welten liegen. Davon abgesehen ist die Existenz dieser Gebilde gar nicht
erwiesen.” Damit fillt auch Reinerts Satz, daB diese als “akzentuierende
Abwandlungen der altiranischen Spentamainyu-Strophe” angesehen werden
konnen. (Diese vierzeiligen Strophen mit ihren 4 + 7 Silben stehen
innerhalb der Gathas neben vier weiteren Typen von Strophen, von denen
drei andere Zeilenzahlen haben. Insgesamt gibt es 41 Strophen dieses

Typs.)3

Silbenzihlung vorliegt, sondern Hazag, vgl. Eilers 1969, S. 234-6 und lange vor
ihm bereits Arthur Christensen: Recherches sur les Rubd iyat de ‘Omar Hayyam.
Heidelberg 1905, S. 93); der letztere erwahnt das Ruba‘1 iiberhaupt nicht.

6 Ohne lingere Begriindung bekennen sich z. B. Rypka, Braginskij, Bertel’s und
Kozmojan zur iranischen Hypothese.

7 Shaul Shaked/Jerusalem, dem ich fiir seine Auskunft herzlich danke, teilt mir
hierzu am 3. Mai 1999 mit: “There is nothing in all these [sc. Middle Persian]
poetic compositions to suggest a ruba’i form. The occasional four-liners that you
come across are purely accidental. “

8  Vgl. Grundrif der iranischen Philologie, ed. Wilhelm Geiger und Ernst Kuhn,
StraBburg 1896-1904, Bd. II, S. 26f.



012 TILMAN SEIDENSTICKER

Die kurzzeiligen Vierzeiler mit fiinf bis acht Silben, die “in frithneu-
persischen populdren Zeugnissen belegt und zum Teil als selbstindige
Kleinformen konzipiert” sind (Reinert), sollen kurz vorgestellt werden.

Das erste Stick ist in der annalistischen arabischen Chronik des
Tabar1 (gest. 314/923) iberliefert; die StraBenjungen aus Balh bzw. die
‘Leute Hurasans sollen den im Jahr 108/726 geschlagenen Gouverneur Asad
b. “Abdallah al-Qasri folgendermaBen verspottet haben:

1 az Hurtalan amadih “He’s come back from Xotlan;
2 ba ru tabah amadih he’s come with a sour face;
3 awar baz amadih he’s come back on the run;
4 bi-dil faraz amadih he’s come down sick at heart!”

(Tabari Tarih II 3, 1492, 13; 1494, 8; 1602, 14 - 1603, 1; Ubersetzung wie bei Elwell-
Sutton 1976, S. 176. Weitere Literatur bei Doerfer 1994, S. 57 Nr. 7; ferner Safa
1988, S. 149.)

Die oben gegebene Transkription ist stark an die bei Elwell-Sutton ange-
lehnt. In der dritten Zeile 148t sich die iberlange Silbe /war/ so gewichten,
wie es in der spdteren neupersischen Prosodie tiblich war, namlich als
Lénge plus Kiirze. Wenn man so lesen mochte, kommt das Metrum - - -
- / = — — heraus, das auch das Metrum des spiteren tiirkischen Kurz-
vierzeilers ist. Die Lesung ist aber alles andere als sicher, sie weicht von
der in der Tabari-Edition gegebenen ab, und ausweislich des Apparates
dort mufBiten betrdchtliche Miihen aufgewendet worden, um dem in den
Handschriften Gebotenen etwas Verstiandliches abzuringen. Wirklich sicher
ist nur die Vierzahl, aber sie auch nur an der letzten Stelle bei Tabari; an
den beiden ersten sind nur zwei bzw. drei Verse mitgeteilt. Sicher ist wohl
auch der Reim, der in der persischen Dichtung in vorislamischer Zeit
uniiblich war.9

Das andere Stiick stammt von Abu l-Yanbagi “Abbas Ibn Tarhan, der
in der 1. Hilfte des 3./9. Jahrhunderts lebte:

9  Zur Frage des Reimes in der mittelpersischen Dichtung s. de Blois 1992-94, S.
45: “It 1s thus in principle altogether possible that these few samples of rhymed
[sc. Middle-Persian] poetry were all written in conscious imitation of Arabic
poetry.”



DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 913

1 Samargand kand-mand “Samarqgand, du Ruine,

2 ba-dinat ke afkand wer hat dich in diesen Zustand geworfen?
2 az Sa§ tu bih-i Doch du bist schoner als Ca¢,

4 hamisa tu hu-i immer noch bist du schon.”

(b. Hurrad. Masalik 26, 8-9; Transkription und Ubersetzung nach Meier 1963, S. 12
FuBnote 1)

Auffillig auch hier wieder der Reim, allerdings - wenn denn der Text so
in Ordnung ist - mit a a b b in einem Schema, das das Ruba‘1 nicht kennt.
Der Verfasser mit der merkwiirdigen Kunya ist ein arabischer Dichter, der
einen kleinen Diwan von 10 Blatt hinterlassen haben soll (GAS 11, S. 602).

Ein drittes Stiick, verfat vom arabischen Dichter Yazid Ibn al-
Mufarrig (gest. 69/688, GAS II, S. 324-6), das gelegentlich noch in der
Literatur als Proto-Vierzeiler auftaucht, ist Fritz Meier zufolge aus der
Diskussion auszuschliefien, weil der vierte Vers urspringlich nicht dazu-
gehort (Meier 1963, S. 9 FuBnote 2; weitere Literatur s. Doerfer 1994, S.
57 Nr. 4; Safa 1988, S. 148).

Die beiden Stiickchen konnen allein nicht ausreichen, um eine
Kleinform des populdren frithneupersischen Vierzeilers zu etablieren; die
Wabhrscheinlichkeit, daB wir es mit Fragmenten oder eben auch nur zufillig
vier Zeilen langen Stiicken zu tun haben, ist bei dieser geringen Zahl sehr
hoch.

Unter den erhaltenen neupersischen Gedichten, die noch vor dem
Auftauchen der ersten Ruba‘is verfaBt wurden, sind auch einige vier-
zeilige. Reinert erwihnt sie nicht;10 nichtsdestoweniger sollen sie kurz
vorgestellt werden, weil sie theoretisch fiir die iranische Hypothese in
Anspruch genommen werden konnen. Elwell-Sutton behandelt auch einige
davon in seinem Beitrag “The ‘Ruba‘i’ in early Persian literature” (Elwell-
Sutton 1975, S. 634f.), sagt aber richtig: “It must be emphasized at this
point that our treasury of early Persian poetry is so scanty that we have to
be cautious about basing conclusions on it.” Dies bezieht sich auf den

10 Reinert 1990, S. 286f. heift es: “Selbstandige Vierzeiler nach dem
urspriinglichen Reimschema des Ruba‘i (a a a a) oder dem frith obsolet
gewordenen a a b b waren [sc. schon vor Rudaki] seit langerem im Iran bekannt.”
Dies scheint sich auf die beiden soeben vorgestellten Gedichte zu beziehen.



914 TILMAN SEIDENSTICKER

Umstand, daB es sich jeweils um Bruchstiicke aus urspriinglich langeren
Gedichten handeln kann. In besonderem MaBe gilt das, wie auch Elwell-
Sutton sagt, fiir diejenigen, die x a x a reimen, weil dies das typische
Schema von Qasidenfragmenten ist. Die Zahl dieser Stiicke aus der Zeit
vor dem Jahr 900 n. Chr. betrigt, soweit ich sehe, sechs.

1) Hanzala al-Badgisi, Text: Lazard 1964, Bd. II, S.12, V. 3f.; Safa 1988, S.
180, 5f.; Ubers.: Lazard 1964, Bd. I, S. 53; Elwell-Sutton 1976, S. 175. 2)
Abu Salik al-éurgani, Text: Lazard 1964, Bd. II S. 21, V. 2f.; Safa 1988, S.
182, 6f.; Ubers.: Lazard 1964, Bd. I, S. 61. 3) ders., Text: Lazard 1964, Bd.
I1, S. 21, V. 4f.; Safa 1988, S. 182, 4f.; Ubers.: Lazard 1964, Bd. I, S. 61. 4)
Firtz al-Masriqi, Text: Lazard 1964, Bd. II, S. 19, V. 1f.; Safa 1988, S. 181,
10f.; Ubers.: Lazard 1964, Bd. I, S. 60. 5) ders., Text: Lazard 1964, Bd. II, S.
21, V. 3f.; Ubers.: Lazard 1964, Bd. 1, S. 60; CHIr IV, S. 616f. 6) ders., Text:
Lazard 1964, Bd. II, S. 21, V. 5f.; Safa 1988, S. 181, 14f.; Ubers.: Lazard
1964, Bd. I, S. 60.

Es bleiben zwei Sticke, die wegen des Reimschemas a a b a genauere
Beachtung verdienen. Das erste stammt von Hanzala al-Badgisi, der in der
ersten Hilfte des 3./9. Jahrhunderts lebte (de Blois 1992-94, S. 167f.):

1 yar-am sipand agar-ci bar atis “My love may burn the wild rue for a charm
hami figand

2 az bahr-i ¢a$m ta na-rasad mar-  To keep her untouched by the evil eye.
wara gazand

3 u-ra sipand-u ati§ nayad hami bi-  Yet what need has she of such magic spells?
kar

4 ba ruy-i ham-cu atis-u ba hal-i Her cheek is fire, the mole thereon wild rue.”
cun sipand

(Text: Lazard 1964, Bd. II, S. 12, V. 1If.; Safa 1988, S. 180, 1f.; Ubersetzung von
Elwell-Sutton 1975, S. 634. Vgl. auch Bausani 1968, S. 188, FuBinote 2 von der
Vorseite.)

In der technischen Sprache der persischen Metrik handelt es sich um einen
mudaric mutamman ahrab makfif mahdif (Elwell-Sutton 1976, S. 107 Nr.
4.7.14); es besteht keine Verwandtschaft mit dem Ruba‘i-Metrum. Von der



DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 915

Morenzahl (22) her liegt es etwas liber dem Ruba‘i-Metrum (20). Ob es
sich um einen Qasidenanfang handelt - dies wiare vom Reimschema her das
Néchstliegende - oder um ein selbstindig komponiertes Stiick - das wire
in Kenntnis des a a b a-Ruba‘is denkbar —, ist nicht zu entscheiden. Safa
vermutet aufgrund der eleganten Sprache im Vergleich mit zeitgendssi-
schen Stiicken, daB es sich um ein in spiterer Zeit liberarbeitetes Gedicht
handelt (Safa 1988, S. 180); der Gedanke an Pseudepigraphie liegt aber
noch néher. Fir die Vorgeschichte des Ruba‘1 wire es so ohne Bedeutung.
Das zweite Stiick stammt von Mahmud al-Warraq, der in der Zeit des
letzten Tahiridenherrschers Muhammad Ibn Tahir (reg. 248/862 bis
259/872) gelebt hat (de Blois 1992-94, S. 238). Sein “Vierzeiler” lautet:

1 nigarina bi-naqd-1 gan-t na-dham “Beloved, life’s too cheap a price for you;
2 girani dar baha arzan-t na-dham I will not sell so rich a price for nothing.
3 giriftastam bi-gan daman-i wasl-at I clasp you to me with my very life;

4 diham gan az kaf u daman-t na-dham  1'll give my life, I will not let you go.”

(Text: Lazard 1964, Bd. II, S. 18; Safa 1988, S. 181; Ubersetzung von Elwell-Sutton
1975, S. 635. Vgl. auch die etwas wortlicheren Ubersetzungen bei Lazard I, S. 59 und
Bausani 1968, S. 321.)

Das Metrum ist ein hazag musaddas mahdif (Elwell-Sutton 1976, S. 92
Nr. 2.1.11), mit seinen 19 Moren recht nahe am Ruba‘i-Metrum, aber
durch seine Struktur weit von diesem entfernt. Es stellt sich zum Autor die
Frage, ob er mit dem arabischen Dichter Mahmud al-Warraq identisch ist,
dessen Fragmente in zwei Sammlungen publiziert worden sind!! und der
vor allem als Verfasser von asketischer und gnomischer Poesie gilt (EAL,
S. 805). Fir die Frage, ob ein Qasidenanfang oder ein selbstindiges Stiick
vorliegt, ware mit dieser Identifikation allerdings nichts gewonnen; hier
gilt das gleiche wie beim vorigen Stiick.

Interessant ist Mahmuds Gedicht, weil es formal der perfekte Vor-
laufer fur die sogenannten Fahlawiyat sein konnte, (halb-) dialektale persi-
sche Vierzeiler mit Hazag-Metrum und - unter anderem - dem Reim-

11  °Adnan Ragib al-“Ubaidi: Diwan Mahmud b. Hasan al-Warraq, Bagdad 1969;
Muhammad Zuhdi Yakan: Diwan Mahmud b. al-Hasan al-Warraq al-Bagdadi,
Beirut 1983.



916 TILMAN SEIDENSTICKER

schema aaaaundaab a, “von denen viele unter dem Namen Baba Tahir
“Uryans (er lebte wohl in der ersten Hilfte des 11. Jahrhunderts [sc. n.
Chr.]) in Umlauf kamen” (Reinert 1990, S. 286).12 Meier weist richtig
darauf hin, dal das Fahlawi insbesondere wegen seines Metrums kaum
ohne arabischen EinfluB denkbar ist; es 148t sich hinzufiigen, daB auch der
Reim dies nahelegt. Der naheliegende Gedanke an das Wort “Pahlevi”
fihrt in die Irre; die Bezeichnung zielt auf den “parthischen”, also
medischen Dialekt ab, in dem die Gedichte verfafit sind (Eilers 1969, S.
228).

Das Material, mit dem sich die iranische Hypothese untermauern 1a6t,
ist also so spirlich, daB sie nach den gingigen Mafstiben als vollig
spekulativ bezeichnet werden muB.

IV

Angesichts dieser Lage ist es sicher nicht unangebracht, den recht umfang-
reichen Diwan des Halid Ibn Yazid al-Katib noch einmal genauer
anzusehen, der schon 1981 von Yunus Ahmad as-Samarra’l in Bagdad und
ein zweites Mal von Albert Arazi 1990 in Paris herausgegeben wurde.13
Die Zahl der Gedichte in den Diwanhandschriften betrigt 582, und
interessanterweise handelt es sich bei 541 davon um Gedichte mit vier
Versen. Dies ist ein derartig hoher Anteil, daBl sich ein statistischer Test
auf Zufilligkeit eriibrigt. Da Halid al-Katib spitestens um das Jahr 270/884
gestorben ist,14 die ersten Ruba‘is aber erst um 930 n. Chr. greifbar

12 Vgl. zum Fahlawi Meier 1963, S. 12f. Zwei Beispiele in Transskription und
Ubersetzung findet man bei Elwell-Sutton 1975, S. 635.

13 Die Edition von as-Samarra’l habe ich nicht einsehen kdnnen. Zur hier allein
zitierten Edition von Arazi vgl. die Rezension von Abdallah Cheikh-Moussa in
Bulletin Critique des Annales Islamologiques 9 (1992), S. 14-24 sowie meine
Rezension im Druck fiir Arabic and Middle Eastern Literatures.

14 Die verschiedenen in arabischen Quellen angegebenen Todesdaten diskutiert
Arazi in seiner Einleitung (Arazi 1990, S. 10 FuBnote 9). Er #uBert sich
reserviert gegem’ibér einem Bericht von al-Mas‘udi, demzufolge Halid bereits vor
dem Sturz der Barmakiden 187/803 eine Begegnung mit Haran ar-Rasid hatte, bei
der Halid schon arrivierter Dichter war; s. ebd. S. 10, 2. Absatz.



DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 917

werden und die auBerordentlich grofie Rolle der arabischen Poesie bei der
Entstehung der neupersischen allbekannt ist, ist die Vermutung, daf ein
Zusammenhang besteht, gerechtfertigt — bereits vor liber dreieinhalb Jahr-
zehnten hat Fritz Meier die Vermutung geduBert, daB arabischer Einflufl
bei der Entstehung des Ruba‘i eine Rolle gespielt hat (Meier 1963, S. 12).

Ein erster Einwand konnte sich gegen die Liange der Verse in diesen
arabischen Vierzeilern richten; viele Stiicke sind in den langen Metren mit
24 bis 28 Silben abgefaBt und somit dem Ruba‘i eigentlich nicht vergleich-
bar. Aber etwas weniger als ein Finftel davon, 104 Stiick, weisen kurze
Metren mit 16 bis 18 Silben auf (diese Zahl wird nur beim Kamil und
Watfir gelegentlich leicht {iberschritten). Damit ist eine Grofenordnung
gegeben, die deutlich in der Nihe der der Ruba‘i-Verse mit ihren 10 bis 13
Silben liegt.

Ein zweiter Einwand konnte daran Ansto nehmen, daB etliche dieser
104 Stiicke einen Binnenreim im ersten Vers aufweisen, daB es sich also
um viermal zwei Halbverse handelt. Dies trifft in der Tat ofter zu, z. B. in
Nr. 2 (Mugtatt):

1 la haba fika raga’i Meine Hoffnung auf dich moge nicht fehlschlagen!
fa-qad atalta “ana’t Allerdings hast du mich schon lange hingehalten.
2 vya dahikan hina abki O du, der du lachst, wenn ich weine:
a-ma rahamta buka’i hast du dich nicht (frither) meines Weinens erbarmt?
3 bi-man a‘udu ida ma Wo soll ich meine Zuflucht nehmen,
adaba gismiya da’t wenn meine Krankheit meinen Korper verzehrt hat?
4 wa-qad “arafta dawa’i Du kennst das Heilmittel schon, das ich brauche;
wa-fT yadaika Sifa’i meine Heilung liegt in deinen Hénden!

Die zweiteilige Struktur jedes einzelnen Verses wird in diesem Beipiel
auch durch die strikte Beachtung der Halbversgrenze als Wortgrenze und -
bis auf Vers 3 - als Grenze von Syntagmen deutlich. Aber zahlreiche der
kurzen Vierzeiler - genau gesagt 63 davon - weisen keinen Binnenreim im
1. Vers auf. Bei diesen Stiicken handelt es sich, nach Metrum und Hiufig-
keit geordnet, um folgende:

Ramal (25): 9. 52. 69. 99. 112, 183. 190, 328. 357. 367. 368. 372. 398.
416. 443. 444. 461. 474. 480. 482. 542. 543. 544. 566. 571
Hafif (12): 154. 171. 184. 203. 258. 365. 390. 455. 464. 498. 568. 582



918

TILMAN SEIDENSTICKER

Wafir (10): 44, 63. 66. 96. 111. 160. 194. 380. 471. 488
Kamil (5): 19.24. 71. 411. 499

Mugtatt (4):  98. 371. 437. 493

Mutagqarib (3): 395. 479. 535

Sart*15 (3): 147. 293. 556

Hazag (1): 449

Die Halbversgrenze ist unter allen diesen Gedichten nur bei vieren in allen
Versen gleichzeitig Wortgrenze, namlich bei 111 (Wafir), 380 (Wafir),
437 (Mugtatt) und 499 (Kamil). Dagegen spielt sie oft auch in den Metren,
in denen sie traditionell nicht iiberbriickt wird, keine grofie Rolle mehr,
wie etwa bei 66 (Wafir);16

15

16

17

yulamu “ala I-buka’i ahu §- Der Sehnende, dessen Einziggeliebter fern ist,

tiyaqin gaba wahiduhu wird fiir sein Weinen getadelt.
Jfa-hatu man yuw-allilu mug- So bringt doch den herbei, der seine Augen beschaftigt,
lataihi an yusa“idahiu auf daB er erhort

ila $-Sakwa wa-tala bihi s- die Klage - lange schon weilt die Krankheit in ihm,
saqamu fa-malla “@iduhii  und die, die den Kranken besuchen, sind es miide.17
ara l-aiyama takrahu an  Ich sehe, daB die Tage den nicht heranbringen wollen,
tuqarriba man yuba‘iduhi  der ihn (den Liebeskranken) auf Distanz halt.

Konnte auch als Ragaz bezeichnet werden, vgl. dazu meine “Anmerkungen zum
Gedicht “Umar Ibn Abi Rabra Nr. 299 ed. Schwarz,” in: Festschrift Ewald
Wagner zum 65. Geburtstag, ed. Wolfhart Heinrichs und Gregor Schoeler,
Beirut/Stuttgart 1994, Bd. II, S. 139.

Falle von Gedichten im Wafir, bei denen in zwei Versen die Halbversgrenze von
einem Wort tiberbriickt wird: 44. 96. 160. 194. 471. 488 (evtl. noch im 4. Vers,
der aber korrupt ist).

Ich habe im 2. Vers das au von Arazis Ausgabe in an geindert und entsprechend
Konjunktiv folgen lassen. Im 3. Vers hat Arazi das ila der Handschriften in “ala
gedndert. “Jemandem helfen bei” (s°d III c. acc. p. et “ala r.) ergibt jedoch keinen
Sinn. Zu s°d III ¢. acc. p. et ild r. “jemandem in einer Sache zu Willen sein” s.
R. Dozy: Supplément aux dictionnaires arabes. Bd. I-1I. Leiden 1881, Bd. I, S.
654a.



DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 919

Ebenso wird die Halbversgrenze auch beim Kamil iberbriickt, etwa
zweimal bei 411:18

1 ya musrigan mala’a I- uyu- O Leuchtender, auf dem die Augen voll
Wohlgefallen ruhen,
na fa-lahzuha ma yastaqilli so daB es ihre Blicke sind, die er geringschatzt!
2 aufa “ala Samsi d-duha Er iiberfliigelte die Sonne des Vormittags,
hatta ka’anna §-Samsa zilla so daB es war, als ob die Sonne Schatten wére.
3 ya zinata d-dunya wa-man O Schmuck der Welt und der,
mulku l-anami laha yaqilli fiir den das Konigtum tiber die Menschen gering-
fugig ist:
4 la taqtulanni bi-1-gafa- Tote mich nicht durch Abwendung,
’I fa-inna qatli la yahilli denn mich zu téten ist nicht erlaubt!

Bei allen vier Versen iiberbriickt wird ofter beim Ramal (368. 474. 542.
544) und zweimal beim Hafif (258. 390). Insgesamt ist die Versstruktur
der 63 Stiicke mit kurzen Metren ohne Binnenreim nicht so stark durch die
Halbversgrenze geprigt, daB sich von daher eine Vorbildfunktion fir das
Ruba‘1 ausschlosse; es sind Vierzeiler mit dem Reimschema a a a a. DaB es
gerade diese Gedichte von Halid Ibn Yazid gewesen sind, soll damit nicht
gesagt werden. Es mufl aber fiir die arabische Hypothese angenommen
werden, daB dieser Typus, der bei Halid nur einen Sonderfall mit etwa
12%igem Anteil an seinen Vierzeilern ausmacht, weitere Verbreitung
hatte, als dies fiir uns heute nachweisbar ist. Ahnlich wie schon bei der
tirkischen und iranischen Hypothese wird nun also auch hier mit
postulierten Gedichten gearbeitet. Die Basis ist aber ungleich groBer und
dariiber hinaus auch wesentlich élter als die ersten iiberlieferten Ruba‘is.

oKk

Halid Ibn Yazid stammt aus einer hurasanischen Familie; daB er selbst
moglicherweise im persischen Osten geboren ist, bestreitet Arazi nach-
dricklich und sieht ihn als geborenen Bagdader an (Arazi 1990, S. 8
FuBnote 2). Nichtsdestoweniger konnte aber der Einfluf - postulierter -

18 Jeweils zweimal bei 24. 71; dreimal bei 19.



920 TILMAN SEIDENSTICKER

persischer volkstiimlicher Dichtung auch in Bagdad angenommen und
somit die arabische Vierzeilertradition doch wieder an die angebliche
iranische angehingt werden. DaB dies nicht so ist, ist das Ergebnis eines
Beitrags von Thomas Bauer, der Halid inhaltlich und formal in eine
innerarabische Entwicklungsreihe stellt. Er erscheint dabei als ein Dichter,
der die inhaltliche Variationsbreite des Liebesgedichtes auf die werbenden
und die klagenden Stiicke der Bauerschen Systematik verengt und einen
sich bei Abii Nuwas (starb um 813 n. Chr.) vorsichtig andeutenden und bei
Abt Tammam (starb um 845) schon deutlich hervortretenden Trend zur
Vierzeiligkeit auf die Spitze trieb (Bauer 1996, hier besonders S. 18).
Diese Einschitzung ist zweifellos richtig. Im folgenden sollen Bauers
Beobachtungen zur Verszahl noch bis zu ‘Umar Ibn Abi Rabia (starb 712
oder 721) zuriickverldngert werden, weil die Entwicklung schon bei ihm
einsetzt. Dies ist besonders deshalb interessant, weil von Vertretern der
iranischen Hypothese vermutet worden ist, da bei Abu Nuwas persische
Einflisse wirksam sind.

Das folgende Diagramm zeigt auf der x-Achse die Verszahl und auf
der y-Achse die Zahl der Liebesgedichte fiir diese zwischen zwei und 28
liegenden Verszahlen:19

19  Die genauen Zahlen sind im Anhang gegeben.



DIE HERKUNFT DES RUBA*I 921

80 7
70 'K////
60 */////
ol a N\
=
1A ' T i
10 1////

o

—r 1 1 1 tr1rtrrt Tt 71 111 1. 1T 17 1T 11
4 5 6 7 8 9 1011 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27 28

Verszahl

2

w

D Umar

Abu Nuwas . Abu Tammam

Dieses Diagramm ldBt folgendes erkennen:

1. Die Kurven sind alle eingipflig und steigen steiler an als sie abfallen.
Der Wert mit der grofiten Haufigkeit, der sogenannte Modalwert, ist also
immer recht bald nach der minimalen Verszahl von zwei (Einzelverse
blieben unberiicksichtigt) erreicht, aber neben der beliebtesten Versldnge
gibt es immer hohere Verszahlen, die ebenfalls nicht selten sind.

2. Die Kurven werden bei analoger Form zunehmend steiler und kiirzer.
Dies bedeutet, daB sich das Genre Liebesgedicht zunehmend an eine
(kurze) Verszahl bindet.

3. Der Modalwert, also der hochste Wert, verschiebt sich nach links: Bei
“Umar liegt er noch bei sechs, bei den beiden anderen dagegen bei vier. Ob
hier ein innerarabischer Trend vorliegt, ist zundchst unklar, weil Umar
sicher nicht, die beiden anderen Dichter dagegen durchaus persischen
Einflissen ausgesetzt gewesen sein konnen. Indes hat sich das arabische
Liebesgedicht bekanntlich aus dem Nasib der Qaside entwickelt, welcher



922 TILMAN SEIDENSTICKER

durchschnittlich eher iiber sechs Versen Linge liegt.20 Und bei Abu
Duaib, bei dem die Verselbstindigung des Nasib erstmals greifbar wird,
betrdgt die Verszahl der sechs reinen Liebesgedichte zusammen 123,
woraus sich eine Durchschnittslinge von 20 ergibt.21 Insofern liegt hier
wohl doch ein innerarabischer Trend vor, der aus der Verstidterung, der
gewandelten Funktion von Dichtung und in der abbasidischen Zeit auch aus
der Tatsache, daB Gedichte gesungen dargeboten wurden,22 erkliart werden
kann.

Die Entwicklung des arabischen Liebesgedichts zur Vierzeiligkeit
scheint mit Halid Ibn Yazid ihren Hohepunkt erreicht zu haben, denn
spatere Dichter haben keine solche Monokultur betrieben. In der Mitte des
3./9. Jahrhunderts, dies kann festgehalten werden, hat aber die Vierzeilig-
keit fast den Charakter eines Gattungsmerkmals angenommen. Von der
arabischen Literarhistorie ist dieses Phdnomen anscheinend nicht zur
Kenntnis genommen worden, aber wir besitzen einige interessante Hin-
weise aus stfischen Quellen. In Abu Nasr as-Sarrags (starb 378/988)
Handbuch tiber den Sufismus gibt es ein Kapitel F7 man kariha s-sama‘a
wa-lladi kariha l-hudira fi I-mawadici llat yaqrauna fiha l-quriana bi-I-
alhani wa-yaqiliina I-qas@’ida wa-yatawagadiina wa-yarqusina “Uber die,

20 Legt man die von Jacobi 1971, S. 12f. gegebene Ubersicht iiber die Linge des
Nasib bei den sechs vorislamischen Dichter an-Nabiga, “Antara, Tarafa, Zuhair,
°Algama und Imra’alqais fiir eine grobe Orientierung zugrunde, erhilt man eine
Durchschnittslange von 9,1 Versen (bei allerdings sehr grofier Varianz). Zu
beriicksichtigen ist dabei, daB die von Jacobi benutzte Ausgabe Ahlwardts die
ersten fiinf Dichter in der Rezension von al-A°lam a3-Santamari, Imraalgais in
der von as-Sukkari wiedergibt.

21  Vgl. Jacobi 1984, S. 223.

22 O. Wright und H. Kilpatrick sind in den Artikeln “music and poetry” und
“singers and musicians” in EAL, S. 555f. und 724f. in diesem Punkt sehr
reserviert. Es sei aber doch gefragt, ob die zunehmende Konzentration auf die
Zahl vier bei Abt Tammam und Halid nicht nur auf die normierende Kraft der
sich gerade herausbildenden Gattung zuriickgeht, sondern auch auf die Tatsache,
daB die Gedichte zunehmend zum Zwecke der Vertonung verfaft wurden. Da
davon auszugehen ist, daB das Gros der vertonten Gedichte erotischen Inhalts
war, wire auch ein Grund dafiir genannt, daB der Trend zur Vierzeiligkeit sich
nur in der Gattung der Liebesdichtung bemerkbar macht.



DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 023

die das Musikhoren miBbilligen und die, die die Anwesenheit an Orten
mifbilligen, an denen man den Koran melodisch rezitiert, Qasiden aufsagt,
sich ekstatisch gibt und tanzt”. Dort heifit es:

wa-t@’ifatun uhra karihat dalika wa-za‘amat anna lladi yata arradu li-stima‘i
hadihi r-rubd‘ iyati la yahlu min ahadi waghaini imma hum qaumun mutalahhuna
min ahli d-duabati wa-l-fitnati au hum qaumun wasalu ila l-ahwali $-Sarifati
wa-‘anaqu l-maqgamati r-radiyata wa-amati nufusahum bi-r-riyadati wa-I-
mugahadati wa-tarahu d-dunya wara’a zuhirihim wa-nqata‘u ila llahi “azza wa-
galla fi gamii ma‘anihim.

Andere von ihnen miBbilligen das, weil sie der Ansicht sind, daB die, die sich
dem Horen dieser Ruba‘is aussetzen, nur zu zwei Sorten Mensch gehdren
konnen: Entweder sind sie Hedonisten, Leute von Scherz und Versuchung, oder
es sind Menschen, die die erhabenen Zustinde erlangt und die geschitzten
Stationen erreicht haben, ihre Triebseele mit Ubungen und Anstrengungen
abgetotet haben, die Welt hinter sich gelassen haben und sich ausschlieBlich
Gott zugewendet haben in all ihrem Wollen.23

Da anonym, ist diese Erwdhnung des Wortes Ruba°‘i nur durch das Todes-
datum des Autoren als spitestens dem ausgehenden 4./10. Jahrhundert
angehorend zu datieren. Die folgende Stelle ist gliicklicherweise genauer
datierbar, weil die AuBerung von Ahmad Ibn Masriq at-Tasi (starb
298/911) und einem Gesprichspartner stammt:

swila [sc. Abu l<Abbas Ibn Masruq] “an sama-i r-rubdiyati fa-qala inna
quliubana qulubun lam ta’lafi t-ta-ati tab°an wa-innama alifatha takallufan fa-
ahla in abahna laha ruhsatan an tatahatta ila ruhsin wa-la ara samaa r-
ruba*iyati illa li-mustaqimi z-zahiri wa-I-batini gawiyi [-hali tammi [-=ilmi.

Ibn Masriq wurde zum Horen von (vertonten) Ruba‘is befragt und sagte:
Unsere Herzen mogen fromme Werke nicht von Natur aus, sondern nur
widerwillig, und so fiirchte ich, daB, wenn wir ihnen ein Zugestindnis machen,
sie zu (allgemeiner) Nachsicht iibergehen. Deshalb soll meiner Meinung nach
nur der (der musikalischen Darbietung von) Ruba‘is lauschen, der duBerlich wie

23 a. Nasr ‘Abdallah b. “Ali as-Sarrag at-Tasi: K. al-Luma® fi t-tasawwuf. Ed. R. A.
Nicholson, Leiden 1914, S. 299, 2-6. (Das Argument ist hier natiirlich noch nicht
zu Ende.)



924 TILMAN SEIDENSTICKER

innerlich rechtschaffen ist, von stabiler Verfassung und von vollkommenem
Wissen.24

In einem anderen Werk des gleichen Verfassers wird der Mystiker Gunaid
(starb 298/910) in Bezug auf seine Adepten gefragt:

fa-ma baluhum la yatrabuna ida sami‘u l-qurana qala ma f1 I-qur’ani ma yugibu
t-taraba wa-kalamu l-haqqi nazala bi-amrin wa-nahyin wa-wa‘din wa-wa*idin
Ja-huwa yagharu qila fa-ma baluhum la yatrabuna ‘inda l-qasa’idi qala li-
annahu mimma “amilat aidihim qila lahu fa-ma baluhum la yatrabuna “inda r-
ruba: iyati qala li-annahu kalamu 1-*u$$aqi wa-l-maganina.

Wie kommt es, daf3 sie nicht in Verziickung geraten, wenn sie den Koran horen?
Er sagte: Im Koran steht nichts, das zu Verziickung AnlaB gibe; das Wort
Gottes brachte Gebot und Verbot, VerheiBung und Drohung herab, und von
daher iberwaltigt es. Man sagte: Wie kommt es, daB sie bei Qasiden nicht in
Verziickung geraten? Er sagte: Weil diese ihrer eigenen Hinde Werk sind. Man
sagte zu ihm: Wie kommt es, daB sie bei Ruba‘is nicht in Verziickung geraten?
Er sagte: Weil es die Rede von Liebenden und Verriickten ist.23

Diese letztere Stelle scheint geradezu auf Halid Ibn Yazid gemiinzt zu sein,
denn er hat nicht nur fast ausschlieBlich Liebesgedichte verfaBt, sondern
soll auch den letzten Teil seines Lebens in geistiger Umnachtung verbracht
haben.26 Merkwiirdig ist allerdings Arazis Beobachtung, daB Halids
Gedichte in den gédngigen Werken der Sufik nicht zitiert werden. Das eine
Mal, wo er in einem sufischen Kontext auftaucht, geschieht dies anonym,
namlich im Diwan des Hallag.27

Aufgrund des Kontextes, aus dem diese drei Berichte stammen und
wegen der frithen Zeit in den beiden letzteren muB hier doch wohl an
arabische “Ruba‘is” gedacht werden, wie es auch meistens geschehen

24 a. “Abdarrahman as-Sulami: Tabagat as-sifiya. Ed. Naraddin Sariba. Aleppo (2.
Aufl.) 1986, S. 239, 8-11.

25 a. “Abdarrahman as-Sulami: Adab as-suhba wa-husn al-isra. Ed. M. J. Kister,
Jerusalem 1954, S. 49, 9-12. Eine Variante zu den letzten Wortern lautet kalamu
[-muhibbina wa-I-ussaq.

26 S. dazu Arazi 1990, S. 25-45.

27 S. dazu Arazi 1990, S. 39.



DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 925

ist.28 Safiri-Kadkani bestreitet allerdings genau dies und geht von
Gedichten in Dari oder iranischen Dialekten aus.29 Da aber nun ein Typus
in grofierer Zahl und aus friiher Zeit bekannt ist, der ausgezeichnet zu den
Berichten paBt, gibt es keinen Grund zu dieser Auffassung.

K3k K

Halids Gedichte und der dritte Bericht scheinen zu zeigen, da} die ara-
bischen Vierzeiler auf den Bereich der Erotik beschrinkt waren. Mit den
persischen Ruba‘is verhilt es sich anders: Sie “konnen Lob- oder Schméh-
gedichte, Trauergedichte, religiose, mystische, philosophische, die Reli-
gion angreifende, politische Gedichte oder Liebespoesie aller Art sein”
(Meier 1963, S. 22).30 Es ist anzunehmen, daB sich die thematische
Offnung zwischen der Mitte des 3./9. Jahrhunderts und der Zeit, aus der
wir die ersten Ruba‘is kennen, ndmlich der Mitte des 4./10. Jahrhunderts,
im persischen Raum abgespielt hat. Der erste Autor, von dem mehr als
fragmentarische Ruba‘is iiberliefert werden, ist der 329/940 oder erst nach
339/950 gestorbene Rudaki, und ihm werden gleich fast 40 zugeschrieben.
Unter diesen befinden sich zwar zahlreiche Liebesgedichte, aber auch
einige Stiicke mit anderen Themen. Die Uberlieferung von dessen Dich-
tung ist allerdings nicht unproblematisch,3! und dies gilt in besonderem
MaBe fiir die ihm zugeschriebenen Ruba‘is.32 Wie man sich hierzu auch

28 W. Stoetzer in The Encyclopaedia of Islam, new ed., Bd. VIII, Leiden 1995, S.
583b; Reinert 1990, S. 294 und 299 FuBnote 32; Reinert 1974, S. 221 unten.

29 M. R. Safri-Kadkant: “Rudaki wa-Ruba‘i.” In: Namwara-i Duktur Mahmid
AfSar, Bd. IV, Teheran 1989, S. 2330-2342, hier 2336 und 2339.

30 Den ausfiihrlichsten Uberblick iiber die thematische Vielfalt des Ruba‘i gibt
(neben Elwell-Sutton 1975) Reinert 1990, S. 288-291.

31 Vgl. de Blois 1992-94, S. 223f.

32 Vgl Elwell-Sutton 1975, S. 639: “For Rudaki the gap [sc. zwischen Todesdatum
und der ersten Quelle] is more like three centuries, and even then we have only
one example, and must wait another three centuries for the remainder”. Ferner
Meier 1963, S. 14: “Schon Hasan b. Lutfullah in seinem 1040/1630-31 verfafiten
Mayhana soll von der groBen Menge ihm zugekommener Vierzeiler des Rudaki



926 TILMAN SEIDENSTICKER

stellt, sicher ist, daB die Liebesthematik im Persischen von Anfang an gut
vertreten ist. Das folgende Stiick konnte man insofern fiir echt halten, als
es sich inhaltlich sehr eng an die Gedichte Halids anlehnt (Sa‘id Nafisi:
Muhit-i zindagi wa ahwal wa as‘ar-i Ridaki. Teheran 1341 h.8., Bd. III,
S. 514):

I caSm-am zi gamat bahr-i “aqiqi Mein Auge lief aus Kummer um dich mit den

ki bi-suft Karneolen, die es durchbohrt,

2 bar cihr hazar gul zi razam bi- auf meinem Gesicht tausend Rosen wegen
Sikuft meines Geheimnisses erblithen,

3 razi ki dilam zi gan hami dast eines Geheimnisses, das mein Herz vor mir
nihuft selbst verborgen hat:

4 aSkam bi-zaban-i hal ba halg bi-  Meine Tranen haben es durch ihren stummen
guft Ausdruck der Welt erzahlt.

Karneole sind als Bild fiir die blutigen Trédnen in der arabischen Dichtung
vom 9. Jahrhundert an belegt.33 Halid scheint dieses Bild allerdings nicht
gebraucht zu haben, aber von blutigen Trinen spricht er hiufig.34 Rosen
sind in der arabischen Liebesdichtung des 9. und 10. Jahrhunderts offenbar
nur als Bild fiir die roten oder errotenden Wangen gebraucht35 und nicht
fur die Trédnen; hier liegt also - wenn die obige Interpretation richtig ist -
vielleicht eine persische Besonderheit vor. zaban-i hal wiederum ist ver-
mutlich eine Lehniibersetzung des arabischen lisan al-hal.36 Der Gedanke

die meisten dem Qatran (gest. 465/1072-73) als rechtméBigem Autor zugewiesen
und nur zwanzig Rudaki belassen haben.”

33  WKAS I 47 b 9-15.

34  bakaitu daman hatta baqitu bi-la damin (120/3); bakat “ainun daman (441/1); fa-
lim bakat mugqlati “alaihi daman (450/1); wa-I-gafnu damin (457/3); muglatun
tadma (471/4) und ofter; vgl. schon vorher bei a. Tammam (“‘Azzam) 279/1 und
298/4.

35 Vgl. die meisten der bei Bauer 1998, S. 549 s.v. “Rose” angefiihrten Stellen
sowie Halid Ibn Yazid 377/3; 410/3 und 431/2.

36 WKAS Il 621 b 41 - 622 a 16; ein relativ frither Beleg, den mir Prof. Ullmann
(Tibingen) freundlicherweise mitteilt, ist b. -Rami (Nassar) VI 1235/15.



DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 927

der verheimlichten Liebe, die von den Tranen publik gemacht wird, ist
ebenfalls bei Halid zu finden (Nr. 498):37

1 qul li-mustakbirin asa’a wa-lau
Sa’a ahsana

2 wa-li-man taha annahu min fu’adi
tamakkana

3 gismu nurin ida bada wa-qadibun
ida ntana

4 kuntu uhf1 l-hawa fa-antaqta
dam‘i fa-a‘lana

Sag einem Stolzen, der schlecht handelte,
obwohl er hitte gut handeln konnen, wenn er
nur gewollt hitte,

einem Hochmiitigen, daB er sich meines
Herzens beméchtigt hat.

Ein Korper von Licht ist er, wenn er erscheint,
und ein Zweig, wenn er sich beugt.

Ich habe die Liebe verborgen, aber du hast
meine Tranen zum Sprechen gebracht, und so
haben diese es 6ffentlich gemacht.

l?ie beiden nach Radaki nédchsten Verfasser von Ruba‘is sind fur uns Abu
Sakur al-Balhi (lebte um 336/947) und Daqiqi (Ende d. 4./10. Jahrhun-
derts). Von beiden ist jeweils nur ein Stiick iberliefert, das sich dem

Thema der Liebe widmet:

1 ai gaSta man az gam-i farawan-i
tu past

2 Sud gamat-i man zi dard-i higran-
[ tu Sast

3 ai Susta man az farib u dastani-i
tu dast

4 hud hiC kas-1 bi-sirat u san-i tu
hast

Ach, elend bin ich wegen des reichlichen
Kummers um dich geworden,

meine Gestalt ist wegen des Schmerzes um
deinen Weggang gebogen,

ach, ich wasche mir die Hinde wegen
deiner Betriigereien und deiner List,

gibt es denn tiberhaupt jemanden, der einen
Charakter und eine Art hat wie du? (Aba
Sakar, in Lazard 1964, Bd. II, S. 87)

37 Vgl ferner 166/4; 359/3 und 434/1 sowie die Belegstellen aus anderen arabischen

Dichtern bei Bauer 1998, S. 387-9.



928 TILMAN SEIDENSTICKER

1 c¢aSm-itu ki fitna dar gahan Dein Auge, durch das die Versuchung in
hizad az u die Welt kommt -
2 la‘l-itu ki ab-i Hidr mirizad az w  dein Rubin (d.h. Mund), von dem das
Wasser des Lebens fliefit -
3 kardand tan-i mara ¢inan hwar ki sie haben meinen Korper heruntergebracht,

bad so daB der Wind,
4 miyayad u gard u hak mibizad az  wenn er weht, Staub und Erde aus ihm
u herausschiittelt. (Daqiqi, in Lazard 1964,
Bd. II, S. 167).

Die beiden Charakteristika — der Vorwurf, der Geliebte sei ein einzig-
artiger Betriiger, und die Hyperbel zur Schilderung der desolaten korper-
lichen Verfassung des Liebenden - sind vielleicht nicht exakt, aber doch
von der Tendenz her in der arabischen Liebesdichtung nachzuweisen.38

*ok

Ein Problem fiir die arabische These ist schlieflich noch das Reimschema
des Ruba‘i, das eben nicht nur Monoreim sein kann, sondern auch a a b a.
Arabische Vierzeiler mit dem letzteren Schema sind uns schriftlich nicht
uberliefert. Von daher liegt es nahe, hier an eine innerpersische Entwick-
lung zu denken. Diese konnte man sich so denken, daf in das etablierte
Vierzeilerschema ein Qasidenanfang “hineingesteckt” wurde. Mdoglicher-
weise hat man den groBen &sthetischen Reiz der Waise in der dritten Zeile
erkannt, vielleicht auch in Verbindung mit dem Sinnschema x x y z (s.
dazu unten). Auf den ersten Blick scheinen allerdings die Reimverhéltnisse
bei Rudaki, der Vorklassik (Dichter, die zwischen 1037 und 1124 n. Chr.
gestorben sind) und der Klassik, wie sie von Elwell-Sutton beschrieben
worden sind, dem zu widersprechen (Elwell-Sutton 1975, S. 640). In der
folgenden Tabelle stehen die absoluten Zahlen in Klammern:

38  Man vergleiche zum ersten Ruba‘1 das Kapitel 10 in Bauer 1998 iiber die Inhalte
des Vorwurfs an die geliebte Person, insbesondere Abschnitt 4 “Ungerechtigkeit”
und 5 “Grausamkeit und Unbarmherzigkeit”; zum zweiten die héufige
Verwendung der Wurzel nhl “Magerkeit” bei Halid 372/3, 374/2, 375/2, 390/1,
394/1, 401/4, 402/2, 404/3, 445/3 usw,



DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 929

aaaa aaba
Ridaki 32 % (12) 68 % (25)
Vorklassik 91 % (905) 9% (91)
Klassik 30 % 70 %

An dieser Entwicklung sticht aber die Unstetigkeit ins Auge. Auf dem
Hintergrund des oben zur unsicheren Uberlieferung von Rudakis Ruba‘is
Gesagtem liegt die Vermutung nahe, daB die Reimverhéltnisse der Klassik
zurtickprojiziert worden sind.

* %k %

DaB bei der Abfassung eines Gedichtes bereits an seine Vertonung gedacht
wurde, war oben als Motiv fiir die Tendenz zur Vierzeiligkeit in der arabi-
schen Liebesdichtung zur Diskussion gestellt worden. Ein weiterer Sach-
verhalt, der die Selbstbeschleunigung des Trends erkldren kann, sind die
Vorteile, die aus der Beschriankung erwachsen konnen, oder, anders ausge-
druckt, der Umstand, daB die Dichter sich einerseits keine Gedanken mehr
uber die angemessene Linge eines Stiickes zu machen brauchten, anderer-
seits sich auf die Strukturierung innerhalb des nun vorgegebenen kurzen
Rahmens konzentrieren konnten. Wie Thomas Bauer gezeigt hat, sind
zwischen Aba Nuwas und Aba Tammam bereits deutliche Entwicklungen
zu beobachten: Hatte der erstere vor allem zur Bildung zweier oft nur lose
verbundener Blocke von jeweils zwei Versen geneigt, wenn denn uber-
haupt eine Struktur erkennbar ist, so kristallisiert sich beim letzteren das
Schema 1/2, 1/2, 1 und 2 Verse heraus (Bauer 1996, S. 19). Das groBe
Potential, das die Vierzahl in kompositorischer Hinsicht bietet, kann auch
an den oben in anderen Zusammenhingen angefiihrten Stiicken von Halid
demonstriert werden. Das erste zitierte Stiick, Nr. 2, ist inhaltlich nicht
sehr deutlich konturiert; eine Gliederung ist in erster Linie innerhalb ein-
zelner Verse erkennbar, und zwar in Gestalt von Antithesen in den Versen
1, 2 und 4 (raga® - “ana®, dahikan - rahamta, dawa - Sifa’). Auffallig ist,
daB auch der vierte Vers einen Binnenreim hat; dieser betont die vertikale
Zasur zusitzlich. Wenn man Antithesen durch einen Trennungsstrich dar-
stellt, kann man die inhaltliche Struktur schematisch folgendermaBen dar-
stellen: 1/2-1/2; 1/2-1/2; 1; 1/2-1/2.



930 TILMAN SEIDENSTICKER

Bei Nr. 66 (wie bei den beiden anderen Stiicken) ist die Struktur
durch inhaltliche Unterschiede von Vers zu Vers gebildet. Vers 1 berichtet
daruber, daB der Liebeskranke getadelt wird; Vers 2 und Vers 3 sind eine
trotzige Aufforderung an die Tadler, den Geliebten dann doch bitte her-
beizubringen, sowie eine kurze Schilderung von unmittelbaren und mittel-
baren Folgen des Liebesleids. Die beiden Verse sind durch Enjambement
miteinander verklammert. Vers 4 ist eine Stellungnahme zur wenig aus-
sichtsreichen Situation des Liebenden mit Riickbezug auf den ersten Vers
(yuba‘iduhi und gaba). Stellt man die syntaktische Verklammerung durch
ein Pluszeichen und den Riickbezug durch ein “R” dar, ergibt sich das
Schema x y+y z(Rx).

Wieder anders ist Nr. 411 aufgebaut. Die Verse 1 bis 3 beschreiben
den Geliebten, wobei 1 und 3 jeweils zu Beginn einen Vokativ enthalten.
Vers 4 ist dann eine an den Geliebten gerichtete Aufforderung. Stellt man
die Vokative durch ein Apostroph dar, ergibt sich das Schema ‘x x ‘x y.

Nr. 498 schlieBlich enthilt in Vers 1 und 2 eine Aufforderung an
einen Dritten, dem Geliebten die Verliebtheit des Dichters mitzuteilen; die
beiden Verse sind syntaktisch miteinander verklammert. Vers 3 beschreibt
den Geliebten, Vers 4 berichtet iiber die unfreiwillige Enthiillung der
Liebe. Das resultierende Schema ist x-x y z, also das, was als das
Paradeschema des persischen Ruba‘i gilt, allerdings ohne den Riickbezug
auf den ersten im vierten Vers. Aber auch dies existiert (Nr. 449):

1 a-la ya aiyuha l[-maula lladi O Herr, der du das Ungerechtsein als
yast-dibu z-zulma angenehm empfindest!

2 ka-anna z-zulma la yuksibu man  Als ob nicht die Ungerechtigkeit den, der
yaksibuhi (sic lege) itma sie begeht, zum Siinder werden 1aBt!

3 a-ma tarhamu qalbi fika min Kannst du dich nicht meines Herzens
hasratihi yadma erbarmen, das wegen seines Schmerzes um

dich blutet?
4 mata ya“dilu fi I-hukmi zalamun Wann konnte ein Ungerechter, dem die
mullika [-hukma Herrschaft ibereignet wurde, beim
Herrschen gerecht sein?

In den beiden ersten Versen wird der als Herrscher titulierte Geliebte auf
die Folgen seiner Ungerechtigkeit fiir sein Seelenheil aufmerksam ge-
macht. Durch das Substantiv zu/m am Ende des ersten und zu Beginn des



DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 931

zweiten Verses liegt wieder eine Verklammerung, fast eine Anadiplose,
vor. Vers 3 ist eine Bitte um Erbarmen. Vers 4 formuliert die resignierte
Einsicht, daBl eben dieses Erbarmen von einem Ungerechten nicht erwartet
werden kann; der Riickbezug auf die beiden ersten Verse ist deutlich. Es
ergibt sich das Schema x+x y z(Rx).

Ob diese Vielfalt fiir Halid reprasentativ ist, kann hier ebensowenig
geklart werden wie die Frage, ob das Schema von zwei 2 und 2 Versen,
das sich in den drei angefiihrten persischen Ruba‘is greifen 148t,39 typisch
fir friihe persische Beispiele ist. Klar ist immerhin geworden, daB in der
arabischen Dichtung nach Abt Nuwas die in der Vierzahl angelegten
Moglichkeiten auch ausgeschopft wurden.

%ok ok

Die Vierzeiligkeit als alleinige Form des arabischen Liebesgedichts, wie
sie Abti Tammam vorbereitet und Halid Ibn Yazid dann kultiviert hat, hat
sich als ein zu enges Korsett erwiesen. Auf persischem Boden kam durch
die Bindung an ein spezifisches Metrum sogar noch eine weitere
Beschrankung hinzu. DaB die Form dort weiterleben konnte, liegt an der
Authebung der Beschrankung auf die erotische Thematik. Heraus kam das
einzigartige Phdnomen einer formal stark, inhaltlich aber kaum fest-
gelegten Gattung. Wie dieser Umwandlungsprozef im einzelnen vonstatten
ging und ob doch volkstiimliche persische Traditionen eine Rolle gespielt
haben, entzieht sich angesichts der Uberlieferungslage gegenwirtig unserer
Kenntnis. DaBl der Ausgangspunkt die arabischen Liebes-Vierzeiler waren,
ist nicht nur wegen der groBen Zahl der erhaltenen Stiicke wahrscheinlich,
sondern auch deshalb, weil auch anderweitig die dichterischen Einfliisse in
ostlicher Richtung liefen.40

39 Bei Rudaki ist das Schema x+x+y+y (Verklammerung 1/2 syntaktisch, 2/3
razam/ razi, 3/4 raz erst Beziehungswort und dann als zu erginzendes Objekt);
bei Aba Sakar x x y y; bei Daqgigi x+x y+y (Verklammerung 1/2 durch
Parallelismus membrorum, 3/4 syntaktisch).

40 S. dazu zuletzt Gregor Schoeler: “Alteste neupersische Strophendichtung.
Rudakis musammat, sein arabisches Vorbild und seine persischen Nachfolger.”



932 TILMAN SEIDENSTICKER

Postscriprum: Die hier vorgestellte These habe ich 1998 und 1999 mehr-
fach bei Vortrigen zur Diskussion gestellt, u.a. beim European Research
Workshop “The Shi’i Century and the Iranian Milieu”, Oxford, Juni 1998;
bei Gastvortrdgen am Orientalischen Seminar der Universitit Freiburg,
Dezember 1998 und am Seminar fiir Semitistik und Arabistik der FU
Berlin, Februar 1999. Beim Symposium The Ghazal as a Genre of World
Literature, Istanbul, Mai 1999, wurde der Vortrag in meiner Abwesenheit
verlesen. Ich danke fiir alle in den Diskussionen vorgebrachten Anregun-
gen. Herzlich danken mochte ich auch Gregor Schoeler fiir mehrere Hin-
weise und Anregungen.

ANHANG

Verslange bei “Umar Ibn Abi Rabi‘a, Abu Nuwas und Abu Tammam (zur
Graphik auf S. 921).

“Umar Ibn Abi Rabi‘a ed. Schwarz (ohne Appendix).

2 Verse: Nr. 202. 294 (2) 3 Verse: Nr. 25. 46. 172. 239. 272. 335 (6) 4 Verse:
Nr. 7. 44. 58. 65. 69. 113. 162. 170. 203. 214. 229. 278. 283. 285. 306. 313.
314 (17) 5 Verse: Nr. 20. 34. 40. 57. 62. 66. 70. 112. 148. 152. 163. 177. 194.
196. 212. 213. 260. 291. 302 (19) 6 Verse: Nr. 12. 21. 32. 75. 85. 86. 98. 99.
105. 110. 117. 121. 129. 149. 156. 158. 190. 220. 233. 236. 259. 264. 265.
274.276. 277. 289. 292. 296. 303. 304. 312. 316. 317. 320. 325. 333 37) 7
Verse: Nr. 24. 35. 48. 73. 82. 88. 101. 116. 124. 128. 142. 154. 157. 164.
167. 182. 191. 199. 200, 222. 223. 224, 225. 226. 231. 238. 249, 252. 15].
275. 280. 282. 318. 326. 334 (35) 8 Verse: Nr. 17. 36. 49. 56. 79. 96. 120.
127. 134. 135. 144. 151. 157. 173. 201. 204. 207. 219. 227. 235. 245. 261.
271. 281. 288. 298. 300. 310. 311. 322. 324 (31) 9 Verse: Nr. 30. 60. 61. 68.
71.94. 106. 108. 136. 141. 143. 175. 176. 198. 206. 208. 215. 218. 221. 234.
250. 251. 268. 290. 301. 307. 319 (27) 10 Verse: Nr. 4. 14. 59. 76. 83. 103.
109. 130. 140. 161. 166. 169. 183. 217. 228. 232. 240. 244. 258. 269. 279.

In: Asiatische Studien 51 (1997), S. 601-625 (zum musammat und, S. 623f.
FuBnote 67, zum matnawi).



DIE HERKUNFT DES RUBA‘] 933

321. 327. 330 (24) 11 Verse: Nr. 11. 27. 63. 84. 93. 97. 118. 119. 133. 145.
165. 193. 241. 253. 255. 263. 267. 273. 328. 332 (20) 12 Verse: Nr. 3. 28.
122. 125. 160. 171. 180. 185. 186. 254. 256. 266. 284. 295. 297 (15) 13
Verse: 43. 64. 81. 107. 126. 132. 179. 210. 216. 237. 243. 247. 315 (13) 14
Verse: Nr. 13. 52. 78. 115. 123. 131. 138. 150. 209. 181. 241. 286. 287 (13)
15 Verse: Nr. 9. 33. 39. 104. 178. 189. 211. 262. 270. 293 (10) 16 Verse: 8.
22. 38. 50. 77. 90. 100. 139. 184. 331 (10) 17 Verse: 19. 37. 95. 147. 153.
174. 195. 246 (8) 18 Verse: 26. 67. 72. 87. 92. 155. 308. 323 (8) 19 Verse: Nr.
18. 80. 89 (3) 20 Verse: Nr. 47. 53. 55. 192. 329 (5) 21 Verse: Nr. 10. 16. 137
(3) 22 Verse: Nr. 42. 102. 168 (3) 23 Verse: Nr. 6. 45. 54. 187 (4) 24 Verse:
Nr. 51. 111. 299 (3) 25 Verse: Nr. 41. 146 (2) 26 Verse: Nr. 5. 15. 31. 114 (4)
27 Verse: Nr. 188 (1) 28 Verse: Nr. 91 (l). (In der Graphik nicht
beriicksichtigt: 29 Verse: Nr. 205; 32 Verse: Nr. 23; 35 Verse: Nr. 2; 37
Verse: Nr. 305; 45 Verse: Nr. 74; 57 Verse: Nr. 197; 73 Verse: Nr. 1.)

Abt Nuwas Bd. IV ed. Schoeler.

Beriicksichtigt wurden die Gedichte, die von Hamza und as-Suli iiberliefert werden und
von as-Sull nicht im jeweiligen Kapitel oder an anderer Stelle als manhul bezeichnet
werden. Ein “w” steht fir die mwannatat, ein “m” fiir die mudakkarat.

2 Verse: w17. 39. 106. 118. 119. m81. 214. 253. 300 (9) 3 Verse: w120. 124.
132. 173. m43. 68. 71. 102. 106. 112. 203. 252. 293 (13) 4 Verse: w5. 13. 21.
31. 59. 65. 68. 70. 77. 95. 101. 113. 122. 131. 134. 135. 137. 147. 149. 158.
168. m16. 30. 31. 32. 36. 57. 73. 80. 93. 96. 108. 133. 135. 165. 172. 175,
181. 190. 191. 192. 209. 225. 265. 267. 282. 321. 368. 379 (49) 5 Verse: w9.
12. 19. 28. 48. 53. 54. 93. 121. 151. 163. 166. m21. 34. 86. 132. 142. 184.
187. 195. 202. 278. 313. 316. 318. 320 (26) 6 Verse: w2. 8. 18. 34. 47. 66.
69. 85. 109. 148. 150. m19. 24. 29. 38. 64. 120. 125. 156. 171. 194. 211.
237. 317. 324. 375 (26) 7 Verse: w3. 76. 105. m1. 17. 56. 62. 75. 90. 104.
134. 185. 189. 255. 260. 264. 301 (17) 8 Verse: w4l. m22. 42. 48. 110. 152.
154. 160. 219. 230. 365 (11) 9 Verse: w146. m28. 92. 222. 279 (5) 10 Verse:
wll7. m362 (2) 11 Verse: - 12 Verse: wl41l. m315 (2) 13 Verse: m66 (1) 14
Verse: w26. 38 (2) 15 Verse: - 16 Verse: - 17 Verse: - 18 Verse: m121. 182 (2)
19 Verse: - 20 Verse: m41l (1) 21 Verse: m47 (1). (In der Graphik nicht
beriicksichtigt: 36 Verse: w36.)



934

TILMAN SEIDENSTICKER

Abt Tammam ed. “Azzam Bd. IV, Nr. 210-341.

2 Verse: Nr. 216. 223. 245. 306. 307. 324. 330 (7) 3 Verse: Nr. 222. 225. 246.

249.
213,
244.
276.
301.
326.
224,

257.
221,
247.
279.
302.
328.
226.

258. 275. 283. 293. 318. 323. 334 (12) 4 Verse: Nr. 211. 212. 214.
227, 229, 230. 233. 234, 235. 236, 237. 238. 239, 241. 242, 243.
248. 250. 252. 254. 259. 260. 261. 262. 263. 265. 272. 273. 274.
280. 281. 282. 284. 285. 287. 288. 291. 292. 294. 295. 299. 300.
303. 305. 308. 311. 312. 313. 314. 315. 316. 120. 321. 322. 325,
331. 333. 335. 336. 337. 338. 340. 341 (73) 5 Verse: Nr. 217. 220.
232. 251. 253. 256. 264. 266. 286. 296. 304. 310. 327. 332. 339

(22) 6 Verse: Nr. 219. 228. 240. 255. 267. 289. 297. 298. 309. 317. 319. 329
(12) 7 Verse: Nr. 213. 218. 231. 270. 290 (5) 8 Verse: Nr. 210 (1).

ABGEKURZTE LITERATUR

Arabische Quellen sind nach den im Worterbuch der Klassischen Arabischen Sprache
gebrduchlichen Abkiirzungen zitiert (s. Vorldufiges Literatur- und Abkiirzungsverzeich-
nis zum Zweiten Band. Zusammengestellt von Manfred Ullmann. 3., erw. Aufl.

Wiesbaden 1996).

ARAZI 1990: Albert Arazi, Amour divin et amour profane dans 1’Islam médiéval. Paris.

BAUER 1996: Thomas Bauer, “Abu Tammam’s contribution to °Abbasid gazal poetry.”
In: Journal of Arabic Literature 27, S. 13-21.

BAUER 1998: —, Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 9. und I0.
Jahrhunderts. Wiesbaden.

BAUSANI 1968: Antonio Pagliaro und Alessandro Bausani: La letteratura persiana.
Nuova edizione aggiornata. Florenz/Mailand.

DE BLOIS 1992-94, Francois de Blois: Persian literature. A bio-bibliographical survey.
Begun by the late C. A. Storey. Bd. V, Teil 1-2. London.



DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 935

CHIr 1V: The Cambridge history of Iran. Bd. 1V: The period from the Arab invasion to
the Saljugs. Ed. R. N. FRYE. Cambridge 1975.

DOERFER 1994: Gerhard Doerfer, “Gedanken zur Entstehung des ruba‘i.” In: Lars
JOHANSEN und Bo UTAS (eds.): Arabic prosody and its applications in Muslim poetry.

Uppsala, S. 45-59.

EAL: Julie Scott MEISAMI und Paul STARKEY (eds.): Encyclopedia of Arabic literature.
London/New York 1998.

EILERS 1969: Wilhelm Eilers: “Vierzeilerdichtung, persisch und auBerpersisch.” In:
Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes 62, S. 209-249.

ELWELL-SUTTON 1975: L. P. Elwell-Sutton: “The ‘Ruba‘i’ in early Persian literature.”
In: CHIr IV, S. 633-657.

ELWELL-SUTTON 1976: —, The Persian metres. Cambridge.

GAS II: Fuat Sezgin, Geschichte des Arabischen Schrifttums. Bd. 11: Poesie bis ca. 430
H. Leiden 1975.

JACOBI 1971: Renate Jacobi, Studien zur Poetik der altarabischen Qaside. Wiesbaden.

JacoBI 1984: —, “Die Anfinge der arabischen Gazalpoesie: Abu Duraib al-Hudali.”
In: Der Islam 61, S. 218-250.

LAZARD 1964: Gilbert Lazard, Les premiers poétes persans (Ixe-Xe siécles). Fragments
rassemblés, édités et traduits. Bd. I-11, Teheran/Paris.

MEIER 1963: Fritz Meier, Die schone Mahsati. Ein Beitrag zur Geschichte des
persischen Vierzeilers. Wiesbaden.

REINERT 1974: Benedikt Reinert, “Die prosodische Unterschiedlichkeit von persischem
und arabischem Ruba“i.” In: Richard GRAMLICH (ed.): Islamwissenschaftliche Abhand-
lungen Fritz Meier zum sechzigsten Geburtstag. Wiesbaden, S. 205-225.



936 TILMAN SEIDENSTICKER
REINERT 1990: —, “Der Vierzeiler.” In: Neues Handbuch der Literaturwissenschaft.
Bd. V: Orientalisches Mittelalter, ed. Wolfhart HEINRICHS, S. 284-300.

SAFA 1988: Dabih-Allah Safa: Tarih-i adabivat dar Iran. Bd. 1. Az agaz-i “ahd-i islami
ta dawra-i salguqi. 8. Aufl. Teheran.



	Die Herkunft des Rubā-ī

