Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 53 (1999)

Heft: 4

Artikel: Der Schleier als tunesisches Nationalsymbol : zur Emanzipation der
muslimischen Frau im kolonialen Tunesien

Autor: Hunger, Bettina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147484

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER SCHLEIER ALS TUNESISCHES NATIONALSYMBOL
ZUR EMANZIPATION DER MUSLIMISCHEN FRAU IM
KOLONIALEN TUNESIEN

Bettina Hunger, Universitdt Bern

Muslimische Frauen auf einem franzosischen Ball

Am 12. Februar 1927 lud man in der franzdsischen Résidence von Tunis
zu einem Ball, und der muslimische Advokat Abdelkader Kebaili wurde an
diesem Anlass von seiner Frau und deren jlingeren, noch unverheirateten
Schwester begleitet. Zum ersten Mal begaben sich damit in Tunesien mus-
limische Frauen der Oberschicht unverschleiert in eine grosse gemischt-
geschlechtliche Gesellschaft. Und dieses Ereignis wurde denn auch sowohl
in der franzosisch- wie auch in der arabischsprachigen Presse mit grosser
Emotionalitét diskutiert.

In der Dépéche Tunisienne etwa wurde der Auftritt von Madame Ke-
baili als “historisches Ereignis” gefeiert. Sie begliickwiinschte die Kebailis
zu ihrem Mut, sich lber die “Vorurteile” der muslimischen “Massen”
hinwegzusetzen und so zur Emanzipation der muslimischen Frau und zur
Verbreitung franzosischer Lebensart in Tunesien beizutragen. Der Charme
und die franzosische Toilette von Madame Kebaili wurden gelobt, und ein-
zig die Tatsache, dass sie nur Arabisch sprach, wurde bedauernd zur
Kenntnis genommen. Um so freudiger hob denn auch die franzosische
Presse die Sprachkenntnisse von Mademoiselle Touhidat hervor, der jiinge-
ren Schwester Madame Kebailis, die im vorhergehenden Jahr ihre Schul-
bildung mit dem franzésischen “baccalauréat” abgeschlossen hatte. 1

Abdelkader Kebaili selbst kommentierte die Anwesenheit seiner Frau
am Ball der franzosischen Résidence wie folgt:

Oui [...] ce fut un événement plus sensationnel au regard des Musulmans, qu’on
ne peut le supposer.

1 Dépéche Tunisienne, 16. 2. 27, zit. in: Ligue des Musulman Frangais, Bulletin
annuel 1927, Tunis 1928, S. 88, in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 1814, fol. 95.



874

BETTINA HUNGER

I faut comprendre ce que c’est que de rompre avec une tradition, une tradition
car la religion musulmane n’impose pas le voile et la réclusion a nos €pouses,
mais une tradition tellement enracinée et perpétuée particulieérement en Tunisie
qu’elle prend I’aspect d’un dogme.

C’est se préter a tous les quolibets, a toutes les controverses, c’est sortir de la
masse et étre traité en hérétique quand il s’agit précisément de la tradition
musulmane 2 1’égard de la femme.2

Gegen den Vorwurf der Héresie hielt er fest: “Mme Kebaili est croyante
comme moi, elle professe sa religion. Mais a coté de cette foi, elle a des
droits qui ne sont pas incompatibles avec cette foi.” Und anders als die
“Masse” der Muslime war er der Meinung, dass es “keine Gesellschaft
gebe, in der die Frau mehr geachtet und geschiitzt werde als in der fran-
zOsischen. “

Madame Kebaili selbst beschrieb ihren Offentlichen Auftritt einige

Tage spdter: “Je ne regrette pas de I’avoir fait. A la premiere géne des
regards fixés sur moi a succédé un sentiment de confiance et de sécurité.”
Und dann hielt auch sie fest:

2

Le respect que la société frangaise prodigue a la femme, la protection dont elle
I’entoure, la déférence et la courtoisie de ’homme a son égard sont davantage
percus par nous Musulmanes qui devons éviter de sortir de nos demeures pour
ne pas étre effarouchées par les contacts de la rue.

Mes soeurs musulmanes, aussi bonnes musulmanes que moi, car je pratique
avec foi et persévérance la religion de mes péres, apprécieraient certainement
aussi cette joie de vivre autrement que confinées dans les piéces de leur demeure
elles seraient vite a 1’aise comme moi et gagneraient outre le plaisir des yeux, la
joie infinie d’étre la compagne d’un mari qui vous honore et vous respecte, dont

Dépéche Tunisienne, 21. 2. 27, zit. in: Ligue des Musulman Francais, Bulletin
annuel 1927, Tunis 1928, S. 89-93, in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 1814, fol.
96-98.



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 875

vous étes ’amie en méme temps que 1’épouse et qui dans tous les actes de la vie
vous traite en égale.3

Herr und Frau Kebaili deuteten ihr Verhalten als Beitrag zur Befreiung der
muslimischen Frau, und fiir sie war klar, dass diese Emanzipation in der
Adaptation franzosischer Sitten zu erfolgen hatte. Threr Ansicht nach war
die franzgdsische Kultur diejenige, in der die Frauen am meisten respektiert
wirden. Weil die franzosischen Minner zur Hoflichkeit erzogen waren,
konnten sich Frauen ohne Bedenken in deren Gesellschaft begeben. In
dieser Haltung fanden sie auch bei vielen jungen, gebildeten Musliminnen
Unterstiitzung, die sich als Gefangene iiberholter Traditionen fiihlten. So
begriisste im Petit Matin eine junge Muslimin in einem langen Leserbrief
das Ereignis in der Résidence:

Bravo, Si Abdelkader, bravo pour ce que vous avez osé faire, rompant ainsi
avec les vieilles traditions séculaires, qui tenaient la femme musulmane
prisonniere et en dehors de la société. [...]

Et puis, ne faut-il pas avoir le courage de ses opinions, €t secouer un peu ces
usages surannés, pour nous mettre au niveau des nations civilisées qui, non sans
raison, nous regardent avec mépris, en nous voyant agir avec cet esprit mesquin
conservateur et rétrograde? [...]

Qu’on ne nous dise pas que la religion nous défend de sortir. D’abord, cela est
faux et archi-faux. Notre religion est trop belle et trop haute pour nous imposer
de pareilles iniquités et nous empécher de jouir de la vie, a laquelle nous avons
droit autant que toute créature humaine. Et la preuve de cela, c’est que dans
notre Histoire, nous avons I’exemple de femmes céleébres qui ont combattu aux
cOtés de leurs nobles époux, le visage dévoilé, pour la gloire de la religion, pour
I’indépendance et pour la liberté.

Et méme si la religion défendait cela (ce qui n’est pas d’ailleurs, je le répete),
que de choses ne voit-on pas se commettre journellement et qui sont vraiment
prohibées par I'Islam, et pour lesquelles on n’a que sourires et indulgence!

3 Dépéche Tunisienne, 21. 2. 27, zit. in: Ligue des Musulman Frangais, Bulletin
annuel 1927, Tunis 1928, S. 89-93, in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 1814, fol.
96-98.



876

BETTINA HUNGER

Non, si on veut nous maintenir ces mesures arbitraires, c’est qu’elles ne
conviennent que trop a I’égoisme des hommes, qui s’en trouvent trés bien, et ne
demandent nullement que ¢a change.

Mais maintenant les femmes sont trop averties et n’acceptent plus si
aveuglement cette entiére domination masculine. L’évolution se fait et se fera
quand méme et malgré 1’opposition et la mauvaise volonté de ces esprits bornés
et arriérés. [...]

Mais nous ne les craignons pas; il y a déja un grand pas de fait, et le mouvement
ira en s’accentuant toujours davantage, malgré 1’opinion de quelques vieux
turbans sfaxiens, kairouannais#, et autres, qui sont tous, pour la plupart des gens
illettrés et prétenticux.

Et a I’exemple de nos soeurs turques et égyptiennes, bientdt nous aurons notre
revanche et triompherons de tous les obstacles opposés a notre liberté. Et nous
sortirons alors dévoilées et le visage découvert, au vu et au su de tous, malgré le
fanatisme de certains esprits arriérés.>

Die junge Frau schloss dann ihr Schreiben mit einem grossen Dankeschon
an Frankreich, “la Nation libérale et protectrice, qui, par l’instruction,
nous a donné les armes nécessaires pour nous défendre, triompher, et nous
libérer du joug de nos oppresseurs.”

Ganz anders dagegen wurde das Erscheinen Madame Kebailis am

franzosischen Ball in der arabischen Presse bewertet:

Ein

Wir haben eine aussergewohnliche Sache gesehen: Ein Mann nahm eine Tochter
aus gutem Hause und warf sie in eine Gesellschaft, in der wir die Anwesenheit
einer Frau als grosse Schande betrachten, eine Schande fiir uns, muslimische
Tunesier, da doch unsere Religion einer muslimischen Frau verbietet, sich unter
Minner zu mischen.6

anderer Kommentator in der gleichen Zeitung sah “die Ehre der

tunesischen Nation” verletzt und nahm das Ereignis zum Anlass, gegen den

Bezieht sich auf zwei Kommentatoren aus Sfax und Kairouan in der nahda vom
25. 2. 27, die Herr und Frau Kebaili heftig kritisieren, vgl. unten.

zit. in: Ligue des Musulman Francais, Bulletin annuel 1927, Tunis 1928, S. 97-
99, in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 1814, fol. 100-101.

an-nahda, 25. 2. 27.



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 877

Unterricht fiir Midchen an den staatlichen Schulen Stellung zu beziehen.
Schliesslich hatten erst die Franzosischkenntnisse der jiingeren Schwester
Madame Kebaili den Besuch des Balles ermdoglicht. Die Aufgabe des
tunesischen Brauches der Geschlechtertrennung wurde als Entehrung aller
muslimischen Tunesier aufgefasst. Der Auftritt Madame Kebailis hitte die
Tunesier in ihren religiésen wie nationalen Gefiihlen verletzt. Der Schleier
und die Geschlechtertrennung wurden in dieser Argumentation als Zeichen
des tunesischen Nationalcharakters gewertet.

Doch auch fiir die Kebailis war die Anwesenheit einer muslimischen
Frau an einer gemischtgeschlechtlichen Gesellschaft Ausdruck eines be-
stimmten Nationalgefiihls, hatten sie doch beide die tunesische zu Gunsten
der franzosischen Staatsbiirgerschaft abgelegt und Abdelkader Kebaili
prasidierte jahrelang die Ligue des Musulmans frangais, die in Tunesien die
Muslime mit franzosischer Nationalitit vereinte. Der Auftritt von Madame
Kebaili in der franzosischen Résidence hiess in den Augen der Kebailis
auch fiir die franzosische Nation optieren. Die Emanzipation der muslimi-
schen Frau konnte in dieser Logik nur in der Annahme franzosischer
Lebensart erfolgen. So wurde die Frage, ob sich eine muslimische Frau
unverschleiert in eine gemischtgeschlechtliche Gesellschaft begeben soll,
auf beiden Seiten zu einem Symbol, an dem unterschiedliche nationale
Interessen abgehandelt wurden. Fiir oder gegen den Schleier optieren hiess
in diesem Kontext fir oder gegen die tunesische Nationalitdt Stellung be-
ziehen. In den kolonialen Verhéltnissen Tunesiens wurde das Problem der
gesellschaftlichen Stellung der muslimischen Frau von einem nationalen
Konflikt Uiberlagert.

Emanzipation und franzdsische Bildung

Die Emanzipation der muslimischen Frau hatte in den Pldnen der franzo-
sischen Kolonialmacht zur Entwicklung Tunesiens denn auch hohe Prio-
ritdt. So wiinschte sich etwa ein hoher franzosischer Kolonialbeamter in
Tunesien:



878 BETTINA HUNGER

Plus de servante docile aux vouloirs de Sidi’, mais un petit étre excipant de ses
droits. Plus d’enfant gaspilleuse entre les mains de qui l’argent coule en dé-
penses inutilement somptuaires, mais une acheteuse avertie qui hante les maga-
sins francais et discute les prix. Existence intérieure matérielle organisée a notre
exemple: meubles, habillement, catalogues de Paris, romans modernes.8

Da die Frau in der islamischen Gesellschaft Tunesiens eine sehr unterge-
ordnete Rolle habe, sei sie fiir franzosische Einfliisse besonders empfing-
lich. Franzosinnen sollten deshalb ihre muslimischen Schwestern regel-
massig besuchen und ihnen Lektionen in Hygiene, Haushaltsfithrung und
Kindererziehung erteilen. So, hoffte der franzdsische Kolonialbeamte,
wiirden sich Musliminnen allmihlich zu “kleinen Wesen” mit einer
franzosischen Mentalitit entwickeln. Denn auf die richtige Emanzipation
der muslimischen Frauen legte er selbstverstindlich grossen Wert: Diese
sollten sich zu charmanten, modebewussten Franzosinnen entwickeln, und
nicht etwa zu “xenophoben, aufriihrerischen und aggressiven” Feministin-
nen, wie sie zum Beispiel in der dgyptischen Unabhéngigkeitsbewegung
anzutreffen seien.

Auch die Schulbildung muslimischer Méadchen war fiir die franzo-
sischen Kolonialbehdrden ein probates Mittel, um die franzosische Kultur
in muslimischen Familien zu verankern. Bereits vor der kolonialen Be-
setzung waren in Tunesien mehrere katholische Klosterschulen gegriindet
worden, die auch muslimische Schiilerinnen aufnahmen. Da die katholische
Kirche in einem islamischen Land keine Mdglichkeit zur direkten Missio-
nierung sah, hoffte sie, christliches Gedankengut indirekt tiber die Schul-
bildung muslimischer Midchen zu verbreiten. So sprach 1930 die katho-
lische Zeitschrift La Revue des Deux Mondes offen davon, dass iiber die
Erziehung muslimischer Madchen in katholischen Klosterschulen in mus-
limischen Familien das Christentum Einzug halten solle:

La femme a peu d’influence encore dans 1'Islam, mais la mere en a beaucoup.
Des méres nous viennent les résistances que nous rencontrons parfois chez nos
jeunes €éléves. La condition de la femme change peu a peu dans I’'Islam. Déja la

7 Anmerkung im Original: “Monsieur, Seigneur”, nom sous lequel les femmes
désignent leur mari.
8  L'Afrique francaise, 1926, S. 551.



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 879

monogamie 1’emporte tout au moins dans les villes. C’est par la femme que la
religion un jour pénétrera le foyer musulman. Car notre religion I’éleve et la
libére au lieu de la laisser en servage.”

Die Anhidnger der katholischen Kirche waren sich gewiss, dass die
christliche Religion fiir Frauen die Freiheit bedeute, wihrend der Islam ihr
nur eine dienende Rolle zubillige. Wiederum wurde die Annahme der fran-
zosisch-christlichen Kultur als Befreiung der muslimischen Frau gedeutet.

Neben den kirchlichen nahmen sich bald auch die staatlichen franzo-
sischen Behorden der Schulbildung muslimischer Midchen an: 1885 wurde
in Tunis die erste staatliche Schule fiir Madchen, das Petit Lycée Jules
Ferry, erOffnet, das auch von einigen muslimischen Schiilerinnen besucht
wurde. Und im Jahr 1900 griindete die Frau des damaligen franzosischen
Résident général Louise-René Millet eine weitere franzosische Schule spe-
ziell fir muslimische Midchen, die die Tochter der tunesischen Ober-
schicht mit der “okzidentalen Zivilisation” vertraut machen sollte. Dieser
privaten Einrichtung folgte ab 1908 die Griindung weiterer staatlicher
Maédchenschulen, die speziell fiir muslimische Schiilerinnen gedacht waren
und diesen vor allem auch handwerkliche Fihigkeiten vermittelten. 10

Auf diese franzosischen Bildungsinitiativen fiir muslimische Frauen
reagierten tunesische Minner und insbesondere die tunesische Unabhingig-
keitsbewegung mit einigen Vorbehalten: Am “Congrés de I’Afrique du
Nord” 1908 in Paris etwa wurde kritisiert, dass die muslimischen Madchen
in diesen Instituten iiberwiegend von Europierinnen unterrichtet wiirden,
wiinschenswert jedoch wire eine Erziehung entsprechend der “arabisch-
islamischen Zivilisation”, die von syrischen oder dgyptischen Lehrerinnen
vermittelt werden sollte.1l Und als zu Beginn der 20er-Jahre die Ecole
Louise-René Millet an der Rue du Pacha ein grosseres Gebdude bekommen
sollte, stiess sich die arabisch-nationale Zeitung al-mumattil daran, dass die
franzosischen Kolonialbehorden fiir Madchenschulen grosse Palédste bereit

9 La Revue des Deux Mondes, 1. 5. 30, in: M.A.E., Paris: Tunisie 1917- 1940,
vol. 664, fol. 151/152.

10  Souad Bakalti, “L’enseignement féminin dans le primaire au temps de la Tunisie
coloniale”, IBLA, t.53, n°166 (1990), S. 249-274.

11 S. Zmerli, L’instruction de la femme musulmane: ce qu’elle doit étre, Tunis
1938, Bd. 2, S. 283-290.



880 BETTINA HUNGER

stellten, wahrend es fiir tunesische Ménner noch immer keine moderne
arabische Universitit gebe.12 Wihrend Bildungsanstalten fiir muslimische
Midchen und Frauen keine politischen Risiken bedeuteten, waren hohere
Bildungseinrichtungen fiir muslimische Méanner ldngst zu Zentren der tune-
sisch-nationalen Opposition geworden, und entsprechend zuriickhaltend
waren die franzosischen Behorden denn auch damit, die héhere Schul- und
Universititsbildung fiir muslimische Manner weiter auszubauen. So setzten
die kolonialen Verhiltnisse in Tunesien die Ausbildung von muslimischen
Frauen und Minnern in Konkurrenz zueinander, in der gebildeten Musli-
min aber hofften die Franzosen eine treue Verbiindete fiir ihre nationalen
Interessen zu finden.

Wihrend die Franzosen den Einfluss der franzdsischen Kultur in der
muslimischen Gesellschaft tiber die Bildung der Musliminnen vergrdssern
wollten, waren muslimische Traditionalisten und tunesische Nationalisten
gleichermassen darum bemiiht, die muslimische Frau vom Kontakt mit
Franzosen und Franzosinnen nach Moglichkeit fernzuhalten. Wihrend die
Anhénger des Destour eine franzosische Bildung fir muslimische Méanner
mehrheitlich begriissten, weil sie sich in der Aneignung der westlichen
Wissenschaften die Uberwindung des Machtungleichgewichtes zwischen
der franzosischen und der tunesischen Nation versprachen, sollten tune-
sische Frauen in ihren Augen ausschliesslich nach der islamisch-arabischen
Tradition erzogen werden. In der Logik der tunesischen Nationalbewegung
wurde die muslimische Frau so zum Symbol der eigenen Kultur, die es
gegen dussere Einfllisse und insbesondere gegen die franzosische Assimi-
lation zu bewahren galt.

Eine franzgsische Frauengesellschaft

Die tunesische Presse sprach sich denn auch nicht nur gegen die An-
wesenheit von Musliminnen an gemischtgeschlechtlichen franzdsischen
Gesellschaften aus. Selbst als 1923 die Frau des franzosischen Résident
général Lucien Saint muslimische Frauen zu einer reinen Frauengesell-
schaft in die Résidence einlud, ging durch die arabische Presse ein Schrei
der Emporung:

12 al-mumattil, 4. 5. 23, in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 2171.



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 881

Man ist es nicht gewohnt zu sehen, dass hohe Beamte Kontakt mit unter-
schiedlichen Klassen der Bevolkerung haben, vor allem bei den Frauen nicht. Es
ist deshalb nicht erstaunlich, dass die Nation die Nachricht von diesem Empfang
schlecht aufgenommen hat, der - ich glaube dies zumindest — auch nicht im
Sinne von Madame Saint war, die doch die Religion der Musliminnen achten
wollte, denen Gott gesagt hat: “Bleibt in euren Héusern!”

Madame Saint [...] wenn Sie ohne jede einflussreiche Position wéren und wenn
Sie dies aus reiner Hoflichkeit getan hatten, wir wiirden nichts sagen. Aber Sie
sind die Frau des Reprisentanten Frankreichs, der iiber die Anwendung der
Vertrage zwischen den beiden Staaten zu wachen hat: Und nach diesen Vertra-
gen setzt sich Frankreich dafiir ein, dass der Kult und die Sitten der Einheimi-
schen respektiert werden. [...]

Die Soziologen und die Politiker verurteilen jeden Versuch, an den Sitten und
am Glauben zu riitteln. In ihren Augen ist jedes kulturelle Erbe geheiligt. War-
um also diesem Prinzip in Tunesien zuwiderhandeln?!3

Nach dem mursid al-umma sollten die verschiedenen Bevolkerungsgruppen
keinen Kontakt miteinander pflegen, insbesondere die Frauen nicht, und
um diese soziale Separierung zu erreichen, miissten Musliminnen in ihren
Héusern bleiben. Diese soziale Isolation der muslimischen Frau war in
seiner Logik ein religioses Gebot des Islam, das von niemandem in Frage
gestellt werden durfte. In den kolonialen Verhaltnissen Tunesiens hatte sich
das islamische Gebot der Geschlechtertrennung fiir Musliminnen weiter
verschirft, um zu verhindern, dass sie in Kontakt mit Franzésinnen kamen,
sollten sie nun selbst reine Frauengesellschaften meiden. Im irtihad wird
denn auch deutlich, dass diese rigide Auslegung der Separierung der
muslimischen Frau eine direkte Antwort auf die franzdsisch-kolonialen
Einflussnahmen war. Dem Kommentar von Le Temps, der die Einladung
bei Madame Saint als “kleine soziale Revolution” gefeiert hatte, hielt der
ittihad namlich entgegen:

Wir kommentieren dies, indem wir sagen: Es gibt hier eine grosse soziale Revo-

lution, und zwar eine destruktive, die unsere nationalen Sitten zerstort und die
Separierung der Frauen.

13 mursid al-umma 16. 3. 23 in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 2171



882 BETTINA HUNGER

Der konservative Charakter der tunesischen Nationalitit rithrt - trotz der unge-
niigenden Bildung und der Européisierung unserer Gesellschaft - von der Art
her, wie die tunesisch-muslimische Frau erzogen wird, die vollig gefeit gegen
jeden ausldndischen Einfluss lebt.

Wenn ein Besuch der Art stattfindet, wie er von Le Temps geschildert und be-
griisst wurde, missen wir uns fiirchten und uns vorsehen. Wenn das Ziel so ist,
wie es von dieser Zeitung angegeben wurde, so werden die Verteidiger der
Nation und der ehrbaren Sitten gut daran tun, dem Einhalt zu gebieten: Denn
andernfalls ist es um die Separierung der Frauen und die strengen Sitten der
tunesischen Familie geschehen. 14

Das konservative Beharren auf “alten Traditionen” war im kolonialen
Tunesien ein Mittel, um dem Assimilationsdruck der franzésischen Kultur
entgegenzuwirken. Die tunesisch-muslimische Frau wurde dabei zur Ver-
kOrperung der “reinen”, von jedem franzdsischen Einfluss unberiihrten
tunesischen Kultur, die es um jeden Preis zu bewahren galt. Die strenge
Abschottung der Frauen wurde vom kolonialen Kulturkonflikt in Tunesien
provoziert. Anstatt die Handlungsspielrdume fiir muslimische Frauen zu
vergrossern, haben die franzosischen Eingriffe in die tunesische Gesell-
schaft diese weiter eingeschriankt. Die koloniale Konfliktlage machte es
denn auch muslimischen Frauen fast unméglich, fiir sich mehr Bewegungs-
moglichkeiten zu erkdmpfen, ohne damit Partei fiir die franzdsische Kolo-
nialmacht zu ergreifen. Und so wurde dieses Dilemma 1929 in einer
Offentlichen Debatte um den Gesichtsschleier der muslimischen Frau
offensichtlich, die von den Sozialisten Tunesiens lanciert worden war.

Eine offentliche Debatte zur Schleierfrage

Eroffnet wurde die kontradiktorische Veranstaltung im Essor, einem
oOffentlichen Saal in Tunis, von einem engagierten Plidoyer einer Muslimin
gegen den Schleier: Mit Habiba Menchari ergriff zum ersten Mal in
Tunesien eine muslimische Frau der Oberschicht unverschleiert in einer
offentlichen Versammlung das Wort und sprach sich gegen die “moralische
Degradierung der Frau” in der islamischen Gesellschaft aus. Neben dem

14 al-ittihad 2. 3. 23 in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 2171



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 883

Schleier machte sie die Diskriminierung der Frau vor allem an deren
mangelnden Bildung fest, die insbesondere auch die Ursache fiir die hohe
Sterblichkeit bei tunesischen Kindern sei.l> Wie die meisten muslimischen
Feministinnen Tunesiens erhoffte sich Habiba Menchari von der Annéihe-
rung an die franzosische Kultur die soziale Besserstellung der muslimi-
schen Frau. Und in diesem Sinn richtete auch eine junge muslimische
Schiilerin ihren flammenden Aufruf zur Emanzipation der muslimischen
Frau an die Ligue des Musulmans francais, die Vereinigung derjenigen
Muslime in Tunesien, die die franzdsische Staatsbiirgerschaft angenommen
hatten:

O Hommes de ce siécle! O Loi impartiale! Emancipez-nous; dégagez-nous du
joug tyrannique des traditions aveugles; arrachez-nous a 1’esclavage de 1’igno-
rance! [...] Nous voulons participer intellectuellement et moralement a la fécon-
dité de la Société! [...] Nous voulons évoluer comme nos soeurs de France, de
Turquie, d’Egypte, de Perse, de 1’ Afghanistan, de I’Inde [...]16

In der Folge verlangte sie dann neue Schulen und den obligatorischen
Schulunterricht fiir alle Knaben und Midchen Tunesiens.

Unterstiitzung fanden diese Musliminnen in Tunesien vor allem bei
der sozialistischen Partei, deren Anhinger jiidischer, christlicher und
muslimischer Herkunft waren. Wie die Sozialisten werteten auch die
feministischen Musliminnen den “gesellschaftlichen Fortschritt”, in diesem
Fall die Bildung und Emanzipation der muslimischen Frau, hoher als die
nationale Unabhingigkeit des Landes. Die Frauen Tunesiens lebten in
einem Gefdngnis, von iiberholten Traditionen eingeengt und tyrannischen
Ménnern unterdriickt. Und wenn Frankreich dazu beitrug, diesem Zustand
ein Ende zu setzen, war ihnen auch die franzésische Fremdherrschaft und
Akkulturation recht. Doch die Emanzipation, der sie das Wort redeten, galt
gleichermassen fiir die Frauen aller Nationen, der “zivilisatorische Fort-
schritt”, den sie anstrebten, war international und gegen die Unterdriickung
von Frauen in allen Kulturen gerichtet. Ganz nach dem Muster der fran-
zosischen Sozialisten sahen sie die Freiheit und Gleichheit aller Menschen

15 Tunis socialiste 10. 1. 29; L’Etendard tunisien 11. 1. 29.
16  Ligue des Musulman Francais, Bulletin annuel 1927, Tunis 1928, in: M.R.E.,
Nantes, Tunisie, vol. 1814, fol. 108-109.



884 BETTINA HUNGER

unabhidngig von ihrem Geschlecht jedoch gegenwirtig am besten in der
franzosischen Gesellschaft verwirklicht. Die Anndherung der islamischen
an die franzosische Kultur war ihnen denn auch ein wichtiges Ziel. Nicht
dass sie gliihende franzosische Patriotinnen gewesen wiren oder gar die
Herrschaft der franzosischstimmigen Bevolkerung in Tunesien unterstiitzt
hitten, sie sprachen vielmehr der Gleichberechtigung aller Menschen
Tunesiens das Wort, so sollte der obligatorische Schulunterricht endlich
auch allen muslimischen Knaben und Médchen zu Gute kommen. In erster
Linie aber suchten sie ihr eigenes Los und das ihrer muslimischen Schwe-
stern zu verbessern. Und dieser Emanzipation der muslimischen Frau
ordneten sie die Befreiung der von Minnern beherrschten tunesischen
Nation unter.

Von Seiten der tunesischen Nationalbewegung wurde dieser femini-
stischen Position denn auch heftig widersprochen: So hielt etwa Youssef
Mahjoub Habiba Menchari im Essor entgegen, der Koran schreibe der
muslimischen Frau das Tragen des Schleiers vor. Es sei gottliches Gebot,
dass diese “ihr Gliick im Schleier und ihr Leben im Haus” suche. Was
aber von Gott verordnet ist, konne von den Menschen nicht in Frage ge-
stellt werden.17 Und einige Tage spiter verdffentlichte der Etendard tuni-
sien ein Gesprach mit dem malikitischen Bach-Mufti, in dem dieser die
Bedeutung des Schleiers theologisch begrindete: In drei Versen des Korans
wiirden die Musliminnen zum Tragen des Schleiers angehalten. Diese Sitte
gehe bereits auf vorislamische Zeit zuriick, als die Araberinnen der Ober-
schicht einen Schleier trugen. Der Prophet habe diesen dann allen Frauen
unabhdngig von ihrem sozialen Rang vorgeschrieben, um in der Gemein-
schaft der Muslime eine “gesunde Moral” zu verankern:

Depuis, toutes les musulmanes portérent le voile. Et elles ne cessérent de le
porter 1347 ans durant.

Faut-il admettre que toutes ces générations, ont mal compris et mal appliqué le
texte du Coran? ... En réalité celui qui voudrait aujourd’hui mettre en doute ces
textes appellerait a I’anarchie.

Et celle qui dirait: ‘Moi je ne crains pas de succomber ou de faire succomber, je
n’ai que faire du voile’, franchit les limites fixées par la religion musulmane.

17 Tunis socialiste 10. 1. 29; L’Etendard tunisien 11. 1. 29.



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 885

Et toutes pourraient légiférer de la sorte, chacune, pour son propre compte. Or,
la loi est venue fixer et stabiliser les choses et parer ainsi a I’anarchie dans la
conduite de I’individu et au sein de la société. 18

Der Schleier aber habe nichts und auch gar nichts mit der Entwicklung und
Erzichung der Frauen zu tun. Diese seien im Gegenteil sehr wichtig,
gingen doch alle Kinder zuerst bei ihren Miittern zur Schule. Die Frauen
brauchten deshalb unbedingt eine Erziehung und Ausbildung “im Rahmen
des Islam,” wie der Bach-Mufti betonte. Gegen eine Bildung der Frau war
also nichts einzuwenden, sofern diese den islamischen Traditionen ent-
sprach. Der Wirkungsbereich der Frauen allerdings wurde klar auf das
Haus und die Kindererziehung beschrinkt, in der Offentlichkeit hatten sie
dagegen nichts zu suchen.

Der Koran, das Wort Gottes, diente in dieser Argumentation der
Legitimierung bestehender sozialer Regeln. Religion sei das, was den
Handlungsspielraum des Individuums einschranke, die “Anarchie” verhin-
dere und die bestehende Ordnung stabilisiere, sagte der Bach-Mufti
explizit. Sie stehe ausserhalb der Verfiigungsgewalt der Menschen. Der
religiose Diskurs stellte so gesellschaftlichen Verdnderungen ein unver-
anderbares, gottliches Recht entgegen. In der religidsen Logik wurde die
“Revolution im Harem” mit der ewigen Giiltigkeit “islamischer Traditio-
nen” bekiampft.19

Nicht alle Muslime der tunesischen Unabhangigkeitsbewegung griffen
jedoch auf diese strenge, religiose Form der Traditionswahrung zurtck.
Die Argumentation in Sachen Schleier eines Habib Bourguiba etwa folgte
einer anderen, einer entwicklungssoziologischen Logik:

[...] nous sommes en présence d’une coutume entrée depuis des siécles dans nos
moeurs, évoluant avec ceux-ci, a la méme cadence, c’est-a-dire assez lentement.
Or les moeurs d’un groupe, qu’il s’agisse de famille, de tribu ou de nation sont
ce qu’il y a de plus inhérent, de plus irrémédiablement subjectif a ce groupe, ce
qui le caractérise et le distingue de tous les autres, en un mot ce qui fait son
individualité propre, sa personnalité.

18 L’Etendard tunisien 1. 2. 29.
19 L’Etendard tunisien 11. 1. 29.



886 BETTINA HUNGER

Et sur ce fait d’expérience, de poser en termes nets et précis le grand probleme
social qui a toujours été a ’ordre du jour de nos discussions: Avons-nous intérét
a hater, sans ménager les transitions, la disparition de nos moeurs, de nos
coutumes bonnes ou mauvaises et de tous ces petits riens qui forment par leur
ensemble, quoiqu’on dise, notre personnalité? Ma réponse, étant donné les
circonstances toutes spéciales dans lesquelles nous vivons, fut catégorique: Non!
[...] Paction de I’individu sur les moeurs est extrémement limitée. Ce qui a été
fait par I’action lente et continue des siecles ne peut étre défait du jour au
lendemain par quelques discussions académiques.

Est-ce a dire que, pour maintenir notre individualité, il faille repousser tout
progres, faire figure d’étres préhistoriques, de meubles anciens propres tout au
plus a attirer la curiosité du touriste? Pas davantage!

L’évolution doit se faire sinon c’est la mort. Elle se fera, mais sans cassure,
sans rupture, de fagon a maintenir dans le perpétuel devenir de notre personna-
lité une unité a travers le temps susceptible d’étre per¢ue a chaque moment par
notre conscience.

Pour prendre un exemple on peut imaginer qu’il arrivera pour le voile ce qui est
arrivé pour le costume arabe auquel nous substituons insensiblement le complet
européen. Le complet est entré dans nos coutumes mais apres avoir été assimilé
par elles. On peut s’en rendre compte par ce fait qu’en adoptant 1’habit européen
nous n’avons pas I’impression d’avoir rompu avec nous mémes. Voila le crité-
rium infaillible du degré d’assimilation d’une coutume. [...]

Le jour ou la femme tunisienne, en sortant sans voile, n’éprouvera plus cette
impression étrange qui est comme le cri de révolte de son atavisme inconscient,
ce jour la le voile disparaitra de lui-méme sans danger car ce dont il était le
symbole aura disparu.20

In Bourguibas Argumentation war der Schleier keine religiose Vorschrift,
sondern ein alter Brauch, der neben vielem anderem das Charakteristische
der tunesischen Kultur ausmache und die tunesische Nation von anderen
Nationen unterscheide. Zwar miisse jede Kultur sich auch verdndern und
einen Teil ihrer Traditionen auch ablegen, wenn sie nicht zum Museums-
stiick fiir Touristen verkommen will. Doch miisse dies langsam geschehen,
ohne grossere Briche mit der Vergangenheit, damit sich die Vorstellung
einer durch die Geschichte kohirenten nationalen Kultur halten konne. So

20 L’Etendard tunisien 11. 1. 29.



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 887

liesse sich auch fremdes Kulturgut integrieren, aber nur in Form einer
behutsamen Assimilation an die eigene Kultur und nicht als Bruch, als
Revolution, in der die eigenen Traditionen verlustig gingen. Bourguiba
unterschlug in seiner Argumentation, dass niemand in Tunesien eine
Muslimin zur Entschleierung zwingen wollte, wenn sie selbst an diesem
Kleidungsstiick festhalten wollte, nur Frauen, die dies wiinschten, sollten
sich ohne Verhiillung ihres Gesichts ausser Haus begeben kénnen. Ganz
ahnlich wie der Bach-Mufti hob er hervor, dass der einzelne im Rahmen
der gesellschaftlichen Traditionen nur sehr beschrinkt {iber sein Verhalten
frei entscheiden konne. In der Ablehnung des Individualismus waren sich
die Sprache des Soziologen und die des Theologen denn auch sehr dhnlich.
Bourguiba verteidigte allerdings den Schleier selbst mit keinem Wort, und
in ferner Zukunft sah er diesen durchaus verschwinden. Doch die Befrei-
ung der muslimischen Frau aus der Enge des Hauses ordnete er der
Bewahrung einer nationalen islamischen Identitit unter. “Les hommes
d’abord! avant de s’occuper des femmes!”, fasste ein Parteigenosse
Bourguibas dessen Haltung zusammen.21

In einer religiésen wie in einer soziologischen Logik sprach man sich
in der tunesischen Unabhingigkeitsbewegung fiir den Erhalt bestehender
islamischer Sitten aus. Im “Bruch mit der Tradition”, den die femini-
stischen Musliminnen anstrebten, sahen die tunesischen Nationalisten den
Verlust der tunesisch-islamischen Nationalkultur. Wihrend jedoch im
religiosen Diskurs der Schleier selbst als gottliches Gebot auch inhaltlich
verteidigt wurde, konnte dieser im soziologischen unter anderen Umstén-
den auch abgelegt werden. Nur in der gegenwartigen Lage, der kolonialen
Situation, in der sich die tunesische Gesellschaft befand, wurde hier der
Bruch mit dieser Sitte abgelehnt. Solange die Entschleierung der islami-
schen Frau deren Franzosisierung bedeutete, wurde sie von einem Habib
Bourguiba verworfen, konnte sie aber als innere Entwicklung der tunesi-
schen Kultur aufgefasst werden, wire sie auch von ihm begriisst worden.
So fiihrten die kolonialen Verhiltnisse im Destour verschiedene Lager
zusammen, die sich in ihrer Art zu denken und den Zielen, die sie
anstrebten, sehr stark unterschieden. Vereint wurden sie jedoch in ihrem
Bestreben, den Verdnderungen der tunesischen Traditionen entgegenzu-
wirken, die tunesische Kultur sollte sich nicht in der franzdsischen

21  L’Etendard tunisien 11. 1. 29.



888 BETTINA HUNGER

verlieren. So brachte der Kolonialismus durchaus zukunftsorientierte
Nationalisten dazu, mit den traditionalistischen Kreisen der tunesischen
Gesellschaft voriibergehend eine Koalition zu bilden.

In den kolonialen Verhiltnissen Tunesiens wurden gesellschaftliche
Verdnderungen wie die Emanzipation der Frau fremdbesetzt. Traditionali-
sten und Nationalisten wollten die muslimische Frau nicht zuletzt deshalb
im Hause halten, weil sie dort von franzdsischem Einfluss unberiihrt, das
“eigentliche”, “wahre” Tunesien verkorpern konnte. Die Anliegen femini-
stischer Musliminnen wurden im Rahmen der franzosischen Herrschaft von
nationalistischen Interessen vereinnahmt und desavouiert. Und so dividierte
die Konfliktlage einer kolonialen Gesellschaft schliesslich auch musli-
mische Frauen politisch auseinander, die unter anderen Umstinden viel-
leicht vereint gekdmpft hitten. Nun aber griff eine national gesinnte Musli-
min unter dem Pseudonym Nejma Ettounsia, tunesischer Stern, ihre
muslimische Schwester Habiba Menchari, die sich im Essor gegen den
Schleier ausgesprochen hatte, in heftigen Worten an:

Nous retenons de tout son [=Habiba Menchari] discours: 1° Que le hijab est
I’entrave principale a I’émancipation de la femme; 2° Que 1’émancipation, pour
elle, c’est 1’assimilation.

Mme Menchari n’est guere matérialiste. Sa dialectique est en défaut et confond
les effets et les causes, car elle oublie de dire que, d’apres le pére lui-méme du
socialisme scientifique, le mode de production de la vie matérielle conditionne la
vie intellectuelle et sociale. Donc les conditions de la vie de la femme tunisienne
sont déterminées par le Milieu Social ou elle est placée. Au lieu de nous montrer
a quelle structure économique correspondait la forme de conscience sociale, elle
nous noyait sans pitié dans les flots de ses considérations sentimentales et langait
de pathétiques appels a la volonté des hommes pour opérer une transformation
radicale des moeurs. Nous serons un instant matérialistes et nous dirons que la
femme tunisienne actuelle est le produit de la société semi-féodal ou elle vit;
transformer son milieu social, c’est transformer ses conditions de vie. |...]

Donc, la question du “hijab” est tout a fait secondaire dans la question
d’émancipation de la femme musulmane. Elle est un effet et non une cause.
C’est 14, et 1a seulement, que doivent chercher la solution du probléme ceux qui
désirent la trouver.

Des problemes plus importants auraient dd étre mis a I’ordre du jour par notre
conférenciére: instruction, éducation. “Instruire et éduquer parallélement les



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 889

enfants des deux sexes” telle est la formule que propose notre compatriote
Chedly Khairallah, mais, ajoute Mahjoub, les “instruire en grande partie dans
leur langue maternelle.” Oui, dans leur langue d’abord, car il faut qu’ils sachent
qu’ils ont une langue qui a des beautés quoiqu’on dise. C’est aux méthodes et
aux procédés de 1’enseignement que la “Jeune” Mme Menchari aurait di s’atta-
quer; mais cela est trop compliqué pour un esprit aussi frivole - pardon, je
voulais dire aussi subtil, puisqu’elle prétend étre du monde civilisé - qu’est celui
de notre conférenciere. On s’occupe de la suppression du voile: chose impor-
tante et urgente; mais on néglige de s’occuper de 1’organisation de 1’enseigne-
ment dans les écoles franco-arabes, des procédés pédagogiques employés, chose
de peu d’importance. Mme Menchari, - notre émancipée dernier cri - proclame
a I’appui de sa these que les femmes en Egypte sortent dévoilées mais elle oublie
que l'instruction qui leur est donnée est solide, et qu’elle embrasse foutes les
classes de la société. Mais, en Tunisie ol ’instruction ne fait qu’éclore, on ne
pourrait accomplir une pareille révolution sans étre jugé d’utopiste.

Aussi, superficiellement instruites en général, mes soeurs tunisiennes se
trouvent-elles éblouies par la civilisation occidentale, dont elles ne voient que le
“bon coté” et méprisent-elles “leurs traditions”. Ce qui est, entre parentheéses,
le cas de Mme Menchari!

Nous voulons donc [...] évoluer dans notre propre cadre, en adaptant peu a peu
a notre milieu le beau de cette civilisation, et en nous souvenant que nous avons
une individualité et des liens qui nous rattachent au sol ancestral. A ces condi-
tions 13, seulement, 1’Aube de demain fera surgir, une femme instruite et éman-
cipée, mais avant tout une Tunisienne.22

Nejma Ettounsia, Habiba Menchari und die zitierte anonyme Schiilerin
teilten ihre Bewunderung fiir die #gyptische Frauenbewegung.23 Alle
sprachen sich fiir die Gleichberechtigung der muslimischen Frauen
besonders auch in Sachen Schulbildung aus, und selbst fir Nejma Ettounsia
war der Schleier Zeichen einer iiberholten, sie nennt es “halbfeudalen”,

22
23

L’Etendard tunisien 18. 1. 29, kursive Hervorhebungen im Original.

Zur agyptischen Frauenbewegung vgl. z.B.: Afaf Lutfi al-Sayyid Marsot, “The
Revolutionary Gentlewoman in Egypt”, in: Lois Beck, Nikki Keddie (Hg.),
Women in the Muslim World, Cambridge, Massachusetts and London 1978, S.
261-276; Thomas Philipp, “Feminism and Nationalist Politics in Egypt”, in:
ebd., S. 277-294.



890 BETTINA HUNGER

Gesellschaftsordnung, die es zu verandern galt. Unterschiedlicher Auffas-
sung waren diese Frauen nur in der Frage, in welcher Gesellschaft die
Befreiung der muslimischen Frau erfolgen sollte. Wahrend Habiba Men-
chari und ihre anonyme Mitstreiterin diese Emanzipation in Form einer
Assimilation an die franzdsische Kultur anstrebten, wollte Nejma Ettounsia
emanzipierte “Tunesierinnen” ausbilden, die ihrer arabisch-islamischen
Herkunft mit Stolz verbunden blieben. Nejma Ettounsia wehrte sich ins-
besondere gegen die Stilisierung des Schleiers zu einem politischen
Symbol. In Unterschied zu Habiba Menchari war sie der Meinung, dass
mit dem Verschwinden dieses Kleidungsstiickes allein fiir die tunesischen
Frauen noch nicht viel gewonnen war. Die Situation ihrer muslimischen
Schwestern wollte sie primir iiber eine bessere Bildung fiir alle Bevolke-
rungsschichten verdndern. Und wenn sich erst die Verhiltnisse im Bil-
dungsbereich verbessert hatten, wiirde auch die Sitte der Verschleierung
von selbst verschwinden. Die Angriffe Nejma Ettounsias gegen Habiba
Menchari richteten sich primir gegen den franzdsischen Habitus, mit dem
diese ihr Anliegen zur Verbesserung der Stellung der muslimischen Frau
formulierte. Der “émancipée dernier cri” einer franzosisierten Oberschicht
stellte Nejma Ettounsia die “gebildete Tunesierin” aus dem Volk entgegen,
die der Kultur ihrer Vorviter und speziell der arabischen Sprache mit Stolz
verbunden blieb.

So wurde der Kampf fiir die Befreiung der muslimischen Frau vom
kolonialen Konflikt zwischen franzosischer und tunesischer Nationalkultur
uberlagert, und die tunesische Feministin, die selbst in einer historisch-
materialistischen Logik dachte, sah sich zu einem Biindnis mit traditiona-
listischen Minnern gendtigt, die mit religiosen Argumenten die Frau im
Haus und unter dem Schleier halten wollten. Ihre Offentliche Stellung-
nahme in der Schleierfrage war denn auch in der islamischen National-
bewegung keineswegs unbestritten: “L’Etendard tunisien ne prévoyait pas
de collaboration féminine”, wurde ihr Artikel im Destour-Blatt eingeleitet,
und nur weil er der Linie des Destour entsprach, wurde er einer Publi-
kation schliesslich doch fiir wiirdig erachtet. Fiir differenzierte politische
Positionen, die durchaus mit manchen Sitten der tunesischen Gesellschaft
brechen wollten, ohne deshalb der Verbreitung der franzdsischen Kultur
Vorschub zu leisten, gab es in einer kolonialen Situation nur wenig Raum.

Musliminnen, die sich fiir die Verbesserung der Lage ihrer tunesi-
schen Schwestern einsetzten, hatten es im kolonialen Tunesien nicht leicht,



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 891

wurden sie doch vom kolonialen Konflikt dazu gezwungen, sich entweder
auf die Kultur der Kolonialmacht einzulassen oder aber sich mit islami-
schen Traditionalisten zu verbiinden, die eine Veranderung der Geschlech-
terrollen mit religiosen Argumenten bekidmpften. Die koloniale Situation
behinderte so progressive Stromungen, die dazu hitten beitragen konnen,
die tunesische Gesellschaft im Innern zu entwickeln und reformieren, und
gab den konservativen Kreisen innerhalb der tunesischen Gesellschaft Auf-
trieb, die jede gesellschaftliche Verinderung nach Maoglichkeit bekdampf-
ten. Die “Emanzipation der Frau” war in Tunesien franzosisch besetzt,
und wer nicht die Kultur der Kolonialmacht iibernehmen wollte, wurde
sehr schnell dazu gezwungen, sich auf “unverdnderbare islamische Tradi-
tionen” zu berufen.

So fesselten die franzosischen Versuche zur “Befreiung” der musli-
mischen Frau diese letztlich um so fester ans Haus und an die bestehenden
Sitten. Die koloniale Situation hat auf tunesischer Seite gerade eine rigide
Auslegung der Geschlechtertrennung favorisiert. In den Augen national
gesinnter Tunesier ist die hinter dem Schleier verborgene muslimische
Frau zum Symbol fiir die “wahre”, “eigentliche” tunesische Kultur ge-
worden, die unberiihrt von jedem franzosischen Einfluss auch die Zeit der
Fremdherrschaft iberdauern wird. So fand das européische Bild von der
“unterdriickten Stellung der Frau im Islam” auf tunesischer Seite im
rigiden Festhalten an der Geschlechtertrennung seine Entsprechung. Der
franzésische Kampf gegen den Schleier hat diesen zum tunesischen
Nationalsymbol stilisiert. Als Symbol zur Durchsetzung unterschiedlicher
nationaler Interessen aber galten die Ansichten und Bediirfnisse der
betroffenen Frauen auf beiden Seiten nicht viel. Die Logik des kolonialen
Konfliktes verhinderte insbesondere, dass sich Frauen wie Nejma Ettoun-
sia, die sich gegen die Verwendung des Schleiers als politisches Symbol
aussprachen und eine innere Entwicklung und Verinderung der tunesischen
Gesellschaft anstrebten, Gehor verschaffen konnten.






	Der Schleier als tunesisches Nationalsymbol : zur Emanzipation der muslimischen Frau im kolonialen Tunesien

