
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 53 (1999)

Heft: 4

Artikel: Der Schleier als tunesisches Nationalsymbol : zur Emanzipation der
muslimischen Frau im kolonialen Tunesien

Autor: Hunger, Bettina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER SCHLEIER ALS TUNESISCHES NATIONALSYMBOL
ZUR EMANZIPATION DER MUSLIMISCHEN FRAU IM

KOLONIALEN TUNESIEN

Bettina Hunger, Universität Bern

Muslimische Frauen auf einem französischen Ball

Am 12. Februar 1927 lud man in der französischen Résidence von Tunis
zu einem Ball, und der muslimische Advokat Abdelkader Kebaili wurde an

diesem Anlass von seiner Frau und deren jüngeren, noch unverheirateten
Schwester begleitet. Zum ersten Mal begaben sich damit in Tunesien
muslimische Frauen der Oberschicht unverschleiert in eine grosse
gemischtgeschlechtliche Gesellschaft. Und dieses Ereignis wurde denn auch sowohl
in der französisch- wie auch in der arabischsprachigen Presse mit grosser
Emotionalität diskutiert.

In der Dépêche Tunisienne etwa wurde der Auftritt von Madame
Kebaili als "historisches Ereignis" gefeiert. Sie beglückwünschte die Kebailis
zu ihrem Mut, sich über die "Vorurteile" der muslimischen "Massen"
hinwegzusetzen und so zur Emanzipation der muslimischen Frau und zur
Verbreitung französischer Lebensart in Tunesien beizutragen. Der Charme
und die französische Toilette von Madame Kebaili wurden gelobt, und einzig

die Tatsache, dass sie nur Arabisch sprach, wurde bedauernd zur
Kenntnis genommen. Um so freudiger hob denn auch die französische
Presse die Sprachkenntnisse von Mademoiselle Touhidat hervor, der jüngeren

Schwester Madame Kebailis, die im vorhergehenden Jahr ihre
Schulbildung mit dem französischen "baccalauréat" abgeschlossen hatte.1

Abdelkader Kebaili selbst kommentierte die Anwesenheit seiner Frau
am Ball der französischen Résidence wie folgt:

Oui [...] ce fut un événement plus sensationnel au regard des Musulmans, qu'on

ne peut le supposer.

Dépêche Tunisienne, 16. 2. 27, zit. in: Ligue des Musulman Français, Bulletin

annuel 1927, Tunis 1928, S. 88, in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 1814, fol. 95.



874 BETTINA HUNGER

Il faut comprendre ce que c'est que de rompre avec une tradition, une tradition

car la religion musulmane n'impose pas le voile et la réclusion à nos épouses,

mais une tradition tellement enracinée et perpétuée particulièrement en Tunisie

qu'elle prend l'aspect d'un dogme.

C'est se prêter à tous les quolibets, à toutes les controverses, c'est sortir de la

masse et être traité en hérétique quand il s'agit précisément de la tradition

musulmane à l'égard de la femme.2

Gegen den Vorwurf der Häresie hielt er fest: "Mme Kebaili est croyante
comme moi, elle professe sa religion. Mais à côté de cette foi, elle a des

droits qui ne sont pas incompatibles avec cette foi." Und anders als die
"Masse" der Muslime war er der Meinung, dass es "keine Gesellschaft

gebe, in der die Frau mehr geachtet und geschützt werde als in der
französischen. "

Madame Kebaili selbst beschrieb ihren öffentlichen Auftritt einige
Tage später: "Je ne regrette pas de l'avoir fait. A la première gêne des

regards fixés sur moi a succédé un sentiment de confiance et de sécurité."
Und dann hielt auch sie fest:

Le respect que la société française prodigue à la femme, la protection dont elle

l'entoure, la déférence et la courtoisie de l'homme à son égard sont davantage

perçus par nous Musulmanes qui devons éviter de sortir de nos demeures pour
ne pas être effarouchées par les contacts de la rue.

Mes soeurs musulmanes, aussi bonnes musulmanes que moi, car je pratique

avec foi et persévérance la religion de mes pères, apprécieraient certainement

aussi cette joie de vivre autrement que confinées dans les pièces de leur demeure

elles seraient vite à l'aise comme moi et gagneraient outre le plaisir des yeux, la

joie infinie d'être la compagne d'un mari qui vous honore et vous respecte, dont

Dépêche Tunisienne, 21. 2. 27, zit. in: Ligue des Musulman Français, Bulletin

annuel 1927, Tunis 1928, S. 89-93, in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 1814, fol.

96-98.



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 875

vous êtes l'amie en même temps que l'épouse et qui dans tous les actes de la vie

vous traite en égale.3

Herr und Frau Kebaili deuteten ihr Verhalten als Beitrag zur Befreiung der
muslimischen Frau, und für sie war klar, dass diese Emanzipation in der

Adaptation französischer Sitten zu erfolgen hatte. Ihrer Ansicht nach war
die französische Kultur diejenige, in der die Frauen am meisten respektiert
würden. Weil die französischen Männer zur Höflichkeit erzogen waren,
könnten sich Frauen ohne Bedenken in deren Gesellschaft begeben. In
dieser Haltung fanden sie auch bei vielen jungen, gebildeten Musliminnen
Unterstützung, die sich als Gefangene überholter Traditionen fühlten. So

begrüsste im Petit Matin eine junge Muslimin in einem langen Leserbrief
das Ereignis in der Résidence:

Bravo, Si Abdelkader, bravo pour ce que vous avez osé faire, rompant ainsi

avec les vieilles traditions séculaires, qui tenaient la femme musulmane

prisonnière et en dehors de la société. [...]
Et puis, ne faut-il pas avoir le courage de ses opinions, et secouer un peu ces

usages surannés, pour nous mettre au niveau des nations civilisées qui, non sans

raison, nous regardent avec mépris, en nous voyant agir avec cet esprit mesquin

conservateur et rétrograde? [...]
Qu'on ne nous dise pas que la religion nous défend de sortir. D'abord, cela est

faux et archi-faux. Notre religion est trop belle et trop haute pour nous imposer

de pareilles iniquités et nous empêcher de jouir de la vie, à laquelle nous avons

droit autant que toute creatore humaine. Et la preuve de cela, c'est que dans

notre Histoire, nous avons l'exemple de femmes célèbres qui ont combattu aux

côtés de leurs nobles époux, le visage dévoilé, pour la gloire de la religion, pour

l'indépendance et pour la liberté.

Et même si la religion défendait cela (ce qui n'est pas d'ailleurs, je le répète),

que de choses ne voit-on pas se commettre journellement et qui sont vraiment

prohibées par l'Islam, et pour lesquelles on n'a que sourires et indulgence!

Dépêche Tunisienne, 21. 2. 27, zit. in: Ligue des Musulman Français, Bulletin

annuel 1927, Tunis 1928, S. 89-93, in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 1814, fol.

96-98.



876 BETTINA HUNGER

Non, si on veut nous maintenir ces mesures arbitraires, c'est qu'elles ne

conviennent que trop à l'égoisme des hommes, qui s'en trouvent très bien, et ne

demandent nullement que ça change.

Mais maintenant les femmes sont trop averties et n'acceptent plus si

aveuglement cette entière domination masculine. L'évolution se fait et se fera

quand même et malgré l'opposition et la mauvaise volonté de ces esprits bornés

et arriérés. [...]
Mais nous ne les craignons pas; il y a déjà un grand pas de fait, et le mouvement

ira en s'accentuant toujours davantage, malgré l'opinion de quelques vieux

turbans sfaxiens, kairouannais4, et autres, qui sont tous, pour la plupart des gens

illettrés et prétentieux.

Et à l'exemple de nos soeurs turques et égyptiennes, bientôt nous aurons notre

revanche et triompherons de tous les obstacles opposés à notre liberté. Et nous

sortirons alors dévoilées et le visage découvert, au vu et au su de tous, malgré le

fanatisme de certains esprits arriérés.5

Die junge Frau schloss dann ihr Schreiben mit einem grossen Dankeschön

an Frankreich, "la Nation libérale et protectrice, qui, par l'instruction,
nous a donné les armes nécessaires pour nous défendre, triompher, et nous
libérer du joug de nos oppresseurs."

Ganz anders dagegen wurde das Erscheinen Madame Kebailis am
französischen Ball in der arabischen Presse bewertet:

Wir haben eine aussergewöhnliche Sache gesehen: Ein Mann nahm eine Tochter

aus gutem Hause und warf sie in eine Gesellschaft, in der wir die Anwesenheit

einer Frau als grosse Schande betrachten, eine Schande für uns, muslimische

Tunesier, da doch unsere Religion einer muslimischen Frau verbietet, sich unter

Männer zu mischen.6

Ein anderer Kommentator in der gleichen Zeitung sah "die Ehre der
tunesischen Nation" verletzt und nahm das Ereignis zum Anlass, gegen den

4 Bezieht sich auf zwei Kommentatoren aus Sfax und Kairouan in der nahda vom
25. 2. 27, die Herr und Frau Kebaili heftig kritisieren, vgl. unten.

5 zit. in: Ligue des Musulman Français, Bulletin annuel 1927', Tunis 1928, S. 97-

99, in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 1814, fol. 100-101.

6 an-nahda, 25. 2. 27.



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 877

Unterricht für Mädchen an den staatlichen Schulen Stellung zu beziehen.

Schliesslich hatten erst die Französischkenntnisse der jüngeren Schwester

Madame Kebaili den Besuch des Balles ermöglicht. Die Aufgabe des

tunesischen Brauches der Geschlechtertrennung wurde als Entehrung aller
muslimischen Tunesier aufgefasst. Der Auftritt Madame Kebailis hätte die
Tunesier in ihren religiösen wie nationalen Gefühlen verletzt. Der Schleier
und die Geschlechtertrennung wurden in dieser Argumentation als Zeichen
des tunesischen Nationalcharakters gewertet.

Doch auch für die Kebailis war die Anwesenheit einer muslimischen
Frau an einer gemischtgeschlechtlichen Gesellschaft Ausdruck eines
bestimmten Nationalgefühls, hatten sie doch beide die tunesische zu Gunsten

der französischen Staatsbürgerschaft abgelegt und Abdelkader Kebaili
präsidierte jahrelang die Ligue des Musulmans français, die in Tunesien die

Muslime mit französischer Nationalität vereinte. Der Auftritt von Madame

Kebaili in der französischen Résidence hiess in den Augen der Kebailis
auch für die französische Nation optieren. Die Emanzipation der muslimischen

Frau konnte in dieser Logik nur in der Annahme französischer
Lebensart erfolgen. So wurde die Frage, ob sich eine muslimische Frau
unverschleiert in eine gemischtgeschlechtliche Gesellschaft begeben soll,
auf beiden Seiten zu einem Symbol, an dem unterschiedliche nationale
Interessen abgehandelt wurden. Für oder gegen den Schleier optieren hiess

in diesem Kontext für oder gegen die tunesische Nationalität Stellung
beziehen. In den kolonialen Verhältnissen Tunesiens wurde das Problem der

gesellschaftlichen Stellung der muslimischen Frau von einem nationalen
Konflikt überlagert.

Emanzipation und französische Bildung

Die Emanzipation der muslimischen Frau hatte in den Plänen der
französischen Kolonialmacht zur Entwicklung Tunesiens denn auch hohe Priorität.

So wünschte sich etwa ein hoher französischer Kolonialbeamter in
Tunesien:



878 BETTINA HUNGER

Plus de servante docile aux vouloirs de Sidi7, mais un petit être excipant de ses

droits. Plus d'enfant gaspilleuse entre les mains de qui l'argent coule en

dépenses inutilement somptuaires, mais une acheteuse avertie qui hante les magasins

français et discute les prix. Existence intérieure matérielle organisée à notre

exemple: meubles, habillement, catalogues de Paris, romans modernes.8

Da die Frau in der islamischen Gesellschaft Tunesiens eine sehr untergeordnete

Rolle habe, sei sie für französische Einflüsse besonders empfänglich.

Französinnen sollten deshalb ihre muslimischen Schwestern
regelmässig besuchen und ihnen Lektionen in Hygiene, Haushaltsführung und

Kindererziehung erteilen. So, hoffte der französische Kolonialbeamte,
würden sich Musliminnen allmählich zu "kleinen Wesen" mit einer
französischen Mentalität entwickeln. Denn auf die richtige Emanzipation
der muslimischen Frauen legte er selbstverständlich grossen Wert: Diese

sollten sich zu charmanten, modebewussten Französinnen entwickeln, und

nicht etwa zu "xenophoben, aufrührerischen und aggressiven" Feministinnen,

wie sie zum Beispiel in der ägyptischen Unabhängigkeitsbewegung
anzutreffen seien.

Auch die Schulbildung muslimischer Mädchen war für die
französischen Kolonialbehörden ein probates Mittel, um die französische Kultur
in muslimischen Familien zu verankern. Bereits vor der kolonialen
Besetzung waren in Tunesien mehrere katholische Klosterschulen gegründet
worden, die auch muslimische Schülerinnen aufnahmen. Da die katholische
Kirche in einem islamischen Land keine Möglichkeit zur direkten
Missionierung sah, hoffte sie, christliches Gedankengut indirekt über die
Schulbildung muslimischer Mädchen zu verbreiten. So sprach 1930 die katholische

Zeitschrift La Revue des Deux Mondes offen davon, dass über die

Erziehung muslimischer Mädchen in katholischen Klosterschulen in
muslimischen Familien das Christentum Einzug halten solle:

La femme a peu d'influence encore dans l'Islam, mais la mère en a beaucoup.

Des mères nous viennent les résistances que nous rencontrons parfois chez nos

jeunes élèves. La condition de la femme change peu à peu dans l'Islam. Déjà la

7 Anmerkung im Original: "Monsieur, Seigneur", nom sous lequel les femmes

désignent leur mari.

8 L'Afrique française, 1926, S. 551.



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 879

monogamie l'emporte tout au moins dans les villes. C'est par la femme que la

religion un jour pénétrera le foyer musulman. Car notre religion l'élève et la

libère au lieu de la laisser en servage.9

Die Anhänger der katholischen Kirche waren sich gewiss, dass die
christliche Religion für Frauen die Freiheit bedeute, während der Islam ihr
nur eine dienende Rolle zubillige. Wiederum wurde die Annahme der
französisch-christlichen Kultur als Befreiung der muslimischen Frau gedeutet.

Neben den kirchlichen nahmen sich bald auch die staatlichen
französischen Behörden der Schulbildung muslimischer Mädchen an: 1885 wurde
in Tunis die erste staatliche Schule für Mädchen, das Petit Lycée Jules

Ferry, eröffnet, das auch von einigen muslimischen Schülerinnen besucht

wurde. Und im Jahr 1900 gründete die Frau des damaligen französischen
Résident général Louise-René Millet eine weitere französische Schule
speziell für muslimische Mädchen, die die Töchter der tunesischen
Oberschicht mit der "okzidentalen Zivilisation" vertraut machen sollte. Dieser

privaten Einrichtung folgte ab 1908 die Gründung weiterer staatlicher

Mädchenschulen, die speziell für muslimische Schülerinnen gedacht waren
und diesen vor allem auch handwerkliche Fähigkeiten vermittelten.10

Auf diese französischen Bildungsinitiativen für muslimische Frauen

reagierten tunesische Männer und insbesondere die tunesische
Unabhängigkeitsbewegung mit einigen Vorbehalten: Am "Congrès de l'Afrique du

Nord" 1908 in Paris etwa wurde kritisiert, dass die muslimischen Mädchen
in diesen Instituten überwiegend von Europäerinnen unterrichtet würden,
wünschenswert jedoch wäre eine Erziehung entsprechend der
"arabischislamischen Zivilisation", die von syrischen oder ägyptischen Lehrerinnen

vermittelt werden sollte.11 Und als zu Beginn der 20er-Jahre die Ecole

Louise-René Millet an der Rue du Pacha ein grösseres Gebäude bekommen

sollte, stiess sich die arabisch-nationale Zeitung al-mumattil daran, dass die

französischen Kolonialbehörden für Mädchenschulen grosse Paläste bereit

9 La Revue des Deux Mondes, 1. 5. 30, in: M.A.E., Paris: Tunisie 1917- 1940,

vol. 664, fol. 151/152.

10 Souad Bakalti, "L'enseignement féminin dans le primaire au temps de la Tunisie

coloniale", IBLA, t.53, n°166 (1990), S. 249-274.

11 S. Zmerli, L'instruction de la femme musulmane: ce qu'elle doit être, Tunis

1938, Bd. 2, S. 283-290.



880 BETTINA HUNGER

stellten, während es für tunesische Männer noch immer keine moderne

arabische Universität gebe.12 Während Bildungsanstalten für muslimische
Mädchen und Frauen keine politischen Risiken bedeuteten, waren höhere

Bildungseinrichtungen für muslimische Männer längst zu Zentren der
tunesisch-nationalen Opposition geworden, und entsprechend zurückhaltend

waren die französischen Behörden denn auch damit, die höhere Schul- und

Universitätsbildung für muslimische Männer weiter auszubauen. So setzten
die kolonialen Verhältnisse in Tunesien die Ausbildung von muslimischen
Frauen und Männern in Konkurrenz zueinander, in der gebildeten Muslimin

aber hofften die Franzosen eine treue Verbündete für ihre nationalen
Interessen zu finden.

Während die Franzosen den Einfluss der französischen Kultur in der
muslimischen Gesellschaft über die Bildung der Musliminnen vergrössern
wollten, waren muslimische Traditionalisten und tunesische Nationalisten

gleichermassen darum bemüht, die muslimische Frau vom Kontakt mit
Franzosen und Französinnen nach Möglichkeit fernzuhalten. Während die

Anhänger des Destour eine französische Bildung für muslimische Männer
mehrheitlich begrüssten, weil sie sich in der Aneignung der westlichen
Wissenschaften die Überwindung des Machtungleichgewichtes zwischen
der französischen und der tunesischen Nation versprachen, sollten
tunesische Frauen in ihren Augen ausschliesslich nach der islamisch-arabischen
Tradition erzogen werden. In der Logik der tunesischen Nationalbewegung
wurde die muslimische Frau so zum Symbol der eigenen Kultur, die es

gegen äussere Einflüsse und insbesondere gegen die französische Assimilation

zu bewahren galt.

Eine französische Frauengesellschaft

Die tunesische Presse sprach sich denn auch nicht nur gegen die
Anwesenheit von Musliminnen an gemischtgeschlechtlichen französischen
Gesellschaften aus. Selbst als 1923 die Frau des französischen Résident

général Lucien Saint muslimische Frauen zu einer reinen Frauengesellschaft

in die Résidence einlud, ging durch die arabische Presse ein Schrei
der Empörung:

12 al-mumattil, 4. 5. 23, in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 2171.



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 881

Man ist es nicht gewohnt zu sehen, dass hohe Beamte Kontakt mit
unterschiedlichen Klassen der Bevölkerung haben, vor allem bei den Frauen nicht. Es

ist deshalb nicht erstaunlich, dass die Nation die Nachricht von diesem Empfang

schlecht aufgenommen hat, der - ich glaube dies zumindest - auch nicht im

Sinne von Madame Saint war, die doch die Religion der Musliminnen achten

wollte, denen Gott gesagt hat: "Bleibt in euren Häusern!"

Madame Saint [...] wenn Sie ohne jede einflussreiche Position wären und wenn

Sie dies aus reiner Höflichkeit getan hätten, wir würden nichts sagen. Aber Sie

sind die Frau des Repräsentanten Frankreichs, der über die Anwendung der

Verträge zwischen den beiden Staaten zu wachen hat: Und nach diesen Verträgen

setzt sich Frankreich dafür ein, dass der Kult und die Sitten der Einheimischen

respektiert werden. [...]
Die Soziologen und die Politiker verurteilen jeden Versuch, an den Sitten und

am Glauben zu rütteln. In ihren Augen ist jedes kulturelle Erbe geheiligt. Warum

also diesem Prinzip in Tunesien zuwiderhandeln?13

Nach dem mursid al-umma sollten die verschiedenen Bevölkerungsgruppen
keinen Kontakt miteinander pflegen, insbesondere die Frauen nicht, und

um diese soziale Separierung zu erreichen, müssten Musliminnen in ihren
Häusern bleiben. Diese soziale Isolation der muslimischen Frau war in
seiner Logik ein religiöses Gebot des Islam, das von niemandem in Frage

gestellt werden durfte. In den kolonialen Verhältnissen Tunesiens hatte sich
das islamische Gebot der Geschlechtertrennung für Musliminnen weiter
verschärft, um zu verhindern, dass sie in Kontakt mit Französinnen kamen,
sollten sie nun selbst reine Frauengesellschaften meiden. Im ittihäd wird
denn auch deutlich, dass diese rigide Auslegung der Separierung der
muslimischen Frau eine direkte Antwort auf die französisch-kolonialen
Einflussnahmen war. Dem Kommentar von Le Temps, der die Einladung
bei Madame Saint als "kleine soziale Revolution" gefeiert hatte, hielt der

ittihäd nämlich entgegen:

Wir kommentieren dies, indem wir sagen: Es gibt hier eine grosse soziale

Revolution, und zwar eine destruktive, die unsere nationalen Sitten zerstört und die

Separierung der Frauen.

13 muriid al-umma 16. 3. 23 in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 2171



882 BETTINA HUNGER

Der konservative Charakter der tunesischen Nationalität rührt - trotz der

ungenügenden Bildung und der Europäisierung unserer Gesellschaft - von der Art
her, wie die tunesisch-muslimische Frau erzogen wird, die völlig gefeit gegen

jeden ausländischen Einfluss lebt.

Wenn ein Besuch der Art stattfindet, wie er von Le Temps geschildert und be-

grüsst wurde, müssen wir uns fürchten und uns vorsehen. Wenn das Ziel so ist,

wie es von dieser Zeitung angegeben wurde, so werden die Verteidiger der

Nation und der ehrbaren Sitten gut daran tun, dem Einhalt zu gebieten: Denn

andernfalls ist es um die Separierung der Frauen und die strengen Sitten der

tunesischen Familie geschehen.14

Das konservative Beharren auf "alten Traditionen" war im kolonialen
Tunesien ein Mittel, um dem Assimilationsdruck der französischen Kultur
entgegenzuwirken. Die tunesisch-muslimische Frau wurde dabei zur
Verkörperung der "reinen", von jedem französischen Einfluss unberührten
tunesischen Kultur, die es um jeden Preis zu bewahren galt. Die strenge
Abschottung der Frauen wurde vom kolonialen Kulturkonflikt in Tunesien

provoziert. Anstatt die Handlungsspielräume für muslimische Frauen zu

vergrössern, haben die französischen Eingriffe in die tunesische Gesellschaft

diese weiter eingeschränkt. Die koloniale Konfliktlage machte es

denn auch muslimischen Frauen fast unmöglich, für sich mehr
Bewegungsmöglichkeiten zu erkämpfen, ohne damit Partei für die französische
Kolonialmacht zu ergreifen. Und so wurde dieses Dilemma 1929 in einer
öffentlichen Debatte um den Gesichtsschleier der muslimischen Frau
offensichtlich, die von den Sozialisten Tunesiens lanciert worden war.

Eine öffentliche Debatte zur Schleierfrage

Eröffnet wurde die kontradiktorische Veranstaltung im Essor, einem
öffentlichen Saal in Tunis, von einem engagierten Plädoyer einer Muslimin
gegen den Schleier: Mit Habiba Menchari ergriff zum ersten Mal in
Tunesien eine muslimische Frau der Oberschicht unverschleiert in einer
öffentlichen Versammlung das Wort und sprach sich gegen die "moralische
Degradierung der Frau" in der islamischen Gesellschaft aus. Neben dem

14 al-ittihäd 2. 3. 23 in: M.R.E., Nantes, Tunisie, vol. 2171



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 883

Schleier machte sie die Diskriminierung der Frau vor allem an deren

mangelnden Bildung fest, die insbesondere auch die Ursache für die hohe

Sterblichkeit bei tunesischen Kindern sei.15 Wie die meisten muslimischen
Feministinnen Tunesiens erhoffte sich Habiba Menchari von der Annäherung

an die französische Kultur die soziale Besserstellung der muslimischen

Frau. Und in diesem Sinn richtete auch eine junge muslimische
Schülerin ihren flammenden Aufruf zur Emanzipation der muslimischen
Frau an die Ligue des Musulmans français, die Vereinigung derjenigen
Muslime in Tunesien, die die französische Staatsbürgerschaft angenommen
hatten:

O Hommes de ce siècle! O Loi impartiale! Emancipez-nous; dégagez-nous du

joug tyrannique des traditions aveugles; arrachez-nous à l'esclavage de l'ignorance!

[...] Nous voulons participer intellectuellement et moralement à la fécondité

de la Société! [...] Nous voulons évoluer comme nos soeurs de France, de

Turquie, d'Egypte, de Perse, de l'Afghanistan, de l'Inde [...]16

In der Folge verlangte sie dann neue Schulen und den obligatorischen
Schulunterricht für alle Knaben und Mädchen Tunesiens.

Unterstützung fanden diese Musliminnen in Tunesien vor allem bei
der sozialistischen Partei, deren Anhänger jüdischer, christlicher und
muslimischer Herkunft waren. Wie die Sozialisten werteten auch die
feministischen Musliminnen den "gesellschaftlichen Fortschritt", in diesem

Fall die Bildung und Emanzipation der muslimischen Frau, höher als die
nationale Unabhängigkeit des Landes. Die Frauen Tunesiens lebten in
einem Gefängnis, von überholten Traditionen eingeengt und tyrannischen
Männern unterdrückt. Und wenn Frankreich dazu beitrug, diesem Zustand
ein Ende zu setzen, war ihnen auch die französische Fremdherrschaft und
Akkulturation recht. Doch die Emanzipation, der sie das Wort redeten, galt
gleichermassen für die Frauen aller Nationen, der "zivilisatorische
Fortschritt", den sie anstrebten, war international und gegen die Unterdrückung
von Frauen in allen Kulturen gerichtet. Ganz nach dem Muster der
französischen Sozialisten sahen sie die Freiheit und Gleichheit aller Menschen

15 Tunis socialiste 10. 1. 29; L'Etendard tunisien 11. 1. 29.

16 Ligue des Musulman Français, Bulletin annuel 1927, Tunis 1928, in: M.R.E.,
Nantes, Tunisie, vol. 1814, fol. 108-109.



884 BETTINA HUNGER

unabhängig von ihrem Geschlecht jedoch gegenwärtig am besten in der
französischen Gesellschaft verwirklicht. Die Annäherung der islamischen

an die französische Kultur war ihnen denn auch ein wichtiges Ziel. Nicht
dass sie glühende französische Patriotinnen gewesen wären oder gar die

Herrschaft der französischstämmigen Bevölkerung in Tunesien unterstützt

hätten, sie sprachen vielmehr der Gleichberechtigung aller Menschen
Tunesiens das Wort, so sollte der obligatorische Schulunterricht endlich
auch allen muslimischen Knaben und Mädchen zu Gute kommen. In erster
Linie aber suchten sie ihr eigenes Los und das ihrer muslimischen Schwestern

zu verbessern. Und dieser Emanzipation der muslimischen Frau
ordneten sie die Befreiung der von Männern beherrschten tunesischen

Nation unter.
Von Seiten der tunesischen Nationalbewegung wurde dieser

feministischen Position denn auch heftig widersprochen: So hielt etwa Youssef

Mahjoub Habiba Menchari im Essor entgegen, der Koran schreibe der
muslimischen Frau das Tragen des Schleiers vor. Es sei göttliches Gebot,
dass diese "ihr Glück im Schleier und ihr Leben im Haus" suche. Was

aber von Gott verordnet ist, könne von den Menschen nicht in Frage
gestellt werden.17 Und einige Tage später veröffentlichte der Etendard tunisien

ein Gespräch mit dem malikitischen Bach-Mufti, in dem dieser die

Bedeutung des Schleiers theologisch begründete: In drei Versen des Korans
würden die Musliminnen zum Tragen des Schleiers angehalten. Diese Sitte

gehe bereits auf vorislamische Zeit zurück, als die Araberinnen der
Oberschicht einen Schleier trugen. Der Prophet habe diesen dann allen Frauen

unabhängig von ihrem sozialen Rang vorgeschrieben, um in der Gemeinschaft

der Muslime eine "gesunde Moral" zu verankern:

Depuis, toutes les musulmanes portèrent le voile. Et elles ne cessèrent de le

porter 1347 ans durant.

Faut-il admettre que toutes ces générations, ont mal compris et mal appliqué le

texte du Coran? En réalité celui qui voudrait aujourd'hui mettre en doute ces

textes appellerait à l'anarchie.

Et celle qui dirait: 'Moi je ne crains pas de succomber ou de faire succomber, je
n'ai que faire du voile', franchit les limites fixées par la religion musulmane.

17 Tunis socialiste 10. 1. 29; L'Etendard tunisien 11. 1. 29.



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 885

Et toutes pourraient légiférer de la sorte, chacune, pour son propre compte. Or,
la loi est venue fixer et stabiliser les choses et parer ainsi à l'anarchie dans la

conduite de l'individu et au sein de la société.18

Der Schleier aber habe nichts und auch gar nichts mit der Entwicklung und

Erziehung der Frauen zu tun. Diese seien im Gegenteil sehr wichtig,
gingen doch alle Kinder zuerst bei ihren Müttern zur Schule. Die Frauen
brauchten deshalb unbedingt eine Erziehung und Ausbildung "im Rahmen
des Islam," wie der Bach-Mufti betonte. Gegen eine Bildung der Frau war
also nichts einzuwenden, sofern diese den islamischen Traditionen
entsprach. Der Wirkungsbereich der Frauen allerdings wurde klar auf das

Haus und die Kindererziehung beschränkt, in der Öffentlichkeit hatten sie

dagegen nichts zu suchen.

Der Koran, das Wort Gottes, diente in dieser Argumentation der

Legitimierung bestehender sozialer Regeln. Religion sei das, was den

Handlungsspielraum des Individuums einschränke, die "Anarchie" verhindere

und die bestehende Ordnung stabilisiere, sagte der Bach-Mufti
explizit. Sie stehe ausserhalb der Verfügungsgewalt der Menschen. Der
religiöse Diskurs stellte so gesellschaftlichen Veränderungen ein
unveränderbares, göttliches Recht entgegen. In der religiösen Logik wurde die

"Revolution im Harem" mit der ewigen Gültigkeit "islamischer Traditionen"

bekämpft.19
Nicht alle Muslime der tunesischen Unabhängigkeitsbewegung griffen

jedoch auf diese strenge, religiöse Form der Traditionswahrung zurück.
Die Argumentation in Sachen Schleier eines Habib Bourguiba etwa folgte
einer anderen, einer entwicklungssoziologischen Logik:

[...] nous sommes en présence d'une coutume entrée depuis des siècles dans nos

moeurs, évoluant avec ceux-ci, à la même cadence, c'est-à-dire assez lentement.

Or les moeurs d'un groupe, qu'il s'agisse de famille, de tribu ou de nation sont

ce qu'il y a de plus inhérent, de plus irrémédiablement subjectif à ce groupe, ce

qui le caractérise et le distingue de tous les autres, en un mot ce qui fait son

individualité propre, sa personnalité.

18 L'Etendard tunisien 1. 2. 29.

19 L'Etendard tunisien 11. 1. 29.



886 BETTINA HUNGER

Et sur ce fait d'expérience, de poser en termes nets et précis le grand problème

social qui a toujours été à l'ordre du jour de nos discussions: Avons-nous intérêt

à hâter, sans ménager les transitions, la disparition de nos moeurs, de nos

coutumes bonnes ou mauvaises et de tous ces petits riens qui forment par leur

ensemble, quoiqu'on dise, notre personnalité? Ma réponse, étant donné les

circonstances toutes spéciales dans lesquelles nous vivons, fut catégorique: Non!

[...] l'action de l'individu sur les moeurs est extrêmement limitée. Ce qui a été

fait par l'action lente et continue des siècles ne peut être défait du jour au

lendemain par quelques discussions académiques.

Est-ce à dire que, pour maintenir notre individualité, il faille repousser tout

progrès, faire figure d'êtres préhistoriques, de meubles anciens propres tout au

plus à attirer la curiosité du touriste? Pas davantage!

L'évolution doit se faire sinon c'est la mort. Elle se fera, mais sans cassure,

sans rupture, de façon à maintenir dans le perpétuel devenir de notre personnalité

une unité à travers le temps susceptible d'être perçue a chaque moment par

notre conscience.

Pour prendre un exemple on peut imaginer qu'il arrivera pour le voile ce qui est

arrivé pour le costume arabe auquel nous substituons insensiblement le complet

européen. Le complet est entré dans nos coutumes mais après avoir été assimilé

par elles. On peut s'en rendre compte par ce fait qu'en adoptant l'habit européen

nous n'avons pas l'impression d'avoir rompu avec nous mêmes. Voilà le critérium

infaillible du degré d'assimilation d'une coutume. [...]
Le jour où la femme tunisienne, en sortant sans voile, n'éprouvera plus cette

impression étrange qui est comme le cri de révolte de son atavisme inconscient,

ce jour là le voile disparaîtra de lui-même sans danger car ce dont il était le

symbole aura disparu.20

In Bourguibas Argumentation war der Schleier keine religiöse Vorschrift,
sondern ein alter Brauch, der neben vielem anderem das Charakteristische
der tunesischen Kultur ausmache und die tunesische Nation von anderen
Nationen unterscheide. Zwar müsse jede Kultur sich auch verändern und
einen Teil ihrer Traditionen auch ablegen, wenn sie nicht zum Museumsstück

für Touristen verkommen will. Doch müsse dies langsam geschehen,
ohne grössere Brüche mit der Vergangenheit, damit sich die Vorstellung
einer durch die Geschichte kohärenten nationalen Kultur halten könne. So

20 L'Etendard tunisien 11. 1. 29.



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 887

Hesse sich auch fremdes Kulturgut integrieren, aber nur in Form einer
behutsamen Assimilation an die eigene Kultur und nicht als Bruch, als

Revolution, in der die eigenen Traditionen verlustig gingen. Bourguiba
unterschlug in seiner Argumentation, dass niemand in Tunesien eine

Muslimin zur Entschleierung zwingen wollte, wenn sie selbst an diesem

Kleidungsstück festhalten wollte, nur Frauen, die dies wünschten, sollten
sich ohne Verhüllung ihres Gesichts ausser Haus begeben können. Ganz
ähnlich wie der Bach-Mufti hob er hervor, dass der einzelne im Rahmen
der gesellschaftlichen Traditionen nur sehr beschränkt über sein Verhalten
frei entscheiden könne. In der Ablehnung des Individualismus waren sich
die Sprache des Soziologen und die des Theologen denn auch sehr ähnlich.

Bourguiba verteidigte allerdings den Schleier selbst mit keinem Wort, und
in ferner Zukunft sah er diesen durchaus verschwinden. Doch die Befreiung

der muslimischen Frau aus der Enge des Hauses ordnete er der

Bewahrung einer nationalen islamischen Identität unter. "Les hommes
d'abord! avant de s'occuper des femmes!", fasste ein Parteigenosse
Bourguibas dessen Haltung zusammen.21

In einer religiösen wie in einer soziologischen Logik sprach man sich
in der tunesischen Unabhängigkeitsbewegung für den Erhalt bestehender
islamischer Sitten aus. Im "Bruch mit der Tradition", den die
feministischen Musliminnen anstrebten, sahen die tunesischen Nationalisten den
Verlust der tunesisch-islamischen Nationalkultur. Während jedoch im
religiösen Diskurs der Schleier selbst als göttliches Gebot auch inhaltlich
verteidigt wurde, konnte dieser im soziologischen unter anderen Umständen

auch abgelegt werden. Nur in der gegenwärtigen Lage, der kolonialen
Situation, in der sich die tunesische Gesellschaft befand, wurde hier der
Bruch mit dieser Sitte abgelehnt. Solange die Entschleierung der islamischen

Frau deren Französisierung bedeutete, wurde sie von einem Habib
Bourguiba verworfen, konnte sie aber als innere Entwicklung der tunesischen

Kultur aufgefasst werden, wäre sie auch von ihm begrüsst worden.
So führten die kolonialen Verhältnisse im Destour verschiedene Lager
zusammen, die sich in ihrer Art zu denken und den Zielen, die sie

anstrebten, sehr stark unterschieden. Vereint wurden sie jedoch in ihrem
Bestreben, den Veränderungen der tunesischen Traditionen entgegenzuwirken,

die tunesische Kultur sollte sich nicht in der französischen

21 L'Etendard tunisien 11. 1. 29.



888 BETTINA HUNGER

verlieren. So brachte der Kolonialismus durchaus zukunftsorientierte
Nationalisten dazu, mit den traditionalistischen Kreisen der tunesischen
Gesellschaft vorübergehend eine Koalition zu bilden.

In den kolonialen Verhältnissen Tunesiens wurden gesellschaftliche
Veränderungen wie die Emanzipation der Frau fremdbesetzt. Traditionalisten

und Nationalisten wollten die muslimische Frau nicht zuletzt deshalb
im Hause halten, weil sie dort von französischem Einfluss unberührt, das

"eigentliche", "wahre" Tunesien verkörpern konnte. Die Anliegen
feministischer Musliminnen wurden im Rahmen der französischen Herrschaft von
nationalistischen Interessen vereinnahmt und desavouiert. Und so dividierte
die Konfliktlage einer kolonialen Gesellschaft schliesslich auch
muslimische Frauen politisch auseinander, die unter anderen Umständen
vielleicht vereint gekämpft hätten. Nun aber griff eine national gesinnte Muslimin

unter dem Pseudonym Nejma Ettounsia, tunesischer Stern, ihre
muslimische Schwester Habiba Menchari, die sich im Essor gegen den
Schleier ausgesprochen hatte, in heftigen Worten an:

Nous retenons de tout son [=Habiba Menchari] discours: 1° Que le hijab est

l'entrave principale à l'émancipation de la femme; 2° Que l'émancipation, pour
elle, c'est l'assimilation.

Mme Menchari n'est guère matérialiste. Sa dialectique est en défaut et confond

les effets et les causes, car elle oublie de dire que, d'après le père lui-même du

socialisme scientifique, le mode de production de la vie matérielle conditionne la

vie intellectuelle et sociale. Donc les conditions de la vie de la femme tunisienne

sont déterminées par le Milieu Social où elle est placée. Au lieu de nous montrer
à quelle structure économique correspondait la forme de conscience sociale, elle

nous noyait sans pitié dans les flots de ses considérations sentimentales et lançait
de pathétiques appels à la volonté des hommes pour opérer une transformation

radicale des moeurs. Nous serons un instant matérialistes et nous dirons que la

femme tunisienne actuelle est le produit de la société semi-féodal où elle vit;
transformer son milieu social, c'est transformer ses conditions de vie. [...]
Donc, la question du "hijab" est tout à fait secondaire dans la question

d'émancipation de la femme musulmane. Elle est un effet et non une cause.

C'est là, et là seulement, que doivent chercher la solution du problème ceux qui
désirent la trouver.
Des problèmes plus importants auraient dû être mis à l'ordre du jour par notre
conférencière: instruction, éducation. "Instruire et éduquer parallèlement les



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 889

enfants des deux sexes" telle est la formule que propose notre compatriote

Chedly Khairallah, mais, ajoute Mahjoub, les "instruire en grande partie dans

leur langue maternelle." Oui, dans leur langue d'abord, car il faut qu'ils sachent

qu'ils ont une langue qui a des beautés quoiqu'on dise. C'est aux méthodes et

aux procédés de l'enseignement que la "Jeune" Mme Menchari aurait dû s'attaquer;

mais cela est trop compliqué pour un esprit aussi frivole - pardon, je
voulais dire aussi subtil, puisqu'elle prétend être du monde civilisé - qu'est celui

de notre conférencière. On s'occupe de la suppression du voile: chose importante

et urgente; mais on néglige de s'occuper de l'organisation de l'enseignement

dans les écoles franco-arabes, des procédés pédagogiques employés, chose

de peu d'importance. Mme Menchari, - notre émancipée dernier cri - proclame
à l'appui de sa thèse que les femmes en Egypte sortent dévoilées mais elle oublie

que l'instruction qui leur est donnée est solide, et qu'elle embrasse toutes les

classes de la société. Mais, en Tunisie où l'instruction ne fait qu'éclore, on ne

pourrait accomplir une pareille révolution sans être jugé d'utopiste.
Aussi, superficiellement instruites en général, mes soeurs tunisiennes se

trouvent-elles éblouies par la civilisation occidentale, dont elles ne voient que le

"bon côté" et méprisent-elles "leurs traditions". Ce qui est, entre parenthèses,

le cas de Mme Menchari!

Nous voulons donc [...] évoluer dans notre propre cadre, en adaptant peu à peu
à notre milieu le beau de cette civilisation, et en nous souvenant que nous avons

une individualité et des liens qui nous rattachent au sol ancestral. A ces conditions

là, seulement, l'Aube de demain fera surgir, une femme instruite et émancipée,

mais avant tout une Tunisienne.22

Nejma Ettounsia, Habiba Menchari und die zitierte anonyme Schülerin
teilten ihre Bewunderung für die ägyptische Frauenbewegung.23 Alle
sprachen sich für die Gleichberechtigung der muslimischen Frauen
besonders auch in Sachen Schulbildung aus, und selbst für Nejma Ettounsia
war der Schleier Zeichen einer überholten, sie nennt es "halbfeudalen",

22 L'Etendard tunisien 18. 1. 29, kursive Hervorhebungen im Original.
23 Zur ägyptischen Frauenbewegung vgl. z.B.: Afaf Lutfi al-Sayyid Marsot, "The

Revolutionary Gentlewoman in Egypt", in: Lois Beck, Nikki Keddie (Hg.),
Women in the Muslim World, Cambridge, Massachusetts and London 1978, S.

261-276; Thomas Philipp, "Feminism and Nationalist Politics in Egypt", in:

ebd., S. 277-294.



890 BETTINA HUNGER

Gesellschaftsordnung, die es zu verändern galt. Unterschiedlicher Auffassung

waren diese Frauen nur in der Frage, in welcher Gesellschaft die

Befreiung der muslimischen Frau erfolgen sollte. Während Habiba Menchari

und ihre anonyme Mitstreiterin diese Emanzipation in Form einer
Assimilation an die französische Kultur anstrebten, wollte Nejma Ettounsia

emanzipierte "Tunesierinnen" ausbilden, die ihrer arabisch-islamischen
Herkunft mit Stolz verbunden blieben. Nejma Ettounsia wehrte sich
insbesondere gegen die Stilisierung des Schleiers zu einem politischen
Symbol. In Unterschied zu Habiba Menchari war sie der Meinung, dass

mit dem Verschwinden dieses Kleidungsstückes allein für die tunesischen
Frauen noch nicht viel gewonnen war. Die Situation ihrer muslimischen
Schwestern wollte sie primär über eine bessere Bildung für alle
Bevölkerungsschichten verändern. Und wenn sich erst die Verhältnisse im
Bildungsbereich verbessert hatten, würde auch die Sitte der Verschleierung
von selbst verschwinden. Die Angriffe Nejma Ettounsias gegen Habiba
Menchari richteten sich primär gegen den französischen Habitus, mit dem
diese ihr Anliegen zur Verbesserung der Stellung der muslimischen Frau
formulierte. Der "émancipée dernier cri" einer französisierten Oberschicht
stellte Nejma Ettounsia die "gebildete Tunesierin" aus dem Volk entgegen,
die der Kultur ihrer Vorväter und speziell der arabischen Sprache mit Stolz
verbunden blieb.

So wurde der Kampf für die Befreiung der muslimischen Frau vom
kolonialen Konflikt zwischen französischer und tunesischer Nationalkultur
überlagert, und die tunesische Feministin, die selbst in einer
historischmaterialistischen Logik dachte, sah sich zu einem Bündnis mit traditionalistischen

Männern genötigt, die mit religiösen Argumenten die Frau im
Haus und unter dem Schleier halten wollten. Ihre öffentliche Stellungnahme

in der Schleierfrage war denn auch in der islamischen
Nationalbewegung keineswegs unbestritten: "L'Etendard tunisien ne prévoyait pas
de collaboration féminine", wurde ihr Artikel im Destour-Blatt eingeleitet,
und nur weil er der Linie des Destour entsprach, wurde er einer
Publikation schliesslich doch für würdig erachtet. Für differenzierte politische
Positionen, die durchaus mit manchen Sitten der tunesischen Gesellschaft
brechen wollten, ohne deshalb der Verbreitung der französischen Kultur
Vorschub zu leisten, gab es in einer kolonialen Situation nur wenig Raum.

Musliminnen, die sich für die Verbesserung der Lage ihrer tunesischen

Schwestern einsetzten, hatten es im kolonialen Tunesien nicht leicht,



DER SCHLEIR - NATIONALSYMBOL TUNESIENS 891

wurden sie doch vom kolonialen Konflikt dazu gezwungen, sich entweder
auf die Kultur der Kolonialmacht einzulassen oder aber sich mit islamischen

Traditionalisten zu verbünden, die eine Veränderung der Geschlechterrollen

mit religiösen Argumenten bekämpften. Die koloniale Situation
behinderte so progressive Strömungen, die dazu hätten beitragen können,
die tunesische Gesellschaft im Innern zu entwickeln und reformieren, und

gab den konservativen Kreisen innerhalb der tunesischen Gesellschaft
Auftrieb, die jede gesellschaftliche Veränderung nach Möglichkeit bekämpften.

Die "Emanzipation der Frau" war in Tunesien französisch besetzt,
und wer nicht die Kultur der Kolonialmacht übernehmen wollte, wurde
sehr schnell dazu gezwungen, sich auf "unveränderbare islamische
Traditionen" zu berufen.

So fesselten die französischen Versuche zur "Befreiung" der
muslimischen Frau diese letztlich um so fester ans Haus und an die bestehenden
Sitten. Die koloniale Situation hat auf tunesischer Seite gerade eine rigide
Auslegung der Geschlechtertrennung favorisiert. In den Augen national

gesinnter Tunesier ist die hinter dem Schleier verborgene muslimische
Frau zum Symbol für die "wahre", "eigentliche" tunesische Kultur
geworden, die unberührt von jedem französischen Einfluss auch die Zeit der
Fremdherrschaft überdauern wird. So fand das europäische Bild von der
"unterdrückten Stellung der Frau im Islam" auf tunesischer Seite im
rigiden Festhalten an der Geschlechtertrennung seine Entsprechung. Der
französische Kampf gegen den Schleier hat diesen zum tunesischen

Nationalsymbol stilisiert. Als Symbol zur Durchsetzung unterschiedlicher
nationaler Interessen aber galten die Ansichten und Bedürfnisse der
betroffenen Frauen auf beiden Seiten nicht viel. Die Logik des kolonialen
Konfliktes verhinderte insbesondere, dass sich Frauen wie Nejma Ettounsia,

die sich gegen die Verwendung des Schleiers als politisches Symbol
aussprachen und eine innere Entwicklung und Veränderung der tunesischen
Gesellschaft anstrebten, Gehör verschaffen konnten.




	Der Schleier als tunesisches Nationalsymbol : zur Emanzipation der muslimischen Frau im kolonialen Tunesien

