
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 53 (1999)

Heft: 2: Rethinking urban and mass culture in 1920' and 1930' Japan :
representations, politics, identities, and subject formations

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 411

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

DAAMSTEGT, Theo: Giriräj Kisor's Yäträem. A Hindi Novel Analysed.
Groningen: Egbert Forsten (Gonda Indological Studies; vol. 6, XTV), 1997,
354 pp.

During the last decade a flood of literary criticism on Hindi literature of
more or less scientific value has been produced, mainly in Hindi, by the lively

North Indian literary scene. Outside India, however, research on the Hindi
novel after 1945 has remained sporadic.1 Therefore the publication of a nar-
ratological study of a modem Hindi novel—or rather a short novel (in Hindi
the genre is called laghu upanyäs)—must be generally welcomed. In his
analysis of the quite renowned Hindi writer Giriräj Kisor's narrative
Yäträem ("Journeys"), Theo Daamstegt (D.) applies the methods of West-

em literary theory on the Indian prose. By this, D.'s monograph can be seen

as a continuation and extension of his earlier endeavor to analyse a Hindi
short story by another Hindi writer, Himämsu Josï.2

D. has faithfully reproduced the original Hindi text of the novel according

to the first and only edition (by the Delhi publisher Räjkamal, 19711,

with a print-run of about 2.000 copies). That this labor was not an extravagance

has been proved by the present reviewer's failure to acquire a Hindi
copy ofthe novel from different Indian book sellers. D. also provides a nearly

complete Hindi-English glossary together with references to paragraphs

1 Two German doctoral theses have recently appeared: Stark, Ulrike: Tage der Unzu¬

friedenheit. Identität und Gesellschaftsbild in den Romanen muslimischer Hindischriftsteller

(1965-1990). Stuttgart: Franz Steiner, 1995 (Beiträge zur Südasienforschung;
Bd. 170) [Diss. Univ. Bamberg, 1994]. — Fornell, Ines: DerHindi-Romancier BhTsm

Sährii. Eine Analyse seiner realistischen Methode am Beispiel der Werke Kariyäm,
Tamas und Basanti. Marburg: Diagonal-Verlag, 1997 [Diss. Humboldt-Univ. Berlin,
1992].

2 DAAMSTEGT, Theo: A Man and a Woman: an Analysis of a Modern Hindi Short Story.
In: Meu, Dick van der (ed.): India and Beyond. Aspects ofLiterature, Meaning, Ritual
and Thought. Essays in Honour ofFrits Staal. London, New York, Leiden, Amsterdam
1997, pp. 55-70. The Hindi original is named Chofi "i" and has appeared in the
anthology: Himämsu Josïkïvisist kahäniyäm, Delhi 19791, pp. 82-87.



412 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

of the text. It is a pity, though, that the author has refrained from completing
his careful philological text processing with an English translation.

The special focus of D.'s interpretation of Yäträem is on narrative
techniques. "An important aim of this book is to show how the analysis of a

modem Hindi prose text may work in practice an analysis of the integral
novel... paragraph by paragraph, is presented in order to show how nar-
ratological concepts and connotations work in practice and how they may
lead to an interpretation ..." (preface). As D. further explains, he intended
his book to be not only a literary study, but an introduction as well into the
methods of narratology especially for Orientalists. In other words, the
volume is written mainly for Indological beginners in narratology, and it is not
to be overlooked that the scientific level of discussion is in long sections

appropriate to this elementary standard. Instead of the running commentary
a more systematic treatment of the subject would perhaps have been clearer
for the student, but the "Introduction" containing an outline of narratology
and other literary studies on Hindi prose (up to 1993) as well as the "Glossary

of Narratological Terms" (pp. 339-346) serve as guide lines in this
respect. A short summary of events and useful information on the author and
his novels complete the introduction.

The greater part of the book is concerned with the analysis proper,
consisting of altogether four sections following the reprinted Hindi text chapter
by chapter. It comprises more than 200 pages, filled by extremely, if not
excessively, detailed and extensive interpretations of Kisor's narrative means.
There are few sentences indeed which are not commented upon with
elaborate expositions. A great deal of subtle and appropriate observation can be
found here, elucidating the narratological design of the novel as far as

narrator, perspective, time structure and other predominant literary features are
concerned. In his repeated discussions of the metaphors, especially those
with an erotic or sexual reference, D. is sometimes getting very near to the

precipice of over-interpretation. One now and then wonders if Kisor himself
has really intended such far-fetched implications as D. discovers in his

imagery (e.g. when D. insists that "driving on a road" connotes "behaviour in
an erotic relationship," p. 162f).

It is true, though, that Yäträem is primarily about a sexual theme, the

problem of the main character's and first-person narrator's impotency. As
can well be imagined, this subject together with its "psychorealistic
approach" (p. 11) might prove somewhat problematic for the conservative,



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 413

normally prudish Indian reader. This, of course, makes the novel "interesting

from a cultural point of view as well," as D. states in his preface. But
with the book's emphasis on literary theory, the subject matter of the novel
lingers comparatively in the background. D.'s assessment that Yäträem's
"exclusive focus on a wedding night and honeymoon may be unique in Hindi

literature" (p. 29) could be answered by mentioning Räjendra Yädav's

highly influential novel Särä äkäs3 which can surely be considered as being
of even more literary importance. As far as the theme of alienation is
concerned, Roadarmel's monograph4 should have been referred to. It has

become a standard work in the meantime and is appreciated by Indian literary
critics as well, as is clear by the fact that it has been translated into Hindi,
too. Since D. deplores the fact that no publication in Hindi is known to him
which applies western literary theories to Indian prose (p. 31), one could
mention at least two Indian Ph.D. theses.5

Even if one can not always agree with D.'s evaluation of literary trends
and methods, it has to be appreciated that his study provides many detailed
and sometimes valuable observations regarding the interpretation of modem

Hindi prose. Methodologically, the monograph is not of paradigmatic
value, but, on the other hand, D.'s book must certainly not be overlooked in
the much neglected field of studies in modern Hindi literature, a discipline
which gains more and more importance in present day Indology.

Konrad Meisig

The Whole Sky (completed in 1951, NaîDillï: Rädhäkrsna 199430); English translation
Strangers on the Roof by Ruth Vanita, New Delhi: Penguin India 1994.

ROADARMEL, Gordon Charles: The Theme ofAlienation in the Modern Hindi Short
Story. Diss. University of California, Berkeley 1969. University Microfilms, Ann
Arbor. - Hindi translation: Rodarmal, Gärdan Carls: Hindi kahärii: Algäv kä darsan.
Anuväd: Arcana Varmä /Natthan Simha; prastävnä: Baccan Simha; sampädan,
samsodhan: RäjendraYädav. Aksar prakäsan: NaîDillï 19821.

Hemalatä: Nayl kahärii kï samracnä, Diss. Dilli Visvavidyälay, Dilli 1985. Rekhä
Sethï: Kathändolana. Samakälma Hindi kahärii, Dilli 1990.



414 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

GIMM, Martin: Cui Lingqin und sein Traktat zu den höfischen Theater- und

Unterhaltungskünsten im China des 8. Jahrhunderts, Bd. 1: Der Autor des

Jiaofang ji. Stuttgart: Franz Steiner Verlag (Sinologica Coloniensia.
Ostasiatische Beiträge der Universität zu Köln. Hg. von Martin Gimm; Bd. 20),
1998,255 S.

Die vorliegende Studie des Kölner Sinologen und Manjuristen Martin
Gimm ist der erste Band einer auf zwei Bände geplanten Darstellung der
höfischen Theater- und Unterhaltungskünste der ersten Hälfte des 8.

Jahrhunderts. Näherte sich der Verfasser in einer früheren Publikation den Theater-

und Unterhaltungskünsten der Tangzeit durch die Übersetzung und

Kommentierung des Yuefu zalu des Duan Anjie an,1 so ist seine neue Studie

nun rund um das Jiaofang ji des Cui Lingqin (ca.710 - ca.780) angelegt.
Das Jiaofang ji (Memorial oder Aufzeichnungen über die Lehrinstitute)

ist der früheste zusammenhängende Text zum szenisch-musikalischen

Unterhaltungsbetrieb am Tang-Kaiserhof. Es wurde zwischen 755 und 769

niedergeschrieben und beschränkt sich im wesentlichen auf die Beschreibung

der höfischen Unterhaltungskünste während der Kaiyuan Periode

(713-741). Trotz seiner Kürze von ca. 2800 Schriftzeichen lässt der Text
kein wesentliches Teilgebiet aus und enthält unter anderem eine wertvolle
Titelliste von 324 Stücken, die am Kaiserhof aufgeführt wurden. Es ist, wie
der Verfasser betont, „in vielen Fällen die einzige Quelle zu den Wesenszügen

der damaligen höfischen Geselligkeit sowie zu den Aufführungs- und
Trainingssituationen und zu dem persönlichen Umkreis der Akteure" (S.
122). Es ist deshalb ein äusserst wichtiger Quellentext, und Cui Lingqin, als

Autor des Jiaofang ji, ist „einer der Hauptinformanten zur frühen
Theatergeschichte und speziell zu den szenisch-musikalischen Divertissements und
Intermedien der Tang-Blütezeit" (S. 7).

Mit dem vorliegenden, ersten Band leistet der Verfasser im wesentlichen

drei Dinge: Er gibt darin zunächst eine Einführung zu den verschiedenen

Unterhaltungskünsten und den dafür am Tanghof bestimmten Institutionen.

Dies ist der Inhalt des als Einleitung bezeichneten, ersten Kapitels des

1 Das Yüeh-fu tsa-lu des Tuan An-chieh. Studien zur Geschichte von Musik, Schauspiel
und Tanz in der Tang-Dynastie. Wiesbaden: Otto Harrassowitz (Asiatische Forschungen;

Bd. 19), 1966. Dieser Band enthält auch eine vollständige, durchgehend kommentierte

Übersetzung von Duan Anjies Pipa lu.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 415

Buches. Dieses Kapitel ist in zwei Teile gegliedert, wobei der erste Teil aus

der Darstellung der Unterhaltungskünste und der zweite Teil aus der
Darstellung der Institutionen besteht. Bei den Unterhaltungskünsten gilt das

Hauptaugenmerk des Verfassers vor allem der Bankettmusik (yanyue). Diese

war „eine festliche, dem Ruhme des Kaiserhauses dienende, szenische

Bankett- und Aufzugsmusik" (S. 12), die als eine Art Gegenstück zur
althergebrachten Sakralmusik des Staatszeremoniells (yayue) entstand und als ein
Amalgam verschiedenster einheimischer und fremdländischer Elemente
seit der Sui-Zeit (581-618) zunehmend als eigenständige Form hervortrat.
Sie etablierte sich vollständig als repräsentative höfische Unterhaltungsform

während der Regierungszeit des Kaisers Xuanzong (713-756), der ein

grosser Förderer dieser szenisch-musikalischen Künste war. Xuanzong
reorganisierte den höfischen Musikbetrieb zu Beginn seiner Regierungszeit
und gründete zwei eigens für die Aufführung der Bankettmusik verantwortlichen

Musik- und Tanzkorps, nämlich die „Stehende Abteilung" und die
„Sitzende Abteilung". Der Verfasser nennt vier verschiedene Arten von
Stücken, die im Rahmen höfischer Feste geboten wurden: die zyklischen
dagw-Balletsuiten mit ihren ausgedehnten vokalen, instrumentalen und
tänzerischen Anteilen; die quzi oder ci genannten kleineren, oft einteiligen
Formen, die sowohl solistisch vorgetragene, lyrische Lied- und Balladenformen
als auch gesungene Tanzstücke sowie kurze Spielszenen mit Musik beinhalteten;

szenische Kleinformen wie die von Musik begleiteten Tänze (gewuxi)
oder Farcen (xiju), die als Vorformen späterer theatralischer Formen zu gelten

haben; und die boxi (Hunderterlei Spiele), die u. a. aus akrobatischen
Szenerien, satirischen Gaukelspielen und Tierdressuren bestanden. Über die
Aufführungspraxis dieser Stücke ist, wie der Verfasser schreibt, bislang
kaum Eindeutiges zu ermitteln gewesen. Er bemerkt lediglich, dass die grossen

Repräsentationsstücke einschliesslich der daqu in „harte Tänze" (rasch
aufgeführt, martialisch) und „weiche Tänze" (mit langsamen und geschmeidigen

Bewegungen) unterschieden wurden.2

Materialien dieses Kapitels präsentierte der Verfasser zuvor in fast identischer Form in
seinem Artikel „China" im Band 2 der zweiten, neu bearbeiteten Ausgabe von Die Musik

in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik, hg. von Ludwig

Finscher. Kassel; NewYork: Bärenreiter; Stuttgart: Metzler, 1995, S. 725-28. Dieser

Artikel ist die zurzeit ausführlichste und autoritativste Gesamtdarstellung der
chinesischen Musikgeschichte in westlichen Sprachen.



416 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Im zweiten Teil der Einleitung gibt der Verfasser eine summarische
Darstellung der Institutionen der HofUnterhaltung. Er gibt darin sowohl einen
historischen als auch systematischen Überblick über die verschiedenen
Behörden und Einrichtungen (höfische wie städtische), die mit dem
Unterhaltungsbetrieb im Zusammenhang standen. Sein Hauptaugenmerk gilt in
diesem Teil den „Lehrinstitutionen" (jiaofang, auch als „Institute für die

[musikalische] Lehre" übersetzt) und ihrer Transformation in eine eigenständige

Behörde unter Xuanzong. Vor Xuanzongs Regierungszeit unterstand
das jiaofang nämlich dem „Hof für das Opferwesen" (Taichang si) und war
zwei weiteren Behörden (Taiyue shu und Guchui shu) beigestellt. Da aber
das jiaofang sich vor allem der Ausbildung von Künstlern widmete (ungleich
den beiden anderen Behörden, die vornehmlich Verwaltungsaufgaben
wahrnahmen) und, was noch schwerer wog, vornehmlich die Profanmusik pflegte,

wurde im Jahre 714 ein separates, der Zuständigkeit des „Hofes für das

Opferwesen" entzogenes Institut mit zwei Teilinstituten gegründet. Dieses

neue Institut wurde nun in Abgrenzung zu seiner vorhergehenden Form
„Äusseres jiaofang" (Wai jiaofang) benannt und mit einer eigenen Verwaltung

ausgestattet (Jiaofang si). Es umfasste über 10.000 Mitwirkende
(mehrheitlich Frauen) und widmete sich neben der Bankettsmusik neu auch den

„Schauspielen und vermischten Kunstfertigkeiten" (paiyou zaji). Das
Schicksal des Äusseren jiaofang verlief parallel mit dem des Kaisers Xuanzong.

Das Jahr 755 bedeutete demnach auch den Beginn des Verfalls der
Institution, und spätere Versuche, an die Tradition der Ären Kaiyuan und Tian-
bao anzuknüpfen, scheiterten. Damit wurden das Äussere jiaofang und die
in seinem Rahmen gepflegten Unterhaltungskünste zum Symbol einer
glorreichen Epoche, über deren Verlust seit der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts

in Werken der Poesie, Prosa, Historiographie und später auch des Dramas

getrauert wurde. Cui Lingqins Jiaofang ji ist ein früher Ausdmck dieser
Trauerarbeit. Denn wie Cui in seinem Vorwort berichtet, schrieb er sein Werk
fernab von der Hauptstadt irgendwo in derYangzi-Region, wo er sich vor den
Wirren der An Lushan Rebellion geflüchtet hatte. Seine Aufzeichnungen
entstanden als Versuch, vor dem Vergessen zu retten, was er von seinen
Informanten am Hof über das jiaofang gelernt hatte. Der Schwerpunkt von Cuis

Aufzeichnungen bestimmte deshalb auch die Konzentration des Verfassers
auf die beiden Bereiche der Bankettmusik und der Institution des Äusseren

jiaofang für dieses einleitende Kapitel. Diese Ausführungen sind gemäss
dem Verfasser als eine „vorausschauende Zusammenfassung" der Sachver-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 417

halte zu verstehen, die im zweiten Band eingehender behandelt werden sollen.

Dieser Band wird aus einer Übersetzung des Jiaofang ji sowie einer
systematischen Diskussion des musikalischen Unterhaltungsbetriebs des Tang-
Kaiserhofes bestehen und innerhalb von zwei bis drei Jahren fertiggestellt
werden (private Korrespondenz mit dem Verfasser). Diese Einleitung hätte

an Klarheit gewonnen, wenn der Verfasser neben den ausgezeichneten Karten,

auf denen die Lage der verschiedenen Musikinstitutionen in Chang'an
und Luoyang ausgemacht werden können, auch schematische Übersichten

zu den Unterhaltungskünsten und Institutionen beigegeben hätte. Im Falle
der Unterhaltungskünste hätte das in Form einer Tabelle zur Geschichte und

Nachwirkung der einzelnen Unterhaltungskünste dargestellt werden können,
aus der auch ihre gegenseitigen Beziehungen hätten besser gefasst werden
können.3 Im Falle der Institutionen hätte ein Diagramm klarer gemacht, wie
die einzelnen Behörden und Institute aufeinander bezogen waren und wie sie

sich in die Gesamtverwaltung des Tang-Reiches einfügten.
Zweitens liefert der Verfasser in diesem ersten Band einen Überblick

über Cui Lingqins Leben und Schaffen sowie den geistesgeschichtlichen
und kulturellen Kontext, innerhalb dessen Cuis Hauptwerk, das Jiaofang ji,
entstand. Das ist der Gegenstand des zweiten Kapitels und der ersten drei
Abschnitte im dritten Kapitel. Der biographische Teil besteht aus einer
äusserst minutiösen Detektivarbeit. Es gelang dem Autor aus einer Vielzahl
disparater und oft widersprüchlicher Quellen alle wesentlichen Stufen von
Cuis Beamtenkarriere zu rekonstmieren. Das ist kein kleines Verdienst, da
eine derartige Übersicht bislang fehlte. Cui gehörte zum Landadel und war
Teil des „zweiten Hauses" des mächtigen Aristokratenklans der „Boling
Cui", aus der viele Ministerpräsidenten des Tangreiches hervorgingen.
Allerdings bekleideten Cuis Vorfahren keine solch hohen Posten, sondern
dienten lediglich als Bezirkspräfekte. Cui selbst hatte zwischen 735 und 740
und seinem Tod um 780 eine Reihe verschiedenster Ämter in der Zentralregierung

und Lokalverwaltung inne. Gemäss seinem Vorwort zum Jiaofang

ji sammelte er Augenzeugenberichte zu den jiaofang Institutionen, als er in
der Hauptstadt als Speicher-Administrator tätig war. Dies fällt auf die Zeit
zwischen 735 und 740. Danach arbeitete er zwischen 740 und 742 als Hilfs-

Vgl. z. B. die Tabellen in Ren Bantang und Wang Kunwu: Sui Tang Wudai yanyue za-

yan geciji. Chengdu: Bashu, 1990, S. 1785; und Ren Bantang: Jiaofang ji jianding.
Beijing: Zhonghua shuju, 1962, S. 199.



418 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

sekretär des Redaktionsamtes am Department für die Kaiserliche Bibliothek.

Während dieser Zeit, so vermutet der Verfasser, könnte Cui Gelegenheit

gefunden haben, weitere Materialien über das Unterhaltungswesen zu
sammeln. Nach einer Stelle in der Provinz Jiangsu als KreisVorsteher kehrte
Cui dann um 754 in die Hauptstadt zurück. Er wurde aber bald danach durch
die An Lushan Rebellion um 755-757 erneut nach Süden getrieben, wo er,
wie bereits erwähnt, das Jiaofang ji niedergeschrieben haben soll. Nach der

Zerschlagung der Rebellion kehrte Cui erneut in die Hauptstadt zurück, wo
er bis zum Vizepräsidenten der Hochschule für die Adelssöhne avancierte.

Um 765 wurde er in die Provinz Sichuan geschickt und diente dort als Be-

zirkspräfekt von Wanzhou. Er soll um 780 gestorben sein.
Dieses biographische Gerüst wird durch Informationen zu Cuis Beziehung

zum Buddhismus, seinem vermuteten Besuch der damaligen
Kulturmetropole Yangzhou und der Diskussion verlorener Texte von Cui ergänzt.
Der Verfasser gewährt dabei Cuis Beziehung zum Buddhismus den grössten
Raum. Diese Beziehung ist in zwei Epitaphen des Li Hua (fl. 735) dokumentiert

und verbindet Cui mit zwei Klöstern in der Grossregion Yangzhou. Mit
grosser Gelehrtheit referiert der Verfasser, was über die Region, die Klöster,
die dort tätigen Chan-Meister und deren Doktrin bekannt ist, und liefert im
Anhang sogar eine vollständige Übersetzung des ersten Epitaphs, doch werfen

seine Ausführungen nur wenig direktes Licht auf Cui Lingqin, und ich
habe mich bei der Lektüre gefragt, ob dieser Teil nicht hätte gestrafft werden
können. Seine Ausfühmngen zeigen allerdings, dass Cuis Interesse am
Buddhismus einem Zug der Zeit entsprach und Klöster nicht nur Orte der
Andacht, sondern auch der Gelehrsamkeit und Konvivialität waren, die
Laienanhängern ein Refugium vor staatlichen Zwängen zur Verfügung stellten.

Im Abschnitt über die Stadt Yangzhou referiert der Verfasser vor allem
den musikalischen Austausch zwischen Yangzhou und Japan. Dieser
Austausch war nicht nur von Bedeutung für die Entwicklung der japanischen
Hofmusik, sondern führte auch dazu, dass in Japan Musiktraditionen und
Notationen sich erhalten haben, die in China schon längst verloren gegangen

sind. Dieses Material ist neuerdings vor allem von Laurence Picken und
seinen Mitarbeitern bearbeitet worden,4 und ihre Erkenntnisse werden
sicherlich vom Verfasser in seinem geplanten, zweiten Band in Hinsicht auf

4 Music from the T'ang Court, 6 Bde. London/Cambridge: Oxford University Press,

1981, 1985, 1987, 1990, 1997.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 419

die Unterhaltungskünste am Tang-Kaiserhof einbezogen werden. Ich hätte

mir hier gewünscht, dass der Verfasser sich näher dazu geäussert hätte, welche

Anregungen seiner Meinung nach Cui von diesem Besuch empfing, und
wie sich diese Anregungen möglicherweise im Jiaofangji niedergeschlagen
haben. - Zu den verlorenen Texten des Cui Lingqin gehören eine

Ergänzungskompilation zu einem ebenfalls verloren gegangenen historischen

Kompendium, eine Inschrift für Li Bos Studienklause am Kuangshan sowie
ein Kommentar zu Yu Xins Reimprosa-Werk Ai Jiangnanfu.

Schliesslich gibt der Verfasser Auskunft über die Entstehung, Niederschrift,

Struktur, Textgeschichte und Ausgaben des Jiaofang ji und diskutiert

kurz die Überlieferungsgeschichte des Vorworts. Dies ist der Gegenstand

des restlichen Teils von Kapitel 3. Da ich einiges dazu bereits oben

ausgeführt habe, möchte ich mich hier kurz fassen. Der Verfasser betont,
dass das Jiaofang ji nicht nur ein wichtiger Text zur Frühgeschichte der
höfischen Unterhaltungskünste, sondern auch eine wichtige Quelle zur
chinesischen Theater- und Musikgeschichte ist. In dieser Hinsicht hält er es für
gleichbedeutend mit zeitgenössischen Werken wie etwa dem Jiegu lu
(Aufzeichnungen über die ,Barbarentrommel'), dem Beili zhi (Bericht über das

beili-Viertel) oder dem Yuefu zalu (Vermischte Aufzeichnungen zur Musik)
und Pipa lu (Aufzeichnungen über die Laute), um nur die bekanntesten zu
nennen. Das Jiaofang ji wurde zunächst im Literaturkatalog des Xin Tangshu

in die Klassikerabteilung (jingbu), Sektion „Musik" (yue) eingereiht,
wurde aber in späteren Bibliographien als zur Lehrmeisterabteilung (zibu),
Sektion „Anekdoten" (xiaoshuo) zugehörig betrachtet und entsprechend
geringgeschätzt. Trotzdem hat sich der Text des Jiaofang ji erhalten können
und weist erstaunlich wenige Varianten und Verschreibungen auf. Bei den
heute nachweisbaren Textfassungen unterscheidet der Verfasser zwischen
zwei von einander abweichenden Schichten: Schicht A, die auf einen bisher
unbekannten Urtext zurückgeht und im Sammelwerk Leishuo (1136) uns
teilweise vorliegt; und Schicht B, die auf eine verkürzte Vorlage des Jiaofang

ji zurückgeht und uns in einer vollständigen Version im Sammelwerk
Shuofu (2. Hälfte des 14. Jahrhunderts) überliefert ist. Diese beiden Ausgaben

führen die Liste von insgesamt 33 verschiedenen Textausgaben an, die
der Verfasser in mehr oder weniger chronologischer Folge und mit kurzen
Kommentaren vorstellt. Ein spezielles Problem der Textgestalt und
-Überlieferung bietet Cui Lingqins äusserst aufschlussreiches Vorwort zum Jiaofang

ji. Dieses Vorwort ist uns im Sammelwerk Quan Tangwen (1814) er-



420 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

halten geblieben, erscheint aber in keiner der bislang erhaltenen Ausgaben
des Jiaofang ji. Der Verfasser nimmt an, dass dieses Vorwort einst zum
vollständigen Text einer im 14. Jahrhundert verbreiteten Ausgabe gehörte und
den Kompilatoren des Quan Tangwen durch eine Ausgabe im nun weitgehend

verlorenen Sammelwerk Yongle dadian (ca. 1407) zur Verfügung
stand.

Was mir in diesem ersten Band fehlt, ist eine eingehende Diskussion
der Quellen sowie des gegenwärtigen Forschungsstandes. Die Problematik
der Quellen wird zwar im Vorwort und an einigen anderen Stellen angesprochen

(so z. B. auf S. 121 Anm. 264, S. 123 Anm. 267, u. a.), doch nie richtig
diskutiert. Dasselbe gilt für den aktuellen Forschungsstand. Der Verfasser
bezeichnet seinen Gegenstand wohl zurecht als ein „von der ausserchinesi-
schen Forschung bisher nur unzureichend beachtetes Sondergebiet der
Sinologie" (S. 7), gerade deshalb wäre aber eine ausführliche Diskussion der

Forschungsgeschichte und des gegenwärtigen Forschungsstandes von grossem

Wert gewesen. Insbesondere hätte der Verfasser klarer machen sollen,
wie sich diese neue Studie zu seiner frühen vorbildlichen Darstellung der
höfischen Unterhaltungskünste am Hofe der Tang verhält. Mich hätte z. B.
interessiert, welche neuen Quellen dem Verfasser sowie der Fachwelt allgemein

seit der Veröffentlichung der ersten Studie vor mehr als dreissig Jahren

bekannt geworden sind? Wie haben neue Erkenntnisse der Archäologie,
Epigraphik und weiterer Bereiche unser Verständnis der Periode und des

Untersuchungsgegenstandes verändert? Haben sich dem Verfasser oder der
Fachwelt neue methodologische und theoretische Zugänge zum Material
eröffnet, die eine Neudefinition oder Neuinterpretation des Materials notwendig

machten? Haben sich dem Verfasser neue Problemkomplexe eröffnet?
Hat er seine Meinung zu bestimmten Problemen revidieren müssen?
Antworten zu diesen Fragen finden sich zwar verstreut hier und da im Haupttext
und in den Fussnoten, es fehlt aber an einer zusammenhängenden Diskussion.

Eine zusammenhängende Diskussion der Quellen, des Forschungsstandes

und der Forschungsmethodik wären nicht zuletzt darum wichtig
gewesen, weil eine solche Diskussion jüngeren Forschem den Zugang zum
Material und Forschungsgegenstand erleichtem würde und dadurch neue
Kräfte für dieses vernachlässigte Forschungsgebiet gewonnen werden
könnten.

Der Band hätte insgesamt besser editorisch betreut werden sollen. Das
ist nirgendwo deutlicher als im Quellen- und Literaturverzeichnis. Ich fand



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 421

z. B. mehr als zehn orthographische Fehler sowie weitere Uneinheitlichkei-
ten in der bibliographischen Erfassung der Titel. Im Haupttext entdeckte ich

lediglich drei orthographische Fehler (S. 27, S. 129 und S. 152), war aber

verwirrt z. B. durch die terminologische Inkonsistenz betreffend der

Übersetzung des Begriffs taichang si: Auf S. 21 übersetzt der Verfasser diesen

Begriff als „Hof des Opferwesens", auf S. 22 „Hof für das Opferwesen;"
und auf S. 24 „Hof für das Sakralwesen" und „Hof für Opferwesen".
Desgleichen wird der Titel des Jiaofang ji einmal als „Memorial über die

Lehrinstitute" (S. 7) und einmal als „Aufzeichnungen über die Lehrinstitute"

(S. 117) gegeben, ohne dass auf die alternative Übersetzung erklärend
verwiesen würde. Weitere Versehen sind: Die Sitzende und die Stehende

Abteilung wurden nicht im Jahre 642 gegründet (S. 15), sondern gehen, wie
der Verfasser anderenorts geschrieben hat,5 auf den Beginn der Regierungszeit

Kaisers Xuanzong zurück. Das Jahr 642 bezieht sich auf die Schaffung
der „Zehn Musikabteilungen".6 Folgt man dem Hinweis auf Idema und West
auf S. 54, Anm. 74, so kommt man zu deren Übersetzung des Theaterstücks

Huolang dan und nicht zu Informationen bezüglich der Karriere des Cui
Lingqin, wie dies die Anmerkung einem glauben macht. Diese sowie weitere

kleinere Inkonsistenzen hätten durch bessere Durchsicht des

Manuskripts leicht vermieden werden können.
Trotz dieser kleinen Mängel ist dieses Buch eine Fundgmbe von

Informationen zum Jiaofang ji, seinem Autor Cui Lingqin sowie dessen
Umkreis, und die entsprechenden Sachverhalte sind kompetent und zuverlässig
dargestellt. Der Leser dieses ersten Bandes wird deshalb gespannt auf die

Veröffentlichung des zweiten Bandes warten.

Dieter Tschanz

5 Yüeh-fu tsa-lu, 133A19; Die Musik in Geschichte und Gegenwart, S. 726.

6 Yüe-fu tsa-lu, 87A4. Dort schreibt der Verfasser, dass die „Zehn Musikzweige" (shih-
pu-chi) - dieser Begriff scheint ein Äquivalent von „Musik der Zehn Abteilungen"
(shibu yue, vgl. S. 13 des vorliegenden Bandes) zu sein - zwischen 640 und 642
gegründet wurden.



422 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

INOUE Yasushi: Reise nach Samarkand. Aus dem Japanischen von Andreas

Mrugalla. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1998, 174 S.

Der Umschlag des hier besprochenen Bandes fällt sofort ins Auge: Ein sehr

europäisch aussehender, junger, bärtiger Beduine (oder anderer Nomade),
dessen Kopf in kostbare Textilien gehüllt ist und der lässig einen Krummsäbel

über die rechte Schulter trägt, wirft einen stolzen Blick zurück über
die linke und scheint damit gleichsam zur „Reise nach Samarkand"
aufzufordern. Auf dem kleinen Stück Wüstenhorizont hinter ihm sieht man
Kamele. Handelt es sich hier um einen Ausschnitt aus einem Gemälde des 19.

Jahrhunderts? Die Annahme ist naheliegend - im Buch fehlt jede Angabe.
Bei der Lektüre des Textes auf der Rückseite des Bandes, die (mit Ausnahme

des Computer-Strichcodes) in einem an Teppiche und die Wände von
bestimmten Tempeln erinnernden Rot gehalten ist, verdichtet sich die
Befürchtung, dass es sich hier gleichsam um ein spätes Produkt des Orientalismus

handelt, heisst es dort doch: „Inoue entführt den Leser in die geheimnisvolle

und mythenumrankte Welt Samarkands, in die Welt Dschingis-
Khans. In eindrücklichen Bildern wird eine fast verschwundene Welt, werden

untergegangene Reiche und Epochen lebendig, begreifbar, gegenwärtig."

Nun mag es nicht angehen, die Umschlaggestaltung, die ja nur der
Werbung dient, zu kritisieren. Andererseits werden mit solchen Äusserungen
falsche Erwartungen geweckt. Wie so oft wird hier vom Verlag einem
übersetzten Werk der japanischsprachigen Literatur eine ihm fremde, triviale
und klischeehafte Funktion unterschoben. Die Versprechungen werden
nicht eingelöst - das unvorbereitete Publikum, falls es ein solches überhaupt
gibt, ist verwirrt und enttäuscht.

Ein literarisches Werk kann Wort für Wort übertragen werden, und doch
bleibt die ursprüngliche Gestalt des Textes mit all ihren Kontextbezügen
bestehen. Diese bedürfen einer Übertragungsarbeit der Leserin, des Lesers in
der Zielsprache, oder ein paar erklärender Worte, einer „philologischen"
Erläuterung. Eine solche fehlt im vorliegenden Band nahezu gänzlich. Zu der
im Text reichlich zitierten Literatur etwa, die einem „westlichen" Publikum
wenig bekannt sein dürfte (obwohl, wie im Falle der Memoiren des ersten
indischen Grossmoguls Babur, aus denen auf den Seiten 159-60 zitiert wird,
sogar eine deutsche Übersetzung vorliegt - bei Manesse, Zürich 1988) und

zu den vielen fremdartig klingenden Namen gibt es keinerlei Anmerkungen



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 423

und kein Glossar. Fast ist man für die kleine, schlecht abgedruckte und nur
knapp kommentierte Landkarte auf den Seiten 72-74 dankbar.

Bevor hier nun weiter auf das Buch eingegangen wird, sei jedoch die
Arbeit des Übersetzers gewürdigt, der mit Ausnahme einiger wenigen
fehlerhaften Stellen, wohl eher Druckfehler, und gewisser Kleinigkeiten (z. B.
S. 131: „Misteln und Ölbäume in voller Blüte" - Misteln - sind „Mispeln"
gemeint? - und Ölbäume - Oliven? - blühen sehr unscheinbar) sich im
Gewirr des Textes in bewundernswerter Weise zurechtgefunden hat.

Gegen die Kritik der fehlenden Kommentiemng könnte man wohl zu
Recht einwenden, dass es sich hier um ein literarisches Werk handelt, das

zur Unterhaltung gelesen wird. Diese Einordnung in die (nunmehr
deutschsprachige) Belletristik ist jedoch problematisch. Das vorliegende Buch ist
eine essayistische „historische Topographie" des Gebietes, das hier als

„Westturkestan" bezeichnet wird, nämlich der zentralasiatischen Gegend,
die von den Gebirgen Pamir und Tianshan und den Flüssen Amu-Darya und

Syr-Darya umrandet wird und Kontakte nach Indien, Pakistan, Afghanistan,
dem Iran sowie nach China und Russland aufweist. Es ist kulturell und
historisch gesehen also ein sehr interessantes Gebiet. In den locker gefügten
Texten, die meist um vom Autor besuchte, historisch wichtige Orte kreisen
(u. a. die Städte Buchara und Samarkand sowie der See Issyk-Kul) wird ein
verwirrender Teppich von Ortsnamen, Personennamen, Ereignissen,
Textzitaten gewoben. Der Bogen reicht von den Eroberungszügen Alexanders
des Grossen über diejenigen der Hunnen, der Araber, Dschingis-Khans und
Timurs bis zum 19. Jahrhundert. Das Ganze liest sich recht packend, und es

wird geschickt vermittelt, dass weit auseinanderliegende Kulturen wie
diejenigen in China, Indien, Persien in diesem Schmelztopf - einem Teil der

sogenannten Seidenstrasse - über Jahrhunderte hinweg immer wieder
aufeinandergetroffen sind.

Und doch hinterlässt das Buch eine tiefe Ratlosigkeit. Der Autor selbst

gibt zu, dass er nicht Historiker ist, sondern „ästhetisch" vorgeht (S. 11 Somit

liegt uns hier keine eigentliche historische Untersuchung vor, sondern
ein poetisch-belletristisches Werk, das aber zu neunzig Prozent Historisches,

Archäologisches und gar Philologisches in gewollt dilettantischer
Weise aneinanderreiht. Geschichte als Geschichten? Ausgangspunkt der

Erörterungen sind konkrete Reisen, die der Autor in den 60er Jahren, als das

Gebiet noch zur Sowjetunion gehörte, in die Gegend unternahm. Anlass zur
Reise war, wie der Autor selbst sagt, das Faszinosum historisch-literarischer



424 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Topoi (im wahrsten Sinne des Wortes: „Orte") hauptsächlich in älteren
chinesischen Texten (u. a. im Hanshu und im Shiji, aber auch etwa in
Gedichtsammlungen), und nicht in erster Linie ein Interesse für die gegenwärtige
Realität. Er beschreibt immer wieder, wie er sich an in solchen Texten
erwähnten Stätten aufhält und sich zwischen den Ruinen das Leben der

Vergangenheit ausmalt, manchmal auf recht klischeehafte Weise, etwa wenn er
die Märkte beschreibt oder hinter einem zerfallenen orientalischen Torbogen

ein küssendes Liebespaar zu entdecken wähnt (Wie steht es mit dem
Küssen in den behandelten Kulturen?).

Interessant bei diesem Buch, das in Japan 1969 erschien, ist für
diejenigen, die mit Ostasien vertraut sind, eine Art „Exotik des Westens, vom
Osten her gesehen". Geschildert wird, wie seit uralter Zeit Abenteurer,
Händler, Eroberer und buddhistische Mönche aus der verschiedenartigsten
Motivation heraus in die recht unbekannte Gegend der „Westlande" vor-
stiessen. Dieses Faszinosum möchte der Autor bei sich selbst und den Le-
ser(inne)n wiederbeleben, indem er an die historischen Stätten reist. Die
spärlichen Äusserungen über die Gegenwart des Reisenden (wohlgemerkt
ist diese nach dem Verschwinden der Sowjetunion heute auch „Geschichte"),

etwa über eine moderne Stadt oder ortstypische Produkte, vermögen
nicht die Neugier der Leser(innen) zu befriedigen. Das anekdotisch-historische

Element rutscht somit häufig ab in den Stil eines Reiseführers für
Studienreisen, wie sie heute vermehrt jene Gegend heimsuchen. Man vermisst
schmerzlich etwas Persönliches; auch die handelnden Personen in den
historischen Darstellungen wirken zum grössten Teil blass.

Das Problem liegt, wie angedeutet, im veränderten Kontext aufgmnd
der Übersetzung. In Ostasien gibt es von China ausgehend die Tradition
einer Vermischung der Bereiche „Geschichte" und „schöne Literatur" (Inwiefern

eine solche auch in Europa gilt, bleibe dahingestellt). Seit Jahrhunderten

werden historische Anekdoten zur Darstellung einer unter Umständen
auch poetisch-ästhetischen persönlichen Meinung hinzugezogen. Wichtige
historische Quellen, wie etwa das erwähnte Shiji (2. Jh. v. Chr.) werden auch

- oder vor allem - als literarische Texte gelesen und seit Jahrhunderten bis
heute von Literaten als Zitatenschatz hinzugezogen.

Neben diesem literarisch-historischen Strang gibt es vor allem auch in
Japan die Tradition, dass Orte („Topoi"), an denen Texte verfasst wurden
oder die in literarischen Werken vorkommen, konkret aufgesucht werden.
Um solche Orte wird bisweilen gar ein Kult betrieben. Aus diesem Kontext



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 425

ergibt sich die Gattung der literarischen Topographien, in denen Gedichte,
Beschreibungen, Anekdoten und dergleichen zu einer gewissen Gegend
gesammelt werden. Zu dieser Textgattung, die im europäischen Kontext eher
unbekannt ist, scheint Inoues Buch eine grosse Affinität aufzuweisen. So

geht es hier um eine literarisch-historische und nicht in erster Linie um eine
reale Landschaft.

Inoues Buch trägt im Original den Titel Seiiki monogatari (an anderer
Stelle auch Saiiki monogatari transkribiert). Dieser Titel bedeutet übersetzt
etwa „Erzählungen der westlichen Regionen". Der Begriffseiiki (in der
vorliegenden Übersetzung als „Westlande" wiedergegeben) ist ein Begriff, der
den erwähnten historischen chinesischen Texten entstammt. Monogatari
ihrerseits sind in der japanischen Tradition Erzählungen, die im Umfang von
wenigen Zeilen bis zu tausenden von Seiten reichen können. Sammlungen
von monogatari sind oft absichtlich sehr anekdotisch und heterogen gehalten.

Motivation dieser „Geschichten" ist oft das Kuriose, Überraschende,

Ungewöhnliche, die poetische oder witzige Pointe. Mit seinem ursprünglichen

Titel hat somit der Autor sein Werk deutlich charakterisiert. Es ist schade,

dass der deutsche Titel Reise nach Samarkand wie das englische Journey
beyond Samarkand (197T) falsche Vorstellungen wecken.

Yasushi Inoue wurde 1907 auf der japanischen Insel Hokkaidö geboren.

Er starb 1991. Inoue gehört zu den in „westlichen" Sprachen am
häufigsten übersetzten japanischen Autoren. Seine Werke gelten als leicht
lesbar, vielleicht, weil bei ihm die bei anderen japanischen Schriftstellern so

häufige qualvolle Auseinandersetzung mit der Spaltung des Autors in den

Erzähler im Text und die reale Person eine geringe Rolle spielt. Auch
deutsch sind mehrere seiner Werke greifbar (ebenfalls beim Suhrkamp
Verlag). Es gibt einen wichtigen Strang in Inoues Schaffen, der Innerasiatisches
und Chinesisches behandelt (deutsch etwa Das Tempeldach, 1981, und Die
Höhlen von Dun-Huang, 1986). Das hier besprochene Buch ist diesem Teil
seines Werkes zuzurechnen.

Christoph Langemann



426 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

POO Mu-chou: In Search of Personal Welfare. A View ofAncient Chinese

Religion. Albany, N. Y: State University of New York Press (SUNY Series

in Chinese Philosophy and Culture; vol. XIII), 1998, 331 pp.

Das grundsätzliche Problem der hier anzuzeigenden Publikation ist ein
methodisches. Der Autor, Professor Poo von der Academia Sinica in Taibei,
unternimmt eine extrapolative Rekonstruktion des „Glaubens" des
allgemeinen Volkes aufgrund der Befunde zur Religion oberer Gesellschaftsschichten.

Er formuliert sein Credo bereits in der Einleitung:

Yet if we admit that during the Han period Confucian values belonged mainly to the

ruling, or administrative, elite who usually possessed the richer tombs, there is good
reason to believe that many of the so-called Confucianists were influenced by a wide

spectrum of religious mentality. Thus, it is possible to approach the beliefs of the

commoners by examining the culture ofthe elite. (S. 5)

Diese grundsätzliche Einschränkung vorausgeschickt, teilt sich das Buch in
acht Kapitel sowie eine Schlussfolgerung und Zusammenfassung. Auf den
dafür zur Verfügung stehenden 218 Seiten gibt der Autor einen Überblick
über das religiöse Leben der Chinesen zwischen der Shang- und der Jinzeit.
Genauer gesagt, von den Skapula- und Plastroneninschriften der Shang bis
zu den Fünf-Scheffel-Reis Daoisten und Ge Hong, dem Autoren des Bao
Pu Zi. Aufgrund der beschränkten Quellenlage und auch des limitierten
Platzes werden viele Fragen nur gestreift oder erwähnt. Die Arbeit ist denn
auch hauptsächlich eine Beschäftigung mit der spät-zhanguo- und hanzeitlichen

Vorstellung von Geistern, Unsterblichen, der Totenwelt und
Götterfiguren, wie sie sich in Grabmalereien, Grabziegeln, Grabtexten sowie den

aus der Zeit überlieferten Schriften Wang Chongs oder Wang Fus manifestieren.

Speziell hervorzuheben in diesem Zusammenhang ist Kapitel vier, in
welchem er sich eingehend den erst in jüngerer Zeit entdeckten Almanachen
Ri Shu widmet und diese in Bezug auf Inhalt, Bedeutung und Anwendung
erklärt.

Aus all diesen Quellen stellt der Autor in Kapitel sechs, „Beliefs and
Practices in Everyday Life of the Han Dynasty", einen Ablauf des Jahres

zusammen, in welchem in die wichtigen Ereignisse vom Frühlingsfest an
kurz eingeführt werden. Später werden auch alle Stationen eines Menschenlebens

ebenso kurz erwähnt. Wenn bei all diesen Punkten auch nicht in die



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 427

Tiefe gegangen wird, so kann man aus dem Buch zumindest einen Einstieg
für die eigene Beschäftigung mit dem Thema erhalten.

Im siebten Kapitel schreibt der Autor über Konzepte des Jenseits und
die Vorstellung von „Unsterblichkeit", wie sie im Umgang mit den
„Unsterblichen" offenbar wird, dass „Unsterbliche" nämlich manchmal in
einem fem entrückten Paradies existieren, mitunter aber auch auf Erden
zwischen uns wandeln, ja dass es sogar lebende Menschen gibt, denen pre
mortem Unsterblichkeit zugestanden wird. Leider nimmt der Autor m. E.

etwas unkritisch jeden Hinweis auf Übersinnlichkeit als Unsterblichkeit wahr,
so dass er neben dem Ausdmck xian auch jede Erwähnung gefiederter oder
mit Federn versehenen Menschen als „Unsterblichkeit" versteht. Solche

Dinge werden aber durch das gesamte Buch nicht zum Thema, so dass die
an sich stringente Argumentation manchmal durch ihre methodische
Unzulänglichkeit etwas an Kraft einbüsst.

Der Arbeit sind auch sonst gewisse methodische Mängel vorzuwerfen,
wenn sie etwa unsystematisch wird und scheinbar willkürlich Quellen
zitiert, die ins Argument passen oder wenn shen einfach als „god, sacred"
übersetzt wird (S. 79), ohne die Übersetzung zu problematisieren, oder auch

wenn sie das Zuo Zhuan als Commentary ofTso wiedergibt, den Titel Huang
Di Nei Jing aber unübersetzt lässt (S. 76).

Möglicherweise mit Blick auf die westliche Leserschaft nimmt sich der
Autor auch vergleichend religionswissenschaftliche Fragen vor, etwa wenn
er die chinesische Praxis mit der des antiken Ägyptens vergleicht oder wenn
er Kapitel vier mit einem Zitat aus Hiob 1:6 beginnt. All diese Versuche wirken

in den Augen des Rezensenten etwas deplaziert und hilflos.
Fehler in der Umschrift (Wade-Giles) gibt es keine, abgesehen vom

m.E. sehr liebenswerten Fehler für einen Südchinesen, nämlich dass er im
Abkürzungsverzeichnis das Sibu Congkan als Si Bu Chong Kan ausschreibt.

Insgesamt ist die Arbeit ein erster Versuch, sich eines Themas anzunehmen,

welches sehr zentral und noch wenig bearbeitet ist, nämlich der Stellung

der Übersinnlichkeit im Alltagsleben antiker Chinesen und ihr Umgang
damit. Als generelle Einführung gedacht, mag sie ihren Nutzen haben, letzten

Endes bleibt aber viel zu wünschen übrig.

Marc Winter



428 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

SCHEID, Bernhard: Im Innersten meines Herzens empfinde ich tiefe Scham.

Das Alter im Schrifttum des japanischen Mittelalters. Wien: Verlag der
österreichischen Akademie der Wissenschaften, 1996, 409 S.

Bei diesem interessant geschriebenen Buch handelt es sich um die erste
umfassende Darstellung der Situation und Bewertung des Alters im japanischen

Mittelalter (1185-1573), beschränkt auf schriftlich fixierte Texte. Die
Aufarbeitung dieses bisher wenig beachteten Themas beleuchtet neue

Aspekte der mittelalterlichen japanischen Gesellschaft und ist ein wertvoller

Beitrag zum besseren Verständnis dieser Epoche.
Beginnend mit der Frage nach dem Anfang des Alters und mit einer

Aufreihung der physischen und psychischen Charakteristiken alter
Menschen, befasst sich der erste Teil mit Portraits einzelner Typen von Alten:
alte Frauen zwischen Erhabenheit und Dämonie, alte Menschen mit Aspekten

des Göttlichen und Übernatürlichen (vor allem ist die im Nö wichtige
Figur des Okina als ursprünglich shintöistischer Mittler zwischen dem Diesseits

und dem Jenseits zu beachten), aber auch starke, erleuchtete Greisinnen

in den Zen-Legenden.
Die in jeder lyrischen Gattung vorkommenden Altersklagen liefern

eine immer wiederkehrende Symbolik. Stark beeinflusst vom Buddhismus,
dient das Thema „Alter" aber oft der Darstellung der Vergänglichkeit und
des menschlichen Leidens und ist nur selten reales Subjekt der Dichtung.

Im Kapitel „Scham und Ausgrenzung" ergibt sich anhand der Analyse
der literarischen Werke Mumyözöshi, Masukagami, Tsurezuregusa, buddhistischer

Lehranekdoten und Predigten und der Schriften zum Theater etc.,
dass das Alter auf Grund seiner Verfallserscheinungen als Makel empfunden
wurde, dessen man sich zu schämen hatte. Selbstgenügsamkeit und religiöses

Streben waren das wegweisende Ideal. Ästhetische Diskriminierung und

Ausgrenzung galten als unabwendbares Schicksal und die Jugend wurde für
respektloses Verhalten nicht getadelt. Allgemein stösst man auf Missachtung

der konfuzianistischen Forderung, die Alten zu ehren.

Der zweite Teil dieser Studie behandelt Alte als Mitglieder der
mittelalterlichen Gesellschaft. Scheid weist auf, dass trotz der Geringschätzung,
die oft alten Menschen entgegengebracht wurde, deren Anwesenheit bei
Zeremonien erwünscht war, und auch bei der Sitzordnung das Senioritätsprin-
zip weitgehend Geltung hatte. Ein Exkurs über die Situation der Senioren
in der Kriegerklasse zeigt, dass Alte nur dann eine wesentliche Rolle spiel-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 429

ten, wenn sie als Strategen oder Ratgeber politische Aufgaben erfüllten. Es

ist anzunehmen, dass sich diese politische Bedeutung des Alters mit dem
Phänomen der als „Altenräte" bekannten Führungsgremium verbindet. Der
Rücktritt eines alten Menschen von wichtigen sozialen Funktionen war oft
gleichbedeutend mit dem Eintritt in den Mönchsstand.

Besondere Beachtung schenkt Scheid dem Altern im buddhistischen
Klerus. Alte Mönche im Kloster galten auf Grund ihrer langen religiösen
Praxis als Respektspersonen und genossen Privilegien. Ihre Position
begründete sich aber auch auf persönlichen Fähigkeiten sowie familiären und

politischen Bindungen. Man unterschied bei den alten Mönchen zwischen

politischen und (oft die ältesten Mitglieder einschliessend) spirituellen
Autoritäten, was sich auch semantisch ausdrückte. Ansehen war auch
Voraussetzung, um sich die Pflege im Alter durch seine Schüler zu sichern.

Die letzten beiden Kapitel befassen sich mit dem Verhältnis Eltern -
Kinder, einerseits in Form der kindlichen Pietät, andererseits der elterlichen
Liebe zu den Kindern. Scheid stellt dar, dass die Kindespflicht immer in
Zusammenhang mit der Hilflosigkeit der alten Eltern stand und deren Ziel
nicht reiner Gehorsam, sondern die Versorgungspflicht gegenüber den
Eltern war. Auch in Hinblick auf diesen Aspekt ist zu bemerken, dass die
mittelalterlichen Vorstellungen über das Alter weitgehend vom Buddhismus
beeinflusst waren und konfuzianistische Werte in den Hintergrund traten.

Das vorliegende Werk schliesst an eine Untersuchung über das Alter
von den frühesten schriftlichen Zeugnissen bis zum Ende der Heian-Zeit
(793-1185) an und ist wegbereitend für weitere Studien zur Geschichte des

Alters in der japanischen Neuzeit.

Ursula Koike-Good

SCHLOMBS, Adele: Huai-su and the Beginnings of Wild Cursive Script in
Chinese Calligraphy. Stuttgart: Franz Steiner Verlag Wiesbaden (Münchener

Ostasiatische Studien; Bd. 75), 1998,173 S.

Das vorliegende Buch stellt die 1990 abgeschlossene, aber erst acht Jahre

später publizierte Dissertation von Adele Schlombs dar. Das in englischer
Sprache und unter Verwendung der Wade Giles-Umschrift verfasste Werk



430 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

der deutschen Kunsthistorikerin, zur Zeit Direktorin des Museums für
Ostasiatische Kunst Köln, ist die erste und bisher einzige westliche Studie über
den überaus bedeutenden chinesischen Schriftkünstler Huaisu.

Neben sehr kurz gehaltenem Vor- und Schlusswort, Namen- und Werkindex

sowie Literaturverzeichnis ist das Buch in zwei Hauptteile, bestehend

aus jeweils zwei Kapiteln und einer grossen Anzahl von Unterkapiteln,
gegliedert. Im ersten Hauptteil wird die Person Huaisu vorgestellt, darauf folgt
eine Besprechung seines Werkes. Dieser zweite Teil besteht in der Hauptsache

aus einer gründlichen Erforschung der berühmten Schriftrolle Zixu tie
(Autobiographischer Essay), die auf das Jahr 777 datiert ist und sich heute
im Palastmuseum, Taibei, befindet. Das in der „verrückten Konzeptschrift"
(kuangcao) geschriebene Werk diente bis in die Gegenwart unzähligen
Schriftkünstlem - von Huang Tingjian bis Mao Zedong - als massgebende
kalligraphische Vorlage und Inspirationsquelle. Zudem ist die Rolle eines
der im Westen bekanntesten chinesischen Schriftkunstwerke.

Im ersten Teil des Buches wird zunächst ein thematisch gegliederter
Streifzug durch das Leben Huaisus vorgenommen, der wegen Mangel an
Quellenmaterial lückenhaft bleiben muss. Daraus ergibt sich einerseits das

traditionelle gängige Bild eines exzentrischen, stets betrunkenen, genialen
und von einem kleinen Kreis Gleichgesinnter hoch gerühmten Künstlers,
andererseits aber - und das dürfte manche Lesende überraschen - entsteht
auch der Eindruck eines ehrgeizigen, zielstrebigen und diesseits bezogenen
Mannes, der dank guter Beziehungen innerhalb kürzester Zeit zum gefragten

Künstler der Tang-Metropole Chang'an wurde.
Das ursprüngliche Anliegen der Autorin, chan-buddhistische Einflüsse

auf Huaisus Leben und Werk aufzuzeigen, erwies sich als undurchführbar.
Die Autorin hebt hervor, dass weder der Künstler selbst noch seine

Zeitgenossen sich auf derartige Einflüsse beziehen. Sie weist nach, dass der
Künstler seit der späten Tang-Zeit im Laufe der Jahrhunderte in einen
„Chan-Künstler" und „Chan-Mönch" transformiert wurde, eine Vorstellung,

die mitunter auf einer Verwechslung mit einem früheren Künstler
namens Huaisu beruht und die sich bis heute in der Kunstgeschichte hartnäk-
kig festgehalten hat.

Das künstlerische Schaffen Huaisus sei durch ein hohes Mass an
Selbstausdruck, Spontaneität sowie durch die Suche nach Innovation (gexin)
gekennzeichnet. Seine Schriftkunstwerke, mal auf Papier, mal auf Kleidungsstücke

und Wände geschrieben, soll er als Performance gestaltet und im



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 431

Zustand der Trunkenheit ausgeführt haben. Huaisu könne zwar im Rahmen
der chinesischen Schriftkunst als Einzelgänger und als Vorläufer eines neuen
und freieren Künstler-Typus eingestuft werden, doch sein Werk sei keineswegs

ein isoliertes Phänomen. Schlombs definiert Huaisu im soziokulturel-
len Kontext zeitgenössischer Kunstliebhaber und Yipin-Künstler in der Zeit
nach der An Lushan-Rebellion (755-757), bei denen Innovation, Expressi-
vität, Eskapismus und Exzentrik als hochgeschätzte Eigenheiten galten.

Obwohl Huaisu in erster Linie für seinen wilden und hemmungslosen
Schreibstil bekannt war, hat er sich selbst im Rahmen der traditionellen
Schriftkunst definiert und bezeichnete sich als Nachfolger von Zhang Xu,
dem „Erfinder" der „verrückten Konzeptschrift". Die Autorin macht
geltend, dass seine expressive, unorthodoxe Schriftkunst letzten Endes keine
radikale Abkehr, sondern lediglich eine Deformation der klassischen
Kursivschrift darstelle.

Im zweiten Teil des vorliegenden Buches werden zunächst inhaltliche
und stilistische Aspekte des Autobiographischen Essays eingehend untersucht.

Wer hofft, dass durch die Übersetzung des berühmten Textes neue
Erkenntnisse über die Persönlichkeit Huaisus gewonnen werden können oder
dass er Persönliches darin zum Ausdmck bringt, dürfte enttäuscht sein. Der
Text ist nicht viel mehr als ein von Selbstbewusstsein strotzender Bericht
einer von Erfolg und Bewundemng gekrönter künstlerischen Laufbahn und
besteht zum grossen Teil aus schmeichelhaften Zitaten prominenter Zeitgenossen

wie etwa Yan Zhenqing. Nach Schlombs sei der Text ein einmaliges
und wichtiges Dokument künstlerischen Selbstbewusstseins und Zeugnis
eines neuen, unabhängigen Künstler-Typus. Im Hinblick auf Inhalt und
Aufbau des Textes liege es nahe, die „Autobiographie" als Rekommanda-
tionsbrief für einen potentiellen Gönner zu sehen.

Die Methodik der Schriftanalyse Schlombs berücksichtigt zwar frühere
Studien zu chinesischen Schriftkünstlem von Shen Fu und Roger Goepper,
basiert aber vorwiegend auf einem Essay des chinesischen Autors Zong Baihua

über die Ästhetik chinesischer Schriftkunst von 1962. Ihm folgend wird
die formale Analyse des Werkes unter drei Gesichtspunkten vorgenommen:
1) Gesamtkomposition (zhangfa), 2) Aufbau einzelner Zeichen (jiegoü) und
deren Schwung/Stärke (zishi), 3) Pinselduktus (bifa). Mit Hilfe zahlreicher,
durch Abbildungen illustrierter Beispiele gelingt es der Autorin, die
wichtigsten Charakteristika der „verrückten Konzeptschrift" Huaisus aufzuweisen:

längere Passagen miteinander verbundener Zeichen (yibi shu); be-



432 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

trächtliche Variationen der Zeichengrösse; dicht verschlungene Kolumnen,
seitliche Bezüge (lateral relationship) zwischen Zeichen oder auch Kolumnen;

durch Schnelligkeit, bewegte Gestik und Alkoholeinfluss hervorgerufene

dramatische Effekte; stark abbrevierende Zeichen und eine diagonale
Verteilung des Gewichts der Zeichen. Neben diesen eher allgemeinen, zum
Teil leicht ersichtlichen Aspekten der Schrift zeigt Schlombs, wie Huaisu
als erster Schriftkünstler gewusst hätte, mittels bestimmter kompositorischer

Handgriffe (Übertreibungen) eine gewisse Ironie im Text auszudrük-
ken.

Im folgenden wird die spannende Geschichte von der Überlieferung
der berühmten Schriftrolle während einer Zeitspanne von über 900 Jahren

aufgerollt. Aufgrund von 24 Kolophonen und etlichen Siegeln, vor allem aus
der Song- und Ming-Zeit, können wir die lange Reise der Rolle im Raum
und durch die Zeit hinweg verfolgen, bis sie um 1743 in die Sammlung des

Qianlong-Kaisers gelangte. Hier wurde sie neu montiert und mit etlichen
Aufschriften und Siegeln des Kaisers versehen. 1933, kurz vor der Invasion
Chinas durch die Japaner, wurde sie nach Nanjing gebracht, um schliesslich
1948 zusammen mit Tausenden von Objekten aus der Qianlong-Sammlung
nach Taiwan verfrachtet zu werden, wo sie zu den grössten Schätzen des

dortigen Palastmuseums zählt. Die Verfasser der Aufschriften - ausschliesslich

Kaiser, berühmte Staatsbeamte, Kunstkenner und Sammler - werden
kurz vorgestellt. Das derart vorgestellte Quellenmaterial über die Geschichte

der Rolle ermöglicht sehr interessante Einblicke in die generelle Funktion
von Bildaufschriften sowie in die Entwicklung der chinesischen Sammeltätigkeit

und des Kunstverständnisses.
Anschliessend geht die Autorin auf die wichtige und äusserst knifflige

Frage nach der Authentizität des Autobiographischen Essays ein. Obwohl
bereits im Vorwort erwähnt und in der formalen Analyse kurz darauf
eingegangen wurde, dass die Rolle kein Original „im westlichen Sinne" sondern
eine sog. „tracing copy" sei, wird die Leserschaft erst hier darüber
informiert, dass es sich bei dem Werk nach Meinung der Autorin um eine Kopie
handle. Bei dieser Annahme stützt sich Schlombs auf die Untersuchung der
Rolle durch Qi Gong. Zuerst beschreibt sie die Technik des hier angewendeten

Kopier-Verfahrens: Zunächst werden die Umrisslinien mit einem sehr
dünnen und trockenen Pinsel auf dem über das Original gelegten Papier
nachgezeichnet. Anschliessend werden die Zeichen mit einem ziemlich
trockenen Pinsel neu geschrieben. Diese Methode unterscheidet sich von



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 433

der herkömlichen guotian-Technik des Kopierens, bei welcher der Raum
zwischen den Umrisslinien mit Strichen und Punkten ausgefüllt wird.
Aufgrund der Platzierung bestimmter Aufschriften sowie der nicht zu belegenden

Echtheit einiger Siegel argumentiert Schlombs gegen die traditionelle
Annahme, das Werk sei die von Mi Fu erwähnte, originale Rolle der Su-

Familie. Sie betrachtet die Rolle als eine „tracing copy" von hervorragender
Qualität. Die genaue Datiemng der Kopie könne nicht mit Sicherheit
angegeben werden: Das Jahr 1133 wird als ungefährer terminus post quem, die
zweite Hälfte des 13. Jh. als terminus ante quem vorgeschlagen.

Nach den sehr umfassenden Erläuterungen über den Autobiographischen

Essay wird in einem letzten Teil erstmals der Versuch unternommen,
den Grossteil der bis heute publizierten Werke Huaisus als Ganzes zu erfassen

und zu klassifizieren. Es handelt sich hier ausschliesslich um mehr oder
minder fragwürdige Kopien, vornehmlich Steinabreibungen, sogenannte
„freehand copies" und Fälschungen, die bis in die Nördliche Song-Zeit
zurückverfolgt werden können. Schlombs erklärtes Ziel ist es, anhand von drei
Methoden - Textanalyse, vergleichende Stilanalyse und Untersuchung
urkundlicher Beweise wie Siegel, Kolophone und weiterer Textquellen - die
verschiedenen Zuschreibungen klar zu definieren und zu unterscheiden. Das

Ergebnis ist die Einteilung der Werke in fünf Kategorien (A-E), je nach
Grad der Zuverlässigkeit. Lediglich ein Werk, die auf Papier geschriebene
Handrolle Shiyu tie im Qingdao Museum, ein sogenanntes „second hand

original", wird als genügend gesichert eingestuft, um es neben dem Zixu tie
als Standard und Masstab für Huaisus Schriftkunst gelten zu lassen. Hier
stützt sich die Autorin gänzlich auf eine Werkanalyse von Xu Bangda.
Unklar bleibt, ob sie das Werk persönlich begutachtet hat. Bemerkenswert ist,
dass die meisten der zugeschriebenen Werke den orthodoxen Stil Huaisus

repräsentieren und nicht seine „wilde Konzeptschrift". Die hohe Anzahl
orthodoxer Schriftbeispiele des Künstlers sei ein Hinweis auf die spätere
Rezeption seiner Schriftkunst durch die Gelehrten der Nördlichen Song. Darin
manifestiere sich deren Bedürfnis, den „wilden Mönch" undYipin-Künstler
Huaisu in einen in der klassischen Schriftkunst bewanderten, „gezähmten"
und vielseitigen Literaten-Künstler zu transformieren.

Wer hofft, durch die vorliegende Studie endgültig über die Echtheit des

berühmten Werkes Zixu tie beziehungsweise die Entstehungszeit der Kopie,
über die stilistische Entwicklung des Œuvre von Huaisu oder über sein
Verhältnis zu Zhang Xu aufgeklärt zu werden, wird möglicherweise nur zum



434 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Teil zufrieden sein. Die Autorin macht zwar in vielerlei Hinsicht reinen
Tisch mit mancherlei vorherrschenden Klischeevorstellungen über das

Phänomen Huaisu, doch sie bleibt im allgemeinen sehr vorsichtig und
unverbindlich. Der Grund dafür ist wohl in erster Linie auf die Knappheit des zu

Verfügung stehenden Materials zurückzuführen. Unter solch schwierigen
Rahmenbedingungen ist es nicht verwunderlich, dass selbst die Lebensdaten

des Künstlers ungeklärt bleiben.
Leider unterliefen der Autorin mehrere Setzfehler, auch die Präsentation

des Abbildungsmaterials ist zum Teil unsorgfältig. Trotz dieser
handwerklichen Schwächen ist die hier besprochene Dissertation von Adele
Schlombs ein ausgesprochen wichtiger Beitrag zu der erst in den Anfängen
stehenden Forschung im Bereich der chinesischen Schriftkunst.

Kim Karlsson


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

