Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 53 (1999)
Heft: 2: Rethinking urban and mass culture in 1920' and 1930' Japan :

representations, politics, identities, and subject formations

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 411

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

DAAMSTEGT, Theo: Giriraj Kisor’s Yatraem. A Hindi Novel Analysed.

Groningen: Egbert Forsten (Gonda Indological Studies; vol. 6, XIV), 1997,
354 pp.

During the last decade a flood of literary criticism on Hindi literature of
more or less scientific value has been produced, mainly in Hindi, by the live-
ly North Indian literary scene. Outside India, however, research on the Hindi
novel after 1945 has remained sporadic.’ Therefore the publication of a nar-
ratological study of a modern Hindi novel—or rather a short novel (in Hindi
the genre is called laghu upanyas)—must be generally welcomed. In his
analysis of the quite renowned Hindi writer Giriraj KiSor’s narrative
Yatraem (“Journeys”), Theo Daamstegt (D.) applies the methods of West-
ern literary theory on the Indian prose. By this, D.’s monograph can be seen
as a continuation and extension of his earlier endeavor to analyse a Hindi
short story by another Hindi writer, Himamsu Josi.

D. has faithfully reproduced the original Hindi text of the novel accord-
ing to the first and only edition (by the Delhi publisher Rajkamal, 1971,
with a print-run of about 2.000 copies). That this labor was not an extrava-
gance has been proved by the present reviewer’s failure to acquire a Hindi
copy of the novel from different Indian book sellers. D. also provides a near-
ly complete Hindi-English glossary together with references to paragraphs

1 Two German doctoral theses have recently appeared: STARK, Ulrike: Tage der Unzu-
friedenheit. Identitit und Gesellschaftsbild in den Romanen muslimischer Hindischrift-
steller (1965-1990). Stuttgart: Franz Steiner, 1995 (Beitrage zur Siidasienforschung;
Bd. 170) [Diss. Univ. Bamberg, 1994]. — FORNELL, Ines: Der Hindi-Romancier Bhism
Sahni. Eine Analyse seiner realistischen Methode am Beispiel der Werke Kariyam,

Tamas und Basanti. Marburg: Diagonal-Verlag, 1997 [Diss. Humboldt-Univ. Berlin,
1992].

2 DAAMSTEGT, Theo: A Man and a Woman: an Analysis of a Modern Hindi Short Story.
In: MEW, Dick van der (ed.): India and Beyond. Aspects of Literature, Meaning, Ritual
and Thought. Essays in Honour of Frits Staal. London, New York, Leiden, Amsterdam
1997, pp. 55-70. The Hindi original is named Choti “i” and has appeared in the an-
thology: Himamsu Jost ki visist kahaniyam, Delhi 1979', pp. 82-87.



412 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

of the text. It is a pity, though, that the author has refrained from completing
his careful philological text processing with an English translation.

The special focus of D.’s interpretation of Yatraem is on narrative tech-
niques. “An important aim of this book ... is to show how the analysis of a
modern Hindi prose text may work in practice ... an analysis of the integral
novel ... paragraph by paragraph, is presented ... in order to show how nar-
ratological concepts and connotations work in practice and how they may
lead to an interpretation ...” (preface). As D. further explains, he intended
his book to be not only a literary study, but an introduction as well into the
methods of narratology especially for Orientalists. In other words, the vol-
ume is written mainly for Indological beginners in narratology, and it is not
to be overlooked that the scientific level of discussion is in long sections
appropriate to this elementary standard. Instead of the running commentary
a more systematic treatment of the subject would perhaps have been clearer
for the student, but the “Introduction” containing an outline of narratology
and other literary studies on Hindi prose (up to 1993) as well as the “Glos-
sary of Narratological Terms” (pp. 339-346) serve as guide lines in this re-
spect. A short summary of events and useful information on the author and
his novels complete the introduction.

The greater part of the book is concerned with the analysis proper, con-
sisting of altogether four sections following the reprinted Hindi text chapter
by chapter. It comprises more than 200 pages, filled by extremely, if not ex-
cessively, detailed and extensive interpretations of KiSor’s narrative means.
There are few sentences indeed which are not commented upon with elab-
orate expositions. A great deal of subtle and appropriate observation can be
found here, elucidating the narratological design of the novel as far as nar-
rator, perspective, time structure and other predominant literary features are
concerned. In his repeated discussions of the metaphors, especially those
with an erotic or sexual reference, D. is sometimes getting very near to the
precipice of over-interpretation. One now and then wonders if KiSor himself
has really intended such far-fetched implications as D. discovers in his im-
agery (e.g. when D. insists that “driving on a road” connotes “behaviour in
an erotic relationship,” p. 162f).

It is true, though, that Yatraem is primarily about a sexual theme, the
problem of the main character’s and first-person narrator’s impotency. As
can well be imagined, this subject together with its “psychorealistic ap-
proach” (p. 11) might prove somewhat problematic for the conservative,



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 413

normally prudish Indian reader. This, of course, makes the novel “interest-
ing from a cultural point of view as well,” as D. states in his preface. But
with the book’s emphasis on literary theory, the subject matter of the novel
lingers comparatively in the background. D.’s assessment that Yatraem’s
“exclusive focus on a wedding night and honeymoon may be unique in Hin-
di literature” (p. 29) could be answered by mentioning Rajendra Yadav’s
highly influential novel Sara akas® which can surely be considered as being
of even more literary importance. As far as the theme of alienation is con-
cerned, Roadarmel’s monograph* should have been referred to. It has be-
come a standard work in the meantime and is appreciated by Indian literary
critics as well, as is clear by the fact that it has been translated into Hindj,
too. Since D. deplores the fact that no publication in Hindi is known to him
which applies western literary theories to Indian prose (p. 31), one could
mention at least two Indian Ph.D. theses.’

Even if one can not always agree with D.’s evaluation of literary trends
and methods, it has to be appreciated that his study provides many detailed
and sometimes valuable observations regarding the interpretation of mod-
ern Hindi prose. Methodologically, the monograph is not of paradigmatic
value, but, on the other hand, D.’s book must certainly not be overlooked in
the much neglected field of studies in modern Hindi literature, a discipline
which gains more and more importance in present day Indology.

Konrad Meisig

3 The Whole Sky (completed in 1951, Nai Dilli: Radhakrsna 1994°°); English translation
Strangers on the Roof by Ruth Vanita, New Delhi: Penguin India 1994.

4  ROADARMEL, Gordon Charles: The Theme of Alienation in the Modern Hindi Short
Story. Diss. University of California, Berkeley 1969. University Microfilms, Ann Ar-
bor. — Hindi translation: Rodarmal, Gardan Carls: Hindi kahani: Algav ka darsan.
Anuvad: Arcana Varma /Natthan Simha; prastavna: Baccan Simha; sampadan,
sam$odhan: Rajendra Yadav. Aksar prakasan: Nai DillT 1982".

5 Hemalata: Nayt kahant ki samracna, Diss. Dilli Vi§vavidyalay, DillT 1985. Rekha
Setht: Kathandolana. Samakalina Hindi kahani, Dilli 1990.



414 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

GIMM, Martin: Cui Lingqin und sein Traktat zu den hofischen Theater- und
Unterhaltungskiinsten im China des 8. Jahrhunderts, Bd. 1: Der Autor des
Jiaofang ji. Stuttgart: Franz Steiner Verlag (Sinologica Coloniensia. Ost-
asiatische Beitrdge der Universitit zu Koln. Hg. von Martin Gimm; Bd. 20),
1998, 255 S.

Die vorliegende Studie des Kolner Sinologen und Manjuristen Martin
Gimm ist der erste Band einer auf zwei Bédnde geplanten Darstellung der
hofischen Theater- und Unterhaltungskiinste der ersten Hélfte des 8. Jahr-
hunderts. Niherte sich der Verfasser in einer fritheren Publikation den Thea-
ter- und Unterhaltungskiinsten der Tangzeit durch die Ubersetzung und
Kommentierung des Yuefu zalu des Duan Anjie an,' so ist seine neue Studie
nun rund um das Jiaofang ji des Cui Lingqin (ca.710 — ca.780) angelegt.

Das Jiaofang ji (Memorial oder Aufzeichnungen tiber die Lehrinstitu-
te) ist der frilheste zusammenhéngende Text zum szenisch-musikalischen
Unterhaltungsbetrieb am Tang-Kaiserhof. Es wurde zwischen 755 und 769
niedergeschrieben und beschrinkt sich im wesentlichen auf die Beschrei-
bung der hofischen Unterhaltungskiinste wéhrend der Kaiyuan Periode
(713-741). Trotz seiner Kiirze von ca. 2800 Schriftzeichen ldsst der Text
kein wesentliches Teilgebiet aus und enthilt unter anderem eine wertvolle
Titelliste von 324 Stiicken, die am Kaiserhof aufgefiihrt wurden. Es ist, wie
der Verfasser betont, ,,in vielen Féllen die einzige Quelle zu den Wesenszii-
gen der damaligen hofischen Geselligkeit sowie zu den Auffiihrungs- und
Trainingssituationen und zu dem personlichen Umkreis der Akteure* (S.
122). Es 1st deshalb ein dusserst wichtiger Quellentext, und Cui Lingqin, als
Autor des Jiaofang ji, ist ,.einer der Hauptinformanten zur frilhen Theater-
geschichte und speziell zu den szenisch-musikalischen Divertissements und
Intermedien der Tang-Bliitezeit“ (S. 7).

Mit dem vorliegenden, ersten Band leistet der Verfasser im wesentli-
chen drei Dinge: Er gibt darin zunichst eine Einfiihrung zu den verschiede-
nen Unterhaltungskiinsten und den dafiir am Tanghof bestimmten Institutio-
nen. Dies ist der Inhalt des als Einleitung bezeichneten, ersten Kapitels des

1 Das Yiieh-fu tsa-lu des Tuan An-chieh. Studien zur Geschichte von Musik, Schauspiel
und Tanz in der T’ang-Dynastie. Wiesbaden: Otto Harrassowitz (Asiatische Forschun-
gen; Bd. 19), 1966. Dieser Band enthalt auch eine vollstandige, durchgehend kommen-
tierte Ubersetzung von Duan Anjies Pipa lu.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 415

Buches. Dieses Kapitel ist in zwei Teile gegliedert, wobei der erste Teil aus
der Darstellung der Unterhaltungskiinste und der zweite Teil aus der Dar-
stellung der Institutionen besteht. Bei den Unterhaltungskiinsten gilt das
Hauptaugenmerk des Verfassers vor allem der Bankettmusik (yanyue). Die-
se war ,eine festliche, dem Ruhme des Kaiserhauses dienende, szenische
Bankett- und Aufzugsmusik* (S. 12), die als eine Art Gegenstiick zur alther-
gebrachten Sakralmusik des Staatszeremoniells (yayue) entstand und als ein
Amalgam verschiedenster einheimischer und fremdlidndischer Elemente
seit der Sui-Zeit (581-618) zunehmend als eigenstéindige Form hervortrat.
Sie etablierte sich vollstindig als repridsentative hofische Unterhaltungs-
form wihrend der Regierungszeit des Kaisers Xuanzong (713-756), der ein
grosser Forderer dieser szenisch-musikalischen Kiinste war. Xuanzong re-
organisierte den hofischen Musikbetrieb zu Beginn seiner Regierungszeit
und griindete zwei eigens fiir die Auffiihrung der Bankettmusik verantwort-
lichen Musik- und Tanzkorps, nimlich die ,,Stehende Abteilung* und die
w»oitzende Abteilung®. Der Verfasser nennt vier verschiedene Arten von
Stiicken, die im Rahmen hofischer Feste geboten wurden: die zyklischen
daqu-Balletsuiten mit ihren ausgedehnten vokalen, instrumentalen und tén-
zerischen Anteilen; die quzi oder ci genannten kleineren, oft einteiligen For-
men, die sowohl solistisch vorgetragene, lyrische Lied- und Balladenformen
als auch gesungene Tanzstiicke sowie kurze Spielszenen mit Musik beinhal-
teten; szenische Kleinformen wie die von Musik begleiteten Tidnze (gewuxi)
oder Farcen (xiju), die als Vorformen spiterer theatralischer Formen zu gel-
ten haben; und die boxi (Hunderterlei Spiele), die u. a. aus akrobatischen
Szenerien, satirischen Gaukelspielen und Tierdressuren bestanden. Uber die
Auffiilhrungspraxis dieser Stiicke ist, wie der Verfasser schreibt, bislang
kaum Eindeutiges zu ermitteln gewesen. Er bemerkt lediglich, dass die gros-
sen Reprisentationsstiicke einschliesslich der daqu in ,harte Tanze* (rasch
aufgefiihrt, martialisch) und ,,weiche Tanze* (mit langsamen und geschmei-
digen Bewegungen) unterschieden wurden.’

2 Materialien dieses Kapitels présentierte der Verfasser zuvor in fast identischer Form in
seinem Artikel ,,China“ im Band 2 der zweiten, neu bearbeiteten Ausgabe von Die Mu-
sik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopddie der Musik, hg. von Lud-
wig Finscher. Kassel; New York: Bérenreiter; Stuttgart: Metzler, 1995, S. 725-28. Die-
ser Artikel ist die zurzeit ausfiihrlichste und autoritativste Gesamtdarstellung der
chinesischen Musikgeschichte in westlichen Sprachen.



416 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Im zweiten Teil der Einleitung gibt der Verfasser eine summarische Dar-
stellung der Institutionen der Hofunterhaltung. Er gibt darin sowohl einen
historischen als auch systematischen Uberblick iiber die verschiedenen Be-
horden und Einrichtungen (hofische wie stiddtische), die mit dem Unterhal-
tungsbetrieb im Zusammenhang standen. Sein Hauptaugenmerk gilt in die-
sem Teil den ,Lehrinstitutionen* (jiaofang, auch als ,Institute fiir die
[musikalische] Lehre* libersetzt) und ihrer Transformation in eine eigenstén-
dige Behorde unter Xuanzong. Vor Xuanzongs Regierungszeit unterstand
das jiaofang namlich dem ,,Hof fiir das Opferwesen* (Taichang si) und war
zwei weiteren Behorden (Taiyue shu und Guchui shu) beigestellt. Da aber
das jiaofang sich vor allem der Ausbildung von Kiinstlern widmete (ungleich
den beiden anderen Behorden, die vornehmlich Verwaltungsaufgaben wahr-
nahmen) und, was noch schwerer wog, vornehmlich die Profanmusik pfleg-
te, wurde im Jahre 714 ein separates, der Zustdndigkeit des ,,Hofes fiir das
Opferwesen* entzogenes Institut mit zwei Teilinstituten gegriindet. Dieses
neue Institut wurde nun in Abgrenzung zu seiner vorhergehenden Form
-Ausseres jiaofang" (Wai jiaofang) benannt und mit einer eigenen Verwal-
tung ausgestattet (Jiaofang si). Es umfasste iiber 10.000 Mitwirkende (mehr-
heitlich Frauen) und widmete sich neben der Bankettsmusik neu auch den
»ochauspielen und vermischten Kunstfertigkeiten* (paiyou zaji). Das
Schicksal des Ausseren jiaofang verlief parallel mit dem des Kaisers Xuan-
zong. Das Jahr 755 bedeutete demnach auch den Beginn des Verfalls der In-
stitution, und spitere Versuche, an die Tradition der Aren Kaiyuan und Tian-
bao anzukniipfen, scheiterten. Damit wurden das Aussere jiaofang und die
in seinem Rahmen gepflegten Unterhaltungskiinste zum Symbol einer glor-
reichen Epoche, liber deren Verlust seit der zweiten Hilfte des 8. Jahrhun-
derts in Werken der Poesie, Prosa, Historiographie und spéter auch des Dra-
mas getrauert wurde. Cui Lingqins Jiaofang ji ist ein frither Ausdruck dieser
Trauerarbeit. Denn wie Cui in seinem Vorwort berichtet, schrieb er sein Werk
fernab von der Hauptstadt irgendwo in der Yangzi-Region, wo er sich vor den
Wirren der An Lushan Rebellion gefliichtet hatte. Seine Aufzeichnungen ent-
standen als Versuch, vor dem Vergessen zu retten, was er von seinen Infor-
manten am Hof iiber das jiaofang gelernt hatte. Der Schwerpunkt von Cuis
Aufzeichnungen bestimmte deshalb auch die Konzentration des Verfassers
auf die beiden Bereiche der Bankettmusik und der Institution des Ausseren
Jiaofang fiir dieses einleitende Kapitel. Diese Ausfiihrungen sind gemaiss
dem Verfasser als eine ,,vorausschauende Zusammenfassung* der Sachver-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 417

halte zu verstehen, die im zweiten Band eingehender behandelt werden sol-
len. Dieser Band wird aus einer Ubersetzung des Jiaofang ji sowie einer sy-
stematischen Diskussion des musikalischen Unterhaltungsbetriebs des Tang-
Kaiserhofes bestehen und innerhalb von zwei bis drei Jahren fertiggestellt
werden (private Korrespondenz mit dem Verfasser). Diese Einleitung hitte
an Klarheit gewonnen, wenn der Verfasser neben den ausgezeichneten Kar-
ten, auf denen die Lage der verschiedenen Musikinstitutionen in Chang’an
und Luoyang ausgemacht werden konnen, auch schematische Ubersichten
zu den Unterhaltungskiinsten und Institutionen beigegeben hitte. Im Falle
der Unterhaltungskiinste hitte das in Form einer Tabelle zur Geschichte und
Nachwirkung der einzelnen Unterhaltungskiinste dargestellt werden konnen,
aus der auch ihre gegenseitigen Beziehungen hitten besser gefasst werden
konnen.? Im Falle der Institutionen hitte ein Diagramm klarer gemacht, wie
die einzelnen Behorden und Institute aufeinander bezogen waren und wie sie
sich in die Gesamtverwaltung des Tang-Reiches einfiigten.

Zweitens liefert der Verfasser in diesem ersten Band einen Uberblick
tiber Cui Lingqgins Leben und Schaffen sowie den geistesgeschichtlichen
und kulturellen Kontext, innerhalb dessen Cuis Hauptwerk, das Jiaofang ji,
entstand. Das ist der Gegenstand des zweiten Kapitels und der ersten drei
Abschnitte im dritten Kapitel. Der biographische Teil besteht aus einer dus-
serst minutidsen Detektivarbeit. Es gelang dem Autor aus einer Vielzahl dis-
parater und oft widerspriichlicher Quellen alle wesentlichen Stufen von
Cuis Beamtenkarriere zu rekonstruieren. Das ist kein kleines Verdienst, da
eine derartige Ubersicht bislang fehlte. Cui gehorte zum Landadel und war
Teil des ,,zweiten Hauses* des méachtigen Aristokratenklans der ,,Boling
Cui®, aus der viele Ministerprisidenten des Tangreiches hervorgingen. Al-
lerdings bekleideten Cuis Vorfahren keine solch hohen Posten, sondern
dienten lediglich als Bezirksprifekte. Cui selbst hatte zwischen 735 und 740
und seinem Tod um 780 eine Reihe verschiedenster Amter in der Zentralre-
gierung und Lokalverwaltung inne. Gemass seinem Vorwort zum Jiaofang
Ji sammelte er Augenzeugenberichte zu den jiaofang Institutionen, als er in
der Hauptstadt als Speicher-Administrator tétig war. Dies fillt auf die Zeit
zwischen 735 und 740. Danach arbeitete er zwischen 740 und 742 als Hilfs-

3 Vgl z.B. die Tabellen in Ren Bantang und Wang Kunwu: Sui Tang Wudai yanyue za-
yan geci ji. Chengdu: Bashu, 1990, S. 1785; und Ren Bantang: Jiaofang ji jianding.
Beijing: Zhonghua shuju, 1962, S. 199.



418 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

sekretidr des Redaktionsamtes am Department fiir die Kaiserliche Biblio-
thek. Wihrend dieser Zeit, so vermutet der Verfasser, konnte Cui Gelegen-
heit gefunden haben, weitere Materialien iiber das Unterhaltungswesen zu
sammeln. Nach einer Stelle in der Provinz Jiangsu als Kreisvorsteher kehrte
Cui dann um 754 in die Hauptstadt zuriick. Er wurde aber bald danach durch
die An Lushan Rebellion um 755-757 erneut nach Siiden getrieben, wo er,
wie bereits erwihnt, das Jiaofang ji niedergeschrieben haben soll. Nach der
Zerschlagung der Rebellion kehrte Cui erneut in die Hauptstadt zuriick, wo
er bis zum Vizeprasidenten der Hochschule fiir die Adelss6hne avancierte.
Um 765 wurde er in die Provinz Sichuan geschickt und diente dort als Be-
zirkspréfekt von Wanzhou. Er soll um 780 gestorben sein.

Dieses biographische Gertiist wird durch Informationen zu Cuis Bezie-
hung zum Buddhismus, seinem vermuteten Besuch der damaligen Kultur-
metropole Yangzhou und der Diskussion verlorener Texte von Cui ergéinzt.
Der Verfasser gewihrt dabei Cuis Beziehung zum Buddhismus den grossten
Raum. Diese Beziehung ist in zwei Epitaphen des Li Hua (fl. 735) dokumen-
tiert und verbindet Cui mit zwei Klostern in der Grossregion Yangzhou. Mit
grosser Gelehrtheit referiert der Verfasser, was iiber die Region, die Kloster,
die dort tatigen Chan-Meister und deren Doktrin bekannt ist, und liefert im
Anhang sogar eine vollstindige Ubersetzung des ersten Epitaphs, doch wer-
fen seine Ausfiihrungen nur wenig direktes Licht auf Cui Lingqin, und ich
habe mich bei der Lektiire gefragt, ob dieser Teil nicht hitte gestrafft werden
konnen. Seine Ausfiihrungen zeigen allerdings, dass Cuis Interesse am Bud-
dhismus einem Zug der Zeit entsprach und Kloster nicht nur Orte der An-
dacht, sondern auch der Gelehrsamkeit und Konvivialitidt waren, die Laien-
anhéngern ein Refugium vor staatlichen Zwingen zur Verfiigung stellten.

Im Abschnitt iiber die Stadt Yangzhou referiert der Verfasser vor allem
den musikalischen Austausch zwischen Yangzhou und Japan. Dieser Aus-
tausch war nicht nur von Bedeutung fiir die Entwicklung der japanischen
Hofmusik, sondern fiihrte auch dazu, dass in Japan Musiktraditionen und
Notationen sich erhalten haben, die in China schon léangst verloren gegan-
gen sind. Dieses Material ist neuerdings vor allem von Laurence Picken und
seinen Mitarbeitern bearbeitet worden,* und ihre Erkenntnisse werden si-
cherlich vom Verfasser in seinem geplanten, zweiten Band in Hinsicht auf

4  Music from the T’ang Court, 6 Bde. London/Cambridge: Oxford University Press,
1981, 1985, 1987, 1990, 1997.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 419

die Unterhaltungskiinste am Tang-Kaiserhof einbezogen werden. Ich hitte
mir hier gewiinscht, dass der Verfasser sich naher dazu gedussert hitte, wel-
che Anregungen seiner Meinung nach Cui von diesem Besuch empfing, und
wie sich diese Anregungen moglicherweise im Jiaofang ji niedergeschlagen
haben. — Zu den verlorenen Texten des Cui Lingqin gehoren eine Ergén-
zungskompilation zu einem ebenfalls verloren gegangenen historischen
Kompendium, eine Inschrift fiir Li Bos Studienklause am Kuangshan sowie
ein Kommentar zu Yu Xins Reimprosa-Werk Ai Jiangnan fu.

Schliesslich gibt der Verfasser Auskunft iiber die Entstehung, Nieder-
schrift, Struktur, Textgeschichte und Ausgaben des Jiaofang ji und disku-
tiert kurz die Uberlieferungsgeschichte des Vorworts. Dies ist der Gegen-
stand des restlichen Teils von Kapitel 3. Da ich einiges dazu bereits oben
ausgefiihrt habe, mochte ich mich hier kurz fassen. Der Verfasser betont,
dass das Jiaofang ji nicht nur ein wichtiger Text zur Frithgeschichte der ho-
fischen Unterhaltungskiinste, sondern auch eine wichtige Quelle zur chine-
sischen Theater- und Musikgeschichte ist. In dieser Hinsicht hélt er es fiir
gleichbedeutend mit zeitgenossischen Werken wie etwa dem Jiegu lu (Auf-
zeichnungen iiber die ,Barbarentrommel®), dem Beili zhi (Bericht iiber das
beili-Viertel) oder dem Yuefu zalu (Vermischte Aufzeichnungen zur Musik)
und Pipa lu (Aufzeichnungen iiber die Laute), um nur die bekanntesten zu
nennen. Das Jiaofang ji wurde zunichst im Literaturkatalog des Xin Tangs-
hu in die Klassikerabteilung (jingbu), Sektion ,,Musik* (yue) eingereiht,
wurde aber in spéteren Bibliographien als zur Lehrmeisterabteilung (zibu),
Sektion ,,Anekdoten* (xiaoshuo) zugehorig betrachtet und entsprechend ge-
ringgeschitzt. Trotzdem hat sich der Text des Jiaofang ji erhalten konnen
und weist erstaunlich wenige Varianten und Verschreibungen auf. Bei den
heute nachweisbaren Textfassungen unterscheidet der Verfasser zwischen
zwei von einander abweichenden Schichten: Schicht A, die auf einen bisher
unbekannten Urtext zuriickgeht und im Sammelwerk Leishuo (1136) uns
teilweise vorliegt; und Schicht B, die auf eine verkiirzte Vorlage des Jiao-
fang ji zuriickgeht und uns in einer vollstindigen Version im Sammelwerk
Shuofu (2. Hilfte des 14. Jahrhunderts) iiberliefert ist. Diese beiden Ausga-
ben fiihren die Liste von insgesamt 33 verschiedenen Textausgaben an, die
der Verfasser in mehr oder weniger chronologischer Folge und mit kurzen
Kommentaren vorstellt. Ein spezielles Problem der Textgestalt und -liber-
lieferung bietet Cui Lingqins dusserst aufschlussreiches Vorwort zum Jiao-
fang ji. Dieses Vorwort ist uns im Sammelwerk Quan Tangwen (1814) er-



420 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

halten geblieben, erscheint aber in keiner der bislang erhaltenen Ausgaben
des Jiaofang ji. Der Verfasser nimmt an, dass dieses Vorwort einst zum voll-
standigen Text einer im 14. Jahrhundert verbreiteten Ausgabe gehorte und
den Kompilatoren des Quan Tangwen durch eine Ausgabe im nun weitge-
hend verlorenen Sammelwerk Yongle dadian (ca. 1407) zur Verfiigung
stand.

Was mir in diesem ersten Band fehlt, ist eine eingehende Diskussion
der Quellen sowie des gegenwirtigen Forschungsstandes. Die Problematik
der Quellen wird zwar im Vorwort und an einigen anderen Stellen angespro-
chen (so z.B. auf S. 121 Anm. 264, S. 123 Anm. 267, u. a.), doch nie richtig
diskutiert. Dasselbe gilt fiir den aktuellen Forschungsstand. Der Verfasser
bezeichnet seinen Gegenstand wohl zurecht als ein ,,von der ausserchinesi-
schen Forschung bisher nur unzureichend beachtetes Sondergebiet der Si-
nologie* (S. 7), gerade deshalb wire aber eine ausfiihrliche Diskussion der
Forschungsgeschichte und des gegenwirtigen Forschungsstandes von gros-
sem Wert gewesen. Insbesondere hitte der Verfasser klarer machen sollen,
wie sich diese neue Studie zu seiner frilhen vorbildlichen Darstellung der
hofischen Unterhaltungskiinste am Hofe der Tang verhilt. Mich hitte z. B.
interessiert, welche neuen Quellen dem Verfasser sowie der Fachwelt allge-
mein seit der Veroffentlichung der ersten Studie vor mehr als dreissig Jahren
bekannt geworden sind? Wie haben neue Erkenntnisse der Archéologie,
Epigraphik und weiterer Bereiche unser Verstdndnis der Periode und des
Untersuchungsgegenstandes verdndert? Haben sich dem Verfasser oder der
Fachwelt neue methodologische und theoretische Zuginge zum Material er-
offnet, die eine Neudefinition oder Neuinterpretation des Materials notwen-
dig machten? Haben sich dem Verfasser neue Problemkomplexe erdffnet?
Hat er seine Meinung zu bestimmten Problemen revidieren miissen? Ant-
worten zu diesen Fragen finden sich zwar verstreut hier und da im Haupttext
und in den Fussnoten, es fehlt aber an einer zusammenhéngenden Diskus-
sion. Eine zusammenhéngende Diskussion der Quellen, des Forschungs-
standes und der Forschungsmethodik wéren nicht zuletzt darum wichtig ge-
wesen, well eine solche Diskussion jiingeren Forschern den Zugang zum
Material und Forschungsgegenstand erleichtern wiirde und dadurch neue
Krifte fiir dieses vernachldssigte Forschungsgebiet gewonnen werden
konnten.

Der Band hitte insgesamt besser editorisch betreut werden sollen. Das
ist nirgendwo deutlicher als im Quellen- und Literaturverzeichnis. Ich fand



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 421

z.B. mehr als zehn orthographische Fehler sowie weitere Uneinheitlichkei-
ten in der bibliographischen Erfassung der Titel. Im Haupttext entdeckte ich
lediglich drei orthographische Fehler (S. 27, S. 129 und S. 152), war aber
verwirrt z. B. durch die terminologische Inkonsistenz betreffend der Uber-
setzung des Begriffs taichang si: Auf S. 21 iibersetzt der Verfasser diesen
Begriff als ,,Hof des Opferwesens®, auf S. 22 , Hof fiir das Opferwesen;"
und auf S. 24 , Hof fiir das Sakralwesen‘ und ,,Hof fiir Opferwesen®. Des-
gleichen wird der Titel des Jiaofang ji einmal als ,Memorial iiber die
Lehrinstitute” (S. 7) und einmal als ,,Aufzeichnungen tiber die Lehrinstitu-
te* (S. 117) gegeben, ohne dass auf die alternative Ubersetzung erklirend
verwiesen wiirde. Weitere Versehen sind: Die Sitzende und die Stehende
Abteilung wurden nicht im Jahre 642 gegriindet (S. 15), sondern gehen, wie
der Verfasser anderenorts geschrieben hat,” auf den Beginn der Regierungs-
zeit Kaisers Xuanzong zurlick. Das Jahr 642 bezieht sich auf die Schaffung
der ,,Zehn Musikabteilungen*.® Folgt man dem Hinweis auf Idema und West
auf S. 54, Anm. 74, so kommt man zu deren Ubersetzung des Theaterstiicks
Huolang dan und nicht zu Informationen beziiglich der Karriere des Cui
Lingqin, wie dies die Anmerkung einem glauben macht. Diese sowie wei-
tere kleinere Inkonsistenzen hitten durch bessere Durchsicht des Manu-
skripts leicht vermieden werden konnen.

Trotz dieser kleinen Mingel ist dieses Buch eine Fundgrube von Infor-
mationen zum Jiaofang ji, seinem Autor Cui Lingqin sowie dessen Um-
kreis, und die entsprechenden Sachverhalte sind kompetent und zuverléssig
dargestellt. Der Leser dieses ersten Bandes wird deshalb gespannt auf die
Veroffentlichung des zweiten Bandes warten.

Dieter Tschanz

5 Yiieh-fu tsa-lu, 133A19; Die Musik in Geschichte und Gegenwart, S. 726.

6  Yiie-fu tsa-lu, 87A4. Dort schreibt der Verfasser, dass die ,,Zehn Musikzweige* (shih-
pu-chi) — dieser Begriff scheint ein Aquivalent von ,,Musik der Zehn Abteilungen*

(shibu yue, vgl. S. 13 des vorliegenden Bandes) zu sein — zwischen 640 und 642 ge-
griindet wurden.



422 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

INOUE Yasushi: Reise nach Samarkand. Aus dem Japanischen von Andreas
Mrugalla. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1998, 174 S.

Der Umschlag des hier besprochenen Bandes fillt sofort ins Auge: Ein sehr
europdisch aussehender, junger, bartiger Beduine (oder anderer Nomade),
dessen Kopf in kostbare Textilien gehiillt ist und der lédssig einen Krumm-
sdbel iiber die rechte Schulter trigt, wirft einen stolzen Blick zuriick iiber
die linke und scheint damit gleichsam zur ,,Reise nach Samarkand* aufzu-
fordern. Auf dem kleinen Stiick Wiistenhorizont hinter ihm sieht man Ka-
mele. Handelt es sich hier um einen Ausschnitt aus einem Gemélde des 19.
Jahrhunderts? Die Annahme ist naheliegend — im Buch fehlt jede Angabe.
Bei der Lektiire des Textes auf der Riickseite des Bandes, die (mit Ausnah-
me des Computer-Strichcodes) in einem an Teppiche und die Winde von
bestimmten Tempeln erinnernden Rot gehalten ist, verdichtet sich die Be-
flirchtung, dass es sich hier gleichsam um ein spétes Produkt des Orientalis-
mus handelt, heisst es dort doch: ,,Inoue entfiihrt den Leser in die geheim-
nisvolle und mythenumrankte Welt Samarkands, in die Welt Dschingis-
Khans. In eindriicklichen Bildern wird eine fast verschwundene Welt, wer-
den untergegangene Reiche und Epochen lebendig, begreifbar, gegenwir-
tig.*

Nun mag es nicht angehen, die Umschlaggestaltung, die ja nur der Wer-
bung dient, zu kritisieren. Andererseits werden mit solchen Ausserungen
falsche Erwartungen geweckt. Wie so oft wird hier vom Verlag einem iiber-
setzten Werk der japanischsprachigen Literatur eine ihm fremde, triviale
und klischeehafte Funktion unterschoben. Die Versprechungen werden
nicht eingeldst — das unvorbereitete Publikum, falls es ein solches iiberhaupt
gibt, ist verwirrt und enttduscht.

Ein literarisches Werk kann Wort fiir Wort iibertragen werden, und doch
bleibt die urspriingliche Gestalt des Textes mit all ihren Kontextbeziigen be-
stehen. Diese bediirfen einer Ubertragungsarbeit der Leserin, des Lesers in
der Zielsprache, oder ein paar erkldrender Worte, einer ,,philologischen* Er-
lauterung. Eine solche fehlt im vorliegenden Band nahezu ginzlich. Zu der
im Text reichlich zitierten Literatur etwa, die einem ,,westlichen‘ Publikum
wenig bekannt sein diirfte (obwohl, wie im Falle der Memoiren des ersten
indischen Grossmoguls Babur, aus denen auf den Seiten 159-60 zitiert wird,
sogar eine deutsche Ubersetzung vorliegt — bei Manesse, Ziirich 1988) und
zu den vielen fremdartig klingenden Namen gibt es keinerlei Anmerkungen



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 423

und kein Glossar. Fast ist man fiir die kleine, schlecht abgedruckte und nur
knapp kommentierte Landkarte auf den Seiten 72—-74 dankbar.

Bevor hier nun weiter auf das Buch eingegangen wird, sei jedoch die
Arbeit des Ubersetzers gewiirdigt, der mit Ausnahme einiger wenigen feh-
lerhaften Stellen, wohl eher Druckfehler, und gewisser Kleinigkeiten (z. B.
S. 131: , Misteln und Olbiume in voller Bliite* — Misteln — sind ,,Mispeln*
gemeint? — und Olbiume — Oliven? — bliihen sehr unscheinbar) sich im Ge-
wirr des Textes in bewundernswerter Weise zurechtgefunden hat.

Gegen die Kritik der fehlenden Kommentierung konnte man wohl zu
Recht einwenden, dass es sich hier um ein literarisches Werk handelt, das
zur Unterhaltung gelesen wird. Diese Einordnung in die (nunmehr deutsch-
sprachige) Belletristik ist jedoch problematisch. Das vorliegende Buch ist
eine essayistische ,historische Topographie* des Gebietes, das hier als
,, Westturkestan* bezeichnet wird, namlich der zentralasiatischen Gegend,
die von den Gebirgen Pamir und Tianshan und den Fliissen Amu-Darya und
Syr-Darya umrandet wird und Kontakte nach Indien, Pakistan, Afghanistan,
dem Iran sowie nach China und Russland aufweist. Es ist kulturell und hi-
storisch gesehen also ein sehr interessantes Gebiet. In den locker gefiigten
Texten, die meist um vom Autor besuchte, historisch wichtige Orte kreisen
(u. a. die Stiddte Buchara und Samarkand sowie der See Issyk-Kul) wird ein
verwirrender Teppich von Ortsnamen, Personennamen, Ereignissen, Text-
zitaten gewoben. Der Bogen reicht von den Eroberungsziigen Alexanders
des Grossen iiber diejenigen der Hunnen, der Araber, Dschingis-Khans und
Timurs bis zum 19. Jahrhundert. Das Ganze liest sich recht packend, und es
wird geschickt vermittelt, dass weit auseinanderliegende Kulturen wie die-
jenigen in China, Indien, Persien in diesem Schmelztopf — einem Teil der
sogenannten Seidenstrasse — liber Jahrhunderte hinweg immer wieder auf-
einandergetroffen sind.

Und doch hinterlasst das Buch eine tiefe Ratlosigkeit. Der Autor selbst
gibt zu, dass er nicht Historiker ist, sondern ,,dsthetisch* vorgeht (S. 11). So-
mit liegt uns hier keine eigentliche historische Untersuchung vor, sondern
ein poetisch-belletristisches Werk, das aber zu neunzig Prozent Histori-
sches, Archidologisches und gar Philologisches in gewollt dilettantischer
Weise aneinanderreiht. Geschichte als Geschichten? Ausgangspunkt der Er-
orterungen sind konkrete Reisen, die der Autor in den 60er Jahren, als das
Gebiet noch zur Sowjetunion gehorte, in die Gegend unternahm. Anlass zur
Reise war, wie der Autor selbst sagt, das Faszinosum historisch-literarischer



424 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Topoi (im wahrsten Sinne des Wortes: ,,Orte*) hauptséchlich in dlteren chi-
nesischen Texten (u. a. im Hanshu und im Shiji, aber auch etwa in Gedicht-
sammlungen), und nicht in erster Linie ein Interesse fiir die gegenwirtige
Realitdt. Er beschreibt immer wieder, wie er sich an in solchen Texten er-
wihnten Stétten aufhilt und sich zwischen den Ruinen das Leben der Ver-
gangenheit ausmalt, manchmal auf recht klischeehafte Weise, etwa wenn er
die Mirkte beschreibt oder hinter einem zerfallenen orientalischen Torbo-
gen ein kiissendes Liebespaar zu entdecken wihnt (Wie steht es mit dem
Kiissen in den behandelten Kulturen?).

Interessant bei diesem Buch, das in Japan 1969 erschien, ist fiir dieje-
nigen, die mit Ostasien vertraut sind, eine Art ,,Exotik des Westens, vom
Osten her gesehen®. Geschildert wird, wie seit uralter Zeit Abenteurer,
Hindler, Eroberer und buddhistische Monche aus der verschiedenartigsten
Motivation heraus in die recht unbekannte Gegend der ,,Westlande* vor-
stiessen. Dieses Faszinosum mochte der Autor bei sich selbst und den Le-
ser(inne)n wiederbeleben, indem er an die historischen Stitten reist. Die
spirlichen Ausserungen iiber die Gegenwart des Reisenden (wohlgemerkt
ist diese nach dem Verschwinden der Sowjetunion heute auch ,,Geschich-
te*), etwa tiber eine moderne Stadt oder ortstypische Produkte, vermdgen
nicht die Neugier der Leser(innen) zu befriedigen. Das anekdotisch-histori-
sche Element rutscht somit haufig ab in den Stil eines Reisefiihrers fiir Stu-
dienreisen, wie sie heute vermehrt jene Gegend heimsuchen. Man vermisst
schmerzlich etwas Personliches; auch die handelnden Personen in den hi-
storischen Darstellungen wirken zum grossten Teil blass.

Das Problem liegt, wie angedeutet, im verdnderten Kontext aufgrund
der Ubersetzung. In Ostasien gibt es von China ausgehend die Tradition ei-
ner Vermischung der Bereiche ,,Geschichte* und ,,schone Literatur* (Inwie-
fern eine solche auch in Europa gilt, bleibe dahingestellt). Seit Jahrhunder-
ten werden historische Anekdoten zur Darstellung einer unter Umstinden
auch poetisch-dsthetischen personlichen Meinung hinzugezogen. Wichtige
historische Quellen, wie etwa das erwihnte Shiji (2. Jh. v. Chr.) werden auch
— oder vor allem — als literarische Texte gelesen und seit Jahrhunderten bis
heute von Literaten als Zitatenschatz hinzugezogen.

Neben diesem literarisch-historischen Strang gibt es vor allem auch in
Japan die Tradition, dass Orte (,,Topoi*), an denen Texte verfasst wurden
oder die in literarischen Werken vorkommen, konkret aufgesucht werden.
Um solche Orte wird bisweilen gar ein Kult betrieben. Aus diesem Kontext



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 425

ergibt sich die Gattung der literarischen Topographien, in denen Gedichte,
Beschreibungen, Anekdoten und dergleichen zu einer gewissen Gegend ge-
sammelt werden. Zu dieser Textgattung, die im européischen Kontext eher
unbekannt ist, scheint Inoues Buch eine grosse Affinitit aufzuweisen. So
geht es hier um eine literarisch-historische und nicht in erster Linie um eine
reale Landschaft.

Inoues Buch trégt im Original den Titel Seiiki monogatari (an anderer
Stelle auch Saiiki monogatari transkribiert). Dieser Titel bedeutet iibersetzt
etwa ,Erzihlungen der westlichen Regionen®. Der Begriff seiiki (in der vor-
liegenden Ubersetzung als ,,Westlande* wiedergegeben) ist ein Begriff, der
den erwihnten historischen chinesischen Texten entstammt. Monogatari ih-
rerseits sind in der japanischen Tradition Erzdhlungen, die im Umfang von
wenigen Zeilen bis zu tausenden von Seiten reichen konnen. Sammlungen
von monogatari sind oft absichtlich sehr anekdotisch und heterogen gehal-
ten. Motivation dieser ,,Geschichten* ist oft das Kuriose, Uberraschende,
Ungewohnliche, die poetische oder witzige Pointe. Mit seinem urspriingli-
chen Titel hat somit der Autor sein Werk deutlich charakterisiert. Es ist scha-
de, dass der deutsche Titel Reise nach Samarkand wie das englische Journey
beyond Samarkand (1971) falsche Vorstellungen wecken.

Yasushi Inoue wurde 1907 auf der japanischen Insel Hokkaido gebo-
ren. Er starb 1991. Inoue gehort zu den in ,,westlichen* Sprachen am hau-
figsten iibersetzten japanischen Autoren. Seine Werke gelten als leicht les-
bar, vielleicht, weil bei ihm die bei anderen japanischen Schriftstellern so
héufige qualvolle Auseinandersetzung mit der Spaltung des Autors in den
Erzdhler im Text und die reale Person eine geringe Rolle spielt. Auch
deutsch sind mehrere seiner Werke greifbar (ebenfalls beim Suhrkamp Ver-
lag). Es gibt einen wichtigen Strang in Inoues Schaffen, der Innerasiatisches
und Chinesisches behandelt (deutsch etwa Das Tempeldach, 1981, und Die

Héhlen von Dun-Huang, 1986). Das hier besprochene Buch ist diesem Teil
seines Werkes zuzurechnen.

Christoph Langemann



426 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

POO Mu-chou: In Search of Personal Welfare. A View of Ancient Chinese
Religion. Albany, N. Y.: State University of New York Press (SUNY Series
in Chinese Philosophy and Culture; vol. XIII), 1998, 331 pp.

Das grundsitzliche Problem der hier anzuzeigenden Publikation ist ein me-
thodisches. Der Autor, Professor Poo von der Academia Sinica in Taibei,
unternimmt eine extrapolative Rekonstruktion des ,,Glaubens des allge-
meinen Volkes aufgrund der Befunde zur Religion oberer Gesellschafts-
schichten. Er formuliert sein Credo bereits in der Einleitung:

Yet if we admit that during the Han period Confucian values belonged mainly to the
ruling, or administrative, elite who usually possessed the richer tombs, there is good
reason to believe that many of the so-called Confucianists were influenced by a wide
spectrum of religious mentality. Thus, it is possible to approach the beliefs of the
commoners by examining the culture of the elite. (S. 5)

Diese grundsitzliche Einschrinkung vorausgeschickt, teilt sich das Buch in
acht Kapitel sowie eine Schlussfolgerung und Zusammenfassung. Auf den
dafiir zur Verfiigung stehenden 218 Seiten gibt der Autor einen Uberblick
tiber das religiose Leben der Chinesen zwischen der Shang- und der Jinzeit.
Genauer gesagt, von den Skapula- und Plastroneninschriften der Shang bis
zu den Fiinf-Scheffel-Reis Daoisten und Ge Hong, dem Autoren des Bao
Pu Zi. Aufgrund der beschrinkten Quellenlage und auch des limitierten
Platzes werden viele Fragen nur gestreift oder erwéhnt. Die Arbeit ist denn
auch hauptséchlich eine Beschiftigung mit der spét-zhanguo- und hanzeit-
lichen Vorstellung von Geistern, Unsterblichen, der Totenwelt und Gotter-
figuren, wie sie sich in Grabmalereien, Grabziegeln, Grabtexten sowie den
aus der Zeit iiberlieferten Schriften Wang Chongs oder Wang Fus manife-
stieren.

Speziell hervorzuheben in diesem Zusammenhang ist Kapitel vier, in
welchem er sich eingehend den erst in jiingerer Zeit entdeckten Almanachen
Ri Shu widmet und diese in Bezug auf Inhalt, Bedeutung und Anwendung
erklart.

Aus all diesen Quellen stellt der Autor in Kapitel sechs, ,,Beliefs and
Practices in Everyday Life of the Han Dynasty*, einen Ablauf des Jahres
zusammen, in welchem in die wichtigen Ereignisse vom Friihlingsfest an
kurz eingefiihrt werden. Spater werden auch alle Stationen eines Menschen-
lebens ebenso kurz erwihnt. Wenn bei all diesen Punkten auch nicht in die



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 427

Tiefe gegangen wird, so kann man aus dem Buch zumindest einen Einstieg
fiir die eigene Beschiftigung mit dem Thema erhalten.

Im siebten Kapitel schreibt der Autor iiber Konzepte des Jenseits und
die Vorstellung von ,,Unsterblichkeit®, wie sie im Umgang mit den ,,Un-
sterblichen* offenbar wird, dass ,,Unsterbliche* namlich manchmal in ei-
nem fern entriickten Paradies existieren, mitunter aber auch auf Erden zwi-
schen uns wandeln, ja dass es sogar lebende Menschen gibt, denen pre
mortem Unsterblichkeit zugestanden wird. Leider nimmt der Autor m. E. et-
was unkritisch jeden Hinweis auf Ubersinnlichkeit als Unsterblichkeit wahr,
so dass er neben dem Ausdruck xian auch jede Erwidhnung gefiederter oder
mit Federn versehenen Menschen als ,,Unsterblichkeit versteht. Solche
Dinge werden aber durch das gesamte Buch nicht zum Thema, so dass die
an sich stringente Argumentation manchmal durch ihre methodische Unzu-
langlichkeit etwas an Kraft einbiisst.

Der Arbeit sind auch sonst gewisse methodische Méngel vorzuwerfen,
wenn sie etwa unsystematisch wird und scheinbar willkiirlich Quellen zi-
tiert, die ins Argument passen oder wenn shen einfach als ,,god, sacred*
iibersetzt wird (S. 79), ohne die Ubersetzung zu problematisieren, oder auch
wenn sie das Zuo Zhuan als Commentary of Tso wiedergibt, den Titel Huang
Di Nei Jing aber uniibersetzt lisst (S. 76).

Moglicherweise mit Blick auf die westliche Leserschaft nimmt sich der
Autor auch vergleichend religionswissenschaftliche Fragen vor, etwa wenn
er die chinesische Praxis mit der des antiken Agyptens vergleicht oder wenn
er Kapitel vier mit einem Zitat aus Hiob 1:6 beginnt. All diese Versuche wir-
ken in den Augen des Rezensenten etwas deplaziert und hilflos.

Fehler in der Umschrift (Wade-Giles) gibt es keine, abgesehen vom
m.E. sehr liebenswerten Fehler fiir einen Siidchinesen, namlich dass er im
Abkiirzungsverzeichnis das Sibu Congkan als Si Bu Chong Kan ausschreibt.

Insgesamt ist die Arbeit ein erster Versuch, sich eines Themas anzuneh-
men, welches sehr zentral und noch wenig bearbeitet ist, ndmlich der Stel-
lung der Ubersinnlichkeit im Alltagsleben antiker Chinesen und ihr Umgang

damit. Als generelle Einfiihrung gedacht, mag sie ihren Nutzen haben, letz-
ten Endes bleibt aber viel zu wiinschen iibrig.

Marc Winter



428 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

SCHEID, Bernhard: Im Innersten meines Herzens empfinde ich tiefe Scham.
Das Alter im Schrifttum des japanischen Mittelalters. Wien: Verlag der
osterreichischen Akademie der Wissenschaften, 1996, 409 S.

Bei diesem interessant geschriebenen Buch handelt es sich um die erste um-
fassende Darstellung der Situation und Bewertung des Alters im japani-
schen Mittelalter (1185-1573), beschrinkt auf schriftlich fixierte Texte. Die
Aufarbeitung dieses bisher wenig beachteten Themas beleuchtet neue
Aspekte der mittelalterlichen japanischen Gesellschaft und ist ein wertvol-
ler Beitrag zum besseren Verstdndnis dieser Epoche.

Beginnend mit der Frage nach dem Anfang des Alters und mit einer
Aufreihung der physischen und psychischen Charakteristiken alter Men-
schen, befasst sich der erste Teil mit Portraits einzelner Typen von Alten:
alte Frauen zwischen Erhabenheit und Ddamonie, alte Menschen mit Aspek-
ten des Gottlichen und Ubernatiirlichen (vor allem ist die im N6 wichtige
Figur des Okina als urspriinglich shintdistischer Mittler zwischen dem Dies-
seits und dem Jenseits zu beachten), aber auch starke, erleuchtete Greisin-
nen in den Zen-Legenden.

Die in jeder lyrischen Gattung vorkommenden Altersklagen liefern
eine immer wiederkehrende Symbolik. Stark beeinflusst vom Buddhismus,
dient das Thema ,,Alter* aber oft der Darstellung der Verginglichkeit und
des menschlichen Leidens und ist nur selten reales Subjekt der Dichtung.

Im Kapitel ,,Scham und Ausgrenzung* ergibt sich anhand der Analyse
der literarischen Werke Mumyézoshi, Masukagami, Tsurezuregusa, buddhi-
stischer Lehranekdoten und Predigten und der Schriften zum Theater etc.,
dass das Alter auf Grund seiner Verfallserscheinungen als Makel empfunden
wurde, dessen man sich zu schamen hatte. Selbstgeniigsamkeit und religio-
ses Streben waren das wegweisende Ideal. Asthetische Diskriminierung und
Ausgrenzung galten als unabwendbares Schicksal und die Jugend wurde fiir
respektloses Verhalten nicht getadelt. Allgemein stdsst man auf Missach-
tung der konfuzianistischen Forderung, die Alten zu ehren.

Der zweite Teil dieser Studie behandelt Alte als Mitglieder der mittel-
alterlichen Gesellschaft. Scheid weist auf, dass trotz der Geringschitzung,
die oft alten Menschen entgegengebracht wurde, deren Anwesenheit bei Ze-
remonien erwiinscht war, und auch bei der Sitzordnung das Senioritétsprin-
zip weitgehend Geltung hatte. Ein Exkurs iiber die Situation der Senioren
in der Kriegerklasse zeigt, dass Alte nur dann eine wesentliche Rolle spiel-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 429

ten, wenn sie als Strategen oder Ratgeber politische Aufgaben erfiillten. Es
ist anzunehmen, dass sich diese politische Bedeutung des Alters mit dem
Phidnomen der als ,,Altenrite* bekannten Fiihrungsgremium verbindet. Der
Riicktritt eines alten Menschen von wichtigen sozialen Funktionen war oft
gleichbedeutend mit dem Eintritt in den Ménchsstand.

Besondere Beachtung schenkt Scheid dem Altern im buddhistischen
Klerus. Alte Monche im Kloster galten auf Grund ihrer langen religidsen
Praxis als Respektspersonen und genossen Privilegien. Ihre Position be-
griindete sich aber auch auf personlichen Féhigkeiten sowie familidren und
politischen Bindungen. Man unterschied bei den alten Monchen zwischen
politischen und (oft die dltesten Mitglieder einschliessend) spirituellen Au-
toritidten, was sich auch semantisch ausdriickte. Ansehen war auch Voraus-
setzung, um sich die Pflege im Alter durch seine Schiiler zu sichern.

Die letzten beiden Kapitel befassen sich mit dem Verhiltnis Eltern —
Kinder, einerseits in Form der kindlichen Pietit, andererseits der elterlichen
Liebe zu den Kindern. Scheid stellt dar, dass die Kindespflicht immer in Zu-
sammenhang mit der Hilflosigkeit der alten Eltern stand und deren Ziel
nicht reiner Gehorsam, sondern die Versorgungspflicht gegeniiber den El-
tern war. Auch in Hinblick auf diesen Aspekt ist zu bemerken, dass die mit-
telalterlichen Vorstellungen iiber das Alter weitgehend vom Buddhismus be-
einflusst waren und konfuzianistische Werte in den Hintergrund traten.

Das vorliegende Werk schliesst an eine Untersuchung iiber das Alter
von den friihesten schriftlichen Zeugnissen bis zum Ende der Heian-Zeit
(793-1185) an und ist wegbereitend fiir weitere Studien zur Geschichte des
Alters in der japanischen Neuzeit.

Ursula Koike-Good

SCHLOMBS, Adele: Huai-su and the Beginnings of Wild Cursive Script in
Chinese Calligraphy. Stuttgart: Franz Steiner Verlag Wiesbaden (Miinche-
ner Ostasiatische Studien; Bd. 75), 1998, 173 S.

Das vorliegende Buch stellt die 1990 abgeschlossene, aber erst acht Jahre
spéter publizierte Dissertation von Adele Schlombs dar. Das in englischer
Sprache und unter Verwendung der Wade Giles-Umschrift verfasste Werk



430 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

der deutschen Kunsthistorikerin, zur Zeit Direktorin des Museums fiir Ost-
asiatische Kunst Koln, ist die erste und bisher einzige westliche Studie iiber
den tiberaus bedeutenden chinesischen Schriftkiinstler Huaisu.

Neben sehr kurz gehaltenem Vor- und Schlusswort, Namen- und Werk-
index sowie Literaturverzeichnis ist das Buch in zwei Hauptteile, bestehend
aus jeweils zwei Kapiteln und einer grossen Anzahl von Unterkapiteln, ge-
gliedert. Im ersten Hauptteil wird die Person Huaisu vorgestellt, darauf folgt
eine Besprechung seines Werkes. Dieser zweite Teil besteht in der Haupt-
sache aus einer griindlichen Erforschung der beriihmten Schriftrolle Zixu tie
(Autobiographischer Essay), die auf das Jahr 777 datiert ist und sich heute
im Palastmuseum, Taibei, befindet. Das in der ,,verriickten Konzeptschrift*
(kuangcao) geschriebene Werk diente bis in die Gegenwart unzihligen
Schriftkiinstlern — von Huang Tingjian bis Mao Zedong — als massgebende
kalligraphische Vorlage und Inspirationsquelle. Zudem ist die Rolle eines
der im Westen bekanntesten chinesischen Schriftkunstwerke.

Im ersten Teil des Buches wird zunéchst ein thematisch gegliederter
Streifzug durch das Leben Huaisus vorgenommen, der wegen Mangel an
Quellenmaterial liickenhaft bleiben muss. Daraus ergibt sich einerseits das
traditionelle gédngige Bild eines exzentrischen, stets betrunkenen, genialen
und von einem kleinen Kreis Gleichgesinnter hoch geriihmten Kiinstlers,
andererseits aber — und das diirfte manche Lesende iiberraschen — entsteht
auch der Eindruck eines ehrgeizigen, zielstrebigen und diesseits bezogenen
Mannes, der dank guter Beziehungen innerhalb kiirzester Zeit zum gefrag-
ten Kiinstler der Tang-Metropole Chang’an wurde.

Das urspriingliche Anliegen der Autorin, chan-buddhistische Einfliisse
auf Huaisus Leben und Werk aufzuzeigen, erwies sich als undurchfiihrbar.
Die Autorin hebt hervor, dass weder der Kiinstler selbst noch seine Zeit-
genossen sich auf derartige Einfliisse beziehen. Sie weist nach, dass der
Kiinstler seit der spiten Tang-Zeit im Laufe der Jahrhunderte in einen
,,Chan-Kiinstler und ,,Chan-Moénch* transformiert wurde, eine Vorstel-
lung, die mitunter auf einer Verwechslung mit einem friiheren Kiinstler na-
mens Huaisu beruht und die sich bis heute in der Kunstgeschichte hartnék-
kig festgehalten hat.

Das kiinstlerische Schaffen Huaisus sei durch ein hohes Mass an Selbst-
ausdruck, Spontaneitédt sowie durch die Suche nach Innovation (gexin) ge-
kennzeichnet. Seine Schriftkunstwerke, mal auf Papier, mal auf Kleidungs-
stiicke und Winde geschrieben, soll er als Performance gestaltet und im



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 431

Zustand der Trunkenheit ausgefiihrt haben. Huaisu kdnne zwar im Rahmen
der chinesischen Schriftkunst als Einzelgénger und als Vorléufer eines neuen
und freieren Kiinstler-Typus eingestuft werden, doch sein Werk sei keines-
wegs ein isoliertes Phdanomen. Schlombs definiert Huaisu im soziokulturel-
len Kontext zeitgendssischer Kunstliebhaber und Yipin-Kiinstler in der Zeit
nach der An Lushan-Rebellion (755-757), bei denen Innovation, Expressi-
vitédt, Eskapismus und Exzentrik als hochgeschitzte Eigenheiten galten.

Obwohl Huaisu in erster Linie fiir seinen wilden und hemmungslosen
Schreibstil bekannt war, hat er sich selbst im Rahmen der traditionellen
Schriftkunst definiert und bezeichnete sich als Nachfolger von Zhang Xu,
dem ,Erfinder* der ,,verriickten Konzeptschrift”. Die Autorin macht gel-
tend, dass seine expressive, unorthodoxe Schriftkunst letzten Endes keine
radikale Abkehr, sondern lediglich eine Deformation der klassischen Kur-
sivschrift darstelle.

Im zweiten Teil des vorliegenden Buches werden zunichst inhaltliche
und stilistische Aspekte des Autobiographischen Essays eingehend unter-
sucht. Wer hofft, dass durch die Ubersetzung des beriihmten Textes neue Er-
kenntnisse iiber die Personlichkeit Huaisus gewonnen werden kénnen oder
dass er Personliches darin zum Ausdruck bringt, diirfte enttduscht sein. Der
Text ist nicht viel mehr als ein von Selbstbewusstsein strotzender Bericht
einer von Erfolg und Bewunderung gekronter kiinstlerischen Laufbahn und
besteht zum grossen Teil aus schmeichelhaften Zitaten prominenter Zeitge-
nossen wie etwa Yan Zhenqing. Nach Schlombs sei der Text ein einmaliges
und wichtiges Dokument kiinstlerischen Selbstbewusstseins und Zeugnis
eines neuen, unabhéngigen Kiinstler-Typus. Im Hinblick auf Inhalt und
Aufbau des Textes liege es nahe, die ,,Autobiographie* als Rekommanda-
tionsbrief fiir einen potentiellen Gonner zu sehen.

Die Methodik der Schriftanalyse Schlombs berticksichtigt zwar friihere
Studien zu chinesischen Schriftkiinstlern von Shen Fu und Roger Goepper,
basiert aber vorwiegend auf einem Essay des chinesischen Autors Zong Bai-
hua iiber die Asthetik chinesischer Schriftkunst von 1962. Ihm folgend wird
die formale Analyse des Werkes unter drei Gesichtspunkten vorgenommen:
1) Gesamtkomposition (zhangfa), 2) Aufbau einzelner Zeichen (jiegou) und
deren Schwung/Stérke (zishi), 3) Pinselduktus (bifa). Mit Hilfe zahlreicher,
durch Abbildungen illustrierter Beispiele gelingt es der Autorin, die wich-
tigsten Charakteristika der ,,verriickten Konzeptschrift Huaisus aufzuwei-
sen: ldngere Passagen miteinander verbundener Zeichen (yibi shu); be-



432 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

triachtliche Variationen der Zeichengrosse; dicht verschlungene Kolumnen,
seitliche Beziige (lateral relationship) zwischen Zeichen oder auch Kolum-
nen; durch Schnelligkeit, bewegte Gestik und Alkoholeinfluss hervorgeru-
fene dramatische Effekte; stark abbrevierende Zeichen und eine diagonale
Verteilung des Gewichts der Zeichen. Neben diesen eher allgemeinen, zum
Teil leicht ersichtlichen Aspekten der Schrift zeigt Schlombs, wie Huaisu
als erster Schriftkiinstler gewusst hétte, mittels bestimmter kompositori-
scher Handgriffe (Ubertreibungen) eine gewisse Ironie im Text auszudriik-
ken.

Im folgenden wird die spannende Geschichte von der Uberlieferung
der beriihmten Schriftrolle wihrend einer Zeitspanne von iiber 900 Jahren
aufgerollt. Aufgrund von 24 Kolophonen und etlichen Siegeln, vor allem aus
der Song- und Ming-Zeit, konnen wir die lange Reise der Rolle im Raum
und durch die Zeit hinweg verfolgen, bis sie um 1743 in die Sammlung des
Qianlong-Kaisers gelangte. Hier wurde sie neu montiert und mit etlichen
Aufschriften und Siegeln des Kaisers versehen. 1933, kurz vor der Invasion
Chinas durch die Japaner, wurde sie nach Nanjing gebracht, um schliesslich
1948 zusammen mit Tausenden von Objekten aus der Qianlong-Sammlung
nach Taiwan verfrachtet zu werden, wo sie zu den grossten Schétzen des
dortigen Palastmuseums zéhlt. Die Verfasser der Aufschriften — ausschliess-
lich Kaiser, beriihmte Staatsbeamte, Kunstkenner und Sammler — werden
kurz vorgestellt. Das derart vorgestellte Quellenmaterial liber die Geschich-
te der Rolle ermoglicht sehr interessante Einblicke in die generelle Funktion
von Bildaufschriften sowie in die Entwicklung der chinesischen Sammel-
tatigkeit und des Kunstverstdndnisses.

Anschliessend geht die Autorin auf die wichtige und dusserst knifflige
Frage nach der Authentizitit des Autobiographischen Essays ein. Obwohl
bereits im Vorwort erwéhnt und in der formalen Analyse kurz darauf einge-
gangen wurde, dass die Rolle kein Original ,,im westlichen Sinne* sondern
eine sog. ,.tracing copy* sei, wird die Leserschaft erst hier dariiber infor-
miert, dass es sich bei dem Werk nach Meinung der Autorin um eine Kopie
handle. Bei dieser Annahme stiitzt sich Schlombs auf die Untersuchung der
Rolle durch Qi Gong. Zuerst beschreibt sie die Technik des hier angewen-
deten Kopier-Verfahrens: Zunichst werden die Umrisslinien mit einem sehr
diinnen und trockenen Pinsel auf dem iiber das Original gelegten Papier
nachgezeichnet. Anschliessend werden die Zeichen mit einem ziemlich
trockenen Pinsel neu geschrieben. Diese Methode unterscheidet sich von



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 433

der herkomlichen guotian-Technik des Kopierens, bei welcher der Raum
zwischen den Umrisslinien mit Strichen und Punkten ausgefiillt wird. Auf-
grund der Platzierung bestimmter Aufschriften sowie der nicht zu belegen-
den Echtheit einiger Siegel argumentiert Schlombs gegen die traditionelle
Annahme, das Werk sei die von Mi Fu erwéhnte, originale Rolle der Su-
Familie. Sie betrachtet die Rolle als eine ,,tracing copy* von hervorragender
Qualitit. Die genaue Datierung der Kopie konne nicht mit Sicherheit ange-
geben werden: Das Jahr 1133 wird als ungefahrer terminus post quem, die
zweite Hilfte des 13. Jh. als terminus ante quem vorgeschlagen.

Nach den sehr umfassenden Erlduterungen iiber den Autobiographi-
schen Essay wird in einem letzten Teil erstmals der Versuch unternommen,
den Grossteil der bis heute publizierten Werke Huaisus als Ganzes zu erfas-
sen und zu klassifizieren. Es handelt sich hier ausschliesslich um mehr oder
minder fragwiirdige Kopien, vornehmlich Steinabreibungen, sogenannte
,freehand copies* und Filschungen, die bis in die Nordliche Song-Zeit zu-
riickverfolgt werden konnen. Schlombs erklértes Ziel ist es, anhand von drei
Methoden — Textanalyse, vergleichende Stilanalyse und Untersuchung ur-
kundlicher Beweise wie Siegel, Kolophone und weiterer Textquellen — die
verschiedenen Zuschreibungen klar zu definieren und zu unterscheiden. Das
Ergebnis ist die Einteilung der Werke in fiinf Kategorien (A-E), je nach
Grad der Zuverlidssigkeit. Lediglich ein Werk, die auf Papier geschriebene
Handrolle Shiyu tie im Qingdao Museum, ein sogenanntes ,,second hand
original®, wird als geniigend gesichert eingestuft, um es neben dem Zixu tie
als Standard und Masstab fiir Huaisus Schriftkunst gelten zu lassen. Hier
stiitzt sich die Autorin génzlich auf eine Werkanalyse von Xu Bangda. Un-
klar bleibt, ob sie das Werk personlich begutachtet hat. Bemerkenswert ist,
dass die meisten der zugeschriebenen Werke den orthodoxen Stil Huaisus
reprasentieren und nicht seine ,,wilde Konzeptschrift“. Die hohe Anzahl or-
thodoxer Schriftbeispiele des Kiinstlers sei ein Hinweis auf die spétere Re-
zeption seiner Schriftkunst durch die Gelehrten der Nordlichen Song. Darin
manifestiere sich deren Bediirfnis, den ,,wilden Monch* und Yipin-Kiinstler
Huaisu in einen in der klassischen Schriftkunst bewanderten, ,,gezdhmten*
und vielseitigen Literaten-Kiinstler zu transformieren.

Wer hofft, durch die vorliegende Studie endgiiltig liber die Echtheit des
beriihmten Werkes Zixu tie beziehungsweise die Entstehungszeit der Kopie,
liber die stilistische Entwicklung des (Euvre von Huaisu oder iiber sein Ver-
héltnis zu Zhang Xu aufgekldrt zu werden, wird moglicherweise nur zum



434 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Teil zufrieden sein. Die Autorin macht zwar in vielerlei Hinsicht reinen
Tisch mit mancherlei vorherrschenden Klischeevorstellungen iiber das Pha-
nomen Huaisu, doch sie bleibt im allgemeinen sehr vorsichtig und unver-
bindlich. Der Grund dafiir ist wohl in erster Linie auf die Knappheit des zu
Verfiigung stehenden Materials zuriickzufiihren. Unter solch schwierigen
Rahmenbedingungen ist es nicht verwunderlich, dass selbst die Lebensda-
ten des Kiinstlers ungeklart bleiben.

Leider unterliefen der Autorin mehrere Setzfehler, auch die Prisenta-
tion des Abbildungsmaterials ist zum Teil unsorgfiltig. Trotz dieser hand-
werklichen Schwichen ist die hier besprochene Dissertation von Adele
Schlombs ein ausgesprochen wichtiger Beitrag zu der erst in den Anféangen
stehenden Forschung im Bereich der chinesischen Schriftkunst.

Kim Karlsson



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

