
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 53 (1999)

Heft: 2: Rethinking urban and mass culture in 1920' and 1930' Japan :
representations, politics, identities, and subject formations

Artikel: "Das Unheimliche der Stadt" : Geister und die Identität des modernen
Ich : eine Analyse ausgewählter japanischer Texte

Autor: Gebhart, Lisette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„DAS UNHEIMLICHE DER STADT":
GEISTER UND DIE IDENTITÄT DES MODERNEN ICH.

EINE ANALYSE AUSGEWÄHLTER JAPANISCHER TEXTE

Lisette GEBHARDT, München

1. Rekonstruktion einer „Geistesgeschichte der Geister"

Ein Faible für den Spiritismus und für unheimliche Stimmungen kennzeichnet

den Zeitgeist der 20er Jahre auch in Japan. Diese Tendenz gibt Auskunft
über die Bedürfnisse einer Gesellschaft im Wandel, in der man seit dem späten

19. Jahrhundert angesichts immer unüberschaubarer Strukturen nach

geistigen Orientierungspunkten sucht, nach Möglichkeiten, Entfremdung,
Ängste, Zweifel und Isolation zu bewältigen.

In der Meiji-Ära hatte man den Ehrgeiz entwickelt, das Licht der
Aufklärung in das Dunkel der Vormoderne zu werfen, Geister- und Aberglauben
als Unsitte nicht gebildeter Volksschichten zu entlarven und bislang
unerklärbare Phänomene mit wissenschaftlichen Methoden zu erschliessen. Waren

die Geister in der letzten Dekade der Meiji-Ära von orthodoxen
Naturwissenschaftlern für nicht existent erklärt worden und der Spiritismus bzw.
der wissenschaftliche Okkultismus wenig später ebenfalls in Ungnade
gefallen,1 lebten sie doch weiter in der Phantasie von Intellektuellen, Künstlern

und Literaten, im Umfeld der neuen Religionen und als populäres Thema

der Medien- und Unterhaltungswelt.2 So sind die Geister und das

1 Der Fall des Professors Fukurai Tomokichi (1869-1952), der 1911 aufgrund seiner

parapsychologischen Studien in Misskredit geriet und 1915 die Universität Tokyo
verlassen musste, verdeutlicht diese Entwicklung (vgl. Gebhardt 1998).

2 1924 gründete der Anglist Asano Wasaburö (1878-1937), der in engem Kontakt mit
der neureligiösen Vereinigung Ömoto-kyö stand, eine erste Gesellschaft zur
wissenschaftlichen Untersuchung von paranormalen Phänomenen, die Shinrei kagaku
kenkyükai; Fukurai rief 1928 die Kaiserlich-Japanische Gesellschaft zur spiritistischen
Forschung (Dai Nihon shinrei kenkyükai) ins Leben. Von 1920 bis zu Beginn der
Shöwa-Ära rückten parapsychologische Studien und der Spiritismus im allgemeinen
stärker ins Bewusstsein der Öffentlichkeit als noch in der Meiji-Ära. So wurden in diesen

Jahren viele Werke des französischen Astronomen und Mystikers Camille
Flammarion (1836-1915) übertragen und eigenständige japanische Veröffentlichungen auf
diesem Gebiet nahmen beträchtlich zu (vgl. Otani 1967).



242 LISETTE GEBHARDT

Unheimliche dem modernen Japan und seinen städtischen Lebensräumen
bis auf den heutigen Tag erhalten geblieben.

Entwicklungen in den 80er Jahren, die unter dem Stichwort New Age
einen erneuten Aufschwung von Esoterik und Neureligiösem zu verzeichnen

hatten, darunter auch ein Okkult-Boom sowie die Herausbildung des

konservativ geprägten Selbstbesinnungsdiskurses der sogenannten „spirituellen

Intellektuellen" (reiseiteki chishikijin), innerhalb dessen die japanischen

Geister als identitätsstiftende Faktoren auftraten, begünstigten sogar
eine Renaissance. Seit dieser Zeit wird der städtische Raum als Zone
seltsamer und unheimlicher Ereignisse thematisiert,3 vor allem in der Stadtethnologie

(toshi nxinzokugaküf und in den modischen Anthologien und
Untersuchungen zu sogenannten Grossstadtlegenden (toshi densetsu). Aktuelle
kultur- und sozialhistorische Ansätze fördern immer mehr Aspekte der
Geschichte der Geister zu Tage,5 und gerade in den letzten vier, fünf Jahren
erschienen verschiedene aufschlussreiche Beiträge zur Ideengeschichte einer
okkulten Ausrichtung in der Moderne und zur „Verwurzelung des Wunderbaren

in Geschichte und Gesellschaft" (Linse 1996:24).
Im Zuge einer Réévaluation der Moderne wendet man sich in Japan wie

im Westen der Frage zu, unter welchen Bedingungen das Projekt Moderne
Gestalt annahm, wie sich Wissenschaft und Technik formierten und wie sich
die Alternativen zu Technisierung, Materialismus und Vermassung, etwa im
Bereich einer neuen Religiosität oder der Hinwendung zum „Okkulten",
darstellten. Der nachfolgende Beitrag widmet sich einem Aspekt innerhalb
der Recherche nach den anderen, den „dunklen Seiten" der Moderne, der

Frage nach der literarischen Darstellung der Geister und des Unheimlichen
als Momente der modernen japanischen Stadt- und Massenkultur. Im
Mittelpunkt stehen Texte aus den 20er und 30er Jahren. Dem Unheimlichen in
den Räumen der Grossstadt, hervorgebracht von den Massen, der Technik

3 Etwa in den Texten von Aramata Hiroshi, der mit seinem Tetto monogatari (Erzählung
von der Kaiserlichen Hauptstadt; 1985-1987) ein phantastisch-spiritistisches Panorama

des modernisierten Tokyo der Meiji-Zeit entwirft.

4 Repräsentativ für diesen Trend sind die Beiträge des Volkskundlers Miyata Noboru.
Für Anm. 3 und 4 vgl. die weiteren Ausführungen in Gebhardt 1996.

5 Für den westlichen Raum seien der bereits genannte Band von Linse, die Kataloge
Avantgarde und Okkultismus (1995) und Im Reich der Phantome (1997) erwähnt, für
Japan die Arbeiten von Ichiyanagi Hirotaka (1994 und 1997).



DAS UNHEIMLICHE DER STADT 243

und nicht zuletzt angelegt im modernen Ich, wird bei Akutagawa Ryünosuke
(1892-1927), Toyoshima Yoshio (1890-1955), Tanizaki Jun'ichirô (1886-
1965), Hagiwara Sakutarö (1886-1942) und Uchida Hyakken (1889-1971)
nachgespürt. Die Analyse begleiten Seitenblicke in die Rezeptionsgeschichte

des westlichen Spiritismus/Okkultismus im modernen Japan.6

2. Spuk auf den Strassen der Stadt

In Yöba (Die Hexe; 1919) schreibt Akutagawa Ryünosuke, dass es in der
modernen Grossstadt so unheimlich wie bei Poe und E.T.A. Hoffmann
zugehen kann:

Draussen fahren die Strassenbahnen und Autos. Drinnen läutet unentwegt das

Telephon. Sehen wir uns die Zeitungen an, steht dort etwas über Streiks und die
Frauenbewegung. Ich kann es Ihnen vollkommen nachempfinden, dass Sie mir, wie sehr

ich auch beteuern mag, es handle sich um die Wahrheit, nicht glauben werden, es

habe sich in einem solchen Hier und Heute ein unheimlicher (kimi no warui) Vorfall,
ganz wie aus einem Roman von Poe oder Hoffmann ereignet. (Akutagawa 1986:87)

Akutagawa sieht in diesem frühen Text die Existenz des Unheimlichen als

etwas, das schon immer da war, die „nächtliche Seite der Natur" (shizen no

ya sokumen), die sich auch in der westlich geprägten Metropole und dann
eben auf grossstädtische Weise bemerkbar macht. Typische Phänomene
wären: Papierstückchen, die auf den Asphaltstrassen (im Originaltext:
asufuaruto) der Ginza nach seltsamen Gesetzmässigkeiten herumwirbeln,
Strassenbahnen, die an unvorhergesehenen Stellen halten, Rauch aus

Fabrikschornsteinen, der gegen den Wind treibt, Kirchenglocken, die ohne
einen Messmer läuten, und Beifall, den man aus einer Sumö-Halle hört, in der
schon längst keine Zuschauer mehr sitzen. Das Unheimliche in der Stadt ist
hier vorrangig ein Mittel der Zivilisationskritik:

Der westliche Spiritismus war in Japan bereits im 19. Jahrhundert bekannt geworden.
Der Begriff „Spiritismus" wurde in Variationen bzw. mit jeweils unterschiedlichen
Bedeutungsnuancen ins Japanische übersetzt, z. B. als shinreishugi, shinreiron die
spiritistische Theorie), shinreijutsu im Sinne einer Technik der Geisterbeschwörung)
und auch shinreikagaku (- wissenschaftlicher Spiritismus). Zur Rezeption des
Spiritismus in Japan vgl. Kamata 1987 und die relativ ausführliche Darstellung von Ichi-
yanagi 1994, die auch eine kommentierte Liste von Sekundärliteratur enthält.



244 LISETTE GEBHARDT

[...] man kann durchaus behaupten, drahtlose Télégraphie und Flugzeuge hätten es

geleistet, die Natur zu bezwingen, trotzdem, von der Welt der Mysterien (shinpina
sekai), die in den Tiefen der Natur (shizen no oku ni hisonde iru) verborgen liegen,
besitzen wir noch keine Karte. Könnte man dann nicht sagen, dass die Geister (sei-
rei), Geister, die vielleicht sonst nur in unseren Träumen erscheinen, dazu fähig sind,
auch in diesem, vom Licht der Zivilisation erhellten Tokyo, wie in Auerbachs Keller
wundersame Dinge (fushigi) zu vollbringen, wenn Zeit und Umstände es zulassen?

(Akutagawa 1986:87)

Akutagawa berichtet in Yöba hauptsächlich von einer merkwürdigen Gei-
sterbeschwörerin (kuchiyose no miko) traditioneller Art, eine furchterregende

Alte, die - an Schilderungen aus der Edo-Zeit anknüpfend - als
„Ottermonster" und Komplizin von Füchsen und Waldkobolden beschrieben wird.
Diese Charakterisierung führt den Leser fort vom Spuk in der modernen
Grossstadt in eine vormoderne Zauberwelt.

Dass es weniger altmodische Hexen und Zaubertiere, sondern die
zahlreichen Menschen sind, die die Stadt unheimlich machen, weiss Toyoshima
Yoshio. Toyoshima war neben Akutagawa Gründungsmitglied des einflussreichen

literarischen Zirkels Shinshichö. Er war ebenfalls als Lehrer an der

einschlägigen Marineschule in Yokozuka7 tätig und hatte, wie Akutagawa,
Interesse am Gespenstisch-Phantastischen.

2.1 „Das Unheimliche der Stadt"

In seiner Geschichte Tokai no yüki (Das Unheimliche der Stadt; 1924)
betont Toyoshima, das Gespenstische in der Metropole nehme seinen Ausgang
in der Masse der Menschen. Ihre Omnipräsenz - „(i)n der Stadt gibt es kein
Fleckchen Erde mehr, das nicht schon eines Menschen Fuss betreten hat"
(Toyoshima 1993:68) - ihrer aller Leiden, Wünschen und Hoffen, ihre
geistige und körperliche Ausdünstung, erzeuge eine seltsame Atmosphäre.
Dieses Fluidum menschlicher Existenzen, deren Schicksale wie kalter
Rauch in den Räumen der Stadt hängt, setzt sich fest in einer empfindsamen
Seele, die ein Gespür hat für den „Geist" des Orts.

7 Marineschule in Yokozuka (Yokozuka kaigun kikan gakkö): Dort waren einige Perso¬

nen mit „okkulten" bzw. theosophischen Interessen angesiedelt, z. B. Asano Wasaburö
und E. S. Stevenson, ein Theosophist, der 1910 zusammen mit Ukö Heisaku die
Erläuterungen zum Theosophismus (Reichigaku kaisetsu) veröffentlichte. Akutagawa
wurde Asanos Nachfolger in Yokozuka und wusste offensichtlich um Stevensons
besondere Interessen (vgl. Kamata 1987:297).



DAS UNHEIMLICHE DER STADT 245

Der Protagonist von Das Unheimliche der Stadt wohnt in einer
Pension. Manchmal glaubt er Schatten zu bemerken, die ihm folgen. Er nimmt
wahr, wie jemand unter seinen Regenschirm schlüpft, wie die Gestalt eines

Dienstmädchens als verführerischer Schemen in einem Fenster erscheint. Er
sieht genauer hin, nichts, doch dann ängstigt er sich, ob sich nicht jemand
an seine Fersen hefte und ihn als Sittentäter verfolge. Endlich in seiner
Unterkunft angelangt, findet er keine Ruhe. Ihm ist, als gäbe es dort einen jungen

Mann, denkt, er habe ihn schon am Eingang erblickt und meint, der junge

Mann sähe ihm bei der Lektüre über die Schulter. Dann träumt er davon,
wie dieser einen Eisenstab in die Wand des Zimmers treibt, um sich zu
erhängen. Die Wirtin bestätigt ihm später, in diesem Zimmer habe ein Vormieter,

ein unglücklicher Student, Selbstmord begangen. Der Protagonist sieht
in ihm sein Ebenbild, einen Doppelgänger. Verstört rettet er sich in ein Bordell,

aber seine Beunruhigung steigt nur noch. Auch der Frau haftet die Aura
fremder Menschen an, die Aura der Männer. Mordphantasien quälen ihn. Eilig

verlässt er das Bordell und zieht den Schluss: „Oh, was ist die Stadt doch
für ein Dämon (Ö, nan to iu mamono no yö na tokai darö)" (Toyoshima
1993:83).

Toyoshimas Verdikt und die Bilder, die der Autor gebraucht, um von
der „Dämonie" der Stadt zu erzählen, entbehren grösstenteils der
Überzeugungskraft und der Originalität, besonders wenn er die „Dämonie" der Stadt
mit der Verlockung durch eine sexuell erfahrene Frau gleichsetzt, die den
männlichen Stadtbewohner in ihr Sodom lockt, um ihn seinen Untergang
finden zu lassen. Das verführerische Dienstmädchen zu Beginn, die
Geschichte vom Tod des Studenten und die Episode mit dem Freudenmädchen,
das der Protagonist aufsucht, machen es überdeutlich: Die Stadt ist bei
Toyoshima - wie bei den westlichen Autoren, die das Grossstadtthema seit
dem 19. Jahrhundert aufgriffen8 - die „Hure Babylon". Gelungener ist
Toyoshimas Schilderung der bedrückenden Aura der Stadt. Menschenmassen,

Schmutz und Müdigkeit schaffen eine spezifische Atmosphäre, der man
nicht entkommen kann. Sie greift auf jeden der Stadtbewohner über, lähmt
seinen freien Willen und verwandelt ihn in ein Teilchen des städtischen
Getriebes, an das er schliesslich seine Individualität verliert.

Aus der westlichen Literatur sind die gängigen Beispiele Le ventre de Paris 1874) von
Zola und André Bretons Nadja (1928) zu nennen.



246 LISETTE GEBHARDT

2.2 Geister und Nerven

Die HyperSensibilisierung der Wahrnehmung und die Furcht vor der
Desintegration des Ich als das eigentlich Bedrohliche, das den modernen Stadtbewohner

heimsucht, ist das zentrale Thema von Akutagawa Ryünosuke in
einem seiner letzten Werke. Zahnräder (Haguruma) beginnt mit einer
harmlosen Plauderei über Geistererscheinungen. Der Gesprächspartner des

Protagonisten sagt, der betreffende Geist zeichne sich besonders dadurch

aus, dass er einen Regenmantel trage (shikashi rên köto o kita yürei datte
iun desu; Akutagawa 1986:15). Auf das Motiv des Geists in der westlichen

Wetterschutzbekleidung - Akutagawa gebraucht das englische Wort „rain
coat" - rekurriert der Autor noch einige Male, indem er auf den Regenmantel

zu sprechen kommt. Das anfangs so belanglos scheinende Detail gewinnt
an beunruhigender Intensität, und die Träger von Regenmänteln werden zu
städtischen Spukgestalten, die den Nerven des Protagonisten zusetzen.

Die Schilderung des Verfolgungswahns, der den Protagonisten in
Zahnräder befällt, weisst Ähnlichkeiten mit Strindbergs Inferno 1897) auf,
eine tagebuchartige Schilderung, in der der Autor eine tiefe seelische Krise
beschreibt. Antworten auf seine drängenden Fragen sucht er in den Gebieten
der Religion, der Naturwissenschaften, im Okkultismus und in Swedenborgs

Mystik. Akutagawa erwähnt den Namen Strindberg verschiedentlich,
das Wort Inferno erscheint ebenso im Text (Akutagawa 1986:23). Explizit
beruft sich Akutagawa auf Strindbergs Legenden, die im selben Jahr wie
Inferno entstanden (Akutagawa 1986:24). Als Heroen der Moderne mit dem
Ehrentitel „St. Strindberg" versehen, lässt er ihn übrigens auch im „Haupttempel

der Lebenslehre" des Kappalandes verehren. Akutagawa befasste
sich wohl gerade deshalb mit Strindberg, weil dessen Dokumentationen des

Leidens am Ich mit seinen Angst- und Schuldkomplexen ein ihm verwandtes

Thema war, und Strindbergs Bezugspunkte, die er wählte, um es zu
formulieren - Religion, Wissenschaft und Okkultismus - auch Akutagawas
Neigung entsprachen.

Akutagawas alter ego in Zahnräder - ursprünglich trug die Geschichte
den Titel Die Nacht von Sodom (Sodomu no yoru) - vermittelt eine

Stimmung permanenter Gefahr, das Gefühl von Dissoziation und Gefangensein.
Damit offenbart der Text etwas von der Erfahrung des Gehetztwerdens in
einer urbanen Umgebung. Das Auftauchen eines Mannes im Regenmantel,
der den Protagonisten an ein kürzlich unter unglücklichen Umständen ver-



DAS UNHEIMLICHE DER STADT 247

storbenes Familienmitglied erinnert, ist Grund zur Beunruhigung, ebenso

die unerfreulichen Erinnerungen an die geisteskranke Mutter sowie
Klangassoziationen und gedankliche Verknüpfungen. Eine ganze Reihe von
unerklärlichen Koinzidenzen und seltsamen Begegnungen stürzen den Protagonisten

in eine Hölle der Angst. Furcht vor Desintegration und eine grosse
Erschöpfung zermürben ihn. Die Hauptfigur bewegt sich, heimgesucht von
persönlichen Schicksalsschlägen, geplagt von einer Nervenerkrankung, und
verunsichert von unheimlichen Zufällen durch die Strassen als bewege sie

sich auf einem Laufband oder befände sich in einem Film; sie ist Teil einer
undurchschaubaren, verhängnisvollen Maschinerie, aus der es kein
Entkommen gibt.

In Zahnräder nimmt Akutagawa offensichtlich Bezug auf die Psychoanalyse

bzw. auf Erkenntnisse der Psychologie und auf den spiritistischen
Kanon, beides für ihn Momente, die er bewusst einsetzt, um die Krise des

Menschen in der Moderne zu verdeutlichen. Schon Akutagawas Mentor
Natsume Soseki (1867-1916) hatte sich sowohl für die Psychologie wie
auch für den Spiritismus und für die Debatte um diese Bewegung interessiert.

Soseki schreibt man zu, dass seine Anteilnahme für den Parapsycho-
logen Fukurai soweit gereicht hätte, dass er mit dem suchenden und
zweifelnden Protagonisten seines Romans Der Wanderer (Köjin; 1912/13) den
Geisterforscher als Charakter der Zeit portraitiert habe (Kurachi 1987).

Die Parallelsetzung von Geistern und Nerven ist eine interessante
Korrelation auch der japanischen Moderne, dokumentiert in den Texten von
Akutagawa, Soseki und Hagiwara Sakutarö. Dass die Beschreibungen von
Nervenkrankheiten, wie sie in der Moderne populär wurden, die einst so
beliebten altmodischen Geistergeschichten ablösten, hielt der Schriftsteller
San'yütei Enchö (1839-1900) schon früh fest, mit dem ironischen Nachsatz,

dass sich die Genres wohl doch nicht so fremd seien, denn die Nerven
hätten ja in ihrer Unergründlichkeit etwas Gespenstisches.9

Tatsächlich erfüllen die Geister in der japanischen Moderne mehrere

wichtige Aufgaben. In der japanischen Literatur und Volkskunde nach 1900
dienten sie als die Bewahrer von vergangener Ästhetik und Tradition, sie waren

die Wächter einer ursprünglichen japanischen Heimat. Anders als die

Diese interessante Aussage greift Kawamura Kunimitsu in seinem Band Genshi suru
kindai kükan (1989:103) auf. Auch Gerald Figal nimmt in seiner Dissertation The Folk
and the Fantastic in Japanese Modernity auf diese Stelle Bezug (1992:15).



248 LISETTE GEBHARDT

„alten Geister", die zumeist im hohen Norden des Landes, in Wäldern oder

an Gewässern angesiedelt wurden, konnten die modernen Stadtgeister
herbeizitiert werden, um vom Fortschritt der Technik zu künden. Sie vermittelten

weniger nostalgische Sehnsucht, sondern dienten als die Boten einer
modernen Krankheit wie der in den ersten Dekaden nach der Jahrhundertwende
in literarischen Kreisen so populären „Neurasthenie" (shinkei suijaku) und
sie führten den modernen Menschen in die dunklen Korridore seines

Unbewussten, in ein Gebiet, das die neue Wissenschaft von der Seele mit dem ihr
eigenen Vokabular zu erfassen suchte.

2.3 Das Unheimliche des Mediums Film und das Geisterhafte des modernen
Ich

Der Lyriker Hagiwara Sakutarö bringt die geisterhafte Beschaffenheit des

modernen Ich besonders mit einer modernen Technik, dem Film, in Verbindung.

Für Hagiwara, der sich in einem Geijutsu no eigaka ni oite (Zur Film-
werdung der Künste) betitelten Beitrag in der Zeitschrift Chüö köron vom
Juni 1925 zum Thema Film (katsudö shashin) äussert, bedeutet dieser der
reinste Ausdruck der Tristesse in der Maschinenzivilisation (kikai bunmei).
Man sähe auf der Leinwand das Gebaren von Geistern (yürei no dosa). Film
sei ein unwirkliches Produkt ohne Farben, ohne Ton und ohne Geruch, das

ihn melancholisch stimme, weil es - als das grösste Volksvergnügen dieser
Zeit - die Entfremdung der von Materialismus dominierten und ihrer
authentischen Existenz beraubten Menschen, die hier ihr Spiegelbild vor Augen

geführt bekommen, so deutlich mache (Hagiwara 1986a:332).
Hagiwara sieht das Leben und seinen Verlauf als eine Aneinanderreihung

von Ereignissen, die, wie im Film, vorhersehbar und banal ihrem
unausweichlichen Ende entgegensteuern. In einer kurzen Bemerkung, die den

Titel Kagakuteki fükei no naka de (In einer von der Naturwissenschaft
geprägten Umgebung) trägt, erklärt Hagiwara, dass der Mensch in der technisierten

Gesellschaft wie eine Figur im Film agieren müsse, vom grossen
Räderwerk (haguruma) zur Aktion getrieben. Er führe wie sein virtuelles
Abbild ein erbärmliches, fragmentarisches, bedrückendes Dasein (Hagiwara

1986b:316) und sei nicht viel mehr als ein melancholischer Wanderer
durch die Hinterstrassen der Stadt, ein trauriger Akteur auf einer billigen
Bühne, ein bleicher Schatten, ein Geist auf einer Leinwand. Die geisterhafte
Beschaffenheit des modernen Ich stellt für ihn Charlie Chaplin überzeugend
dar (in Watashi no suki na eiga haiyü; dt. Mein Lieblingsschauspieler; Hagi-



DAS UNHEIMLICHE DER STADT 249

wara 1986c:278); auffällig ist, dass Hagiwara an zentralen Stellen seiner

Essays und seiner Lyrik die Bezeichnungen yürei (Geist) oder börei (Phantom)
gebraucht, um die schicksalhafte Tragik des Menschen in der Moderne zu
charakterisieren.

Wie Hagiwara faszinieren auch Tanizaki Jun'ichirô das Grauen des in
seinen Obsessionen und Ängsten gefangenen Individuums aus den damals
aktuellen Poe-Verfilmungen. Tanizaki thematisiert diese Ängste und die

angstvolle Verzückung durch das neue Medium in der kurzen Erzählung
Der Magier (Majutsushi) von 1917. Ein junges Paar besucht ein seltsames

Vergnügungsviertel. Der Autor deutet an, es handele sich dabei um den „6.
Bezirk von Asakusa" (Tanizaki 1995:55). Das Vergnügungsviertel ist, dem
Geschmack des frühen Tanizaki entsprechend, ein Fin-de-siècle-?ar\o\)ti-
kum, gefüllt mit exotischen Kuriositäten, in dem sich der geheimnisvolle
Orient der Fin-de-siècle-Orier\ta\isten mit den Sensationen der modernen
Grossstadt westlicher Prägung trifft, ein phantastischer Ort voller seltener
und seltsamer Reize, der ausserhalb der alltäglichen Realität existiert. Die
beiden möchten zuerst in ein Lichtspieltheater gehen, Filme sehen, „bei
denen sich einem jedes Haar auf der Haut aufstellt" und die unheimliche Kraft
erleben, die von den Bildern auf der Leinwand ausgeht, den thrill auskosten,
der eine unheimliche literarische Szene noch unheimlicher werden lässt:

Viele von den unheimlichen Stücken des Amerikaners Poe, die er mit so feiner
Kunst um Ängste, um verrückte Phantasien und um das Numinose gesponnen hat,
sind schon verfilmt worden. Kannst du dir das Grauen vorstellen, das sich da vor
einem abspielt? Die schauerliche Kellerszene aus The Black Cat, die düstere
Atmosphäre des Gefängnisses aus The Pit and the Pendulum, noch beklemmender als in
den Erzählungen, noch einprägsamer als jede Wirklichkeit, jeder Augenblick voller
Eindringlichkeit, das musst du einmal selbst erleben. Dazu kommen noch die vielen
hundert Zuschauer im Lichtspieltheater, die das Geschehen schweigend verfolgen;
alle wie im Alptraum gefangen, vergiessen sie kalten Schweiss. Die Frauen schmiegen

sich an den Arm des Mannes, die Männer umklammern die Schultern der Frauen,

mit zusammengebissenen Zähnen, zitternd, aber hartnäckig entschlossen, starren

sie mit angstvoll geweiteten Augen wie gebannt auf die Leinwand. Ab und zu
stöhnt einer leise, wie ein fiebergeplagter Kranker, doch kein einziger wagt ein

Räuspern oder einen Lidschlag. (Tanizaki 1995:59-60)

Das Unergründliche des Mediums Film behandelt Tanizaki in der Geschichte

von der Geschwulst mit dem Gesicht eines Menschen. Der Kurzroman mit
dem Originaltitel Jinmensö wurde 1918 in der Märzausgabe der Literatur-



250 LISETTE GEBHARDT

Zeitschrift Shinshösetsu (Der neue Roman) veröffentlicht. Tanizaki erzählt
die Geschichte der Filmschauspielerin Utagawa Yurie, der eines Tages das

Gerücht von einem in Amerika gedrehten Film zu Ohren kommt, den man in
Shinjuku vorführen würde. Man sagt, sie sei dort in der Hauptrolle zu sehen,
aber Yurie kann sich nicht erinnern, die Rolle gespielt zu haben. Der Film,
ein Meisterwerk des frühen Gruselkinos, erzählt die schaurige Begebenheit
um eine verschmähte Liebe. Der enttäuschte Liebhaber bringt sich in Form
einer Geschwulst am Knie der Geliebten in Erinnerung: Die Geschwulst

trägt seine Gesichtszüge. Am Ende der Geschichte bleibt das Geheimnis um
Yuries Teilnahme an diesem mysteriösen Werk, als das Rätselhafte und
Illusionistische des Films an sich, ungelöst.

2.4 Grotesk-gespenstische Ansichten des modernen Stadtlebens

Gespenstisch zeigt sich die Grossstadt auch in Uchida Hyakkens Tokyo
Tagebuch (Tokyo nikki; 1938). Der Passant, der dreiundzwanzig Einträge in
sein Tagebuch macht, erlebt Folgendes: Ein Aal von monströsen Ausmassen

bewegt sich auf den vom Regen überfluteten Strassenbahngleisen an der
Kreuzung Hibiya (erster Eintrag).

Ein riesiger Aal - grösser noch als eine Kuh - kroch herauf, wand seinen glitschigen
Leib auf den Bahngleisen entlang in Richtung Sukiyabashi. Mit dem Kopf war er
schon über die Kreuzung gekommen, da befand sich das Schwanzteil immer noch
im Wasser des Grabens. In der Umgegend wurde es dunkel, auch der weisse Schein
auf der Wasseroberfläche war verblasst. Nur das Licht der Verkehrsampeln lies den

nassen Leib des riesigen Aals rot und grün aufleuchten. (Uchida Hyakken 1994:122)

In der vierten Episode verschwindet am Bahnhof Tokyo unter einem
verdächtigen Sichelmond ein Gebäude, um am nächsten Tag wieder zu erscheinen;

ein Toter, der nicht möchte, dass sein Lieblingsporzellan zum Leihhaus
wandert, erscheint vor seiner Frau und seinem Freund (fünfter Eintrag);
Blinde tanzen im Blindenheim von Zöshigaya einen seltsamen Reigen mit
den Anstaltsziegen (neunter Eintrag) und eine rätselhafte Abflussröhre in
Yügashima gewährt einen unheimlichen Ausblick auf die Umgegend
(zwanzigster Eintrag).

Hyakkens Szenen einer gespenstischen Stadt haben nicht die düster

gespannte Dringlichkeit von Akutagawas letztem Text. Der Schrecken ist
weniger dramatisch inszeniert und viel weniger vorauszuberechnen, das

Unheimliche ist in der Schwebe belassen und oft auch mit Humor gepaart wie



DAS UNHEIMLICHE DER STADT 251

in der Episode mit dem riesigen Aal - und deshalb nicht zu unterschätzen.
Mishima Yukio hat Hyakkens Tokyo Tagebuch in seinen Literaturbetrachtungen

(Sakka ron; 1970), in dem er Schriftsteller würdigt, die auch heute

wieder als Schöpfer sogenannter phantastischer Literatur (gensö bungaku)
Beachtung finden, für die ausserordentliche Überzeugungskraft in der

Behandlung des Gespenstischen mit viel Lob bedacht (Mishima 1974:68-74).

3. Schlussbemerkung

Die moderne Grossstadt mit ihren Plätzen, an denen unzählige Menschen
zusammentreffen, mit ihren Verkehrsmitteln und Einrichtungen wie Kino
und Krankenhaus, wird zum Ort neuartiger Geschehnisse und Wahrnehmungen.

Erotische Verführung, Verbrechen, Verfolgung, Nervenagitation
und Nervenzerrüttung, Ängste und Halluzinationen der unheimlichsten Art
sind der Preis, den der Mensch für die Moderne zahlt. Neben den altbewährten

Vertretern der japanischen Geisterwelt, die von Literaten und Akademikern

in der Metropole nach der Jahrhundertwende aus nostalgischen Gründen

wiederentdeckt werden,10 gibt es gespenstische Erscheinungen, die
charakteristisch für die Moderne sind: Doppelgänger, Geister im
Regenmantel, tanzende Papierfetzen, unberechenbare Strassenbahnen, seltsame

Lichteffekte, eine im Film gebannte Geschwulst mit menschlichem Gesicht
und nicht zuletzt der Nationalgeist und die politischen Dimensionen des

Geisterreichs. Diese werden etwa anhand des Falles der neuen Religion
Ömoto-kyö anschaulich, die traditionelle und moderne Geisterbeschwörung

und panasiatische Visionen kombinierte. Für den westlichen Bereich
formuliert es Hans Jürgen Ruppert so: „Trivialster Offenbarungsspiritismus"

paare sich mit „völkischen Erneuerungsideen" (Ruppert 1990:70).
James Webb stellt in seinem Buch The Age ofthe Irrational die These

auf, Naturwissenschaften, Industrialisierung und eine politisch und sozial
unsichere Lage hätten im 19. Jahrhundert in Europa und Nordamerika eine

„Bewusstseinskrise" ausgelöst, in deren Folge eine Flucht ins Irrationale
stattgefunden habe und ein ausgedehntes Netzwerk des Okkulten entstanden

sei, der „Underground of Europe". Tatsächlich entwickelte sich das

10 Etwa Izumi Kyökas (1873-1939) literarische Gestaltung unheimlicher Motive und

Yanagita Kunios (1875-1962) völkerkundliche Abhandlungen zum Thema Gespenster

und Geister.



252 LISETTE GEBHARDT

Netzwerk des Okkulten nicht nur im Westen. In dieser Zeit entstand, wie
Ulrich Linse es in seiner Studie Geisterseher und Wunderwirker. Heilssuche
im Industriezeitalter formuliert, eine „okkultistische Internationale" (Linse
1996:10), die im Westen wie in Japan bis in die 20er und 30er Jahre aktiv
war. Belege für diese okkultistische Bruderschaft der Geister lassen sich
auch in der deutschen Literatur der Zeit finden."

Linse macht darauf aufmerksam, dass der Hang zum Übersinnlichen
nicht nur ein „antimodernes Kontrastprogramm" zu Rationalismus und
Materialismus bedeutet hätte, wie es Webb sieht, sondern auch eine „aktuelle

Bearbeitung der fragwürdig gewordenen Auffassungen von Körper/
Materie, Seele/Geist, Krankheit und Gesundheit, Tod und Leben, Individualität

und Gemeinschaft, geschlechtsbedingter Rollen und künstlerischer
Produktion" (Linse 1996:21). In diesem Sinne sind auch die Geister der
modernen japanischen Grossstadt mehr als nur eine Jahrmarktsattraktion.
Sie sind mit der Erlebniswelt der Moderne aufs engste verbunden und
erscheinen als unheimliche Macht der Technik, als zersetzende Monotonie
der Mechanik, als Fluch des Industrieprodukts; sie manifestieren sich als

Botschafter einer Wissenschaft, die nun sogar das Jenseits erschliessen will
und sie sind unverzichtbar in einer neuen Literatur, die in die Untiefen der
menschlichen Psyche vordringt. Nicht zuletzt sind sie der tragische Widerschein

moderner Existenz. Man könnte die Schlussfolgerung ziehen: Die
Geistermetapher ist gestern wie heute eine mächtige Beschwörungsformel
der Moderne, im Westen wie in Japan.

11 In einem wenig bekannten Roman von Max Brod (1884-1968) mit dem Titel Aben¬

teuer in Japan (1938) steht: „Marcel anscheinend unter dem Einfluss japanischer
Spiritisten, bin um seinen Geisteszustand besorgt" (S. 187). Brod portraitiert das moderne

Ich, das von einer globalen spiritistischen Turbulenz mitgerissen wird. Der Roman
erzählt die seltsamen Erlebnisse des jungen Pariser Zuckerfabrikanten Marcel Sichler.
Im Jahr 1933 reist er nach Japan, um ein lukratives Geschäft zu tätigen, doch er gerät
in die Fänge einer japanischen Sekte, die ihn für ihre Zwecke missbrauchen will.
Schliesslich gelingt es Marcel gerade noch rechtzeitig, sich aus dem Gespinst von
nationalen Visionen und okkulter Lehre zu befreien.



DAS UNHEIMLICHE DER STADT 253

Literaturverzeichnis

Akutagawa Ryünosuke (1986). Akutagawa Ryünosuke zenshü, Bd. 4. Tokyo: Chikuma
shobö.

Brod, Max (1938). Abenteuer in Japan. Amsterdam: Allert De Lange.

FlGAL, Gerald (1992). The Folk and the Fantastic in Japanese Modernity. Dialogues on
Reason and the Imagination in Late Nineteenth and Early Twentieth Century Japan. Ph.D.

dissertation, University of Chicago.

Gebhardt, Lisette (1996). „Ikai. Der Diskurs zur .Anderen Welt' als Manifestation der

japanischen Selbstfindungs-Debatte", in Irmela Hijiya-Kirschnereit (Hg.) Überwindung
der Moderne? Japan am Ende des 20. Jahrhunderts. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag,
S. 146-171.

— (1998). „Fukurai Tomokichi. Ein japanischer Forscher zwischen Seelenkunde und
Spiritismus", in Steffi Richter (Hg.) Japan Lesebuch III. Intelli. Tübingen: Konkursbuch Verlag,

S. 108-120.

Hagiwara Sakutarö (1976a). „Geijutsu no eigaka ni oite", Hagiwara Sakutarö zenshü, Bd.
8. Tokyo: Chikuma shobö, S. 328-333.

— (1976b). „Kagakuteki fükei no naka de", Hagiwara Sakutarö zenshû, Bd. 5. Tokyo:
Chikuma shobö, S. 316-317.

— (1976c). „Watashi no sukina eiga haiyü", Hagiwara Sakutarö zenshü, Bd. 5. Tokyo:
Chikuma shobö, S. 276-279.

Ichiyanagi Hirotaka (1994). „Kokkurisan" to „senrigan". Nihon kindai to shinreigaku.
Tokyo: Kôdansha.

— (1997). Saiminjutsu no Nihon kindai. Tokyo: Seikyüsha.

Im Reich der Phantome. Fotografie des Unsichtbaren (1997). Ostfildern-Ruit: Cantz Verlag.

Kamata Töji (1987). Shinkai nofirudo wäku. Reigaku to minzokugaku no seisei. Tokyo:
Seikyüsha.

Kawamura Kunimitsu (1989). Genshi suru kindai kükan. Tokyo: Seikyüsha.

Kurachi Tsuneo (1987). „Akutagawa Ryünosuke to seiyö bungaku. Gaki kutsu inshö mandara

I", Gendai bungaku, Nr. 8, S. 89-112.

Linse, Ulrich (1996). Geisterseher und Wunderwirker. Heilssuche im Industriezeitalter.
Frankfurt am Main: Fischer Verlag.

Mishima Yukio (1974). Sakka ron. Tokyo: Chükö bunko.

Okkultismus undAvantgarde. Von Munch bis Mondrian (1995). Frankfurt am Main: Edition
Tertium.

Otani Soji (1967). „History of Parapsychology", Psychologica, Nr. 10, S. 51-57.



254 LISETTE GEBHARDT

Ruppert, Hans-Jürgen (1990). Okkultismus. Geisterwelt oder neuer Weltgeist. Wiesbaden:
Edition Coprint.

Tanizaki Jun'ichirô (1995). Ningyo no nageki; Majutsushi. Tokyo: Chükö bunko.

Toyoshima Yoshio (1993). Nihon gensö bungaku shüsei, Bd. 18, Horikiri Naoto (Hg.).
Tokyo: Kokusho kankökai.

Uchida Hyakken (1994). Tokyo nikki. Tokyo: Iwanami bunko.


	"Das Unheimliche der Stadt" : Geister und die Identität des modernen Ich : eine Analyse ausgewählter japanischer Texte

