Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =

Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 53 (1999)
Heft: 2: Rethinking urban and mass culture in 1920' and 1930' Japan :

representations, politics, identities, and subject formations

Artikel: "Das Unheimliche der Stadt" : Geister und die ldentitdat des modernen
Ich : eine Analyse ausgewahlter japanischer Texte

Autor: Gebhart, Lisette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147454

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

,DAS UNHEIMLICHE DER STADT*:
GEISTER UND DIE IDENTITAT DES MODERNEN ICH.
EINE ANALYSE AUSGEWAHLTER JAPANISCHER TEXTE

Lisette GEBHARDT, Miinchen

1. Rekonstruktion einer ,,Geistesgeschichte der Geister*

Ein Faible fiir den Spiritismus und fiir unheimliche Stimmungen kennzeich-
net den Zeitgeist der 20er Jahre auch in Japan. Diese Tendenz gibt Auskunft
tiber die Bediirfnisse einer Gesellschaft im Wandel, in der man seit dem spé-
ten 19. Jahrhundert angesichts immer uniiberschaubarer Strukturen nach
geistigen Orientierungspunkten sucht, nach Moglichkeiten, Entfremdung,
Angste, Zweifel und Isolation zu bewiltigen.

In der Meiji-Ara hatte man den Ehrgeiz entwickelt, das Licht der Auf-
klarung in das Dunkel der Vormoderne zu werfen, Geister- und Aberglauben
als Unsitte nicht gebildeter Volksschichten zu entlarven und bislang uner-
kldarbare Phinomene mit wissenschaftlichen Methoden zu erschliessen. Wa-
ren die Geister in der letzten Dekade der Meiji-Ara von orthodoxen Natur-
wissenschaftlern fiir nicht existent erklart worden und der Spiritismus bzw.
der wissenschaftliche Okkultismus wenig spéter ebenfalls in Ungnade ge-
fallen,' lebten sie doch weiter in der Phantasie von Intellektuellen, Kiinst-
lern und Literaten, im Umfeld der neuen Religionen und als populires The-
ma der Medien- und Unterhaltungswelt.”> So sind die Geister und das

1 Der Fall des Professors Fukurai Tomokichi (1869-1952), der 1911 aufgrund seiner
parapsychologischen Studien in Misskredit geriet und 1915 die Universitit Tokyo ver-
lassen musste, verdeutlicht diese Entwicklung (vgl. GEBHARDT 1998).

2 1924 griindete der Anglist Asano Wasaburd (1878-1937), der in engem Kontakt mit
der neureligidsen Vereinigung Omoto-kyo stand, eine erste Gesellschaft zur wissen-
schaftlichen Untersuchung von paranormalen Phanomenen, die Shinrei kagaku ken-
kyukai; Fukurai rief 1928 die Kaiserlich-Japanische Gesellschaft zur spiritistischen
Forschung (Dai Nihon shinrei kenkyiikai) ins Leben. Von 1920 bis zu Beginn der
Showa-Ara riickten parapsychologische Studien und der Spiritismus im allgemeinen
stirker ins Bewusstsein der Offentlichkeit als noch in der Meiji-Ara. So wurden in die-
sen Jahren viele Werke des franzdsischen Astronomen und Mystikers Camille Flam-
marion (1836-1915) iibertragen und eigenstindige japanische Veroffentlichungen auf
diesem Gebiet nahmen betrachtlich zu (vgl. OTANI 1967).



242 LISETTE GEBHARDT

Unheimliche dem modernen Japan und seinen stddtischen Lebensrdumen
bis auf den heutigen Tag erhalten geblieben.

Entwicklungen in den 80er Jahren, die unter dem Stichwort New Age
einen erneuten Aufschwung von Esoterik und Neureligiosem zu verzeich-
nen hatten, darunter auch ein Okkult-Boom sowie die Herausbildung des
konservativ gepragten Selbstbesinnungsdiskurses der sogenannten ,,spiritu-
ellen Intellektuellen* (reiseiteki chishikijin), innerhalb dessen die japani-
schen Geister als identititsstiftende Faktoren auftraten, begiinstigten sogar
eine Renaissance. Seit dieser Zeit wird der stiddtische Raum als Zone selt-
samer und unheimlicher Ereignisse thematisiert,? vor allem in der Stadteth-
nologie (toshi minzokugaku)* und in den modischen Anthologien und Un-
tersuchungen zu sogenannten Grossstadtlegenden (foshi densetsu). Aktuelle
kultur- und sozialhistorische Ansétze fordern immer mehr Aspekte der Ge-
schichte der Geister zu Tage,’ und gerade in den letzten vier, fiinf Jahren er-
schienen verschiedene aufschlussreiche Beitrige zur Ideengeschichte einer
okkulten Ausrichtung in der Moderne und zur ,,Verwurzelung des Wunder-
baren in Geschichte und Gesellschaft* (Linse 1996:24).

Im Zuge einer Reevaluation der Moderne wendet man sich in Japan wie
im Westen der Frage zu, unter welchen Bedingungen das Projekt Moderne
Gestalt annahm, wie sich Wissenschaft und Technik formierten und wie sich
die Alternativen zu Technisierung, Materialismus und Vermassung, etwa im
Bereich einer neuen Religiositdt oder der Hinwendung zum ,,Okkulten®,
darstellten. Der nachfolgende Beitrag widmet sich einem Aspekt innerhalb
der Recherche nach den anderen, den ,,dunklen Seiten* der Moderne, der
Frage nach der literarischen Darstellung der Geister und des Unheimlichen
als Momente der modernen japanischen Stadt- und Massenkultur. Im Mit-
telpunkt stehen Texte aus den 20er und 30er Jahren. Dem Unheimlichen in
den Rdumen der Grossstadt, hervorgebracht von den Massen, der Technik

3 Etwainden Texten von Aramata Hiroshi, der mit seinem Teito monogatari (Erzédhlung
von der Kaiserlichen Hauptstadt; 1985-1987) ein phantastisch-spiritistisches Panora-
ma des modernisierten Tokyo der Meiji-Zeit entwirft.

4  Repridsentativ fiir diesen Trend sind die Beitrdge des Volkskundlers Miyata Noboru.
Fiir Anm. 3 und 4 vgl. die weiteren Ausfiihrungen in GEBHARDT 1996.

5  Fiir den westlichen Raum seien der bereits genannte Band von LINSE, die Kataloge
Avantgarde und Okkultismus (1995) und Im Reich der Phantome (1997) erwihnt, fiir
Japan die Arbeiten von ICHIYANAGI Hirotaka (1994 und 1997).



DAS UNHEIMLICHE DER STADT 243

und nicht zuletzt angelegt im modernen Ich, wird bei Akutagawa Rytinosuke
(1892-1927), Toyoshima Yoshio (1890-1955), Tanizaki Jun’ichiro (1886—
1965), Hagiwara Sakutard (1886—1942) und Uchida Hyakken (1889-1971)
nachgespiirt. Die Analyse begleiten Seitenblicke in die Rezeptionsgeschich-
te des westlichen Spiritismus/Okkultismus im modernen Japan.®

2. Spuk auf den Strassen der Stadt

In Yoba (Die Hexe; 1919) schreibt Akutagawa Ryiinosuke, dass es in der

modernen Grossstadt so unheimlich wie bei Poe und E.T.A. Hoffmann zu-
gehen kann:

Draussen fahren die Strassenbahnen und Autos. Drinnen ldutet unentwegt das Tele-
phon. Sehen wir uns die Zeitungen an, steht dort etwas tiber Streiks und die Frau-
enbewegung. Ich kann es Thnen vollkommen nachempfinden, dass Sie mir, wie sehr
ich auch beteuern mag, es handle sich um die Wahrheit, nicht glauben werden, es
habe sich in einem solchen Hier und Heute ein unheimlicher (kimi no warui) Vorfall,
ganz wie aus einem Roman von Poe oder Hoffmann ereignet. (Akutagawa 1986:87)

Akutagawa sieht in diesem friihen Text die Existenz des Unheimlichen als
etwas, das schon immer da war, die ,,ndchtliche Seite der Natur* (shizen no
ya sokumen), die sich auch in der westlich geprigten Metropole und dann
eben auf grossstadtische Weise bemerkbar macht. Typische Phanomene wi-
ren: Papierstiickchen, die auf den Asphaltstrassen (im Originaltext:
asufuaruto) der Ginza nach seltsamen Gesetzmaissigkeiten herumwirbeln,
Strassenbahnen, die an unvorhergesehenen Stellen halten, Rauch aus Fa-
brikschornsteinen, der gegen den Wind treibt, Kirchenglocken, die ohne ei-
nen Messmer lduten, und Beifall, den man aus einer Sumo-Halle hort, in der
schon langst keine Zuschauer mehr sitzen. Das Unheimliche in der Stadt ist
hier vorrangig ein Mittel der Zivilisationskritik:

6  Der westliche Spiritismus war in Japan bereits im 19. Jahrhundert bekannt geworden.
Der Begriff ,,Spiritismus* wurde in Variationen bzw. mit jeweils unterschiedlichen Be-
deutungsnuancen ins Japanische iibersetzt, z. B. als shinreishugi, shinreiron (= die spi-
ritistische Theorie), shinreijutsu (= im Sinne einer Technik der Geisterbeschwérung)
und auch shinreikagaku (= wissenschaftlicher Spiritismus). Zur Rezeption des Spiri-
tismus in Japan vgl. KAMATA 1987 und die relativ ausfiihrliche Darstellung von IcHI-
YANAGI 1994, die auch eine kommentierte Liste von Sekundérliteratur enthalt.



244 LISETTE GEBHARDT

[...] man kann durchaus behaupten, drahtlose Telegraphie und Flugzeuge hitten es
geleistet, die Natur zu bezwingen, trotzdem, von der Welt der Mysterien (shinpina
sekai), die in den Tiefen der Natur (shizen no oku ni hisonde iru) verborgen liegen,
besitzen wir noch keine Karte. Konnte man dann nicht sagen, dass die Geister (sei-
rei), Geister, die vielleicht sonst nur in unseren Trdumen erscheinen, dazu fahig sind,
auch in diesem, vom Licht der Zivilisation erhellten Tokyo, wie in Auerbachs Keller

wundersame Dinge (fushigi) zu vollbringen, wenn Zeit und Umsténde es zulassen?
(Akutagawa 1986:87)

Akutagawa berichtet in Yoba hauptsichlich von einer merkwiirdigen Gei-
sterbeschworerin (kuchiyose no miko) traditioneller Art, eine furchterregen-
de Alte, die — an Schilderungen aus der Edo-Zeit ankniipfend — als ,,Otter-
monster und Komplizin von Fiichsen und Waldkobolden beschrieben wird.
Diese Charakterisierung fiihrt den Leser fort vom Spuk in der modernen
Grossstadt in eine vormoderne Zauberwelt.

Dass es weniger altmodische Hexen und Zaubertiere, sondern die zahl-
reichen Menschen sind, die die Stadt unheimlich machen, weiss Toyoshima
Yoshio. Toyoshima war neben Akutagawa Griindungsmitglied des einfluss-
reichen literarischen Zirkels Shinshichd. Er war ebenfalls als Lehrer an der
einschligigen Marineschule in Yokozuka’ titig und hatte, wie Akutagawa,
Interesse am Gespenstisch-Phantastischen.

2.1 ,,.Das Unheimliche der Stadt*

In seiner Geschichte Tokai no yiki (Das Unheimliche der Stadt; 1924) be-
tont Toyoshima, das Gespenstische in der Metropole nehme seinen Ausgang
in der Masse der Menschen. IThre Omniprasenz — ,,(i)n der Stadt gibt es kein
Fleckchen Erde mehr, das nicht schon eines Menschen Fuss betreten hat*
(Toyoshima 1993:68) — ihrer aller Leiden, Wiinschen und Hoffen, ihre gei-
stige und korperliche Ausdiinstung, erzeuge eine seltsame Atmosphire.
Dieses Fluidum menschlicher Existenzen, deren Schicksale wie kalter
Rauch in den Rdumen der Stadt hingt, setzt sich fest in einer empfindsamen
Seele, die ein Gespiir hat fiir den ,,Geist* des Orts.

7  Marineschule in Yokozuka (Yokozuka kaigun kikan gakkd): Dort waren einige Perso-
nen mit ,,okkulten* bzw. theosophischen Interessen angesiedelt, z. B. Asano Wasaburd
und E. S. Stevenson, ein Theosophist, der 1910 zusammen mit Ukd Heisaku die Er-
lduterungen zum Theosophismus (Reichigaku kaisetsu) veroffentlichte. Akutagawa
wurde Asanos Nachfolger in Yokozuka und wusste offensichtlich um Stevensons be-
sondere Interessen (vgl. KAMATA 1987:297).



DAS UNHEIMLICHE DER STADT 245

Der Protagonist von Das Unheimliche der Stadt wohnt in einer Pen-
sion. Manchmal glaubt er Schatten zu bemerken, die ihm folgen. Er nimmt
wahr, wie jemand unter seinen Regenschirm schliipft, wie die Gestalt eines
Dienstmidchens als verfiihrerischer Schemen in einem Fenster erscheint. Er
sieht genauer hin, nichts, doch dann &ngstigt er sich, ob sich nicht jemand
an seine Fersen hefte und ihn als Sittentiter verfolge. Endlich in seiner Un-
terkunft angelangt, findet er keine Ruhe. IThm ist, als gidbe es dort einen jun-
gen Mann, denkt, er habe ihn schon am Eingang erblickt und meint, der jun-
ge Mann sihe ihm bei der Lektiire iiber die Schulter. Dann traumt er davon,
wie dieser einen Eisenstab in die Wand des Zimmers treibt, um sich zu er-
héngen. Die Wirtin bestitigt ihm spiter, in diesem Zimmer habe ein Vormie-
ter, ein ungliicklicher Student, Selbstmord begangen. Der Protagonist sieht
in ihm sein Ebenbild, einen Doppelginger. Verstort rettet er sich in ein Bor-
dell, aber seine Beunruhigung steigt nur noch. Auch der Frau haftet die Aura
fremder Menschen an, die Aura der Mianner. Mordphantasien quélen ihn. Ei-
lig verldsst er das Bordell und zieht den Schluss: ,,Oh, was ist die Stadt doch
fiir ein Ddmon (O, nan to iu mamono no yé na tokai daré)“ (Toyoshima
1993:83).

Toyoshimas Verdikt und die Bilder, die der Autor gebraucht, um von
der ,,Ddmonie* der Stadt zu erzihlen, entbehren grosstenteils der Uberzeu-
gungskraft und der Originalitit, besonders wenn er die ,,Damonie* der Stadt
mit der Verlockung durch eine sexuell erfahrene Frau gleichsetzt, die den
ménnlichen Stadtbewohner in ihr Sodom lockt, um ihn seinen Untergang
finden zu lassen. Das verfiihrerische Dienstméddchen zu Beginn, die Ge-
schichte vom Tod des Studenten und die Episode mit dem Freudenmédchen,
das der Protagonist aufsucht, machen es iiberdeutlich: Die Stadt ist bei
Toyoshima — wie bei den westlichen Autoren, die das Grossstadtthema seit
dem 19. Jahrhundert aufgriffen® — die ,Hure Babylon“. Gelungener ist
Toyoshimas Schilderung der bedriickenden Aura der Stadt. Menschenmas-
sen, Schmutz und Miidigkeit schaffen eine spezifische Atmosphire, der man
nicht entkommen kann. Sie greift auf jeden der Stadtbewohner iiber, ldhmt
seinen freien Willen und verwandelt ihn in ein Teilchen des stédtischen Ge-
triebes, an das er schliesslich seine Individualitit verliert.

8  Ausder westlichen Literatur sind die géingigen Beispiele Le ventre de Paris (1874) von
Zola und André Bretons Nadja (1928) zu nennen.



246 LISETTE GEBHARDT

2.2 Geister und Nerven

Die Hypersensibilisierung der Wahrnehmung und die Furcht vor der Desin-
tegration des Ich als das eigentlich Bedrohliche, das den modernen Stadtbe-
wohner heimsucht, ist das zentrale Thema von Akutagawa Ryunosuke in ei-
nem seiner letzten Werke. Zahnrider (Haguruma) beginnt mit einer
harmlosen Plauderei iiber Geistererscheinungen. Der Gespréachspartner des
Protagonisten sagt, der betreffende Geist zeichne sich besonders dadurch
aus, dass er einen Regenmantel trage (shikashi réen koto o kita yirei datte
iun desu; Akutagawa 1986:15). Auf das Motiv des Geists in der westlichen
Wetterschutzbekleidung — Akutagawa gebraucht das englische Wort ,,rain
coat” — rekurriert der Autor noch einige Male, indem er auf den Regenman-
tel zu sprechen kommt. Das anfangs so belanglos scheinende Detail gewinnt
an beunruhigender Intensitit, und die Trager von Regenminteln werden zu
stadtischen Spukgestalten, die den Nerven des Protagonisten zusetzen.

Die Schilderung des Verfolgungswahns, der den Protagonisten in
Zahnriider befillt, weisst Ahnlichkeiten mit Strindbergs Inferno (1897) auf,
eine tagebuchartige Schilderung, in der der Autor eine tiefe seelische Krise
beschreibt. Antworten auf seine dringenden Fragen sucht er in den Gebieten
der Religion, der Naturwissenschaften, im Okkultismus und in Sweden-
borgs Mystik. Akutagawa erwédhnt den Namen Strindberg verschiedentlich,
das Wort Inferno erscheint ebenso im Text (Akutagawa 1986:23). Explizit
beruft sich Akutagawa auf Strindbergs Legenden, die im selben Jahr wie In-
ferno entstanden (Akutagawa 1986:24). Als Heroen der Moderne mit dem
Ehrentitel ,,St. Strindberg* versehen, lasst er ihn iibrigens auch im ,,Haupt-
tempel der Lebenslehre® des Kappalandes verehren. Akutagawa befasste
sich wohl gerade deshalb mit Strindberg, weil dessen Dokumentationen des
Leidens am Ich mit seinen Angst- und Schuldkomplexen ein ihm verwand-
tes Thema war, und Strindbergs Bezugspunkte, die er wihlte, um es zu for-
mulieren — Religion, Wissenschaft und Okkultismus — auch Akutagawas
Neigung entsprachen.

Akutagawas alter ego in Zahnrdder — urspriinglich trug die Geschichte
den Titel Die Nacht von Sodom (Sodomu no yoru) — vermittelt eine Stim-
mung permanenter Gefahr, das Gefiihl von Dissoziation und Gefangensein.
Damit offenbart der Text etwas von der Erfahrung des Gehetztwerdens in
einer urbanen Umgebung. Das Auftauchen eines Mannes im Regenmantel,
der den Protagonisten an ein kiirzlich unter ungliicklichen Umstinden ver-



DAS UNHEIMLICHE DER STADT 247

storbenes Familienmitglied erinnert, ist Grund zur Beunruhigung, ebenso
die unerfreulichen Erinnerungen an die geisteskranke Mutter sowie Klang-
assoziationen und gedankliche Verkniipfungen. Eine ganze Reihe von uner-
klarlichen Koinzidenzen und seltsamen Begegnungen stiirzen den Protago-
nisten in eine Holle der Angst. Furcht vor Desintegration und eine grosse
Erschopfung zermiirben ihn. Die Hauptfigur bewegt sich, heimgesucht von
personlichen Schicksalsschlidgen, geplagt von einer Nervenerkrankung, und
verunsichert von unheimlichen Zufillen durch die Strassen als bewege sie
sich auf einem Laufband oder befinde sich in einem Film; sie ist Teil einer
undurchschaubaren, verhdngnisvollen Maschinerie, aus der es kein Ent-
kommen gibt.

In Zahnrdder nimmt Akutagawa offensichtlich Bezug auf die Psycho-
analyse bzw. auf Erkenntnisse der Psychologie und auf den spiritistischen
Kanon, beides fiir ihn Momente, die er bewusst einsetzt, um die Krise des
Menschen in der Moderne zu verdeutlichen. Schon Akutagawas Mentor
Natsume Soseki (1867—-1916) hatte sich sowohl fiir die Psychologie wie
auch fiir den Spiritismus und fiir die Debatte um diese Bewegung interes-
siert. Soseki schreibt man zu, dass seine Anteilnahme fiir den Parapsycho-
logen Fukurai soweit gereicht hitte, dass er mit dem suchenden und zwei-
felnden Protagonisten seines Romans Der Wanderer (Kojin; 1912/13) den
Geisterforscher als Charakter der Zeit portraitiert habe (Kurachi 1987).

Die Parallelsetzung von Geistern und Nerven ist eine interessante Kor-
relation auch der japanischen Moderne, dokumentiert in den Texten von
Akutagawa, Soseki und Hagiwara Sakutard. Dass die Beschreibungen von
Nervenkrankheiten, wie sie in der Moderne populdr wurden, die einst so be-
liebten altmodischen Geistergeschichten ablosten, hielt der Schriftsteller
San’yiitei Encho (1839-1900) schon friih fest, mit dem ironischen Nach-
satz, dass sich die Genres wohl doch nicht so fremd seien, denn die Nerven
hitten ja in ihrer Unergriindlichkeit etwas Gespenstisches.’

Tatsdchlich erfiillen die Geister in der japanischen Moderne mehrere
wichtige Aufgaben. In der japanischen Literatur und Volkskunde nach 1900
dienten sie als die Bewahrer von vergangener Asthetik und Tradition, sie wa-
ren die Wichter einer urspriinglichen japanischen Heimat. Anders als die

9 Diese interessante Aussage greift KAWAMURA Kunimitsu in seinem Band Genshi suru
kindai kitkan (1989:103) auf. Auch Gerald FIGAL nimmt in seiner Dissertation The Folk
and the Fantastic in Japanese Modernity auf diese Stelle Bezug (1992:15).



248 LISETTE GEBHARDT

,,alten Geister", die zumeist im hohen Norden des Landes, in Wildern oder
an Gewissern angesiedelt wurden, konnten die modernen Stadtgeister her-
beizitiert werden, um vom Fortschritt der Technik zu kiinden. Sie vermittel-
ten weniger nostalgische Sehnsucht, sondern dienten als die Boten einer mo-
dernen Krankheit wie der in den ersten Dekaden nach der Jahrhundertwende
in literarischen Kreisen so populédren ,,Neurasthenie* (shinkei suijaku) und
sie fiihrten den modernen Menschen in die dunklen Korridore seines Unbe-
wussten, in ein Gebiet, das die neue Wissenschaft von der Seele mit dem ihr
eigenen Vokabular zu erfassen suchte.

2.3 Das Unheimliche des Mediums Film und das Geisterhafte des modernen
Ich

Der Lyriker Hagiwara Sakutaro bringt die geisterhafte Beschaffenheit des
modernen Ich besonders mit einer modernen Technik, dem Film, in Verbin-
dung. Fiir Hagiwara, der sich in einem Geijutsu no eigaka ni oite (Zur Film-
werdung der Kiinste) betitelten Beitrag in der Zeitschrift Chiio koron vom
Juni 1925 zum Thema Film (katsudo shashin) dussert, bedeutet dieser der
reinste Ausdruck der Tristesse in der Maschinenzivilisation (kikai bunmei).
Man sihe auf der Leinwand das Gebaren von Geistern (yiirei no dosa). Film
sei ein unwirkliches Produkt ohne Farben, ohne Ton und ohne Geruch, das
thn melancholisch stimme, weil es — als das grosste Volksvergniigen dieser
Zeit — die Entfremdung der von Materialismus dominierten und ihrer au-
thentischen Existenz beraubten Menschen, die hier ihr Spiegelbild vor Au-
gen gefiihrt bekommen, so deutlich mache (Hagiwara 1986a:332).
Hagiwara sieht das Leben und seinen Verlauf als eine Aneinanderrei-
hung von Ereignissen, die, wie im Film, vorhersehbar und banal ihrem un-
ausweichlichen Ende entgegensteuern. In einer kurzen Bemerkung, die den
Titel Kagakuteki fiikei no naka de (In einer von der Naturwissenschaft ge-
prdgten Umgebung) trigt, erkliart Hagiwara, dass der Mensch in der techni-
sierten Gesellschaft wie eine Figur im Film agieren miisse, vom grossen Ré-
derwerk (haguruma) zur Aktion getrieben. Er fiihre wie sein virtuelles
Abbild ein erbdrmliches, fragmentarisches, bedriickendes Dasein (Hagi-
wara 1986b:316) und sei nicht viel mehr als ein melancholischer Wanderer
durch die Hinterstrassen der Stadt, ein trauriger Akteur auf einer billigen
Biihne, ein bleicher Schatten, ein Geist auf einer Leinwand. Die geisterhafte
Beschaffenheit des modernen Ich stellt fiir ihn Charlie Chaplin iiberzeugend
dar (in Watashi no suki na eiga haiyi, dt. Mein Lieblingsschauspieler; Hagi-



DAS UNHEIMLICHE DER STADT 249

wara 1986¢:278); auffillig ist, dass Hagiwara an zentralen Stellen seiner Es-
says und seiner Lyrik die Bezeichnungen yirei (Geist) oder borei (Phantom)
gebraucht, um die schicksalhafte Tragik des Menschen in der Moderne zu
charakterisieren.

Wie Hagiwara faszinieren auch Tanizaki Jun’ichird das Grauen des in
seinen Obsessionen und Angsten gefangenen Individuums aus den damals
aktuellen Poe-Verfilmungen. Tanizaki thematisiert diese Angste und die
angstvolle Verziickung durch das neue Medium in der kurzen Erzéhlung
Der Magier (Majutsushi) von 1917. Ein junges Paar besucht ein seltsames
Vergniigungsviertel. Der Autor deutet an, es handele sich dabei um den ,,6.
Bezirk von Asakusa‘“ (Tanizaki 1995:55). Das Vergniigungsviertel ist, dem
Geschmack des frithen Tanizaki entsprechend, ein Fin-de-siécle-Panopti-
kum, gefiillt mit exotischen Kuriositdten, in dem sich der geheimnisvolle
Orient der Fin-de-siécle-Orientalisten mit den Sensationen der modernen
Grossstadt westlicher Prigung trifft, ein phantastischer Ort voller seltener
und seltsamer Reize, der ausserhalb der alltidglichen Realitét existiert. Die
beiden mochten zuerst in ein Lichtspieltheater gehen, Filme sehen, ,,bei de-
nen sich einem jedes Haar auf der Haut aufstellt” und die unheimliche Kraft
erleben, die von den Bildern auf der Leinwand ausgeht, den thrill auskosten,
der eine unheimliche literarische Szene noch unheimlicher werden lésst:

Viele von den unheimlichen Stiicken des Amerikaners Poe, die er mit so feiner
Kunst um Angste, um verriickte Phantasien und um das Numinose gesponnen hat,
sind schon verfilmt worden. Kannst du dir das Grauen vorstellen, das sich da vor
einem abspielt? Die schauerliche Kellerszene aus The Black Cat, die diistere Atmo-
sphire des Gefiangnisses aus The Pit and the Pendulum, noch beklemmender als in
den Erzdhlungen, noch einprigsamer als jede Wirklichkeit, jeder Augenblick voller
Eindringlichkeit, das musst du einmal selbst erleben. Dazu kommen noch die vielen
hundert Zuschauer im Lichtspieltheater, die das Geschehen schweigend verfolgen;
alle wie im Alptraum gefangen, vergiessen sie kalten Schweiss. Die Frauen schmie-
gen sich an den Arm des Mannes, die Manner umklammern die Schultern der Frau-
en, mit zusammengebissenen Zahnen, zitternd, aber hartnédckig entschlossen, star-
ren sie mit angstvoll geweiteten Augen wie gebannt auf die Leinwand. Ab und zu
stohnt einer leise, wie ein fiebergeplagter Kranker, doch kein einziger wagt ein
Réuspern oder einen Lidschlag. (Tanizaki 1995:59-60)

Das Unergriindliche des Mediums Film behandelt Tanizaki in der Geschich-
te von der Geschwulst mit dem Gesicht eines Menschen. Der Kurzroman mit
dem Originaltitel Jinmenso wurde 1918 in der Mirzausgabe der Literatur-



250 LISETTE GEBHARDT

zeitschrift Shinshosetsu (Der neue Roman) veroffentlicht. Tanizaki erzihlt
die Geschichte der Filmschauspielerin Utagawa Yurie, der eines Tages das
Geriicht von einem in Amerika gedrehten Film zu Ohren kommt, den man in
Shinjuku vorfiihren wiirde. Man sagt, sie sei dort in der Hauptrolle zu sehen,
aber Yurie kann sich nicht erinnern, die Rolle gespielt zu haben. Der Film,
ein Meisterwerk des frithen Gruselkinos, erzéhlt die schaurige Begebenheit
um eine verschmihte Liebe. Der enttduschte Liebhaber bringt sich in Form
einer Geschwulst am Knie der Geliebten in Erinnerung: Die Geschwulst
tragt seine Gesichtsziige. Am Ende der Geschichte bleibt das Geheimnis um
Yuries Teilnahme an diesem mysteriosen Werk, als das Raitselhafte und Illu-
sionistische des Films an sich, ungelost.

2.4 Grotesk-gespenstische Ansichten des modernen Stadtlebens

Gespenstisch zeigt sich die Grossstadt auch in Uchida Hyakkens Tokyo
Tagebuch (Tokyo nikki; 1938). Der Passant, der dreiundzwanzig Eintrige in
sein Tagebuch macht, erlebt Folgendes: Ein Aal von monstrosen Ausmassen
bewegt sich auf den vom Regen iiberfluteten Strassenbahngleisen an der
Kreuzung Hibiya (erster Eintrag).

Ein riesiger Aal — grosser noch als eine Kuh — kroch herauf, wand seinen glitschigen
Leib auf den Bahngleisen entlang in Richtung Sukiyabashi. Mit dem Kopf war er
schon tiber die Kreuzung gekommen, da befand sich das Schwanzteil immer noch
im Wasser des Grabens. In der Umgegend wurde es dunkel, auch der weisse Schein
auf der Wasseroberfldache war verblasst. Nur das Licht der Verkehrsampeln lies den
nassen Leib des riesigen Aals rot und griin aufleuchten. (Uchida Hyakken 1994:122)

In der vierten Episode verschwindet am Bahnhof Tokyd unter einem ver-
déchtigen Sichelmond ein Gebidude, um am néchsten Tag wieder zu erschei-
nen; ein Toter, der nicht mochte, dass sein Lieblingsporzellan zum Leihhaus
wandert, erscheint vor seiner Frau und seinem Freund (fiinfter Eintrag);
Blinde tanzen im Blindenheim von Zdshigaya einen seltsamen Reigen mit
den Anstaltsziegen (neunter Eintrag) und eine ritselhafte Abflussréhre in
Yugashima gewdhrt einen unheimlichen Ausblick auf die Umgegend
(zwanzigster Eintrag).

Hyakkens Szenen einer gespenstischen Stadt haben nicht die diister ge-
spannte Dringlichkeit von Akutagawas letztem Text. Der Schrecken ist we-
niger dramatisch inszeniert und viel weniger vorauszuberechnen, das Un-
heimliche ist in der Schwebe belassen und oft auch mit Humor gepaart wie



DAS UNHEIMLICHE DER STADT 251

in der Episode mit dem riesigen Aal — und deshalb nicht zu unterschitzen.
Mishima Yukio hat Hyakkens Tokyo Tagebuch in seinen Literaturbetrach-
tungen (Sakka ron; 1970), in dem er Schriftsteller wiirdigt, die auch heute
wieder als Schopfer sogenannter phantastischer Literatur (gensé bungaku)
Beachtung finden, fiir die ausserordentliche Uberzeugungskraft in der Be-
handlung des Gespenstischen mit viel Lob bedacht (Mishima 1974:68-74).

3. Schlussbemerkung

Die moderne Grossstadt mit ihren Pldtzen, an denen unzidhlige Menschen
zusammentreffen, mit ihren Verkehrsmitteln und Einrichtungen wie Kino
und Krankenhaus, wird zum Ort neuartiger Geschehnisse und Wahrneh-
mungen. Erotische Verfiihrung, Verbrechen, Verfolgung, Nervenagitation
und Nervenzerriittung, Angste und Halluzinationen der unheimlichsten Art
sind der Preis, den der Mensch fiir die Moderne zahlt. Neben den altbewihr-
ten Vertretern der japanischen Geisterwelt, die von Literaten und Akademi-
kern in der Metropole nach der Jahrhundertwende aus nostalgischen Griin-
den wiederentdeckt werden,'® gibt es gespenstische Erscheinungen, die
charakteristisch fiir die Moderne sind: Doppelginger, Geister im Regen-
mantel, tanzende Papierfetzen, unberechenbare Strassenbahnen, seltsame
Lichteffekte, eine im Film gebannte Geschwulst mit menschlichem Gesicht
~und nicht zuletzt der Nationalgeist und die politischen Dimensionen des
Geisterreichs. Diese werden etwa anhand des Falles der neuen Religion
Omoto-kyd anschaulich, die traditionelle und moderne Geisterbeschwo-
rung und panasiatische Visionen kombinierte. Fiir den westlichen Bereich
formuliert es Hans Jiirgen Ruppert so: , Trivialster Offenbarungsspiritis-
mus® paare sich mit ,,volkischen Erneuerungsideen* (Ruppert 1990:70).
James Webb stellt in seinem Buch The Age of the Irrational die These
auf, Naturwissenschaften, Industrialisierung und eine politisch und sozial
unsichere Lage hitten im 19. Jahrhundert in Europa und Nordamerika eine
,,Bewusstseinskrise” ausgelost, in deren Folge eine Flucht ins Irrationale
stattgefunden habe und ein ausgedehntes Netzwerk des Okkulten entstan-
den sei, der ,,Underground of Europe“. Tatsdchlich entwickelte sich das

10 Etwa Izumi Kyokas (1873-1939) literarische Gestaltung unheimlicher Motive und
Yanagita Kunios (1875-1962) volkerkundliche Abhandlungen zum Thema Gespen-
ster und Geister.



252 LISETTE GEBHARDT

Netzwerk des Okkulten nicht nur im Westen. In dieser Zeit entstand, wie
Ulrich Linse es in seiner Studie Geisterseher und Wunderwirker. Heilssuche
im Industriezeitalter formuliert, eine ,,okkultistische Internationale* (Linse
1996:10), die im Westen wie in Japan bis in die 20er und 30er Jahre aktiv
war. Belege fiir diese okkultistische Bruderschaft der Geister lassen sich
auch in der deutschen Literatur der Zeit finden."!

Linse macht darauf aufmerksam, dass der Hang zum Ubersinnlichen
nicht nur ein ,,antimodernes Kontrastprogramm* zu Rationalismus und
Materialismus bedeutet hitte, wie es Webb sieht, sondern auch eine ,,aktu-
elle Bearbeitung der fragwiirdig gewordenen Auffassungen von Korper/
Materie, Seele/Geist, Krankheit und Gesundheit, Tod und Leben, Individua-
litdat und Gemeinschaft, geschlechtsbedingter Rollen und kiinstlerischer
Produktion* (Linse 1996:21). In diesem Sinne sind auch die Geister der
modernen japanischen Grossstadt mehr als nur eine Jahrmarktsattraktion.
Sie sind mit der Erlebniswelt der Moderne aufs engste verbunden und
erscheinen als unheimliche Macht der Technik, als zersetzende Monotonie
der Mechanik, als Fluch des Industrieprodukts; sie manifestieren sich als
Botschafter einer Wissenschaft, die nun sogar das Jenseits erschliessen will
und sie sind unverzichtbar in einer neuen Literatur, die in die Untiefen der
menschlichen Psyche vordringt. Nicht zuletzt sind sie der tragische Wider-
schein moderner Existenz. Man konnte die Schlussfolgerung ziehen: Die
Geistermetapher ist gestern wie heute eine michtige Beschworungsformel
der Moderne, im Westen wie in Japan.

11 In einem wenig bekannten Roman von Max Brod (1884-1968) mit dem Titel Aben-
teuer in Japan (1938) steht: ,,Marcel anscheinend unter dem Einfluss japanischer Spi-
ritisten, bin um seinen Geisteszustand besorgt“ (S. 187). Brod portraitiert das moderne
Ich, das von einer globalen spiritistischen Turbulenz mitgerissen wird. Der Roman er-
zéhlt die seltsamen Erlebnisse des jungen Pariser Zuckerfabrikanten Marcel Sichler.
Im Jahr 1933 reist er nach Japan, um ein lukratives Geschift zu titigen, doch er gerit
in die Finge einer japanischen Sekte, die ihn fiir ihre Zwecke missbrauchen will.
Schliesslich gelingt es Marcel gerade noch rechtzeitig, sich aus dem Gespinst von na-
tionalen Visionen und okkulter Lehre zu befreien.



DAS UNHEIMLICHE DER STADT 253

Literaturverzeichnis

AKUTAGAWA Ryitinosuke (1986). Akutagawa Ryiinosuke zenshi, Bd. 4. Tokyo: Chikuma
shoba.

BRroD, Max (1938). Abenteuer in Japan. Amsterdam: Allert De Lange.

FIGAL, Gerald (1992). The Folk and the Fantastic in Japanese Modernity. Dialogues on
Reason and the Imagination in Late Nineteenth and Early Twentieth Century Japan. Ph.D.
dissertation, University of Chicago.

GEBHARDT, Lisette (1996). ,,Ikai. Der Diskurs zur ,Anderen Welt‘ als Manifestation der ja-
panischen Selbstfindungs-Debatte®, in Irmela HuryA-KIRSCHNEREIT (Hg.) Uberwindung

der Moderne? Japan am Ende des 20. Jahrhunderts. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag,
S. 146-171.

— (1998). ,,Fukurai Tomokichi. Ein japanischer Forscher zwischen Seelenkunde und Spi-
ritismus®, in Steffi RICHTER (Hg.) Japan Lesebuch III. Intelli. Tiibingen: Konkursbuch Ver-
lag, S. 108-120.

HAGIWARA Sakutard (1976a). ,,Geijutsu no eigaka ni oite*, Hagiwara Sakutaré zenshii, Bd.
8. Tokyo: Chikuma shobd, S. 328-333.

— (1976b). ,,Kagakuteki fukei no naka de*, Hagiwara Sakutard zenshi, Bd. 5. Tokyo: Chi-
kuma shobd, S. 316-317.

— (1976¢). ,,Watashi no sukina eiga haiya“, Hagiwara Sakutaré zenshii, Bd. 5. Tokyo:
Chikuma shobg, S. 276-279.

IcHIYANAGI Hirotaka (1994). ,, Kokkurisan* to , senrigan“. Nihon kindai to shinreigaku.
Tokyo: Kodansha.

— (1997). Saiminjutsu no Nihon kindai. Tokyo: Seikyusha.
Im Reich der Phantome. Fotografie des Unsichtbaren (1997). Ostfildern-Ruit: Cantz Verlag.

KAMATA T0ji (1987). Shinkai no firudo waku. Reigaku to minzokugaku no seisei. Tokyo:
Seikyiisha.

KAWAMURA Kunimitsu (1989). Genshi suru kindai kitkan. Tokyo: Seikyusha.

KURACHI Tsuneo (1987). ,,Akutagawa Ryiinosuke to seiyo bungaku. Gaki kutsu insho man-
dara I, Gendai bungaku, Nr. 8, S. 89-112.

LINSE, Ulrich (1996). Geisterseher und Wunderwirker. Heilssuche im Industriezeitalter.
Frankfurt am Main: Fischer Verlag.

MISHIMA Yukio (1974). Sakka ron. Tokyo: Chiko bunko.

Okkultismus und Avantgarde. Von Munch bis Mondrian (1995). Frankfurt am Main: Edition
Tertium.

OTANI Soji (1967). ,History of Parapsychology*, Psychologica, Nr. 10, S. 51-57.



254 LISETTE GEBHARDT

RUPPERT, Hans-Jiirgen (1990). Okkultismus. Geisterwelt oder neuer Weltgeist. Wiesbaden:
Edition Coprint.

TANIZAKI Jun’ichird (1995). Ningyo no nageki; Majutsushi. Tokyo: Chako bunko.

ToYyosHIMA Yoshio (1993). Nihon genso bungaku shisei, Bd. 18, HORIKIRI Naoto (Hg.).
Tokyo: Kokusho kankokai.

UcHIDA Hyakken (1994). Tokyo nikki. Tokyo: Iwanami bunko.



	"Das Unheimliche der Stadt" : Geister und die Identität des modernen Ich : eine Analyse ausgewählter japanischer Texte

