
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 53 (1999)

Heft: 2: Rethinking urban and mass culture in 1920' and 1930' Japan :
representations, politics, identities, and subject formations

Artikel: Entdeckung durch Verlust : Tradition - Moderne - Identität und
Alltagskultur in den 1920er und 30er Jahren

Autor: Richter, Steffi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ENTDECKUNG DURCH VERLUST:

TRADITION - MODERNE - IDENTITÄT UND ALLTAGSKULTUR
IN DEN 1920ER UND 30ER JAHREN

Steffi RICHTER, Universität Leipzig

I.

Bis in die jüngste Vergangenheit hinein war es in Überblicksdarstellungen
über die Geschichte Japans allgemein und über das moderne Japan im
besonderen üblich, die ca. dreieinhalb Jahrzehnte vom Ende der Meiji-Zeit bis

zum Ende des Zweiten Weltkrieges als „Zwischenkriegszeit" zu charakterisieren:

als einen Zeitraum, der (a) zwischen der Formationsphase des die
gesamte gesellschaftliche Modernisierung dominierenden und zugleich
repräsentierenden autoritären Tennö-Staates und „der japanische(n) Version der
deutschen ,Stunde Null' exakt am 15. August 1945 um zwölf Uhr
mittags" (Gluck 1996:60) lag, und der (b) beschrieben wird durch die
Gegenüberstellung der von Modernismus (modanizumu) geprägten Taishö-Demo-
kratie (besonders in den 20er Jahren) einerseits und des Militarismus,
Ultranationalismus und Faschismus der 30er / Anfang 40er Jahre andererseits.

Bewertet wird diese Zeit dabei zum einen aus teleologischer Sicht, von
den Resultaten, von der „Katastrophe" her, zu denen die sog. nachholende

Modernisierung mit den ihr immanenten vormodernen, feudalen Relikten
geführt habe. Zum anderen wird ihr image wesentlich durch eine Sprache
weiterer Dichotomien bestimmt: „Tradition vs. Moderne", „Japanisches vs.
Westliches / Amerikanisches", „Irrationalismus vs. Rationalismus",
„(konservative / unpolitische) Masse vs. (engagierte) Elite", „progressive
Wissenschaftler / Intellektuelle vs. konservative Staatsbürokratie". Und: Ihre
Geschichte wurde - zumindest im deutschsprachigen Raum1 - fast
ausschliesslich als politische oder Ideen- / Ideologie-Geschichte geschrieben,
als die der Institutionen und sozialen Bewegungen, in der vor allem
Diskontinuitäten betont wurden: 1910/ 1912<=> 1918/ 1920er <=> 1930er/Anfang
40er <=> 1945; Brüche also, die die Geschichtsschreibung auch für die deutsche

Gesellschaft herausgearbeitet hatte, nicht zuletzt vor dem Hintergrund
der Frage, wie es nach den „Goldenen Zwanzigern" der Weimarer Republik

1 Als Ausnahme seien hier erwähnt Linhart 1974 und Mathias 1995.



178 STEFFI RICHTER

zu einem solchen „Rückfall in die Barbarei" und „Modernisierungsstau"
habe kommen können.

Ein Perspektivenwechsel von der politischen Ereignisgeschichte hin
zur Kulturhistorie kann anderes zutage befördern. Fragt man zudem nicht
nur nach kulturellem Wandel schlechthin, sondern danach, welche Veränderungen

im Leben verschiedener sozialer Gruppen sich im Zuge fortschreitender

Industrialisierung und Urbanisierung besonders seit der Zeit des
Ersten Weltkrieges durch Neuerungen in Produktion, Distribution und
Konsumtion vollzogen, wie die konkreten Individuen sich diese Neuerungen

im Alltag zu eigen machten, sie ins Netz des Vertrauten einwebten, so
werden auch Kontinuitäten, Ambivalenzen sichtbar, die für das Verständnis

jeglicher Modernisierung, mithin auch ihrer japanischen Variante,
unverzichtbar sind und die bislang häufig von (Selbst-) Beschreibungsweisen wie
„Westliches" und „Japanisches" verdeckt wurden (weshalb diese beiden
„Etikette" hier in ihrem funktionsgebundenen Nebeneinander und Miteinander

innerhalb der sich in verschiedene Teilbereiche ausdifferenzierenden
modernen japanischen Gesellschaft von Interesse sind, als integrale
Bestandteile der „symbolischen Kämpfe" um deren Deutung und Bewertung).

„Alltagsleben" (nichijö seikatsu) soll mir im folgenden ein Leitbegriff
sein, um diesen PerspektivenWechsel zu verdeutlichen. Damit ist demnach
kein besonderer Bereich von Realität (common people, Privatleben, low
culture u. a.) gemeint, dem „Nichtalltägliches" (Festliches, öffentliches Leben,
high culture u.a.) gegenübersteht (Elias 1978), sondern ein bestimmter
Blick auf die Realität, der sich auch für das Ambivalente, Fragile, „Unreine"
im weitesten Sinne des Wortes (also auch Multiple, Vermischte) interessiert.
Und mit „Alltagskultur" (nichijö seikatsu bunka) sind Praktiken gemeint,
mit denen sich die Menschen sie umgebende Dinge, Werte, Regeln, Institutionen,

Bräuche - bewusst oder unbewusst - aneignen, diesen im gegenseitigen

Miteinander Eigensinn geben und so gesellschaftliche Bedeutung (re)
produzieren. Dieser Begriff soll Möglichkeiten eröffnen, die in
sozialwissenschaftlichen und strukturalistischen Theorieansätzen in Anonymität und

passivem Objektcharakter verbleibenden „Massen" und ihre „Massenkultur"

als sich selbst und ihre konkrete Umwelt gestaltende und damit diver-
sifizierende Subjekte in den Blick zu bekommen.2

2 Zu dieser Problematik der kulturgeschichtlichen und -wissenschaftlichen Erweiterung
von Sozialwissenschaft vgl. exemplarisch Hardtwig und Wehler 1996.



ENTDECKUNG DURCH VERLUST 179

Kulturwissenschaftliche Studien dieser Art stehen zumindest für das

moderne Japan - sowohl des hier verhandelten Zeitraums als auch der

Gegenwart - noch am Anfang, und es bedarf intensiver Forschungen und
Diskussionen, wie dieser Anspruch sowohl methodisch als auch quellenmässig
eingelöst werden kann. Dafür ist die direkte wissenschaftliche Kommunikation

mit japanischen Experten unverzichtbar, wie auch der Workshop in
Zürich ein weiteres Mal verdeutlicht. Genauso wichtig ist es jedoch,
Forschungsansätze zu diesem Thema aufzuspüren und aufzugreifen, die von
japanischen Wissenschaftlern und Intellektuellen schon damals, im Kontext
der gravierenden soziokulturellen Veränderungen der ersten Jahrzehnte dieses

Jahrhunderts, entwickelt wurden, die aber aus verschiedenen Gründen
nicht zum „mainstream" ihrer Zeit werden konnten (und daher auch von
Japanologen ausserhalb Japans nicht oder kaum wahrgenommen wurden). Ein
solcher Zeitgenosse war Kon Wajirö (1888-1973), in den Zwanzigern
bereits Begründer der „Modernologie" (kögengaku / modanoroji), und in der

Nachkriegszeit der „Wissenschaft von den Praktiken des Alltags" (sei-
katsugakü)? Sein Erbe lebte zwar auch nach seinem Tod in der „Japanischen

Gesellschaft für seikatsugaku" (Nihon seikatsu gakkai) weiter, eine
breitere Rezeption erfolgt aber erst in jüngster Zeit durch sich an den „Cultural

Studies" orientierende Wissenschaftler, die sich für seine Untersuchungen

und die dahinter stehende Modernekonzeption interessieren.4

Im folgenden möchte ich beide bisher berührten Problemfelder verbinden,

indem ich unter dem Leitgedanken „Entdecken von Alltagskultur durch
Verlust" Kon Wajirö und den Beginn seiner „Modernologie" allgemein in
den sozialen (II) und speziell in den intellektuellen Kontext der 20er / 30er
Jahre (III) einbette, um so Anregungen dafür zu beziehen, wie die eingangs
aufgezeigten Dichotomien relativiert werden könnten. Dem dient vor allem
der Vergleich mit dem Volkskundler Yanagita Kunio 1875-1962), der zwar

Kawazoe Noboru zufolge prägte Kon diesen Begriff 1951 (vgl. Kawazoe 1990, S. 7);
die Übersetzung von seikatsu mit „Alltagspraktiken", der ich mich hier anschliesse,

schlägt Miriam Silverberg vor, um damit der dem Begriff unterliegenden Konnotation
der Konstruktion von sozialen Aktivitäten des Alltags gerecht zu werden; vgl. Silverberg

1992, S. 35.

Stellvertretend seien noch einmal Miriam Silverberg, aber auch Yoshimi Shun'ya
genannt, der seine „Tökyö-Urbanologie" auch in Auseinandersetzung mit Kons
„Modernologie" entwickelt; vgl. Yoshimi 1995, S. 59-81.



180 STEFFI RICHTER

damals ebenfalls ein akademischer Aussenseiter war, die Diskussion um Ja-

panizität, Tradition und Moderne aber schon damals wesentlich mitprägte.
Am Schluss (IV) sollen einige Überlegungen stehen, die sich daraus für eine

japanologische Alltagskulturforschung ergeben. Dabei werden gewiss mehr

Fragen aufgeworfen als beantwortet, was, wie erwähnt, auch den Stand der

Forschung widerspiegelt. Auch die vorliegenden Ausführungen sind daher

vor allem als exemplarischer Problemaufriss zu verstehen.

II.

Urbanisierungsprozesse wurden auch im modernen Japan wiederholt durch

Katastrophen forciert, die nicht nur zur radikalen Neugestaltung von
städtischem Raum einluden, sondern den Verlust von Gewohntem (im wahrsten
Sinne des Wortes) besonders drastisch verspüren und es somit überhaupt
erst bewusst werden liessen. Im Falle Tokyos begegnen wir diesem Mechanismus

wohl dreifach: 1872, 1923 und 1945. Alle drei Daten machen

zugleich deutlich, dass diese Dialektik von Verlust und Neukonstruktion
jeweils in einer gesamtgesellschaftlichen Situation stattfindet, die mit darüber

entscheidet, wie alt und neu sich real miteinander verzahnen und wie diese

Verflechtung dann wahrgenommen und gedacht wird.
So wurde die Brandkatastrophe vom Februar 1872 zum konkreten Anlass

für das Vorhaben, die Ginza des alten Edo in ein von modernen
zweistöckigen Ziegeldachbauten gesäumtes Prachtviertel der neuen Hauptstadt
mit Geschäften, Restaurants, Verlagen, einer Post zu verwandeln - beladen

mit der symbolischen Doppelfunktion, dem „Westen" Modernisierungswillen
und -fähigkeit zu demonstrieren und zugleich die eigenen Landsleute

anzuspornen, alte Sitten und Bräuche hinter sich zu lassen und durch
„Zivilisation und Aufklärung" (bunmei kaika) am Aufbau eines „reichen und
militärisch starken Landes" (fukoku kyöhei) mitzuwirken. Durch politische,
ökonomische und kulturelle Modernisierung, also durch Wandel Kontinuität

zu wahren und der Kolonisierung zu entgehen - so lautete die Botschaft
dieses Stadtviertels, an dessen einem Ende die Ausländerniederlassung von
Tsukiji und der geplante Tökyöter Hafen von der vollständigen Öffnung
Japans hin zum „Westen" - und das hiess zur Zukunft (Yoshimi 1995:164—

172) - künden sollten, und von dessen anderem Ende vom Bahnhof Shin-
bashi ausgehend per Eisenbahn alles Neue auch in die entlegensten Gebiete

Einzug halten sollte. Der berühmte Ginza-Farbholzschnitt von Andö Hiro-



ENTDECKUNG DURCH VERLUST 181

shige III aus dem Jahre 1874 zeigt japanisch, westlich und gemischt gekleidete

Passanten, die auf Fusswegen entlang spazieren, auf denen Gaslaternen
auch abends für Helligkeit sorgen und Kirsch- und Ahornbäume vor der von
Pferdekutschen und Rikscha befahrenen breiten Strasse schützen.

'WP*

•f* »Ss. ¦

K
S«*~:

(•Uli H l ra(.M //"- ',¦.-.¦ /// Sen«: VV« .-TTokyo fti!«h
Picture of Sione Coiuirorikm ai KyOluilii »nd l^wprni)
Hid Stone Shop» i>n Bolli Sut" nfUinia Slreri Dnrmltr 1814

Prifrriwat .Mm»™ Joie**™

Abb. 1: Utagawa Hiroshige III: „Scenic View of Tokyo Enlightenment: Picture of Stone
Construction at Kyöbashi and Prosperity of Brick and Stone Shops on Both Sides of Ginza
Street", December 1874, in Meech-Pekarik, Julia (1986), o. S.

Diese Vorstellung aber hatte mit der Realität wenig zu tun. Vielmehr war das

vom englischen Architekten Thomas Waters entworfene Konzept dem
allgemeinen Entwicklungsstand selbst in Tokyo weit vorausgeeilt. Nicht nur
die Zahl der Flaneure hielt sich - schaut man sich etwa Fotos von der dama-



182 STEFFI RICHTER

ligen Ginza an - offensichtlich in Grenzen. Noch Ende der 1870er stand
mehr als ein Drittel der Gebäude leer, weil sie als Wohnhäuser zu teuer und
dem japanischen Klima nicht angepasst waren. Das führte zu der paradoxen
Situation, dass einige der damals modernsten Bauten Japans bald darauf zu
Vergnügungsorten wurden, in denen Schausteller Bären-Sumö, wilde Tänze

von Wasserkobolden u. a. traditionelle misemono veranstalteten (Yoshimi
1995:17 lf). Der Raum, der gerade den Abschied von „unzivilisierten",
grotesken Elementen der Vergangenheit symbolisieren sollte, wurde damit
kurzzeitig, Yoshimi zufolge bis etwa 1880, noch einmal zur Bühne für deren
erneute Aufführung, nun allerdings unter den kontrollierenden Augen der
Staatsmacht,5 die nicht nur Regeln festgelegt hatte, wann und wo das Volk
sich vergnügen durfte, sondern dafür auch Steuern kassierte. Eine Konstellation,

die gewiss beide, die alten misemono und Ginza als Ort des Neuen,
nicht unbeeinflusst liess.

50 Jahre später waren es die Pläne von Innenminister Gotö Shinpei
(1857-1929), die Tokyo nach der verheerenden Erdbebenkatastrophe vom
September 1923 im Raum Kantö zu einer sichereren, mit moderner
Infrastruktur ausgestatteten und so effektiver regierbaren Stadt machen sollten.
Zwar schoss auch dieses Vorhaben über die - diesmal vor allem finanziellen

- Möglichkeiten des Landes hinaus. Industrialisierung, Urbanisierung,
Modernisierung des Bildungs- und Erziehungssystems und anderer
gesellschaftlicher Bereiche waren jedoch inzwischen soweit vorangeschritten,
dass auch in den Alltag vor allem der städtischen Bevölkerung Elemente
modernen Lebens Einzug halten konnten. In welchem Masse das für welche
sozialen Schichten geschah, bleibt zu recherchieren. Tatsache ist jedoch, dass

sowohl Journalismus als auch Politik - staatliche Behörden und gesellschaftliche

Vereinigungen - in den Zwanzigern durch die Organisation von Aus-

5 Diese ist auch auf dem erwähnten Farbholzschnitt von Andö präsent: zum einen als

patrouillierender Polizist, ausgerüstet mit einem Schlagstock, der dafür zu sorgen hat,
dass der neue öffentliche Raum „Strasse" frei gehalten wird von Raufereien oder Ent-
blössungen aller Art (Urinieren, nackte Oberkörper der Rikscha-Fahrer usw.); zum
anderen als berittener Soldat, ebenfalls in „westlicher" Uniform, deren farbliche Gestaltung

ihn zudem als Angehörigen der Leibwache des Tennö ausweist - als Symbol
nationaler Einheit ist dieser gemeinsam mit dem „heiligen Berg Fuji-san", der sich
gleich neben dem Reiter im rechten Hintergrund des Bildes erhebt, so mit beiden in
ihm vereinten Aspekten präsent: des vor allem als Stärke verstandenen Fortschritts und
der Kontinuität gewährenden Tradition.



ENTDECKUNG DURCH VERLUST 183

Stellungen und Verbreitung von Schlagworten wie „kulturvolles Leben"
(bunka seikatsu), „kulturvolles Wohnen" (bunka jütaku, bunka apäto),
„kulturvolle Erziehungseinrichtungen" (bunka gakuin), „Kulturtopf ' (bunka
nabe) u. ä. einen regelrechten bunka-Boom ausgelöst hatten.6 Mit bunka
verband sich dabei im Prinzip die Vorstellung „westlich" gleich „modern".

Bleiben wir zur Konkretisierung des Gesagten noch kurz bei der Ginza,
die nun, nach 1923, zu einem solchen bunka-Ort, einem „Ort wogenden,
pulsierenden Lebens" (sakariba) wurde, an dem Masse und Modernität auf

neue Weise zusammentrafen: neu sowohl im Vergleich zur Modernität
symbolisierenden Ginza der ausgehenden Meiji-Zeit, als die neu entstehenden

Kaufhäuser mit „westlichen" und „traditionell japanischen" Luxuswaren
um die kaufkräftigen sog. Yamanote-Kunden7 warben, als auch im Vergleich
zum sakariba Asakusa in Shitamachi, das mit seinem Mix alter (misemono)
und neuer (Kino) Vergnügungen in puncto „Masse" der Ginza bislang den

Rang abgelaufen hatte (Yoshimi 1995:219-220).
Steigende Produktion für den Konsum, wachsende Kaufkraft vor allem

in den Städten8 und ein verbessertes Verkehrsnetz hatten die Nobelkaufhäu-

6 1922 fand in Ueno die sog. „Tökyöter Friedensgedenkausstellung" (Heiwa kinen Tokyo
hakurankai) statt, die von mehr als 11 Mio. Menschen besucht und somit zu einem
Medium der Verbreitung von Vorstellungen wurde, was seikatsu und bunka künftig bedeuten

sollte. Ein Anziehungspunkt war vor allem das sog. „Kulturdorf' (bunka mura), in
dem 14 Modellhäuser und -Wohnungen vorgestellt wurden, die von japanischen Architekten

nach amerikanischen und europäischen Vorbildern für die wachsende Zahl einer

neuen städtischen Mittelschicht entworfen und eben als bunka jütaku bezeichnet worden

waren; vgl. Tökyöto Edo Tokyo hakubutsukan 1993, S. 125-131.

7 Damit war die damalige politische, militärische, intellektuelle und ökonomische Elite
gemeint, die seit den 1870er Jahren die Anwesen der ehemaligen Militäraristokratie
bezogen und modernisierten; diese hatten sich im geographisch höher gelegenen
Stadtteil Yamanote befunden, der - im Vergleich zur meeresnahen Unterstadt
Shitamachi, wo seit der Edo-Zeit (1600-1868) vor allem Handwerker und Kaufleute lebten
und arbeiteten - seinen Bewohnern zugleich einen höheren sozialen und kulturellen
Status zu. Hatsuda zufolge waren die aus ehemaligen Stoffhandlungen hervorgegangenen

ersten Kaufhäuser auch deshalb um diese sowie ausländische Elite als Kunden
und Clubmitglieder bemüht, um ihr noch immer gering geschätzte Prestige als
Krämerseelen zu erhöhen, als die sie in der Ständehierarchie in der Edo-Zeit den untersten
Rang eingenommen hatten; vgl. Hatsuda 1993, S. 87-94.

8 In denen 1920 ca. 18 %, 1930 bereits knapp ein Viertel der Gesamtbevölkerung lebten,
von der 7-8 % zur sog. „white-collar-Mittelschicht" gehörten.



184 STEFFI RICHTER

ser Mitsukoshi, Shiragiya, Matsuya, Matsuzakaya oder Takashimaya schon

vor 1923 auf die Idee gebracht, ihren Kunden den Einkauf durch Zubringerbusse

von und zu den Eisenbahnhöfen zu erleichtern. Zu Beginn der Zwanziger

begannen private Unternehmen, eine U-Bahnlinie zwischen Asakusa
und Ueno zu bauen, die 1927 fertig gestellt und bis 1934 nach Shinbashi

verlängert wurde. Das veranlasste die o.g. Konsumtempel, ihre Stammhäuser

entweder an diese Strecke zu verlegen, Filialen zu eröffnen oder - wie
im Falle von Mitsukoshi - einen Bahnhof direkt unter dem Stammhaus bauen

zu lassen (Hatsuda 1993:205).9 Auch die Ginza, in der sich inzwischen
auch eine Café-Kultur etabliert hatte, die vor allem die (männlichen)
Vertreter der neuen Mittelschicht genossen,10 bekam einen U-Bahnhof, was
ihren Wandel zum Knotenpunkt von moderner Massenkultur im damaligen
Japan beförderte. Die Kaufhäuser Matsuya (Stammhaus), Mitsukoshi
(Filiale) und Matsuzakaya (Filiale) boten nun nicht nur ein breiteres Warenangebot

an (u. a. Dinge des täglichen Bedarfs für Laufkundschaft), sie führten
auch neue VerkaufsStrategien ein, die vor allem die Hausfrauen (shufu)
anzogen: allgemeine Sonderangebote, Sonderverkaufstage für bestimmte
Produkte u. ä., wofür per Printmedien kräftig geworben wurde. Die Möglichkeit,

sich auf den Kaufhausdächern zu erholen und zu vergnügen oder auf
einer der vielen Etagen Ausstellungen zu besichtigen, gab es schon lange.
Nun wurden auch Reise- und sogar Ehe- und Gesundheitsberatungsbüros

9 Auch die folgenden Ausführungen stützen sich wesentlich auf Hatsudas Beschreibung
der Liaison zwischen Kaufhaus und Eisen- bzw. U-Bahn / -höfen, die eben in dieser
Zeit der Endzwanziger zu einem neuen Typ von Kaufhaus führte, der Japans Konsumkultur

fortan entscheidend geprägt hat und prägt: das sog. „Bahnhofskaufhaus" (tämi-
naru depäto), das - im Unterschied zu den obigen, aus der traditionellen Textilbranche
hervorgegangenen „Klassikern" - erstmals von privaten Eisenbahnunternehmen
erbaut und betrieben wurde und dessen „Urtyp" das Kaufhaus Hankyü im Bahnhof
Umeda in Osaka ist.

10 1911 öffnet in der heutigen Ginza 8-chöme das erste Café Japans, das sich auch „Café"
nannte und in dem sich zunächst vor allem Intellektuelle wie Nagai Kafü, Mori Ögai,
Kuroda Seiki, Tanizaki Jun'ichirô trafen; vgl. Kôdansha sögöhensankyoku (Hg.)
1998). Shukan yearbook. Nichiroku lOseiki. 1911, S. 27-29. Sehr bald waren es auch

sog. „Gehaltsempfänger" (sarafiman), die sich von jungen, attraktiven Kellnerinnen
(jokyü) - ein neuer Beruf - nach Dienstschluss bedienen Hessen, bevor sie entweder
in einem kleinen my home in der Vorstadt oder in einem apäto von ihren (Haus-)Frauen
(shufu) erwartet wurden.



ENTDECKUNG DURCH VERLUST 185

sowie Restaurants mit „westlichen" und „japanischen" Speisen (und Lunch-
Angebot) eingerichtet. Und ein „U-Bahn-Rundreiseticket für die fünf grossen

Kaufhäuser" nahm 1935 seinen Anfang auf der Ginza, führte über Ni-
honbashi, Mitsukoshi-mae, Ueno zurück zur Ginza - inklusive
Erinnerungsfoto, kostenlosem Mittagessen, einer Teepause.

Die Ginza dieser Zeit, mit Kaufhaus, Verkehrsanbindung und anderen
modernen Institutionen, war zum Alltagsort vieler als „white-collar"
bezeichneten Angehörigen der „Neuen Mittelschicht" (shinchükansö) und
zugleich zu einer „Sehenswürdigkeit" (meisho) geworden, die in Tökyö-Füh-
rern neben den nationalen Heiligtümern Yasukuni jinja und Meiji jingu, der
Brücke Nijübashi vor dem Tennö-Palast, dem Ueno- und Hibiya-Park und
anderen meisho als unbedingtes Besuchsziel für Touristen und Einheimische

empfohlen wurde. Kulturhistorisch ist sie zu betrachten im Spannungsfeld

ihrer Rolle als Trendsetter und Beförderer eines konsum- und
freizeitorientierten Lebensstils zum einen,11 und zum anderen als Katalysator einer
praktischen, effektiven und gesunden Lebensweise der „Neuen
Mittelschicht", als Medium, über das die von dieser getragenen massengesellschaftlichen

und -kulturellen Elemente zugleich in den nationalen
„Volkskörper" (kokutai) integriert werden sollten. Sie ist als Ort zu verstehen, der
teilhatte „am kulturellen Wandel des Bewusstseins, an der Schaffung eines
Bewusstseins eines imperialen Subjekts, das auch Konsument war" (Silverberg

1993:136). Von Bedeutung ist dabei die ebenfalls von Silverberg
gestellte Frage, in welchem Masse in diesem Spannungsverhältnis der Einsatz
imperialer Symbole den Konsum, das Vergnügen - generell das

bourgeoiskapitalistische Marktelement - forcierte und umgekehrt, inwieweit der Konsum,

die Medien im Dienste des Staates und seiner ethnozentrisehen koku-
tai-Ideologie standen (ebd.: 130).12

11 Dafür standen die damals geprägten Redeweisen vom „Ginza-Bummel" (ginbura)
oder vom „modern girl" (moga); einem solchen kann man in Tanizakis Romanfigur
Naomi begegnen, die das Image von moga auch deshalb mit prägte, da Chijin no ai
(dt.: Naomi oder eine unersättliche Liebe; 1970) schon als Fortsetzungsroman in der
Zeitung Osaka asahi (ab 1924) bzw. dem Journal Josei breite Leser(innen)kreise
erreichte, bevor 1925 das Buch erschien.

12 Besonders markant stellte sich die Frage, wenn die Kaufhäuser (auf der Ginza und an¬

derswo, neben Tokyo und Osaka in immer grösserem Masse auch in anderen Städten,
die sich z. T. ihre eigenen Ginza-Viertel schufen) zu Orten von Ausstellungen wurden,



186 STEFFI RICHTER

Diese Frage nach der Dynamik der Verflechtung beider Aspekte im
Formationsprozess einer von dieser kokutai-ldeologie geprägten kokumin-
seMdentität lässt sich auch für die hier behandelte Zeit nicht ohne Einbeziehung

der Diskurse beantworten, die die damaligen politischen und
intellektuell-kulturellen Eliten über die Bewertung von Urbanisierung und

Veränderungen im Alltagsleben des Volkes, der Massen führten. Über
nunmehr massenhaft verbreitete und gelesene Zeitungen und Zeitschriften13
konstituierten sie diese Identität wesentlich mit, dabei ebenso zwischen
zwei Polen oszillierend: der Klage über Verlust von identitätsstiftenden,
„traditionellen" („japanischen") Werten, über die zu Entwurzelung führende

oberflächliche, nur am Vergnügen, am Materiellen orientierte Imitation
des (entpolitisierten) „Westens", („Amerikas", „Moderne") auf der einen
Seite; und der positiven Haltung zu den Möglichkeiten, die der nach 1923
forcierte Modernisierungsschub mit sich brachte, auf der anderen Seite -
dazwischen ein breites Spektrum an „gemischten" Stimm(ung)en.

Auch die Ginza hatte „ihren" Diskurs, auf dessen Träger u. a. Yoshimi
Shun'ya verweist, und der eingebettet war in eine generelle Debatte über das

Für und Wider des „modern life" (modan raifu, modan seikatsu) (Yoshimi
1995:220-225 und 67-74). Darauf ist nun am Beispiel zweier ihrer
Repräsentanten - Kon Wajirö und Yanagita Kunio - einzugehen, wobei zunächst
gezeigt werden soll, wie die Naturkatastrophe von 1923 selbst in diesem
scheinbar fernen „akademischen" Bereich ihre unmittelbaren Spuren hinterlassen

hatte und als „Alltag" in ihn hineinragte.

die sich mit Themen befassten wie: Kind und Familie, Frauen und Hygiene, Leben und
Wohnen in Zeiten des Krieges u. a. Auch der Beitrag von Jennifer Robertson im
vorliegenden Band geht auf dieses Problem ein und nennt konkrete Beispiele zur Illustration

dieses Zusammenhanges.

13 Nach Silverberg wurde 1924, statistisch gesehen, in jedem sechsten Haushalt eine Zei¬

tung gelesen (6,25 Mio.), 1931 wurden lOMio. Zeitungen verkauft. Ende der 20er Jahre

seien zu den hunderten von Zeitschriften für je spezifische Themen und Adressaten
die sog. „all-round"-Journale (sögö zasshi) hinzugekommen, insgesamt habe sich die
Zahl der staatlich registrierten Zeitschriften zwischen 1918 und 1932 von 3.123 auf
11.118 verdreifacht; vgl. Silverberg 1993, S. 123-124.



ENTDECKUNG DURCH VERLUST 187

III.

Reichlich ein Jahr nach dem Erdbeben, im November 1924, fand sich in
Tokyo ein „Studienzirkel zur Erforschung der Meiji-Kultur" (Meiji bunka

kenkyükai) zusammen, dem neben dem bekannten Politikwissenschaftler
Yoshino Sakuzö (1878-1933) auch der Kritiker und Herausgeber von
Zeitschriften, Miyatake Gaikotsu (1867-1955), angehörte. Dessen Haus mit der
darin lagernden umfangreichen Sammlung von Zeitungen und Zeitschriften
war zwar unversehrt geblieben, allgemein aber der Verlust an Dokumenten
und Texten unermesslich gross. So beschloss man, erhalten gebliebenes
Material zusammenzutragen und es der Öffentlichkeit zugänglich zu machen.
Bereits 1927 erschien unter der Herausgeberschaft von Yoshino die erste

Ausgabe der damals 24-bändigen „Gesammelten Werke der Meiji-Kultur"
(Meiji bunka zenshü), ein kulturhistorischer Klassiker, der 1967-1974 eine

Neuauflage erfuhr. Miyatake Gaikotsu selbst stiftete ebenfalls 1927 alle seine

- Poster, Plakate und andere Printmedien einschliessenden - Materialien
der damaligen Kaiserlichen Universität Tokyo, die seither als „Bibliothek
für Zeitungen und Zeitschriften der Meiji-Zeit" (Meiji shinbun zasshi bunko)

Schätze auch zur Erforschung von Alltagskultur birgt.14
War diese Gruppe aktiv geworden, weil sie den Verlust vor allem als

Bedrohung empfinden musste, sah ihr Zeitgenosse Kon Wajirö vielmehr die
Zeit für einen wissenschaftlichen Neuanfang gekommen. Als Schüler und
Mitarbeiter des Begründers der japanischen Volkskunde, Yanagita Kunio,
hatte er sich bislang Studien und Aufzeichnungen der traditionellen japanischen

Architektur, den Sitten und Bräuchen der Vergangenheit gewidmet.
Zwar habe ihn auch das grossstädtische Leben schon länger interessiert, es

in irgendeiner Form zu Papier zu bringen sei ihm jedoch vor 1923 zu
kompliziert gewesen. In einem Tokyo aber, das 1923 derart in „urzeitliche
Verhältnisse" verwandelt worden war, schien es ihm einfacher, Notizen und
Aufzeichnungen anzufertigen, den gesamten Neuaufbau, auch den Neuanfang

der Menschen zu verfolgen (Kon 1987:361-362). Daher wandte er sich
nun der Beobachtung und Beschreibung modernen urbanen Lebens zu:
1925 debütierte er mit seinem in der Juli-Ausgabe der Frauenzeitschrift

14 Vgl. Kôdansha sögöhensankyoku (Hg.) (1998). Shûkan yearbook. Nichiroku 20-
seiki. 1924, S. 20-21.



188 STEFFI RICHTER

Fujin köron veröffentlichten Bericht „Notizen über die Sitten auf der Tö-
kyöter Ginza" (Tokyo Ginzagai füzoku kiroku) (ebd.:86-153).

Kon gilt als Begründer der „Modernologie" (modanorojl bzw. kögen-
gaku), aus der in den 50er Jahren die „Wissenschaft vom (Alltags-)Leben"
(seikatsugaku) hervorging, ein ebenfalls von ihm (1951) geprägter Begriff.15

Kögengaku ist begrifflich als Gegenstück zu kökogaku, zur Archäologie
gemeint, die sich mit Spuren von Dingen aus der fernen Vergangenheit befasst,
aber auch zur Ethnologie, die ihren Gegenstand auf unzivilisierte Völker (mi-
kai minzoku) begrenze (ebd.:360). Sie will, so Kon in seinem 1927 verfassten
Aufsatz „Was ist kögengaku!" (Kögengaku to wa nanika), das Leben seiner

Zeitgenossen (gendaijin) und die von ihnen konsumierten Dinge untersuchen

und versteht sich methodisch wie auch von ihren Forschungsfeldern her

(Verhalten der Menschen; alles, was mit Wohnen zu tun hat; alles, was mit
Kleidung zu tun hat; sonstiges (ebd.:366) als eine Wissenschaft von der
Gesellschaft bzw. als deren Hilfswissenschaft. Dazu habe sie auf die Kultur zu
schauen, in der man selbst lebe, was erfordere, auf Distanz zu Vertrautem zu
gehen.

Dieses Interesse am modernen Leben, an den Konsumgewohnheiten
der gendaijin richtete sich, wie erwähnt, erstmals auf die Passanten der Ginza,

die Kon und seine Mitstreiter unter vier Aspekten statistisch erfassten:
1. Wie zu verschiedenen Zeiten sich Beruf, Geschlecht und Alter ändern; 2.

die Sitten von Männern (Kleidung, Frisur, Brille, Taschen usw.); 3. die Sitten

von Frauen; 4. die von Arbeitern und Studenten. Das Ergebnis war
überraschend: Obwohl in den Medien diskutiert, in Schlagern besungen und auf
Postern für Kosmetik, Bier und Erfrischungen am Strand werbend (Kanagawa

ken kindai bijutsu kan 1998), waren es nur etwa 1 % der Ginza-Frauen,
die von ihrem Äusseren her dem Image eines „modern girl" (moga) entsprachen,

während immerhin 67 % der Männer als „westlich" gekleidet
charakterisiert werden konnten.

Es waren jedoch nicht die Zahlen und die Etikette „westlich" /
„japanisch" an sich, wofür Kon sich interessierte. Untersuchungen auch in anderen

städtischen Räumen, die ihnen zugrunde liegenden Klassifizierungen
und die vorgenommenen Interpretationen verweisen auf ein semiologisches

15 Vgl. Anm. 3. Seikatsugaku ist auch der Titel eines Jahrbuches, das die gleichnamige
wissenschaftliche Vereinigung Nihon seikatsu gakkai seit Mitte der siebziger Jahre

herausgibt, die sich Kon inhaltlich und methodisch verpflichtet fühlt.



INDEX mt*4ft
$m
49II Î4-

m
34 53
ß°>

müi i 44T t 38
Ell

36 —
37 ft

~î^
Si

Illffj» 29 *r

«IV«

III 30 30

*«
*J3

48

925 y«[S 55jtf»|

17 «Î1BI**$I

«'. ' « :•

Abb. 2: „Aufzeichnungen über die Sitten und Bräuche auf der Ginza 1925", in Kon Wajiro
(1987), S. 106.



190 STEFFI RICHTER

und zugleich ein sozialkritisches Vorgehen der Beobachter: Was besagen die

jeweils an verschiedenen Orten (ausser der Ginza und den Kaufhäusern

auch in Vororten, Universitäten, ärmeren Stadtvierteln16) wahrgenommenen
Unterschiede im „outfit" der beobachteten Menschen, welche sozialen

Differenzen verbergen sich hinter den darin zum Ausdruck gebrachten
unterschiedlichen Lebensstilen?

Sa«.

i
L>;

PS Î*•-ttTn u aa

BS

9 i «ra "i U

^ntP
E30

73 *BrWllalîl--ve>itSMSi*R<2>

ÉW
tmwuH'Ë

V fìl^» I» ss ;T

iPffe » »

<?")

mi,4.

.i,!iy.iii

Si* i "Hï>Vk »V »1 Ti

^*
ma/

72 *BÎB;iH5JBK.*61l4»*i«»<l>

Abb. 3: „Waren und ihre Preise in Geschäften von Honjo-Fukagawa (Armenviertel in

Tokyo, S. R.) 1925: Was Männer verlangen und Frauen brauchen", in Kon Wajirö (1987),
S. 156-157.

16 Im Oktober des gleichen Jahres 1925 erschien in der gleichen Zeitschrift eine Studie
über die Gewohnheiten deren, die in der Umgebung des Armenviertels Honjo-Fukagawa
leben (Honjo-Fukagawa hinminkutsu fukin füzoku saishü), vgl. Kon 1987, S. 154—180.



ENTDECKUNG DURCH VERLUST 191

Zu gross seien die Variationen in der Art und Weise des Krawatten-,
Anzug- oder Brillentragens einerseits, und der Kombination von Kimono, Frisur
und Handtäschchen andererseits (ebenso aller möglicher „Mixformen"), als

dass diese noch im Rahmen des Gegensatzes „West" vs. „Ost" / „Japan" hätten

erfasst werden können. Kon habe durch seine minutiösen Aufzeichnungen

mit dazu beigetragen, den Fokus der Diskussion von der Konzeption
kultureller Dichotomien hin zu sozialen Differenzen zu verschieben (Silverberg
1992:39). Und: Er ging diesen aktuellen Differenzen vor dem Hintergrund
der Frage nach der Zukunft von Japans Moderne nach, der er grundsätzlich
positiv gegenüberstand. Es gelte, sich von der Imitation konventioneller
Verhaltensregeln zu lösen und sich einem kreativen Leben zuzuwenden, das auf
wissenschaftlichen Studien beruht (Kon 1987:383).

Beide Blicke, der sozial differenzierende wie auch der optimistische,
unterschieden die Modernologen von der den damaligen Diskurs
bestimmenden Mehrheit sowohl der intellektuellen Öffentlichkeit als auch der
offiziellen Bürokratie. Deren Sprache bediente sich nach wie vor der dicho-
tomischen Gegenüberstellung von „Moderne („West") und „Tradition"
(„Japan"), in deren Rahmen -je nach Kontext - die Veränderungen hin zu
einer Massengesellschaft beklagt oder als unumgängliche Aufholjagd und

Zivilisierung charakterisiert wurden. Obwohl vom Standpunkt der
akademisch-gelehrten Elite damals ebenso Aussenseiter wie Kon Wajirö, war der
Begründer der japanischen Volkskunde (minzokugaku) Yanagita Kunio doch
einer derjenigen, der diese Sprache wesentlich mit prägte. Aus dieser
Perspektive soll er hier auch kurz betrachtet werden, denn trotz der umfangreichen

Literatur von und über Yanagita ist dieser Blick auf seine Forschungen,
inwieweit das Streben um „Bewahren von Traditionen" zugleich deren
„Erfindung", deren Konstruktion bedeutete und er damit eine Stimmenvariation
im diskursiven Chor über das Thema „nationaler Volkscharakter" (koku-
minsei) bildete, bislang unterbelichtet geblieben.17

17 Im folgenden stütze ich mich vor allem auf die Überlegungen von Hashimoto Mitsuru,
der der Frage nachgeht, wie Yanagitas zentraler Begriff des „einfachen Volkes" (jömin)
zur Konstruktion eines „Japan" beitrug, dessen räumliche Teilung in Zentrum und
Peripherie zugleich deren zeitliche Zuordnung zu Gegenwart und Vergangenheit
(„Moderne" und „Tradition") implizierte, die durch das Tennö-Haus miteinander verklammert

werden sollten; vgl. Hashimoto 1998.



192 STEFFI RICHTER

Yanagitas volkskundliche Untersuchungen sind im Kontext einer sich
modernisierenden Gesellschaft zu sehen, die ihre materiellen und humanen
Ressourcen radikal aus dem Agrarsektor bezog, weshalb die sie begleitenden

neuen sozialen Umbrüche von Beginn an in starkem Masse als
Auseinanderbrechen von „Stadt" und „Land" erschienen. Entwurzelung und
Identitätsverlust der in die Städte strömenden jungen Männer und Frauen

(letztere zumeist zwangsweise) veranlassten ihn, unter der „Oberfläche des

Neuen nach einem Substrat von Traditionen" zu suchen, die im wesentlichen

konstant geblieben seien:

The past, however, was not completely discarded, and in many areas ancient practices

which throw light on the substratum of Japanese life continued to be observed.

(Yanagida 1957:2)

Zu konstatieren ist hier eine erste Strategie, die Yanagitas Argumentation
und seine Sprache prägt: Stadt und Land werden zu geographischen
Metaphern, deren reale und gleichzeitig stattfindende Veränderung zwar auch
beschrieben wird. Eingebunden ist diese Beschreibung jedoch in ein Konzept,
bei dem diese Geographisierung sozialer Differenzen zugleich mit der dia-
chronen Dichotomie „Moderne vs. Tradition" gleichgesetzt und diese
wiederum mit der kulturalistischen Dichotomie „West vs. Ost / Japan" identifiziert

wird. In den „areas" (chihö) kann man (noch) dem Substrat von
Traditionen der Vergangenheit, d. h. dem Substrat des japanischen Lebens
begegnen, das unter der Oberfläche des Neuen (moderne Gebäude in der

Hauptstadt, Eisenbahn, Telefon, also aus dem „Westen" Importiertes) erhalten

geblieben sei. Um es vor dem Vergessen und damit vor dem Verlust von
„Japanizität" im Zuge weiterer Modernisierung (in Gestalt von „Verwestlichung")

zu bewahren, müsse man die Träger dieser für Japans Einheit
unabdingbaren Wurzeln aufsuchen, ihren Erzählungen, Liedern u. a. lauschen
und sie in Texten festhalten.

Eine zweite Strategie besteht darin, die sog. common people zu
Repräsentanten dieser „Japan" konstituierenden und einenden Traditionen zu
deklarieren: Jömin ist der dafür von Yanagita geprägte Begriff, der zum
Markenzeichen seiner Volkskunde wurde. Diese „einfachen Leute", die über
vom Verlust bedrohte Weisheiten, Erfahrungen und Praktiken verfügen,
versuchte er zunächst vor allem in abgelegenen (Berg-) Regionen im Nordosten
Japans, aber auch auf Okinawa zu lokalisieren. Später wurde jömin dann
mehr und mehr zu einer Imagination, zu einem Modell, um ein Alltagsleben



ENTDECKUNG DURCH VERLUST 193

zu rekonstruieren, das in seiner Einfachheit, Bescheidenheit einst allen

Japanern wesentlich gewesen sei.

Initially, for Yanagita, jömin was a descriptive category of everyday life ofthe common

people living in the „villages" (kyödö) of Japan. It became an imaginative
reconstruction of essential Japanese life. Jömin were both the key to Yanagita's
historical reading of common mode of life, which he believed was held deep in the

heart of every Japanese. (Hashimoto 1998:138-139)

Beide Vorgehensweisen - die dichotomische Geographisierung und Dia-
chronisierung der mit der Formation einer modernen kapitalistischen
Gesellschaft aufbrechenden sozialen Unterschiede zum einen, und die kultur-
alistische Essentialisierung sowie das Verewigen bestimmter Lebensweisen

zum anderen - bilden die Grundlage seiner Studien über Sitten und Bräuche
der Vergangenheit.

Das von ihm so produzierte Bild des japanischen Alltagslebens ist für
mich nun nicht nur deshalb von Interesse, weil es nach wie vor Blickfang in
der Galerie jener (Selbst-) Porträts ist, die die allgemeinen Vorstellungen
von Japanizität bis in die jüngste Vergangenheit wesentlich mitbestimmten.
An ihm kann zugleich auch eine Logik, ein Konstruktionsprinzip verdeutlicht

werden, dessen sich vor allem seit den zwanziger Jahren auch
Wissenschaftler und Intellektuelle bedienten, die dem von Yanagita mitgeprägten
herrschenden Diskurs kritisch oder ablehnend gegenüber standen, Linke
und Marxisten eingeschlossen. Gemeint ist ein Konstruktionsprinzip, das

Modernisten (für die hier Kon steht) und Anti-Modernisten / Romantiker
(hier Yanagita als Repräsentant) lediglich als verschiedene Variationen auf
ein Thema erscheinen lässt - die Kreation von Volkscharakter (kokuminsei)
und Volksleben (kokumin seikatsu) unter Bedingungen einer sich allmählich
formierenden Massengesellschaft, deren Blüte dann in die Zeit seit den

fünfziger Jahren fällt: Die in verschiedenen Regionen Japans bzw. in
verschiedenen sozialen Kontexten im konkreten Miteinander von Menschen
und Dingen gelebten unterschiedlichen Alltage, die für die Beteiligten sehr
wohl sieht- und wahrnehmbar waren - wenn auch in den traditionellen Texten

und Diskursen nicht präsent -, werden von vornehmlich im reichshauptstädtischen

Zentrum agierenden intellektuellen und anderen Eliten im Rahmen

eine Verlustdiskurses für „unsichtbar" erklärt; ihre Aufgabe sei es

daher, sie aus der Unsichtbarkeit oder Vergessenheit zu befreien und auf die
eine oder andere Weise sichtbar zu machen - sei es durch Vertextung von



194 STEFFI RICHTER

mündlichen Überlieferungen (Yanagita) oder Vertextung und Verbildlichung

von Strassen- und anderen Szenerien des unmittelbar zeitgenössischen

Umfeldes (Kon), sei es durch Musealisierung von Dingen, die bislang
schöne, aber vor allem auch nützliche Gegenstände im Alltags- und Festleben

der Menschen waren.18

Das Thematisieren und damit Sichtbarmachen des „traditionellen"
bzw. „modernen" Alltags, der in der Regel gleichgesetzt wurde mit den

„einfachen Menschen" (jömin oder shomin), den „Massen" (taishü) oder
dem „Volk" (kokumin oder minshü),19 hatte wenigstens zwei Folgen: Parallel

zu einer höheren Integrationsstufe der japanischen Gesellschaft, die seit
den zwanziger Jahren durch Prozesse der Vermassung („Massenproduktion",

„Massenkonsum", „Massenmedien", „Massenkultur", „Massen-
müll"20), durch den Ausbau landesweiter und städtischer Verkehrsnetze,
aber z. B. auch durch die 1925 erfolgte Erweiterung des - freilich nach wie
vor auf Männer begrenzten - Wahlrechts21 erreicht wurde, wird „Alltagsleben"

zum einen in Diskurse über nationalkulturelle Identität und Einheit in-

18 Auch die von Yanagi Söetsu (1889-1961) begründete „Volkskunstbewegung" (mingei
undö) gehört in dieses Ensemble von Diskursen, wofür als Beleg hier ein Verweis auf
den Beitrag „Reconsidering the Mingei Undö as a Colonial Discourse: The Politics of
Visualizing Asian ,Folk Craft'" von Inaga Shigemi im vorliegenden Band genügen
soll. Hinzufügen möchte ich lediglich, dass ich es für ein umfassendes Verständnis der
Art und Weise, wie von den Akteuren dieser Bewegung Vorstellungen von .japanischer
Volkstradition", „neuer japanischer Schönheit" (vgl. Nagata 1998) etc. hervorgebracht

wurden, für unabdingbar halte, über die von ihnen verfassten Schriften hinaus
auch den Prozess der Institutionalisierung ihrer Ideen im „Museum für japanische
Volkskunst" (Nihon mingeikan, 1936 eröffnet) und anderen Einrichtungen in Betracht

zu ziehen: Woher kamen die Gelder für die in welchem Stil errichteten (privat
betriebenen) Gebäude, welche Exponate wurden woher gesammelt und wie ausgestellt, wie
wurde das Interesse welchen Publikums geweckt?

19 Auf die je nach zeitlichem und politischem Kontext verschiedenen inhaltlichen Kon¬

notationen dieser Begriffe soll an dieser Stelle nicht eingegangen werden.

20 Vgl. den Beitrag von Suzuki Sadami im vorliegenden Band, S. 157.

21 Kawazoe verweist auf die Bedeutung der praktischen Realisierung des 1925 vom Par¬

lament verabschiedeten Gesetzes über allgemeine Wahlen, durch die der Begriff des

„Bürgers" - bis dato auf den „Bourgeois", auf „Hausbesitzer" (yanushi) begrenzt - in
den Städten auch auf (männliche, S. R.) Arbeiter (ab 25), auf „Mieter" von Häusern
und Wohnungen sowie auf dem Land auf alle (männlichen, S. R.) Bauern ausgedehnt
wurde; vgl. Kawazoe 1990, S. 20-21.



ENTDECKUNG DURCH VERLUST 195

tegriert bzw. für die Herstellung einer solchen diskursiven Einheit funktio-
nalisiert. Das bereits erwähnte Schlagwort „kulturvolles Leben" (bunka
seikatsu) richtete sich zwar zunächst vor allem an die „Neue urbane
Mittelschicht". Spätestens in den 30er Jahren aber wurde es auch auf die
krisengeschüttelten Dörfer ausgedehnt, wie Garon etwa am Beispiel der „daily life
improvement campaigns" (seikatsu kaizen undö) zeigt.

The improvment campaigns urged the the populace to be thrifty, yet they also

introduced methods of bettering the quality of life by means of scientific budgeting,
better nutrition and hygiene, and avoiding wasteful spending on festivals, alcohol,
and tobacco. (Garon 1997:11)

Und in der Zeit des Krieges dann etablierte sich Kawazoe zufolge der Stadt
und Land als einheitliches Ganzes erfassende Begriff vom „(Alltags-) Leben
des Volkes" (kokumin seikatsu) (Kawazoe 1990:23).

Zum anderen wurde Alltagsleben bzw. Alltagskultur durch das Einbeziehen

in den Diskurs über „Tradition" und „Moderne" von aller ihm / ihr
real inhärenten Ambivalenz, allem Grotesken und Karnevalesken, von nicht
Berechenbarem, nichtkonsistentem Nebeneinander bereinigt. Diese Aspekte

waren sowohl den intellektuellen als auch den politischen Eliten suspekt,

weswegen erstere diesen Alltag entweder durch Aufklärung verbessern oder
ihn ästhetisieren, letztere ihn hingegen für höhere Ziele als das Hier und
Jetzt formen und unter ihre Kontrolle bringen wollten. Die verfolgten Ziele
beider Seiten waren gewiss verschieden, gar konträr, ebenso das Verständnis
von Modernität und Tradition bzw. ihre jeweilige Kritik. Beide aber
beförderten letztlich moderne Denk- und Lebensweisen, und zwar nicht selten
dadurch, dass sie Allianzen eingingen, um Effektivität, Kalkulierbarkeit und
rationales Handeln zu Standards des Alltagslebens werden lassen.

Most Japanese, whatever their political values, looked to the state (including the
emperor) as a progressive agent of change in areas ranging from economic development

to the cultivation of a „sense of the nation" in the people.
progressive individuals and groups cooperated with the authoritarian state on a

widespread basis between 1931 and 1945. What's more, many ofthe crucial alliances

with the state first arose during the peaceful decade ofthe „liberal 1920s", not in
the heat of the Fifteen Years' War. In both eras, the shared belief in modernity went
a long way toward explaining these puzzling alignments. (Garon 1994:350)

Diese Aussage trifft auch auf Kon Wajirö zu, der sich mithin als Kind seiner
Gesellschaft und Kultur erwies, d. h. in eine verbindliche Diskursformation



196 STEFFI RICHTER

integriert war, die allerdings als ein Feld interagierender und konkurrierender

Ideen und Texte (im weiten Sinne) zu verstehen ist, auf dem um
Definition und Bedeutung bestimmter Themen und Inhalte und ihre Durchsetzung

gerungen wird. Kokuminsei als eine Variante von Japanizität war ein
solches Thema, dem auch er sich letztlich nicht entziehen konnte, wie
schon der Titel seines 1944 verfassten Aufsatz Japanische Schönheit -
Neue Einsichten (Nihonbi no saininshiki) andeutet. Silverberg erklärt die
darin an den Zeitgeist gemachten Konzessionen mit einem Zuwenig an
ironischer Haltung als teilnehmender Beobachter an der frühen Shöwa-Kul-
tur; damit, dass sein Anspruch an wissenschaftliche Objektivität zu leicht
von Staatsinteressen zum Einsturz gebracht worden sei (Silverberg 1992:

49).
Zu bedenken ist jedoch auch der restriktive Eingriff eben dieses Staates,

der mit seiner Gleichschaltungspolitik Anfang der 40er Jahre den Spielraum

für Variationen über bestimmte Themen enorm eingrenzte. Was davon

divergierte, musste entweder dann doch konvergieren (tenkö) oder verstummen.

Das Interesse von Kons Modernologie an sozialen Differenzen innerhalb

der japanischen Moderne, das mit semiologischen Ansätzen einherging,

wenn danach gefragt wurde, wie diese Differenzen im Verhältnis von
„westlichen" und „japanischen" Elementen bei Kleidung, Wohnen und
anderen Alltagsverhaltensweisen symbolisch zum Ausdruck gebracht wurden

- diese Aspekte wurden erst seit den siebziger Jahren allmählich wieder
aufgegriffen. Heute, da die Sozial- und Geschichtswissenschaft in Japan wie
auch in der hiesigen akademischen Welt um kulturwissenschaftliche und -
historische Erweiterung ringt,22 die auch für Japanstudien fruchtbar zu
machen ist, sind solche und andere „vergessenen" theoretischen Ansätze23 aus
einem weiteren Grund von Bedeutung: Sie waren originär in dem Sinne,

22 Für Japan sei an dieser Stelle auf die insgesamt auf 20 Bände konzipierte Reihe Nyü
historï. Kindai Nihon (New History. Das moderne Japan) verwiesen, die gegenwärtig
vom Verlag Yoshikawa köbunkan herausgegeben wird und die zum Ziel hat, in trans-
disziplinärer Kommunikation mit Forschungsergebnissen aus den Medienwissenschaften,

den Cultural und Gender studies, Studien über Konsumgesellschaft u. a.

bislang als selbstverständlich geltende Begriffe und Rahmen der modernen Geschichte
Japans neu zu befragen und sie den Erfordernissen unserer Zeit gerecht werden zu
lassen.

23 Vgl. den Beitrag von Livia Monnet im vorliegenden Band.



ENTDECKUNG DURCH VERLUST 197

dass sie empirisch am Material der eigenen, zeitgenössischen japanischen
Gesellschaft arbeiteten und aus diesem heraus sich um auch sprachlich
angemessene Erklärungszusammenhänge bemühten - im Unterschied zur
damals wie auch gegenwärtig noch vor allem in akademischen Kreisen
verbreiteten Praktik der „Anwendung" von Theorien auf den anderen

soziokulturellen Kontext in einer „Übersetzungssprache" (hon 'yakugo), die
mit dafür gesorgt hat, dass das moderne Japan (wie auch andere „nichtwestliche"

Modernen) entweder in einer „Sprache des Mangels" oder als das

exotische ganz Andere beschrieben wurde.
Dieses Problem des „Orientalismus" in der Wissenschaft, des „westlichen

Schreibens", das sich das Andere verfügbar macht, indem ihm die

eigenen Projektionen auf- und eingeschrieben werden (und das Japan ebenso

betrifft wie „uns", weil es kein „geographisches", sondern eines moderner
Diskurse allgemein ist, die stets in bestimmten Machtkonstellationen
stattfinden), ist nach wie vor akut. Langfristig ist es wohl nur zu lösen, wenn wir
nicht mehr nur übereinander sprechen, sondern - geübt im Perspektivenwechsel

und ausgestattet mit (mindestens) bikulturellen Kompetenzen -
über nationale und disziplinare Grenzen hinweg polylogisieren, wofür der

Workshop ein Anfang gewesen sein könnte. Vor diesem Hintergrund möchte
ich abschliessend noch einige Fragen aufwerfen, die sich in diesem
Zusammenhang für die japanologische Alltagsleben- und Alltagskulturforschung
stellen.

IV.

Die obigen Ausführungen über reale Entwicklungen im Japan der 20er und
30er Jahre und deren diskursive Verarbeitung am Beispiel zweier Alltagsforscher

standen unter der methodischen Prämisse, überkommene Dichotomien

zu relativieren, die unsere Erkenntnisse über Modernisierungsprozesse
strukturiert haben: Taishö-Demokratie vs. Militarismus und Ultranationalismus;

Tradition vs. Modernität; progressive Intellektuelle und Bewegungen
vs. autoritäres Tennö-System mit seiner Bürokratie; anonyme manipulierbare

Masse vs. aufklärende intellektuelle Elite (sowie die ihnen jeweils
zugeschriebene Popular- und Populärkultur vs. Hochkultur), mit denen sich zum
einen die auf Erklärung von Strukturen und Systemzusammenhängen
zielenden Sozialwissenschaften und zum anderen die auf das Deuten und
Verstehen von Sinnzusammenhängen zielenden Geisteswissenschaften be-



198 STEFFI RICHTER

fassen - zudem von einander getrennt durch dicke disziplinare und
institutionelle Mauern.

Eine Möglichkeit dieser Relativierung sehe ich in der Einführung des

Begriffs der „Alltagskultur", verstanden nicht nur als ein Bereich von Realität,

sondern vor allem als eine Perspektive auf Realität, um die Träger von
Massengesellschaft auch als konkrete Individuen in den Blick zu bekommen,

die sich durch ihr Handeln und ihr Verhalten zueinander in für sie
überschaubaren Umgebungen vorgefundene gesellschaftliche Normen, Werte,
Regeln, Institutionen, Dinge usw. aneignen, d. h. auch eigenen Sinn geben
und diese somit reproduzieren, d. h. auch verändern. Die Identitäten, die sie
dabei bilden, sind fragil und verschieden je nach Kontexten und
Funktionszusammenhängen, zwischen denen sie sich hin und her bewegen, sind also
nicht auf die Dimension nationaler Identität zu reduzieren, an der sie freilich
auch partizipieren.

Die Perspektive von „Alltagskulturen", die also eine Art mikroskopischen

Blick auf konkrete Orte in der modernen japanischen Gesellschaft
werfen will, an denen sich handelnde Subjekte formal allen zur Verfügung
stehende Gegenstände auf spezifische Weise aneignen und für sich symbolische

Bedeutung produzieren, bringt eine Reihe von Problemen bezüglich
(a) des zu analysierenden Materials sowie (b) der institutionellen Bewältigung

dieser Aufgabe mit sich:

(a) Nicht mehr nur Texte, geschweige denn literarische Texte, sondern
auch im Alltag verwendete Dinge sind in die Analysen einzubeziehen:
Wie werden diese Dinge gelebt (Lebensgeschichte von Dingen - mono
no seikatsushi), welche symbolischen Inhalte werden ihnen durch wen
gegeben, wie vermitteln sie die Kommunikation zwischen Menschen,
wovon erzählen sie (mono-gatari)! Kimono, Telefon, Fahrrad, Futon -
jedes dieser Dinge wäre geeignet, Fokus einer Kultur- und Sozialgeschichte

des modernen Japan sowie eines Vergleichs zwischen
verschiedenen Modernen zu werden. Damit erweitert sich das empirische
Analysematerial in einem Masse, dass nicht nur die Frage nach
Selektionskriterien sowie nach Kriterien einer synthetischen Zusammenschau

verschiedener Textsorten sowie von Texten und Dingen entsteht.
Es stellt sich auch die Frage nach Feldforschung, denn anders als bei
der zudem auf intratextuelle Analyse beschränkten klassischen Japanologie,

die „nur" auf das Vorhandensein der entsprechenden Bücher an-



ENTDECKUNG DURCH VERLUST 199

gewiesen war, müssen nun auch die konkreten „Orte" und Dinge selbst,
die Kontexte also in Augenschein genommen werden,

(b) Wie aber lässt sich eine solche Komplexität an empirischem Material
und dessen gedanklicher Erschliessung in Japanologien bewältigen,
die - wie in der deutschen Universitätslandschaft - dem „Ein Land, ein

Fürst"- Zustand (ikkoku ichijö no aruji) immer noch nicht entkommen
sind?

Dieses Problem ist sehr ernst. Auch Möglichkeiten wie inner- und
zwischenuniversitäre Kooperation (komparativ mit anderen Regionalstudien
bzw. interdisziplinär), Projekte internationaler Zusammenarbeit in Lehre
und Forschung u. ä. lösen es nicht. Hierzu bedarf es offensichtlich nicht nur
eines Paradigmenwechsels in den Inhalten und Methoden der einzelnen
Wissenschaften selbst, sondern auch in der Mentalität ihrer Betreiber, der
wiederum ohne institutionelle Veränderungen nicht in Gang gesetzt bzw.
stabilisiert werden kann: Z. B. wissenschaftliche Zentren, in denen disziplinare

Entgrenzungen durch problembezogene Forschungsthemen Voraussetzung

dafür sind, dass spezifische Fragestellungen und Methoden zur
Lösung dieser Probleme erst in kooperativer Diskussion erarbeitet und
eingebracht werden können. „Urbane Massenkultur in den 20er und 30er
Jahren" - in Japan, aber komparativ angelegt auch in anderen Ländern -
wäre ein solches Forschungsthema, und der Kreis der Spezialisten, die es

bearbeiten, musste in jedem Fall um Wirtschafts- und Politikhistoriker,
Kunsthistoriker, Medienwissenschaftler, Musik- oder Theaterhistoriker
erweitert werden. Bleibt vorerst nur, im Rahmen der derzeit gegebenen
Möglichkeiten kleine Schritte zu gehen, was aber um so dringender erfordert,
sich der Kriterien der Selektion von Materialien, Themen und der Formen
ihrer Bearbeitung bewusst sowie offen für ihre Erweiterung und damit auch

für Revisionen zu sein.

Literaturverzeichnis

Edo Tokyo hakubutsukan (Hg.) (1993). Hakurankai toshi Edo Tokyo (Edo-Tökyö. Stadt
der Ausstellungen). Tokyo: Edo Tokyo hakubutsukan.

Elias, Norbert (1978). „Zum Begriff des Alltags", in Kurt Hammerich und Michael Klein
(Hg.) Materialien zur Soziologie des Alltags. Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 22-29.
(Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie. Sonderheft; 20).



200 STEFFI RICHTER

Garon, Sheldon (1994). „Rethinking Modernization and Modernity in Japanese History.
A Focus on State-Society Relations", Journal ofAsian Studies, Vol. 53, Nr. 2, S. 346-366.

— (1997). Molding Japanese Minds. The State in Everyday Life. Princeton, New Jersey:
Princeton University Press.

Gluck, Carol (1996). „Das Ende der Nachkriegszeit'. Japan vor der Jahrtausendwende",
in Irmela Hijiya-Kirschnereit (Hg.) Überwindung der Moderne? Japan am Ende des

zwanzigsten Jahrhunderts. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, S. 57-85.

Hardtwig, Wolfgang, und Hans-Ulrich Wehler (Hg.) (1996). Kulturgeschichte heute.

Göttingen: Veandenhoeck und Ruprecht. (Geschichte und Gesellschaft. Zeitschrift für
historische Sozialwissenschaft. Sonderheft; 16).

Hashimoto Mitsuru (1998). „Chihö. Yanagita Kunio's Japan'", in Stephen Vlastos (Hg.)
Mirror of Modernity. Invented Traditions of Modern Japan. Berkeley and Los Angeles,
California: University of California Press, S. 133-143.

Hatsuda Töru (1993). Hyakkaten no tanjö (Die Geburt des Warenhauses). Tokyo: Sanseidö.

Kanagawa ken kindai bijutsu kan (Hg., 1998). Mobo Moga (Modern Boy, Modern Girl).
Kamakura: Kanagawa ken kindai bijutsu kan.

Kawazoe Noboru (19902). Seikatsugaku no tanjö (Die Geburt der Wissenschaft vom
(Alltags-) Leben). Tokyo: Domesu shuppan.

Kôdansha sögöhensan kyoku (Hg.) (1997-98). Shukan yearbook. Nichiroku lOseiki
(Wöchentlich erscheinendes Jahrbuch. Das 20. Jahrhundert Tag für Tag). Tokyo: Kôdansha.

Kon Wajirö (1987). Kögengaku nyümon (Einführung in die Modernologie). Tokyo:
Chikuma bunko.

Linhart, Sepp (1974). „Das Entstehen eines modernen Lebensstils in Japan während der
Taishö-Periode (1912-1926)", Saeculum, Bd. 25, H. 1, S. 115-127.

Mathias, Regine (1995). „Die Modernisierung des Alltags. Zum Wandel in den
Lebensgewohnheiten in Japan seit der Zwischenkriegszeit", in Michiko Mae und Klaus Müller
(Hg.) Düsseldorfer Studien zur Ostasienforschung, Bd. 2, Aspekte derjapanischen Alltagskultur.

Düsseldorf: Ostasien-Institut der Heinrich-Heine Universität, S. 5-27.

Meech-Pekarik, Julia (1986). The World ofthe Meiji Print. Impressions ofa New
Civilization. NewYork and Tokyo: Weatherhill.

Nagata Ken'ichi (1998). ,„Shinnihonbi' no sösei. Senjika Nihon ni okeru mingei undö"
(Die Kreation des „neuen japanischen Schönen". Die Volkskunstbewegung in Japan in der
Zeit des Krieges), Hihyö kükan II, Bd. 19, S. 190-203.

Silverberg, Miriam (1992). „Constructing the Japanese Ethnography of Modernity", The

Journal ofAsian Studies, Vol. 51, Nr. 1, S. 30-54.



ENTDECKUNG DURCH VERLUST 201

— (1993). „Constructing a New Cultural History of Prewar Japan", in Masao Miyoshi und
H. D. Harootunian (Hg.) Japan in the World. Durham: Duke University Press, S. 115—

143.

Yanagida [Yanagita] Kunio (1957). Japanese Manners and Customs in the Meiji Era.

Tokyo: Obunsha.

Yoshimi Shun'ya (1995). Toshi no doramatorugi. Tokyo / sakariba no shakaishi (Dramaturgie

der Stadt. Sozialgeschichte Tokyos und seiner Vergnügungsstätten). Tokyo: Köbun-
dö.




	Entdeckung durch Verlust : Tradition - Moderne - Identität und Alltagskultur in den 1920er und 30er Jahren

