Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 53 (1999)

Heft: 1

Artikel: L'Europe dans le miroir de I'lslam
Autor: Waardenburg, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147448

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM

Jacques Waardenburg

Préliminaire’

En matiére de recherches sur les relations entre 1’Europe et le monde mu-
sulman dans le passé et le présent, 1’étude des représentations réciproques
est d’un intérét particulier. L’analyse des images permet en effet de mieux
comprendre non seulement comment les uns et les autres se sont pergus,
mais aussi comment ils se sont identifiés 1’un face a 1’autre. Plusieurs études
ont été publiées sur les représentations européennes de 1’islam, mais le pro-
bléme inverse est aussi pertinent.” Comment les musulmans se sont-ils re-
présentés I’Europe, sa société, sa culture, sa religion, notamment dans les
rencontres et les interactions contemporaines?

Dans les sources écrites, il faut faire une distinction entre plusieurs
genres. D’abord, il y a les écrits factuels ou il s’agit de la connaissance de
réalités européennes du passé et du présent. On peut parler alors d’un pro-
cessus de découverte de I’Europe. Puis, il y a les écrits de textes ou
I’imagination est prépondérante, comme dans les belles-lettres arabes, tur-
ques ou iraniennes ou apparaissent dans un contexte proche-oriental ou
nord-africain des personnages européens. D’autres textes littéraires retra-
cent la vie d’immigrés musulmans dans des pays européens.

1 Conférence donnée au Colloque “Islam et changement social” a Lausanne, 11 octo-
bre 1996. Le titre original était “Perceptions de I’Europe et changement social”.

2 Pour I’époque médiévale voir par exemple L’Occident musulman et I’Occident
chrétien au Moyen Age (coordonné par Mohammad Hammam, 1995). Comparer
avec Images of the Other: Europe and the Muslim World before 1700 (David R.
Blanks (éd.), 1996). — Pour I’époque moderne et notamment le Maroc voir par
exemple Marocains et Allemands: la perception de I’autre (A. Bendaoud et M.
Berriane (dir.), 1995). — Dés 1973, le probléme des relations et des perceptions ré-
ciproques entre I’Europe et le monde arabe a obtenu une certaine pertinence par le
dialogue euro-arabe. Du 3 au 5 avril 1998, I’Université de Jordanie a organisé un
séminaire international intitulé Arabs and the West, les communications ont été
publiées sous le titre Arabs and the West: Mutual Images, éd. Jorgen S. Nielsen et
Sami A. Khawawnih (1998). On pourrait également envisager un dialogue euro-
turc; des réunions de ce genre ont eu lieu derniérement. — Cette problématique a
obtenu une nouvelle actualité par le livre de Samuel P. Huntington, The Clash of
Civilizations and the Remaking of World Order (1996). Voir également Talal Asad,
“Europe against Islam: Islam in Europe” (1997). Voir aussi la note 27.



104 JACQUES WAARDENBURG

Enfin, il y a des écrits que j’appellerais réflexifs ou prédominent le
raisonnement, les prises de position vis-a-vis de ’autre culture, animes
soit par une volonté de compréhension et de dialogue, soit par un esprit de
confrontation ou de combat. Lorsque des activités missionnaires cherchent
a convertir des musulmans au christianisme, on observe une prompte ré-
ponse, notamment par des écrits apologétiques ou polémiques contre le
christianisme. Lorsque 1’islam est pris comme sujet de recherches et
d’analyses scientifiques, apparait souvent une récusation de I’orientalisme
occidental. Quand I’Europe dominante se présente comme supérieure avec
sa civilisation technique et son organisation sociale, émerge toute une lit-
térature montrant le déclin moral de 1’Europe, déclin di a celui de la reli-
gion. Quant aux représentations de 1’islam, il y a une avalanche de repro-
ches selon lesquels les Européens, consciemment ou non, ont présenté une
image déformée de 1’islam, qui ne lui rend justice en aucune fagon.
D’autres auteurs reconnaissent les différences entre les cultures, mais pré-
ferent le dialogue, ’effort de compréhension et de communication a la
confrontation et au combat.

Dans ces différents écrits nous avons affaire a une rencontre entre
cultures, rencontre qui peut prendre la forme d’un débat ou celle d’un
dialogue. En cette matiére il faut d’ailleurs laisser de 1’espace pour les
nuances. Les écrits proviennent en effet de cultures aussi divergentes que
celles du monde arabe, de la Turquie, de I’Iran et des régions proprement
musulmanes des Balkans et de Russie. Quant au monde arabe, les textes
au sujet de I’Europe proviennent de différents pays du Maghreb ou du
Mashrek, pays qui donnent sur la Méditerranée et ou on note une longue
histoire des relations avec I’Europe, comme 1’Egypte par exemple. Il est
utile de faire une distinction nette dans ces différents écrits, entre ceux
publiés dans les langues vernaculaires et donc a usage interne, et ceux pu-
bliés dans des langues occidentales et qui manifestent donc implicitement
le désir d’étre lus par des Européens.

1. Trois exemples de recherche

Je voudrais attirer I’attention sur ce domaine de recherches a 1’aide de
trois exemples se rapportant a des textes musulmans plutét réflexifs a
propos de I’Europe. Le premier exemple concerne des textes décrivant et
évaluant le christianisme, notamment tel qu’il fut vécu et présenté par les
missions. Dans ce cas il s’agit ici de textes d’auteurs iraniens publiés en



L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM 105

persan. Le second exemple traite des textes d’auteurs arabes, publiés en
arabe, ou on discute de la pertinence d’un engagement dialogique avec
I’Europe et le christianisme, et de ce qu’il faut entendre par la. Le troi-
siéme exemple vient de la Turquie. La question qu’il pose est de savoir
comment les mouvements islamiques turcs se représentent I’Europe et
quelles attitudes ils préconisent a 1’égard de cette Europe. Dans les trois
cas, la question fondamentale est de savoir comment on voit I’Europe et
comment on congoit ses relations avec elle. Ces trois exemples sont le
résultat de recherches réalisées a 1’Université de Lausanne entre 1987 et
1995.° Ces recherches furent menées dans le cadre plus large des rela-
tions entre le monde musulman et I’Europe, et entre 1’islam et le chris-
tianisme.

La plupart du temps, les perceptions étudiées ont été une réaction ou
une réponse a des initiatives européennes. Que 1’on pense notamment aux
missions ou aux efforts de dialogue religieux, a 1’expansion politique et
économique et a I’impact culturel de I’Europe sur les pays concernés, aux
idéologies occidentales qui ont trouvé leur chemin dans le monde musul-
man ou a ’engagement d’immigrés musulmans dans 1’économie europe-
enne, aux efforts déployés pour intégrer ces travailleurs dans les pays eu-
ropéens. Les perceptions étudiées sont donc en grande partie liées a des
expériences faites dans un contexte de domination occidentale et articu-
lées face a une Europe assez pesante. Dans les trois cas nous nous sommes
intéressés a ce qui fut écrit par des intellectuels musulmans dans leur pro-
pre langue, en persan, en arabe et en turc au sujet de I’Europe. Dans les
trois cas, nous avons cherché des textes faisant preuve d’une certaine qua-
lité et originalité, et avons laissé de c6té nombre de textes de seconde
main. Ce sont des études de perceptions interculturelles extrémement inté-
ressantes pour notre sujet, dont une partie des résultats a été publié.

Dans le projet concernant 1’Iran, Isabel Stimpel-Hatami s’est concen-
trée sur les écrits iraniens au sujet du christianisme, publiés entre 1880 et
1980 environ, en réponse notamment a ’arrivée de missionnaires chrétiens

3 Il s’agit de trois projets de recherche, chacun pour la durée d’une année, subsidiés
par le Fonds national suisse de la recherche scientifique. Le projet sur 1’Iran (No
11-27650.89) a été exécuté du ler octobre 1990 au 30 septembre 1991; celui sur les
pays arabes (No 11-32417.91) du ler juin 1992 au 31 mai 1993, celui sur la Tur-
quie (No 11-39593.93) du ler avril au 30 septembre 1994 et du ler janvier au 30
juin 1996.



106 JACQUES WAARDENBURG

européens.” Il s’agit non seulement de textes polémiques ou idéologiques,
mais aussi de publications présentant certaines connaissances.

Dans la plupart de ces écrits, on pergoit une tension entre deux sources
de connaissance. D’une part, il y a les écrits qui prennent comme sources le
Coran et la Sunna (les Ahbar chez les Shi‘is), des textes de tafsir et ta’wil
(exégese coranique), de figh (jurisprudence) et de kalam (théologie scolasti-
que) qui etablissent les points de doctrine ou le christianisme a dévié. Cette
littérature, qui décrit le christianisme comme déviation de I’islam, présente
I’image traditionnelle “islamocentrée” du christianisme. D’autre part, il y a
les écrits qui ont comme sources des études occidentales, modernes et criti-
ques, des textes fondateurs et de I’histoire du christianisme, ainsi que des
témoignages directs de chrétiens. Ce genre d’études conduit a d’autres pré-
sentations du christianisme.

En ce qui concerne les pays arabes, Ekkehard Rudolph a cherché a
identifier les positions arabo-musulmanes actuelles au sujet du dialogue
islamo-chrétien.’ 11 distingue quatre positions de base différentes:

(1) le dialogue reconnu en tant que forme de réflexion et de recherche
communes;

(2) le dialogue apprécié en tant que communication humaine pour jeter un
pont entre les adhérents de religions différentes;

(3) le dialogue vu comme moyen de répandre la vérité de 1’islam en Occi-
dent;

(4) I’appel chrétien ou occidental au dialogue pergu en tant que complot
missionnaire ou politique visant a nuire a 1’islam ou a I’éradiquer.

I est apparu que le débat entre musulmans arabes au sujet du dialogue is-
lamo-chrétien a pris des formes différentes et complexes. Les opinions
sont d’une grande variété ainsi que les groupes intéressés au dialogue et

4 Isabel Stiimpel-Hatami, Das Christentum aus der Sicht zeitgenossischer iranischer
Autoren: Eine Untersuchung religionskundlicher Publikationen in persischer Spra-
che (1996).

5 Ekkehard Rudolph, Dialogues islamo-chrétiens 1950-1993: introduction historique
suivie d’une bibliographie étendue des sources arabes (1993). “L’Introduction
historique” en langue allemande a été traduite en frangais ensuite; elle fut publiée
sous le titre “Le dialogue islamo-chrétien aujourd’hui: perspectives musulmanes
dans leur contexte historique et politique” dans Méditerranée: espace de cultures et
de civilisations (1996). Voir du méme auteur “Muslimische Ausserungen zum
Dialog mit dem Christentum (1970-1991)” (1992).



L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM 107

aux échanges culturels. Dans la plupart des pays arabes le contexte politi-
que ne garantit pas la liberté d’expression nécessaire, ce qui se répercute
sur la possibilit¢ méme d’un dialogue fructueux. Par ailleurs, les interpré-
tations de 1’islam divergent, ce qui enrichit le panorama des positions mu-
sulmanes arabes mais qui influence également le caractére du dialogue
islamo-chrétien pratiqué. Il semble que la plupart des musulmans du
pourtour de la Méditerranée militent en faveur d’échanges a égalité avec
I’Europe.

En ce qui concerne la Turquie, ce projet de recherche s’est porté sur les
positions de groupes turcs islamiques et islamistes a 1’égard de 1’Europe. Il
s’est également intéressé aux stratégies de 1’islam turc dans les diaspora eu-
ropéennes, en particulier depuis 1980. Ce projet de recherche, mené tout

d’abord par Gérard Groc puis par Giinter Seufert,” a porté sur trois ques-
tions:

(1) De quelles manieres 1’Europe actuelle est-elle pergue par les courants
islamistes turcs?

(2) Quel role joue I’islam dans ces perceptions de 1’Europe? Attribue-t-on
une vocation spécifique a 1’islam turc en Europe?

(3) L’espoir d’une conversion finale de 1’Europe a I’islam joue-t-il un role
dans le discours islamiste turc, en Turquie d’une part, chez certains im-
migrés turcs d’Europe d’autre part?

La recherche a porté sur le discours interne, en langue turque, qui se tient
parmi des islamistes turcs au sujet de I’Europe et 1’islam. En Turquie, ce
discours a déja une longue histoire qui doit étre vue dans les contextes his-
toriques et sociaux trés variés de 1’évolution de I’Empire ottoman et de la
Turquie au cours des XIXe et XXe siécles. La question de 1’identité islami-
que de la Turquie et ses incidences politiques est omniprésente, aussi bien a
I’intérieur du pays que dans ses relations extérieures. Elle se pose également
avec beaucoup de force en ce qui concerne la vie des immigrés turcs et celle
de leurs descendants en Europe. La vision de ce que c’est I’islam et de
’islamisation éventuelle d’une Europe sécularisée ne refléte-t-elle pas
I’espoir d’une islamisation progressive d’une Turquie officiellement laique?

6 Giinter Seufert, “Turkish Religious Bureaucracy and Turkey’s Pro-Islamic Party in
the Western-European Diaspora” (la publication est prévue pour 1999).



108 JACQUES WAARDENBURG

Dans ces trois projets, nous nous sommes limités aux perceptions de
I’Europe telles qu’elles apparaissent dans les écrits de certains intellectuels
de pays musulmans qui entourent 1’Europe. Nous n’avons donc pas étudié
les relations pratiques qui se sont développées entre musulmans et Euro-
péens, chrétiens ou autres. Nous nous sommes concentrés sur les discours
musulmans au sujet de I’Europe et sur la fonction de la référence a I’islam
dans ces discours. Trois questions ont figuré a la base de ces recherches:

(1) Quels sont les éléments qui prévalent dans ces perceptions de 1’Europe
lorsque celle-ci est prise en tant qu’objet de discours?

(2) Quel role est joué par la référence a 1’islam dans ces perceptions?

(3) Quelle place le christianisme occupe-t-il dans ces perceptions de
I’Europe?

A ces trois questions nous avons proposé une variété de réponses. Outre
I’interprétation donnée de I’islam et de la politique officielle, les médias
jouent un réle important dans la formation de I’imaginaire collectif en ce
qui concerne I’Europe. Sur le plan individuel, les expériences menées en
Europe et les contacts personnels avec des Européens interviennent forte-
ment dans la perception de I’Europe et des Européens. La langue dans
laquelle les discours musulmans s’expriment est souvent fortement symbo-
lique quand il s’agit de concepts politiques.” C’est donc avec une relative
facilité que I’Europe devient un élément de cet imaginaire.

A coté de ces trois projets menés par des chercheurs individuels, et re-
latifs aux perceptions interculturelles en matieére d’islam, trois colloques
internationaux se sont consacrés a des perceptions interreligicuses dans et
autour de I’islam. Ces colloques ont eu lieu a Lausanne, en décembre 1991,
avril 1995 et décembre 1997.° Les Actes sont en passe de paraitre.” L’auteur

7 Des concepts comme “colonialisme”, “impérialisme”, “sionisme”, “missions’,
p > p >
“orientalisme” sont lourdement chargés de jugements négatifs.

8 Les trois colloques furent organisés sous les auspices du Département interfacul-
taire d’histoire et de sciences des religions de I’Université de Lausanne et de la So-
ciété suisse pour la science des religions. Ces colloques et leurs publications furent
subsidiés par I’Académie suisse pour les sciences humaines et sociales et par le
Fonds national suisse de la recherche scientifique. Les réunions d’une quinzaine de
personnes chacune ont eu lieu au centre de Crét-Bérard, prés de Lausanne, sur les
sujets suivants: “Muslim views of other religions throughout history” (décembre
1991), “Mutual perceptions of the three monotheistic religions since the mid-19th
century” (avril 1995) et “The present-day situation and expectations of the Muslim-
Christian dialogue” (décembre 1997).



L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM 109

de ces lignes s’est intéressé a ce sujet depuis un certain temps.'’ Par ailleurs,
la question des perceptions mutuelles entre religions a été traité dans le ca-
dre de la Société suisse pour la science des religions de 1989 a 1994, et
lors du Troisiéme cycle en science des religions des universités de Suisse
romande en 1992."

2. Evolution des perceptions de I’Europe

Méme si ces affirmations et perceptions de I’Europe semblent a premiere
vue étre assez stables, d’importants changements sont survenus au cours des
XIXe et XXe siecles. Ce n’est pas seulement I’Europe et ses relations avec
le monde musulman qui ont pris des formes nouvelles, ce sont aussi les so-
ciétés et les milieux musulmans qui ont évolués."

Signalons pour mémoire quelques développements majeurs dans les
relations extérieures entre pays européens et pays musulmans depuis la Se-
conde Guerre mondiale. C’était alors la fin de I’époque coloniale, époque de
domination politique, d’exploitation économique et de modernisation obli-
gée déployée notamment dans le domaine de 1’enseignement, de la culture
et de la religion. Tous ces paquets étaient ressentis comme des atteintes a
I’intégrité des sociétés musulmanes.

Politiquement, dans les décennies qui suivirent, ces relations furent
fortement conditionnées par la guerre froide ou les pays du Tiers monde se
voyaient contraints de prendre parti pour I’un des deux blocs, ou de cher-

9 Islam and Christianity: Mutual Perceptions since the Mid-20th Century (J. Waar-
denburg (éd.), 1998); Muslim Perceptions of Other Religions: A Historical Survey
(J. Waardenburg (éd.), 1999). La publication des Actes du troisi¢éme colloque, sous
le titre provisoire de Muslims and Christians: Essays on Encounter and Dialogue,
est en préparation. Ces trois livres contiennent des contributions en anglais et en
frangais.

10 J. Waardenburg, Islamisch-christliche Beziehungen: Geschichtliche Streifziige
(1992); Islam et Occident face a face: regards de [’histoire des religions (1998);
Islam et Sciences des Religions: huit lecons au Collége de France (1998).

11 J. Waardenburg, “Bericht iiber das auslaufende Schwerpunktthema ‘Gegenseitige
Wahrnehmung von Religionen / Perceptions mutuelles des religions’” (1996).

12 Plusieurs conférences de ce Troisiéme cycle ont été publiées dans Studia Religiosa
Helvetica, Vol. 1 (1995).

13 La littérature est une source précieuse pour ces changements de perception et de
présentation. Voir par exemple Rotraud Wielandt, Das Bild der Europder in der
modernen arabischen Erzdhl- und Theaterliteratur (1980).



110 JACQUES WAARDENBURG

cher une troisieme voie. Les pays du Moyen-Orient étaient particuliérement
touchés. Les interventions répétées des Occidentaux dans les affaires inté-
rieures des pays musulmans n’ont bien entendu contribué en rien a
I’ameélioration de ces relations. Ajoutez a cela les dépendances économiques
et les structures de protection extérieure de pays non-musulmans utilisés
comme tétes de pont dans un monde musulman, comme le Liban appuyé
par la France, ou Israél appuyé par les Etats-Unis, sans grand succés par
ailleurs. Les conflits locaux ou I’Occident s’impliquait — telles que la guerre
de Suez, les guerres d’Isra€l, la guerre civile au Liban, la guerre entre 1’Irak
et I'Iran, la guerre du Golfe — n’ont pas amélioré les relations entre 1’Europe
et les pays musulmans. Ceux des leaders de pays musulmans qui pouvaient
se le permettre lancerent des défis ouverts face a 1’Occident. Cela prenait
quelquefois le tour de véritables révoltes et jetait de 1’huile sur le feu: Nas-
ser en Egypte, Khadafi en Libye, Mossadegh et plus tard Khomeiny en Iran
et Saddam Hussein en Irak. D’autres pays musulmans avec des ressources
pétrolieres, comme 1’Arabie Saoudite ou les pays du Golfe, se pliaient de-
vant les intéréts économiques occidentaux.

Dans toutes ces relations entre les pays musulmans et 1’Europe, des
idéologies nationales ou internationales, séculiéres ou religieuses, particula-
ristes ou universalistes, ont joué un role trés important. Elles furent forti-
fiees par des représentations et des images de 1’Occident et de 1I’Europe dif-
fusées par les médias. Inutile de dire que les tensions politiques entre pays
musulmans et pays occidentaux ont aussi conditionné souvent les percep-
tions musulmanes d’un christianisme vu comme la religion de I’Occident.

I parait cependant qu’outre les événements extérieurs, ce sont surtout
les changements internes aux pays musulmans qui ont eu des effets décisifs
sur leur perception de I’Europe. D’un c6té 1’entrée dans ce qu’il est convenu
d’appeler la “modernité” a adouci, tout au moins dans certains milieux ur-
bains privilégiés, les contrastes visibles entre le monde européen et le
monde musulman, le monde “moderne” et le monde “traditionnel”. Dans
d’autres milieux en revanche une révolte s’est faite jour précisément contre
cette modernité telle que 1’Occident la présente et cherche a 1I’imposer.
L’Europe représente alors la modernité, pour le meilleur ou pour le pire.

De ’autre coté, notamment par 1’échec de plusieurs grands projets de
développement et par 1’accent mis sur |’opposition entre “pays riches” et
“pays pauvres”, I’Europe et les Etats-Unis apparaissent comme le “monde
riche”, mais cela au détriment d’un Tiers monde toujours plus pauvre.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM 111

L’Europe n’est plus un modéle a suivre comme les “modernistes’” le pen-
saient il y a un siécle; au contraire, on y découvre maintenant au contraire
une perte de valeurs qui en fait une société de plus en plus invivable et in-
humaine. L’Europe représente alors un avertissement, un mode de vie a ne
pas suivre.

Ces changements “internes’ des sociétés musulmanes doivent beau-
coup au développement de I’enseignement, qui contrebalance dans une
certaine mesure 1’écrasante influence des médias. Ceux-ci conditionnent
considérablement les images populaires de 1’Europe et de 1’Occident en gé-
néral. Par le regard des médias, I’Europe devient plus que jamais une entité
imaginaire.

L’¢élément le plus important, cependant, dans la dynamique des chan-
gements dans les pays musulmans du Tiers monde me semble étre le pou-
voir grandissant de 1’Etat et les réactions que cela provoque. Les réactions
contre les régimes autoritaires et souvent militaires en place marquent une
aspiration a davantage de justice et de démocratie. A ce niveau 1’Europe
reste exemplaire. Jusqu’aux années soixante-dix, 1’opposition recourait a
des idéologies socialistes, avec I’espoir d’un appui des forces progressistes
d’Europe de 1’Ouest ou de I’Est. A ce moment, on cherchait en Europe des
mod¢les pour un régime de progres, poursuivant la justice sociale, démo-
cratiquement légitimé.

Aprés I’échec de ces idéologies d’origine occidentale en confrontation
avec I’Etat, ’opposition aux régimes autoritaires recourait plus volontiers a
des valeurs et des normes islamiques et insistait sur la nécessité de justice et
de démocratisation avec des arguments différents. Les rapports entre islam
et démocratie constituaient alors un sujet de vif débats. L’appel aux res-
sources de I’islam plutdt qu’a un modeéle occidental pour atteindre ces buts
impliquait une prise de distance a 1’égard d’une Europe qui par ailleurs ap-
puyait les régimes en place, y compris celui d’Israél."*

Cette réorientation ou renouveau islamique — avec la discipline qu’elle
impliquait — a aiguisé le regard musulman sur 1’Europe, treés probablement
sur un fond de profonde déception. Dans les cercles “islamistes”, 1’Europe
est volontiers présentée comme un continent ayant perdu sa religion. On y
retrouve les vieux démons du colonialisme, la vieille politique égoiste qui

14 Le fait méme d’une Europe respectant la justice et la démocratie dans son propre
territoire n’était pas contesté, mais on n’y avait plus acces, les frontiéres étant pres-
que hermétiquement fermées.



I I JACQUES WAARDENBURG

veille avant tout a ses propres intéréts et qui se replie de plus en plus sur
elle-méme. On signale le traitement des immigrés et les barrieéres érigées
contre toute immigration venant du Tiers monde. On pergoit en Europe un
anti-islamisme croissant, non seulement dans des écrits sur le “fondamen-
talisme islamique”, rédigés le plus souvent en méconnaissance de cause,
mais aussi dans la politique de non-intervention des puissances européennes
la ou des musulmans sont victimes en Europe: en Bosnie, en Tchétchénie,
au Kosovo. Si pour les libéraux et les socialistes musulmans une certaine
Europe représente encore un modeéle, pour les “islamistes” plus radicaux
I’Europe est devenu un repoussoir. Somme toute, les perceptions de
I’Europe sont devenues extrémement ambigués.

En fait, il devient de plus en plus difficile de faire une distinction nette
entre les relations que I’Europe et le monde musulman entretiennent d’une
part et les changements qui ont lieu dans les sociétés et les pays musulmans
d’autre part. L’ambiguité des perceptions musulmanes d’une Europe riche
mais perverse dans son exploitation du Tiers monde s’y trouve encore ac-
centuée. En fait, beaucoup de changements des sociétés musulmanes trou-
vent leurs causes en Occident. Les effets positifs ou négatifs de ces chan-
gements conduisent & de nouveaux regards sur I’Europe et I’Amérique du
Nord.

Aussi longtemps que 1I’Europe qui s’imposait au XIXe siecle fut pergue
comme un modele a imiter — I’Europe vue comme modéle de 1’Etat-Nation,
de la démocratie, de la civilisation, du développement et comme terre
d’origine d’idéologies bénéfiques — la perception fut positive. Mais dés lors
que ces changements et ces innovations furent identifiés comme imposes du
dehors, comme instruments de domination étrangére et opposés aux valeurs
de I’islam et de I’héritage culturel musulman, la perception devint négative.
Le regard musulman sur une Europe attirante par sa richesse matérielle,
mais repoussante par son déclin moral est profondément ambivalent. Il
semble que ce ne sera qu’au moment ou les pays musulmans eux-mémes
assumeront la pleine responsabilité de leurs changements sociaux et cultu-
rels que les perceptions de 1’Europe deviendront plus adéquates.

Par ailleurs, une fois amorcés et a moins qu’il y ait une révolution pro-
fonde, ces changements ont leur propre dynamique. Les forces de 1’industri-
alisation, de 1’urbanisation et du marché “libre” se laissent difficilement
freiner. La rationalisation de la société a partie liée avec celle de la pensée.
Une fois la poursuite de certains buts économiques imposée, adoptée ou



L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM 113

proclamée comme but politique d’un pays, les changements s’imposeront
d’eux-mémes et ce pays devra s’organiser d’'une maniére nouvelle. Il est
alors dans I’intérét public de déployer des efforts pour rassurer la popula-
tion et mettre les différents groupes ensemble au travail pour un projet
commun dans une société civique.

Dans ce contexte I’islam joue un réle important, non seulement comme
force morale mais aussi en tant que référence des normes et valeurs large-
ment reconnues. Méme si certaines formes traditionnelles de 1’islam parais-
sent indéfectiblement liées au passé, 1’islam en tant que tel reste reconnu
comme réservoir de normes et de valeurs sans lesquelles la société serait
vite désintégrée. Il faut retenir la poly-interprétabilit¢ de 1’islam qui peut
donc entrer dans une multiplicité de processus de légitimation. Dans les dis-
cours des militants, des idéologues et des intellectuels, 1’islam est en effet
articulé de fagon a répondre aux situations, quelquefois critiques, dans les-
quelles les sociétés musulmanes se trouvent actuellement. Ces lectures de
I’islam ont leurs raisons d’étre et demandent une interprétation intelligente
et nuancee.

Quant a nous, nous voyons dans les nouvelles perceptions islamiques
et “islamistes” critiques vis-a-vis de I’Europe un défi tant pour les pays mu-
sulmans que pour I’Europe. Aprés avoir vécu dans 1’ombre d’une Europe
encombrante, les sociétés musulmanes ont avant tout besoin de mettre de
I’ordre dans leurs propres affaires en recourant a leurs propres ressources et
valeurs. C’est a ce prix qu’elles apparaitront comme partenaires crédibles.

Apres avoir dominé trop longtemps le monde qui I’entourait et y avoir
entretenu des relations conflictuelles — et méme cultivé certains antago-
nismes — I’Europe dans son repli actuel devra apprendre a décoder les
messages qui lui sont transmis, parfois discrétement, par ses voisins
musulmans. La lecture et ’effort herméneutique pour saisir le sens des
représentations musulmanes actuelles de 1I’Europe acquiérent alors une
pertinence particuliére.

3. L’interprétation des représentations musulmanes de I’Europe

L’¢tude de représentations et d’images demande de la patience et de la fi-
15 . : .
nesse. - Pour le sens commun, une image est vraie ou fausse, et dés qu’on

15 Deux exemples de textes rédigés en persan et ensuite traduits en anglais: Jalal Al-1
Ahmad, Occidentosis: A plague from the West (1984, Berkeley, CA: Mizan Press
[Contemporary Islamic Thought. Persian Series], trad. R. Campbell); Sayid Muj-



114 JACQUES WAARDENBURG

présente une image de I’Europe dans laquelle on ne se reconnait pas, on en
conclut que I’image est fausse. La méme remarque vaut d’ailleurs pour les
images que 1’Occident s’est faites de I’islam et dans lesquelles les musul-
mans ne se reconnaissent pas; pour eux, ces images sont fausses.

Pour la recherche, cependant, se posent des questions d’un autre ordre.
Quels sont les ¢léments qui prévalent dans les représentations musulmanes
de I’Europe? Qui en sont les auteurs? Y a-t-il des variations particuliéres
selon les pays européens? Existe-t-il des images récurrentes pour “société”,
“religion”, “politique”? Certaines images se distinguent-elles de toutes les
autres? En existe-t-il de volontairement caricaturales? D’autre part: com-
ment peut-on expliquer certaines représentations? Par des expériences ou
les contextes de ces expériences? Par des liens personnels et affectifs?
S’agit-il au contraire de relations interculturelles ou inter-sociétales? Les
images indiquent-elles avant tout des différences de comportement, d’idées,
de valeurs?

Le probléme principal de toute recherche rigoureuse est surtout d’ordre
herméneutique. Que veulent dire ces représentations et a qui? Quelles in-
tentions s’y expriment et quels en sont les messages? Expriment-elles une
déception ou une désillusion suite a des attentes excessives, parce que des
promesses n’ont pas été tenues ou parce qu’on n’a pas regu l’appui es-
compté? Ou expriment-elles avant tout un désir ou un espoir de communi-
cation? Y a-t-il au fond de certaines images un appel a s’engager pour une
cause commune, humaine ou politique, ou bien un renvoi a des expériences
et valeurs partagées, ou simplement un appel a la réflexion et au bon sens?

La lecture, le déchiffrement, voire I’herméneutique des représentations
musulmanes de I’Europe, de sa culture et de sa religion, sont une tache qui
s’impose notamment dans le cas d’images contenant un appel au combat.
Certains Européens éprouvent une vive inquiétude lorsque la notion de
jihad est prononcée. A peine sont-ils au courant que le mot signifie premicre-
ment “effort”, au sens large, et “lutte” ou “combat”, au sens étroit, seule-
ment en deuxiéme lieu. A peine font-ils une distinction entre différentes
formes de combat. Rarement, ils se demandent pour quelles raisons 1’autre
parle d’une lutte nécessaire. Et s’il est question de conflit, quelle en est la

taba Rukni Miusawi Lari, Western Civilisation through Muslim Eyes (1977, Guild-
ford, UK: Optimus Books, trad. F.J. Goulding). Quand on lit de tels textes — et il y
en a beaucoup —, le probléme de leur interprétation — dans la langue originale et
dans la traduction — se présente.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM 115

nature veéritable? Les raisons invoquées donnent-elles une explication suffi-
sante ou existe-t-il d’autres raisons moins visibles car plus profondes?
S’agit-i1l d’une agression ou d’une défense, peut-étre la défense d’une cause
juste? Et s’agit-il d’un combat inconditionnel et total, ou révele-t-il un des-
sein, un but pratique qui conditionne et donc relativise la lutte?

Des questions analogues se posent au sujet de la notion opposée, celle
de hiwar, “dialogue”, dont les acceptions ne#fsont pas les mémes selon les
cultures. Il existe différentes formes de dialogue ou de collaboration et cel-
les-ci varient selon les situations. Certains groupes voient leurs relations
avec autrui de maniére conflictuelle, d’autres les envisagent sous forme
d’échange et de communication. Tout cela peut s’exprimer de fagon directe
mais aussi indirecte. Nous le voyons bien: le déchiffrement d’images mu-
sulmanes présentées de I’Europe est d’autant plus difficile qu’il y a des ex-
périences du passé et des engagements vers un avenir. Et ne négligeons pas,
pour chacune des parties, la part des émotions.

Le probléme de I’interprétation est encore plus difficile si les images
¢tudiées touchent a la religion, terreau privilégié de valeurs mais aussi
source de malentendus innombrables. Beaucoup de gens se refusent sim-
plement a I’effort de connaitre et de comprendre la religion d’autrui, de
chercher le sens de ses expressions. Dans les images musulmanes de
I’Europe, la religion est souvent une référence, soit pour le sujet qui se ré-
fére a I’islam, soit en relation avec I’objet représenté, par exemple le chris-
tianisme comme référence de 1’Europe. Quel role les références au Coran ou
a I’islam jouent-elles dans les images musulmanes de 1I’Europe? Y a-t-il
dans ces images des références au christianisme? Que veulent dire exacte-
ment les musulmans lorsqu’ils disent que 1I’Europe est sous 1’emprise de la
sécularisation? Comment présente-t-on ou construit-on le christianisme en
Europe, par exemple par rapport a I’islam ou par rapport a la culture euro-
péenne seculiére ou encore autrement? Que sait-on véritablement du chris-
tianisme?

Les religions telles qu’elles sont vécues restent un domaine difficile a
explorer.'® Prenons la problématique de la relation entre symbole et réalité.

16  Dans le cas du christianisme et I’islam, une telle exploration me parait extrémement
difficile pour tous ceux — musulmans ou chrétiens — qui “savent” trop bien ce que
c’est le christianisme ou I’islam. Il leur manque alors la curiosité d’étudier a la fois
ce que des chrétiens et des musulmans considerent étre le christianisme comme re-
ligion ou comme foi. La science des religions permet d’explorer ces deux questions



116 JACQUES WAARDENBURG

Presque partout, au sein de ’'umma, les perceptions musulmanes de la guerre
en Bosnie, par exemple, ont une dimension religieuse. Les faits de guerre,
eux-mémes déja terrifiants, sont alors relayés par des émotions profondes et
des jugements sévéres. Au niveau de la réflexion, bien des exactions com-
mises durant ce conflit (purification ethnique, meurtres de civils, destruction
de biens religieux et culturels) tombent sous le coup du crime contre I’huma-
nité. Ils symbolisent en quelgaie sorte le mal absolu; les faits acquiérent donc
des valeurs symboliques. A un troisiéme niveau, ’imaginaire religieux pou-
vait se détacher des faits concrets et construire toute une sphere symbolique,
une réalité spirituelle autonome dont les faits en question étaient une expres-
sion possible. Ces constructions de 1’imaginaire religieux expriment souvent
un appel, un cri devant des souffrances insupportables ou une recherche de
solutions a des problémes humainement sans issue. Méme les perceptions
musulmanes les plus ordinaires de I’Europe peuvent étre accompagnées de
références au Coran. Il faut en conclure que dans beaucoup de ces perceptions
de I’Europe, au dela de toute idéologie, peut se lire une dimension religieuse
qui — pour autant que je sache — n’a pas encore été sérieusement étudiée.

Toute perception religieuse pose donc des problémes d’interprétation
accrus. S’il parait d¢ja difficile de dégager la signification de certains motifs
idéologiques, cela I’est plus encore pour les motifs religieux — par exemple la
citation de certains textes coraniques — qui sont souvent polysémiques et dont
les significations peuvent servir des fins multiples. Certains ¢léments ou mo-
tifs tout comme des religions entiéres peuvent étre représentées avec des arti-
culations inattendues. Nous savons que |’islam et le christianisme sont
“construits” par les croyants de fagons trés diverses. La religion vécue est un
domaine de liberté et d’innovation; mais en tant que domaine de construction
de sens il est encore largement terra incognita pour la recherche, y compris la
science des religions.

Dans ces recherches nous acceptons toute religion vécue comme une
realité construite sur le plan humain, social et individuel. Dans cette perspec-
tive, musulmans et chrétiens, Européens et autres, sont des agents actifs de la
construction de leurs identités, mais aussi de celles des autres. L’islam, le
christianisme ou 1’idée de 1I’Europe sont en construction continue.

simultanément, sans parti pris. La méme remarque vaut pour I’é¢tude de ce que des
musulmans et des chrétiens considérent étre I’islam comme religion ou comme foi.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM 117

Une construction particuliérement préjudiciable est celle d’une opposition
exacerbée entre islam et christianisme. Cela a notamment été le fait de certains
milieux politiques, qui la déployérent comme un antagonisme entre islam et
Occident. En fait, ces oppositions construites jadis ne perdureraient pas s’il n’y
avait pas de puissants intéréts politiques & les maintenir.'” En principe, la re-
cherche d’orientations “paralléles” entre islam et christianisme, par exemple
dans leur souci de justice, dans leurs sens de responsabilité pour 1’avenir et des
efforts de coopération entre groupes musulmans et chrétiens pourraient tres
bien prendre le relais des anciennes perceptions et constructions d’un antago-
nisme fondamental.

4. Perceptions musulmanes du christianisme européen

En ce qui concerne les perceptions iraniennes, arabes et turques de
I’Europe, elles sont d’une grande diversité. Nous avons indiqué quelques
causes générales de changements dans ces perceptions. La place nous man-
que pour traiter ici de I’histoire de leurs relations culturelles et sociales, po-
litiques et économiques avec 1’Europe.'® Il est cependant important
d’insister sur le fait que les perceptions musulmanes du christianisme doi-
vent étre lues et interprétées avec pour arriére-fonds les expériences des dif-
férents groupes de musulmans considérés avec le christianisme occidental.
Ces expériences varient énormément selon les pays et les chrétiens qui s’y
trouvaient, comme minorités installées de longue date, comme communau-
tés nées de missions chrétiennes occidentales ou comme structures ou reli-
gion et politique sont intimement mélées. Tous ces éléments influencent
leurs perceptions du christianisme et de I’Europe. '’

L’Iran par exemple, a part les Arméniens établis a Isfahan au XVle
siécle et, ici ou la, quelques communautés nestoriennes, n’avait pratique-
ment aucune expérience du christianisme qui était considéré simplement

17 Certains musulmans, par exemple, ont remplacé 1’opposition ancienne entre I’islam
et le christianisme par celle plus fondamentale entre I’islam et une sécularisation
dont le christianisme serait la victime plut6t que la responsable.

18 Pour le c6té historique, surtout des perceptions européennes de 1’islam, voir Albert
Hourani, Europe and the Middle East (1980) et Islam in European Thought (1991).
Voir également Bernard Lewis, Islam and the West (1993) et The Muslim Discove-
ry of Europe (1982). Il y a toute une littérature sur I’histoire des relations entre
I’Europe et ces trois régions (arabe, turque et iranienne).

19  Dans un sens, c’est I’histoire “a I’envers” des missions chrétiennes dans la région.



118 JACQUES WAARDENBURG

comme la religion de quelques minorités non-iraniennes. Les missions
chrétiennes arrivant au cours du XIXe siécle, dans la mesure ou elles
s’adressaient aux Iraniens, ont renforcé chez les ‘ulama’ shi‘ites de 1’époque,
sensibilisés par les mouvements du Bab et de Baha’ullah, une attitude déja
relativement négative sur le christianisme. D’autre part I’influence crois-
sante de I’Occident dans la politique de modernisation déployée par Nasir
al-Din Shah depuis la moitié du XIXe siécle a provoqué des réactions ex-
trémement négatives chez la plupart les gens: on se rappelle par exemple du
boycott en 1891-92 du tabac vendu a une société anglaise avant la récolte.
Les modernisations rapides imposées par la dynastie Pahlevi entre 1925 et
1978 ont abouti quant a elles a la révolution “islamique” de 1979. L’Iran en
est un bon exemple que des changements sociaux accélérés calqués sur des
modeles occidentaux peuvent conduire a une crise profonde, avec des ré-
orientations idéologiques et religieuses fondamentales et des ruptures avec
un Occident cherchant a s’imposer. Les ‘ulama’, sous 1’autorité de Khomeiny,
auteur d’une interprétation et d’applications nouvelles de 1’islam, ont ainsi
amené & une confrontation avec les Etats-Unis et avec 1’Occident en géné-
ral. La guerre contre un Irak recevant de 1’aide occidentale (et soviétique) a
alimenté une perception tout a fait négative des Etats-Unis et — un peu
moins — de I’Europe. Derniérement toutefois, 1’Iran a cherché a ouvrir des
dialogues officiels et représentatifs avec plusieurs Eglises en Europe. On
observe une plus grande ouverture entre 1’Iran et 1’Europe.

En ce qui concerne les pays arabes, inutile de dire qu’ils ont toujours
entretenu des expériences et des rapports trés différents avec 1’Europe. On
sait que I’Egypte, le Liban, la Palestine, la Jordanie, la Syrie et I’Irak abri-
tent des minorités chrétiennes anciennes, de souche arabe et autre. Ils ont
¢té, de plus, la cible d’importantes missions chrétiennes venant de I’Europe
et des Etats-Unis. Ces missions, initialement adressées aux musulmans de la
région se sont ensuite tournées vers les Eglises et les chrétiens orthodoxes et
orientaux du lieu, dans le but de convertir leurs fidéles au christianisme oc-
cidental (catholique ou protestant). La réaction musulmane a ces missions,
fortifiées par la domination politique britannique et frangaise dans la région,
ne s’est pas faite attendre. Nous trouvons en Egypte, dans les années 1920,
déja une mobilisation idéologique au nom de I’islam, qui s’oppose a
I’influence des missions chrétiennes dans le pays.”’ C’est également en
Egypte que, dés la fin de la Seconde Guerre mondiale, certains chrétiens et

20  On s’opposait également & I’influence d’un certain orientalisme occidental.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM 119

musulmans entreprennent les premiers efforts en vue d’un dialogue islamo-
chrétien.

Le Liban, avec ses différentes communautés religieuses en équilibre fra-
gile, a été pour ainsi dire un “marché libre” pour les activités missionnaires et
culturelles de différents groupes de chrétiens occidentaux qui intervenaient
notamment dans le domaine de I’enseignement, de la santé et de 1’assistance
sociale. Dés la création de I’Etat du Liban, d’abord comme mandat francais
et dés 1946 comme Etat indépendant, des intéréts économiques occidentaux
puissants se sont fait valoir. Les premiéres réactions arabo-musulmanes
contre ces influences extérieures accueillies surtout par les Maronites ca-
tholiques datent des années cinquante; des efforts suivis de dialogue ont
commence au Liban dans les années soixante.

La Palestine a été le premier pays de la région ou le christianisme oc-
cidental s’est implanté a 1’époque des Croisades en y fondant ses établisse-
ments religieux. L’orthodoxie y a été présente fort longtemps, mais
I’influence grecque s’y est affirmée depuis la conquéte ottomane de la Syrie
et de la Palestine en 1517. Et au XIXe siécle, la Russie a commencé a
s’intéresser aux orthodoxes de Syrie et de Palestine. Les missions chrétiennes
occidentales s’y sont établies au XIXe siécle. Alors qu’Arabes chrétiens et
musulmans semblent avoir vécu en assez bonne entente, les relations entre
les différentes Eglises ont été extrémement complexes. Les Eglises ortho-
doxes et orientales résistaient aux tentatives de domination par 1I’Eglise
catholique; I’Eglise orthodoxe devait se défendre également contre des in-
fluences non-arabes, notamment grecques, dans sa hiérarchie. Grace aux
missions et aux établissements chrétiens la Palestine d’avant la Seconde
Guerre mondiale possédait de bonnes écoles pour la population arabe, mais
manquait d’un enseignement universitaire. Dans les années vingt et trente
nous trouvons, outre des protestations contre I’immigration et I’apartheid
juive, un début de critique musulmane a 1’égard des missions chrétiennes.
Inutile d’insister ici sur ’importance des lieux saints, & Jérusalem et
ailleurs, pour I’ensemble des communautés.

En Jordanie, chrétiens et musulmans vivent depuis longtemps cote a
cote paisiblement, sans que les missions étrangéres s’intéressent beaucoup a
eux. En ce qui concerne la Syrie et I'Irak, il faudrait chercher si des réac-
tions musulmanes organisées se sont manifestées contre les missionnaires
chrétiens qui travaillaient dans certaines villes surtout parmi les chrétiens
orthodoxes et orientaux. En tout cas, les régimes du Ba‘th, en place depuis



120 JACQUES WAARDENBURG

les années soixante, mettent 1’accent sur la séparation entre Etat et religions
et ne veulent rien savoir de querelles religieuses qui pourraient avoir des
conséquences politiques. Dans ces deux pays les chrétiens servent de pont
avec I’Europe et I’ Amérique du Nord. Dans la Péninsule arabe, les chrétiens
sont tous des immigrés, issus surtout de pays asiatiques.

La situation en Afrique du Nord est radicalement différente, cariln’y a
pas de chrétiens autochtones. Bien entendu, des missions chrétiennes y ont
été actives et I’Eglise catholique a cherché & s’y implanter notamment par le
biais de la mission des Péres Blancs, sous la protection de la France. Mais
dans ’esprit des gens de la région, le christianisme est resté une religion
étrangére intimement liée a la présence francaise: une religion d’“immigrés”
frangais ou autres Européens. Dés que la France n’a plus représenté une
menace, le christianisme a cessé d’étre vu comme un danger et certains
milieux intellectuels du Maghreb ont manifesté une ouverture a I’Europe et
une certaine sensibilité pour le christianisme en tant que religion distincte
de la réalité politique. Cette perception a conduit ici et 1a & I’idée d’un dia-
logue. Depuis la révolution de 1969 et son conflit avec les Etats-Unis, la
Libye occupe une position a part. Les initiatives de dialogue avec des Eglises
en Europe, qui ont été prises par ce pays comme au Soudan et en Iran, sont
simultanément des tentatives de renouveler des liens avec 1’Europe.

Si les contacts de la Turquie avec 1I’Europe ont été en partie paralléles a
celles des pays arabes et de 1’Iran, ses expériences avec le christianisme eu-
ropéen et autochtone ont été bien différentes. L’Empire ottoman comprenait
de trés importantes minorités chrétiennes (orthodoxes grecs, arabes et bal-
kaniques; monophysites orthodoxes arméniens et syriens) et admettait des mis-
sions chrétiennes occidentales sur tout son territoire, y compris en Arabie, a
I’exception de la Mecque et Médine. Suite a la défaite ottomane de la Pre-
miére Guerre mondiale et & I’établissement en 1924 de la République turque
et laique en Anatolie en 1924, tout cela a disparu. Le christianisme est con-
sidéré en Turquie comme la religion de certaines minorités non-turques et a
de fait presque disparu avec celles-ci. La Turquie actuelle, particuliérement
depuis 1980, bien qu’elle soit officiellement un Etat laique, connait un lien
trés étroit entre une idéologie nationale et un islam turc, c’est-a-dire entre la
nation et la religion. De fait, la Turquie éprouve aujourd’hui des difficultes
a distinguer, dans son image de I’Europe, I’Europe comme réalité socio-
politique et le christianisme comme religion de 1I’Europe. Beaucoup de
Turcs se sentent rejetés par I’Europe non pas a cause des comportements de



L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM 121

I’Etat a I’égard des Kurdes et des Alévites ou en matiére de démocratie et de
droits de ’homme, mais a cause de 1’islam. Dans les présentations musul-
manes de I’Europe, la séparation entre Etat et religion est souvent méconnue
et rarement appreciée.

Une quatrieme population musulmane qui — a travers la Russie — a eu
des relations avec I’Europe pendant des siécles, est celle des Tatares.
L’étude de ces contacts a été facilitée par 1’ouverture des bibliothéques et
des archives russes aux chercheurs occidentaux. Jusqu’a ce jour, il n’y a pas
€u, a notre connaissance, d’étude publiée au sujet des représentations de
I’Europe chez les Tatares avant 1917, sans parler de la période soviétique,
lorsque I’Europe était traversée par le rideau de fer.

Les protestations quelquefois violentes qui ont surgi dans plusieurs
pays du monde musulman contre les missions chrétiennes venant de
I’Europe ou des Etats-Unis deviennent plus compréhensibles dans le con-
texte politique, économique et social de la seconde moitié du XXe siecle.
Elles font partie de la résistance accrue aux multiples influences occidenta-
les, y compris aux interventions directes ou indirectes de certains pays
méme aprés la fin de la colonisation.”’

5. Manque de connaissances

Une premiére conclusion de ce qui précéde est que le monde musulman
manque encore cruellement de connaissances au sujet de 1’Europe. Aussi
longtemps qu’on vivait plus ou moins asservi a I’Europe, on ne pouvait
qu’éprouver les plus grandes difficultés a voir les Européens et, partant, les
sociétés européennes, tels qu’ils sont.”> Aprés 1’indépendance, en prenant
leur distance face a I’Europe, les peuples musulmans ont dii consacrer toute
leur énergie aux problémes de leurs sociétés et ne pouvaient pas prendre le
temps de regarder sereinement I’Europe et les Européens. Cependant, la

21 Nous n’avons abord¢ ici la perception musulmane du christianisme européen que
dans le cas de I’Iran, du monde arabe, de la Turquie et des Tatares, laissant de c6té
les expériences d’autres peuples musulmans en Asie et en Afrique (comme en Eu-
rope). Inutile de dire qu’il faut des recherches basées sur des sources pour voir
I’éventail plus ou moins complet des images musulmanes du christianisme euro-
péen dans leurs contextes historiques.

22 De méme, les Européens, pour des raisons inverses, voyaient les Arabes et les au-
tres peuples musulmans largement selon une imagination dominatrice se superpo-
sant aux réalités humaines.



122 JACQUES WAARDENBURG

tentation de regarder vers ’Europe comme une source potentielle de solu-
tions a ces problémes n’avait pas disparu. Les uns cherchaient une aide éco-
nomique, les autres un appui politique, des connaissances scientifiques ou
simplement une idéologie “made in Europe”. Cette histoire ancienne de dé-
pendance face a I’Europe risque de perdurer par ailleurs en Europe méme
dans les relations entre musulmans immigrés et Européens de souche, ali-
mentée de part et d’autre par de fausses perceptions.

Dans ces conditions, les habituelles présentations de 1’Europe dans la
perspective nationaliste de certains pays européens — souvent anciens colo-
nisateurs — qui cherchent a impressionner leur clientéle ne peuvent plus étre
de mise. Il faut fournir maintenant des informations désintéressées sur
I’Europe, cela au-dela des intéréts nationaux des pays. Il serait souhaitable
qu’un livre désintéressé sur I’Europe soit écrit a I’intention des pays mu-
sulmans qui I’entourent. D’abord I’Europe pourra y étre présentée selon le
panorama de ses populations, ses sociétés et ses Etats variés, y compris la
Russie européenne. Il faudrait parler de ses différentes zones culturelles: les
pays méditerranéens (Espagne, Italie, Gréce), les grands pays colonisateurs
de I’Europe de 1’Ouest (Grande-Bretagne, France), I’Europe centrale
(Allemagne, Autriche-Hongrie), les Balkans, I’Europe de I’Est (avec la
Russie), la Scandinavie. Un tel livre pourrait traiter ensuite des liens que
I’Europe a entretenus jusqu’a aujourd’hui avec les pays musulmans qui
I’entourent, en traitant tant les conflits que les alliances. Puis, aprés avoir
montré les liens créés au cours d’une histoire commune, ce livre devrait
insister sur les expériences sociales partagées par exemple par les peuples
vivant au nord et au sud de la Méditerranée, mais aussi sur les problémes
auxquels sont confrontés tant I’Europe que 1’Asie et 1’Afrique. On pourrait
terminer en examinant les liens profonds mais complexes entre les religions
monothéistes. Une telle présentation de 1I’Europe, riche en informations
utiles mais aussi en questions a approfondir pourrait inciter a de nouvelles
perceptions, @ mon sens nécessaires, de I’Europe. Au-dela d’un tel ouvrage,
ces thémes pourraient faire 1’objet de réunions formelles ou informelles au
dela du bassin méditerranéen et en Europe. Un tel livre pourrait contenir les
connaissances nécessaires pour une meilleure communication avec les
Européens.

Une suggestion analogue peut étre faite quant au manque de connais-
sance du christianisme parmi les musulmans. Il est clair que les perceptions
musulmanes du christianisme sont obscurcies du fait des différences consi-



L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM 123

dérables et mal connues entre les Eglises. Si I’on distingue quatre volets
ecclésiastiques, nombreux sont déja les Européens qui ne parviennent plus a
les identifier. Les Eglises orientales (monophysite et nestorienne) ont survé-
cu comme dhimmis auxquels les musulmans prétaient peu d’attention. La
méme remarque vaut pour les Eglises orthodoxes vivant en terre d’islam,
moins attaquées par les musulmans que par les Eglises occidentales, mais
aidées par les Eglises orthodoxes (russe, grecque, roumaine) en Europe. De
son coté, I’Eglise catholique romaine fut aidée par des pays catholiques
comme la France, I’Italie ou I’Espagne, animées de leurs propres appétits
politiques. Avec ses Eglises uniates arrachées aux Eglises orientales et or-
thodoxes, 1’Eglise catholique représentait un empire spirituel bien organisé
qui se considérait comme dépositaire de toute la vérité de la religion chré-
tienne. C’est elle qui s’est engagée de fagon disciplinée dans le dialogue
islamo-chrétien. Le protestantisme, quatriéme volet du christianisme orga-
nisé, n’est représenté dans les régions musulmanes que par quelques poches
de croyants et reste a peine connu des musulmans. Les présentations du
christianisme données aux musulmans pendant des siécles ont été trompeu-
ses, car partiales — élaborées par les représentants d’Eglises spécifiques. Il
faut évidemment, pour les musulmans intéressés, un livre d’information
désintéress€ portant sur le christianisme tel qu’il est organisé et vécu, au-
dela des intéréts spécifiques de telle ou telle Eglise. De méme qu’il faut des
présentations d’aspects différents de I’Europe, il faut des présentations im-
partiales des différentes formes de christianisme. On en est encore loin,
mais on ne peut ainsi reprocher aux musulmans d’avoir une idée fausse de
I’Europe ou du christianisme. 11 leur manque tout simplement les outils pour
compléter et corriger leurs connaissances.

6. Vers une perception communicante

Au risque de devenir poétique, je pense qu’il serait souhaitable de congédier
les perceptions suspicieuses ou antagonistes issues d’une méconnaissance
profonde de 1’autre et d’un manque de communication avec lui. Trop de
présentations musulmanes de 1’Europe respirent un esprit de méfiance ou on
voit I’autre comme un danger, un ennemi potentiel. Trop de présentations
européennes du monde musulman se font encore sur le fond d’un antago-
nisme postulé entre 1’Occident et I’islam. Cet état de fait s’explique histori-
quement, mais il s’agit aujourd’hui d’arriver a une perception plus commu-
nicante entre le monde européen et le monde musulman. Une telle percep-



124 JACQUES WAARDENBURG

tion pourrait aller de pair avec une interaction plus positive entre I’Europe
et les pays musulmans qui ’entourent. Qu’est-ce qui ferait obstacle a un
changement de perception musulmane aussi bien qu’européenne, a une per-
ception réciproque plus communicante?*

En ce qui concerne I’Europe, on ne peut pas dissimuler les problémes
induits par son histoire et ses représentations d’elle-méme. Depuis long-
temps I’Europe pense la présence de 1’islam en termes de séparation, de ré-
sistance et de combat. L’islam lui apparait comme un obstacle a la commu-
nication. Il y a également les prétentions du progres. Les Européens ont mis
I’accent successivement sur le christianisme, la science, la séparation entre
religion et Etat, la modernité, 1’égalité des sexes, la laicité, les droits de
I’homme et la démocratie. L’islam a été pergu — et construit — comme émi-
nemment opposé a tous ces éléments. Les musulmans de leur coté ont été
tentés d’articuler leur islam comme opposé aux méfaits provoques par ces
idées en Europe. De telles perceptions risquent de perdurer. En effet,
I’Europe semble actuellement céder a la tentation du repli sur soi. Le monde
musulman, quant a lui, serre les rangs.

En ce qui concerne les pays musulmans, beaucoup d’entre eux ont vé-
cu I’amere expérience d’une domination européenne militaire, politique et
économique. Celle-ci a laissé des marques profondes et des traumatismes
particuliérement en Algérie et en Palestine. Ce sont autant d’obstacles a la
communication. Tous ces pays persistent dans une attitude trés ambigué
envers |’Europe ou tout au moins envers certains pays europeens.

Quant aux religions, la sensibilit¢ musulmane est du méme ordre. Il
faut admettre qu’il y a une perception communicative plus tangible — mais
trop homogene et construite — de I’islam a 1’égard du christianisme
qu’inversement. L’islam ne connait pas de rupture absolue avec le christia-
nisme et lui concéde une certaine valeur, de sorte que les musulmans peu-
vent s’étonner parfois des actions agressives de certains groupes de chré-
tiens. Si I’islam tolére le christianisme, les idéologies islamistes le font
beaucoup moins, ce qui pose un probléme a tout effort de perception com-

23 Ce serait un sujet de recherche en soi. Il en va d’un passé mal assimilé d’Européens
dominants et musulmans dominés, de différences culturelles légitimées idéologi-
quement, d’une rencontre entre deux civilisations qui ont chacune un grand passé.
Tout cela se joue dans un contexte international ou chacun doit se réorienter selon
de nouveaux réseaux de communication. Le probléme reste avant tout celui de la
communication.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM 125

municative. En effet, ces idéologies ne sont pas seulement des réponses aux
problémes graves rencontrés par les sociétés musulmanes et aux dangers
inhérents a un Occident sécularisé et agressif, elles ont aussi une nette ten-
dance a I’absolutisation.

Un autre point a relever est celui de I’expérience des musulmans vivant
en Europe. Il s’agit toujours de groupes minoritaires, de souche ancienne en
Europe du Sud-Est et de I’Est, ou d’immigrés arrivés en Europe occidentale
apres la Seconde Guerre mondiale. L’attitude de 1’Europe face aux musul-
mans constitue aux yeux de leurs coreligionnaires de par le monde un véri-
table révélateur. Tous leurs déboires renforcent leurs perceptions négatives
et les ameénent a reprocher a I’Europe un anti-islamisme larvé. La méme re-
marque vaut inversement au regard des Européens, pour 1’application des
droits de I’homme et pour la reconnaissance des minorités chrétiennes en
terre d’islam. Sur le plan des minorités on est encore loin de la perception
communicative espérée.

Un dernier point sensible qui fait obstacle a une perception plus posi-
tive parmi les musulmans d’Europe est la question de la Palestine. Panser
cette blessure suppose non seulement des moyens, mais une réelle volonté
de trouver — et d’imposer — le plus tot possible un réglement définitif du dif-
férend entre les Palestiniens et 1’Etat d’Israél. C’est une question politique
dans laquelle il faut prévenir le soupgon que la politique de Washington ou
de Bruxelles soit finalement ébauchée a Tel Aviv. Jusqu’a ce jour, ni les
Etats-Unis ni 1’Union européenne n’ont vraiment fait face a 1’Israél de M.
Nétanyahou.

Etant donné la rapidité des développements actuels sur la scéne inter-
nationale, les obstacles signalés a une perception plus communicante ne
semblent pas étre insurmontables. Il serait en tout cas abusif de conclure
que les perceptions réciproques entre le monde européen et le monde mu-
sulman qui ’entoure seront dans I’avenir nécessairement négatives. Quel
que soit le role de la peur dans toute communication entre sociétés et cultu-
res, les relations entre les hommes ont déja plus d’une fois révélé leur for-
midable potentiel.

La prise de distance du monde musulman par rapport a I’Europe
d’antan, telle qu’on la constate ces derniéres décennies, indique une affir-
mation de soi, une certaine prise de liberté. Que cette affirmation d’identite
des sociétés musulmanes se fasse souvent en termes d’islam et non selon



126 JACQUES WAARDENBURG

des modeles occidentaux est une composante inéluctable de 1’identification
de soi dans ces sociétés vis-a-vis de I’Occident.”*

Par ailleurs, il existe toujours une corrélation entre 1’identification de
soi et I’évolution des relations avec autrui, dans des contextes précis. Pour
notre sujet, cela implique que du c6té musulman les constructions de
I’islam, de 1I’Europe et du christianisme ont non seulement partie liée, mais
dépendent de situations concrétes et réelles. En d’autres termes, dans
I’interaction de tous les partis impliqués dans les relations entre monde mu-
sulman et monde européen, des identités se construisent. Dans ces condi-
tions, toute construction d’un antagonisme essentiel et a priori entre les
deux civilisations et toute présentation d’un dualisme radical entre les deux
religions ne sont pas seulement dépourvues de fondement rationnel, mais
risquent de produire des conséquences néfastes pour leurs auteurs. L’avenir
est a plus de souplesse et de flexibilité.

Dans cette perspective il me semble que, dans notre étude des images
musulmanes de [’Europe, la question capitale est la suivante: comment les
différents groupes de musulmans construisent-ils leur identité profonde
vis-a-vis de ce qu’ils voient comme l’identité de |’Europe? Et inversement
on peut se demander: comment les différents groupes d’Européens con-
struisent-ils leur identité profonde vis-a-vis de ce qu’ils voient comme
I’identité de [’islam? Cette question, bien qu’abstraite, mérite d’étre posée
et traitée avec sérieux.” Dans la ligne de ces recherches, il doit étre possible
de déduire, a partir de leurs perceptions de I’Europe et de leurs construc-
tions de I’islam, les différentes fagons dont les groupes musulmans souhai-
teraient communiquer avec 1’Europe.”®

24  Nous laissons de coté les différents schémas islamiques utilisés dans 1’affirmation
identitaire, schémas développés dans I’ombre de I’Europe ou contre I’Europe, et
souvent utilisés comme une voie alternative a un nationalisme ou socialisme sécu-
liers. Voir J. Waardenburg, “L’Islam et D’articulation d’identités musulmanes”
(1994).

25 A ma connaissance, cette question fut déja posée dans les années cinquante et
soixante par G.E. von Grunebaum. Voir par exemple son livre d’essais Studien zum
Kulturbild und Selbstverstdindnis des Islams (1969). La situation a bien change,
mais le probléme reste.

26 Il faudra des recherches historiques précises sur des rencontres concrétes qui se sont
faites entre musulmans et Européens dans différents contextes. Sur un niveau plus
abstrait il faudrait distinguer entre les différents niveaux et formes de communica-
tion qu’il y a eu dans I’histoire. On pourrait chercher a expliquer pourquoi, dans



L’EUROPE DANS LE MIROIR DE L’ISLAM 127

La conclusion peut-étre hasardeuse et encore provisoire de nos recherches
est que les musulmans des pays entourant 1’Europe souhaitent cette com-
munication davantage que les Européens. De plus, ils la souhaitent non
seulement pour le soulagement économique et politique qu’il peut apporter,
mais aussi et surtout  titre d’échange culturel et humain.”’

REFERENCES

ASAD Talal. 1997. “Europe against Islam: Islam in Europe”. The Muslim World 87(2):
183-195.

BENDAOUD A. et M. BERRIANE (dir.). 1995. Marocains et Allemands: la perception de
["autre. Rabat: Faculté des Lettres et des Sciences Humaines (Colloques et séminai-
res; 44).

BLANKS David R. (éd.). 1996. Images of the Other: Europe and the Muslim World before
1700. Cairo: The American University in Cairo Press (Cairo Papers in Social
Science; Vol. 19, No. 2).

HAMMAM Mohammad (coord.). 1995. L’Occident musulman et I’Occident chrétien au
Moyen Age. Rabat: Faculté des Lettres et des Sciences Humaines (Colloques et sé-
minaires; 48).

HOURANI Albert. 1980. Europe and the Middle East. Berkeley/Los Angeles: University
of California Press.

— 1991. Islam in European Thought. Cambridge/etc.: Cambridge University Press.

HUNTINGTON Samuel P. 1996. The Clash of Civilizations and the Remaking of World
Order. New York: Simon & Schuster.

LEWIS Bernard. 1993. Islam and the West. New York/Oxford: Oxford University Press.
— 1982. The Muslim Discovery of Europe. New York & London: Norton.

NIELSEN Jorgen S. et Sami A. KHASAWNIH (éd.). 1998. Arabs and the West: Mutual
Images. Amman: University of Jordan Press.

RUDOLPH Ekkehard. 1992. “Muslimische Ausserungen zum Dialog mit dem Christentum
(1970-1991)”. Cibedo 6(2-3): 33-46.

certaines conditions, la communication fut faible, troublée ou manquée. Une étude
intéressante a ce sujet est celle de Karel Steenbrink, Dutch Colonialism and Indo-
nesian Islam: Contacts and Conflicts 1596-1950 (1993). 1l faudrait créer en fait,
quelque part en Europe, un institut indépendant de recherches sur les relations entre
I’Europe et le monde musulman, dans le passé aussi bien qu’a I’époque contempo-
raine.

27  Voir Jacques Waardenburg, Islam et Occident face a face (1998).



128 JACQUES WAARDENBURG

— 1993. Dialogues islamo-chrétiens 1950-1993: introduction historique suivie d’une
bibliographie étendue des sources arabes. Lausanne: Universit¢ de Lausanne
(Cahiers du Département interfacultaire d’histoire et de sciences des religions; 1).

— 1996. “Le dialogue islamo-chrétien aujourd’hui: perspectives musulmanes dans leur
contexte historique et politique”, in: Méditerranée: espace de cultures et de civili-
sations (conférence internationale de Hyeres, France, 16-19 septembre 1994), p.
102-139. Chantilly: Institut Robert Schuman pour I’Europe Les Fontaines.

SEUFERT Giinter. 1999. “Turkish Rreligious Bureaucracy and Turkey’s Pro-Islamic Party
in the Western-European Diaspora”, in: Turkish-European and Muslim-Christian
Relations: Selected Papers of the Istanbul Workshop, October [4th-15th, 1996
(Titre provisoire). Istanbul: Institut der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft.

STEENBRINK Karel. 1993. Dutch Colonialism and Indonesian Islam: Contacts and Con-
Sficts 1596-1950. Amsterdam/Atlanta, GA: Rodopi.

STUMPEL-HATAMI Isabel. 1996. Das Christentum aus der Sicht zeitgenossischer irani-
scher Autoren: Eine Untersuchung religionskundlicher Publikationen in persischer
Sprache. Berlin: Klaus Schwarz Verlag (Islamkundliche Untersuchungen; 195).

VON GRUNEBAUM G.E. 1969. Studien zum Kulturbild und Selbstverstindnis des Islams.
Ziirich/Stuttgart: Artemis Verlag.

WAARDENBURG Jacques. 1992. Islamisch-christliche Beziehungen: Geschichtliche Streif-
ziige. Wiirzburg: Echter Verlag / Altenberge: Oros Verlag.

— 1994, “L’Islam et I’articulation d’identités musulmanes”. Social Compass 41: 21-32.
Fides.

— 1996. “Bericht iiber das auslaufende Schwerpunktthema ‘Gegenseitige Wahrnehmung
von Religionen / Perceptions mutuelles des religions’”. Mitteilungsblatt der
Schweizerischen Gesellschaft fiir Religionswissenschaft 1/96: 2-5.

— 1998. Islam et Occident face a face: regards de [’'histoire des religions. Genéve: La-
bor et Fides.

— 1998. Islam et Sciences des Religions: huit lecons au Collége de France. Paris: Les
Belles Lettres.

WAARDENBURG Jacques (éd.). 1998. Islam and Christianity: Mutual Perceptions since
the Mid-20th Century. Leuven/Paris: Peeters.

— 1999. Muslim Perceptions of Other Religions: A Historical Survey. New York: Ox-
ford University Press.

WIELANDT Rotraud. 1980. Das Bild der Europder in der modernen arabischen Erzdhl-

und Theaterliteratur. Beyrouth/Wiesbaden: Franz Steiner (Beiruter Texte und Stu-
dien; 23).



	L'Europe dans le miroir de l'Islam

