Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 53 (1999)

Heft: 1

Artikel: Todesdiskurse im Islam

Autor: Bauer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147442

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TODESDISKURSE IM ISLAM"

Thomas Bauer

1. Tod eines Grammatikers

Fiir gewohnlich gilt der Beruf des Sprachwissenschaftlers als eher ungeféhr-
lich. Trotzdem sind Fille verzeichnet, in denen Sprachgelehrte in Ausiibung
ihres Berufes den Tod erlitten. Einen solchen Fall liberliefert uns al-Qifti in
seiner umfangreichen Sammlung von Grammatikerbiographien, die er im
Jahre 632 der Higra (1235 a.D.) fertiggestellt hat. Darin berichtet er, dass
der Grammatiker an-Nahhas mit einem Buch iiber Metrik am Ufer des Nils
sass und Verse skandierte. Dabei murmelte er die bekannten, an sich bedeu-
tungslosen Formeln, mit denen arabische Metren dargestellt werden (wie
etwa fa‘ulun mafa‘ilun fa‘ilun mafa‘ilun etc.). Das horte ein zufallig vorbei-
kommender Mann aus dem einfachen Volk, der fiir die unverstandlichen
Silben, die er an-Nahhas brabbeln horte, nur eine Erklarung hatte, namlich
dass es sich bei diesem Mann um einen Zauberer handeln miisse, der den
Nil verzaubert, damit die Nilflut ausbleibt und eine Teuerung kommt. In
seiner Entriistung versetzte er dem Grammatiker einen Fusstritt, dieser
stiirzte in den Nil und ertrank.'

Ausser auf die Tatsache, dass auch Sprachgelehrte gefahrlich leben,
macht diese Anekdote auf eine andere, bisher kaum beachtete Tatsache auf-
merksam, namlich darauf, dass klassisch-arabische Texte aus vielen ver-
schiedenen Textgattungen zahllose Passagen enthalten, in denen auf jeweils
spezifische Weise vom Tod die Rede ist. Von der westlichen Islamwissen-
schaft wurde bisher aber nur ein einziger dieser Diskurse ausgewertet, nim-
lich der theologische. Westliche Beitrdge {iber den Tod im Islam beschrianken
sich fast immer auf die Darstellung der islamischen Vorstellungen von
Paradies und Holle, die aber ihrerseits in der Gesamtheit des klassisch-
arabischen Schrifttums eine weit geringere Rolle spielen als man aufgrund
der westlichen Darstellung annehmen miisste. Die Frage aber, welche Ge-
fithle, Haltungen und Vorstellungen die Menschen der vormodernen islami-

* Uberarbeitete Fassung eines auf dem 27. Deutschen Orientalistentag (Bonn, 28.9.-

2.10.1998) gehaltenen Vortrags.

1 Vgl. al-Qifti, Gamaladdin ‘Ali ibn Yusuf: Inbah ar-ruwah ‘ala anbah an-nuhdh.
Ed. Muh. Abu I-Fadl Ibrahim. 4 Bde. Kairo 1986, I 137. Zu an-Nahhas auch GAS
IX 207-209.



6 THOMAS BAUER

schen Welt dem Phanomen des Todes tatsdchlich entgegenbrachten, ist
bislang noch nicht ernsthaft gestellt worden. Ein Buch wie das epoche-
machende Werk von Philippe Ariés, seine Geschichte des Todes® von 1977,
hat — soweit ich sehe — keine islamwissenschaftliche Reaktion hervorge-
rufen. Eine wissenssoziologische oder mentalitidtsgeschichtliche Unter-
suchung iiber den Tod in der islamischen Kultur steht noch aus. Freilich
diirfte sich eine solche Untersuchung nicht auf den Diskurs der Theologie
beschrianken, sondern miisste moglichst viele verschiedene Textgattungen
heranziehen, um festzustellen, ob es in der islamischen Kultur tatsiachlich
nur eine einzige, einheitliche Antwort auf das Phénomen des Todes gegeben
hat, oder ob wir mehrere, voneinander verschiedene, ja vielleicht sogar
einander widersprechende Diskurse aufspiiren konnen. Bei meiner Beschaf-
tigung mit dem Komplex Liebe und Sexualitédt hat sich genau dies heraus-
gestellt,” und es zeichnet sich ab, dass die Dinge im Falle des Todes dhnlich
liegen.

Um zu zeigen, welche Diskurse hier eventuell in Frage kommen und in
welchen Textgattungen sie sich manifestieren, wurde ein fabagat-Werk,
also eine Biographiensammlung, ausgesucht, weil in der Darstellung des
Lebens einer Vielzahl von Personen notgedrungen auch verschiedene
Aspekte der jeweiligen Lebenswelten zur Sprache kommen miissen. In einer
Biographiensammlung begegnen, kreuzen und vermischen sich die wichtig-
sten verschiedenen Todesdiskurse der Gesellschaft. Besonders geeignet
erschienen zu unserem Zweck Grammatikerbiographien. Weil die Sprach-
wissenschaft als Propéddeutik fiir alle Zweige islamischen Gelehrtentums
wichtig war, befinden sich unter den Portritierten also sowohl Hadit-
gelehrte, von denen a priori eine stirkere Hinwendung zu religiosen Dingen
zu erwarten ist, als auch udaba’, die eher die sakulare Seite der Kultur ver-
treten. Deshalb ist das Material der folgenden Darstellung dem eingangs
bereits erwahnten Werk Inbah ar-ruwah ‘ala anbah an-nuhah al-Qiftis ent-
nommen.

2 Philippe Ariés: L’homme devant la mort. Paris 1977. Deutsch: Geschichte des To-
des. Miinchen 1980 und ofter.

3 Vgl. Thomas Bauer: Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 9. und
10. Jahrhunderts. Wiesbaden 1998; ders.: “Raffinement und Frommigkeit. Sikula-
re Poesie islamischer Religionsgelehrter der spiten Abbasidenzeit”. In: Asiatische
Studien 50 (1996) 275-295.



TODESDISKURSE IM ISLAM 7

2. Der normale Tod

Zunichst représentiert natiirlich der biographische Text einen Diskurs sui
generis und enthilt zahlreiche Mitteilungen {iber den Tod, die wir in ande-
ren Textgattungen nicht finden, z.B. Nachrichten iiber die Todesart der
portritierten Gelehrten, die sich zu einem Bild iiber das, was die Menschen
als “normalen” Tod angesehen haben, zusammenfiigen lassen. Dabei zeigt
sich, dass man, wie im vormodernen Abendland auch, vor allem den vor-
zeitigen und — anders als heute — den plétzlichen Tod fiirchtete. Ein Tod in
den Flnfzigern galt als vorzeitig; allgemein war die Erwartung, alter als sieb-
zig zu werden. Was auch immer die Statistiker sagen mogen, die subjektive
Lebenserwartung war also nicht allzusehr verschieden von der heutigen.*

Wie etwa auch aus der Hadit- und Fighliteratur hervorgeht, sah der so-
zusagen “regelgerechte” Tod so aus, dass man in fortgeschrittenem Alter
erkrankt und nach einer Weile merkt, dass man von dieser Krankheit nicht
wieder genesen wird, worauf man Vorbereitungen auf den Tod trifft, also
sein Testament macht oder etwa “seinen Diwan abwischt”, d.h. die
weltliche und oft mit den religiosen Normen kollidierende dichterische
Produktion durch Abwaschen des Papiers vernichtet, um damit ein Zeichen
der reuigen Umkehr zu Gott zu setzen.” (Mancher hat allerdings, wenn er
wider Erwarten genesen ist, seine Reue bereut und versucht, den Diwan aus
dem Gedichtnis zu rekonstruieren®). Die Umstinde eines solchen “norma-
len” Todes werden in den Biographien kaum erwihnt. Damit hingt wohl
auch das weitgehende Desinteresse am medizinischen Diskurs zusammen.
Die Art der Krankheit, an der jemand gestorben ist, interessiert Qifti nur
dann, wenn sie zu einem “unnormalen”, also zu einem vorzeitigen oder

E Vgl. auch Qiftis Mitteilung, Muhallab al-Bahnasi sei “als junger Mann (Sabban!)
verstorben; er zahlte am Tage seines Todes 42 Jahre” (IIT 334).

5 Hierzu auch M. Chamberlain: Knowledge and Social Practice in Medieval Dama-
scus, 1190-1350. Cambridge 1994, S. 166 f.

6 Ein spiteres, aber sehr charakteristisches Beispiel hierfiir liefert der Historiker und
Universalgelehrte Ibn Tilan, der, offensichtlich getrieben von dem Ehrgeiz, seinen
Lehrer as-Suyuti an Zahl der Schriften noch zu tibertreffen, in seiner Autobiogra-
phie als Schrift Nr. 337 notiert: “meine grosse Gedichtsammlung; ich habe sie
anlésslich einer Krankheit, die mich an den Rand des Todes gebracht hatte, abge-
waschen”, doch dann als Nr. 338: “meine kleine Gedichtsammlung, in die ich vie-
les aus der verlorengegangenen Gedichtsammlung iibernommen habe” (Ibn Talan:
al-Fulk al-mashun fi ahwal Muhammad ibn Tulan. Ed. Muh. Hayr Ramadan Ysuf.
Beirut 1996, S. 102 £.



8 THOMAS BAUER

plotzlichen Tod flihrt, etwa im Falle des Seuchentodes. “Er starb an der
ta‘un den Martyrertod” heisst es in spiteren Quellen immer wieder, denn
wie alle besonders geflirchteten Todesarten wurde ja auch der plotzliche
Seuchentod dem Martyrertod gleichgesetzt. Bei Qifti kommt der Seuchentod
allerdings nur selten vor, weil sein Buch ja vor den grossen Pestepidemien
entstanden ist.” Von irgendeiner 4rztlichen Behandlung der Todeskrankheit
ist nie die Rede. Eine allerdings untypische Ausnahme stellt lediglich die
Biographie von ‘Abdallatif al-Bagdadi dar, den Qifti personlich kannte, aber
nicht leiden konnte. Nun hatte sich ‘Abdallatif auch mit Medizin beschaf-
tigt, doch lasst Qifti durchblicken, dass er von diesen seinen Bestrebungen
keine hohe Meinung hat, und er konstatiert am Ende seines Eintrags ha-
misch:

“‘Abdallatif erkrankte in Bagdad und fing an, sich mit seiner eigenen Medizin zu
verarzten, worauf er nach dem Willen Gottes im Jahre 629 verstarb”.®

Ausser dem Seuchentod kommen an weiteren Todesarten noch vor:

— zundchst der gewaltsame Tod, also vor allem der Tod im heiligen Krieg,
der hauptsachlich einigen Gelehrten aus al-Andalus widerfahren ist,
ausserdem die eine oder andere Hinrichtung und ein mutmasslicher Gift-
mord;’

— dann der Liebestod, der zwar nicht hdufig vorkommt (Qifti schildert aus-
fihrlich zwei Fille), der aber fiir die Menschen der islamischen Vor-
moderne durchaus als reale Bedrohung empfunden wurde — eine uns

7 Vgl. Qifti I 251 (Ishdaq al-Mawsili stirbt fi t-taun al-garif);, weitere Tode nach
Krankheiten ebd. II 224 und III 254.

8  Qifti Il 196. Das in der Weltliteratur gdngige Motiv vom Arzt, der sich selbst nicht
zu heilen vermag, ist auch sonst im arabischen Schrifttum haufig. Es findet hier
ihren beriihmtesten Ausdruck in einem vielzitierten Vers al-Mutanabbis, der an die-
ser Stelle gleichzeitig eine schone Illustration des im 4. Abschnitt behandelten “Wir
sterben alle”-Motivs liefert. Die Passage lautet (zit. nach Abii Mansiir at-Ta‘alibi:
al-Lat@’if wa-z-zard’if, Beirut 1992, S. 273 f., vgl. auch Diwan al-Mutanabbi, sarh
al-Barquqi, Beirut 1986, 1 336 f.): nahnu bani I-mawtd fa-ma balund / na‘afu ma la
budda min Surbihi// yamiitu ra d-da’ni fi gahlihi / mawtata Galiniisa fi tibbihi//
“Séhne von Toten sind wir, warum nur empfinden wir Widerwillen, etwas zu ko-
sten, was wir unbedingt schlucken miissen? Es stirbt doch der Schathirt in seiner
Unwissenheit denselben Tod wie Galen mit all seiner medizinischen Kunst!”.

9 Gefallen: 1 47, III 168 (vermisst), III 198; hingerichtet oder im Auftrag des Herr-
schers/von Rebellen ermordet: 1 299, 11 183, II 369, III 221, IV 59; der mutmassli-
che Giftmord III 322.



TODESDISKURSE IM ISLAM 9

Heutigen nicht mehr zugéngliche Mentalitidt. Konsequenterweise gab es
Bestrebungen, auch den Liebestod als Mértyrertod zu werten. '’

Ahnlich gelagert sind drei Fille, in denen sich ein Gelehrter nach einer
offentlichen Demiitigung so sehr gramt, dass er kurz danach stirbt.'' Man
hatte offensichtlich fir die psychische Natur der Krankheiten ein ge-
scharftes Bewusstsein.

Vor allem aber sind es immer wieder Unfille, die zu einem plotzlichen
und oft auch vorzeitigen Tod fiihren, und so fallen iiber die Halfte der
Stellen, in denen Qifti die Todesursache nennt, in diese Rubrik, ja, er
fithrt uns ein wahres Panoptikum ausgefallener Tode vor: Der Grammati-
ker Ta‘lab wird von einem Maultier getreten und stirbt an den Folgen (I
185); der Verstand al-Gawharis verwirrt sich im Alter und er fallt vom
Dach seines Hauses (I 231); ein Frommer, der sich in einem Zimmer in
der ‘Amr-Moschee von der Welt zuriickgezogen hat, fallt eines Nachts
ebenfalls vom Dach und “ihm wurde das Martyrium beschert” (I 97); al-
Halil rennt gedankenverloren gegen die Séule einer Moschee und tiber-
lebt diesen Zusammenprall nicht (I 381); Abi ‘Ubayda stirbt auf etwas
undurchsichtige Weise an einer Banane (III 280); ein anderer Gelehrter
erleidet einen Verkehrsunfall: Sein Kamel strauchelt an einer Briicke bei
Hilla, wobei sich der Gelehrte an einem Sattelholz im Gesicht todlich
verletzt (III 193); wieder ein anderer ist auf der Riickkehr von der Mekka-
pilgerfahrt im Roten Meer ertrunken (II 70); und schliesslich sei noch der
kuriose Fall erwidhnt, in dem ein arabophiler Perser seinen kleinen Sohn
mit Ol einreibt und in die pralle Sonne setzt mit der Absicht, dem Kind
eine braune Farbe und damit ein arabischeres Aussehen zu verleihen. Das
Kind iiberlebte diese Prozedur nicht (IV 175).

Offensichtlich hat sich also auch Qifti in erster Linie fiir das Phdnomen in-
teressiert, das der Dichter August von Platen ausgedriickt hat in dem Vers:

“Einférmig stellt Natur sich her, doch tausendformig ist ihr Tod”."?

10

11
12

Vgl. Qifti I 131 f und III 163. Zum Liebestod vgl. auch H.H. Biesterfeld und D.
Gutas: “The Malady of Love”. In: Journal of the American Oriental Society 104
(1984), 21-55; Lois Anita Giffen: Theory of Profane Love among the Arabs. New
York 1971, pp. 101 ff.

Qifti II 359 (Sibawayh), IIT 334 und III 361.

August Graf von Platen: Werke. Band I: Lyrik. Hg. Kurt Wolfel u. Jiirgen Link.
Miinchen 1982, S. 218.



10 THOMAS BAUER

3. Der Trost des Jenseits

Soweit also zu den Todesursachen; kommen wir nun zu den Deutungen und
Sinngebungen, die der Tod erfahren hat, und zu den Strategien, mit denen
man versucht hat, ihn zu bewaltigen.

A priori wiirde man erwarten, dass in einer Kultur, die wir mit einem
Religionsbegriff als “islamisch’ bezeichnen und dariiber hinaus — allerdings
unsinnigerweise — oft als “mittelalterlich” apostrophieren, dass in einer sol-
chen Kultur die Bewiltigung der Todeserfahrung in erster Linie auf religiose
Weise erfolgt, und hier wiederum denken wir natiirlich in erster Linie (in
Analogie zur christlichen Religion) an die Jenseitsvorstellungen, also an
den Trost des Paradieses (bzw. — natiirlich weniger trostlich — an die Schrek-
ken der Holle). Aber ganz so kann es nicht gewesen sein, denn es ist ge-
radezu verbliiffend, wie selten das Paradies ausserhalb der nicht gerade
zahlreichen Spezialliteratur zu diesem Thema vorkommt. Vor allem in der
Dichtung, die sich ja sonst jeden Winkel des Alltagslebens zum Gegenstand
gesucht hat, kommt das Paradies, wenn tiberhaupt, dann auf ironisch ver-
fremdete Weise in der Liebesdichtung vor. Die wenigen Erwahnungen in
der Trauerdichtung beschranken sich auf einige Segenswiinsche, und in die-
sem Zusammenhang finden wir es auch auf Grabinschriften (“moge ihm der
Herr das Grab erleuchten und ihn in das Paradies eingehen lassen’). Aber
die Phantasie der Menschen — zumindest die der Gelehrten und Literaten —
hat es kaum herausgefordert.

In anderem Zusammenhang spielt das Jenseits in Qiftis vier Bianden
allerdings schon eine Rolle, ndmlich in Trdumen. Solche Traume folgen
einem weit verbreiteten Muster, nach dem Verstorbene Lebenden im Traum
erscheinen, der Traumende den Toten fragt, wie es ihm ergehe, worauf der
Verstorbene antwortet, Gott habe ihm vergeben, er befinde sich im Paradies
etc., worauf oft noch eine Auskunft iiber den Grund dieser Vergebung folgt.
Solche Traume hat schon Ibn Abi d-Dunya in einer eigenen Monographie
zusammengestellt,”® und sie erfreuen sich noch in der islamischen Toten-
buchliteratur spaterer Jahrhunderte grosser Beliebtheit. Bei Qifti ist es z.B.
der Philologe al-Has$§ab, der dem ‘Imad al-Isfahani im Traum erscheint.
Dieser berichtet:

13 Ibn Abi d-Dunya verstarb 281/894; sein Kitab al-Manam wurde ediert von Leah
Kinberg: Morality in the Guise of Dreams. Leiden 1994. Zu Trdumen in den is-
lamischen Literaturen im allgemeinen vgl. Annemarie Schimmel: Die Trdume des
Kalifen. Trdume und ihre Deutung in der islamischen Kultur. Miinchen 1998.



TODESDISKURSE IM ISLAM 11

W=

“Ich sah (al-Has§ab) eines Nachts im Traum und schien zu fragen: ‘Was hat Gott
mit dir gemacht?” ‘Er tat mir Gutes’, antwortete er, worauf ich weiterfragte:
‘Verzeiht Gott denn auch den udaba’™?’ ‘Ja’, antwortete er, und ich fragte zuriick:
‘Auch wenn sie nichts rechtes zustande brachten (wa-in kani mugassirin)?’ —
‘Dann werden sie’, antwortete er, ‘erst viel Strafe erleiden, doch dann die Gliick-
seligkeit (an-na‘im) erleben’” (II 103).
In solchen Traumen versichert sich die Gesellschaft der Gnade Gottes, der
alle Muslime, auch siindige, teilhaftig werden, und vergewissert sie sich,
wie im vorliegenden Fall, der Tatsache, dass das gottliche Wohlwollen
nicht nur auf dezidiert religiosen Lebenslaufen ruht, sondern auch auf den
eher sdkularen der Dichter und Philologen, und dies selbst dann, wenn sie
auch auf diesen Gebieten alles andere als perfekt sind. So vermittelt dieser
religiose Diskurs den Menschen zwar das Vertrauen in die gottliche Gnade
und tragt damit sicherlich zur Bewiltigung der Todeserfahrung bei — wahr-
scheinlich mehr als im Abendland, wo immer starker auf die Schrecken der
Holle abgehoben wurde als auf die gottliche Barmherzigkeit —, doch ist
wiederum die soziale Komponente dieses Diskurses uniibersehbar, dessen
hervorstechendstes Charakteristikum ja gerade darin besteht, mdglichst
viele soziale Gruppen und individuelle Lebenslaufe als gottlich gerechtfer-
tigt erscheinen zu lassen.

4. Der Trost der Dichter

Diese starke soziale Komponente wird besonders deutlich in den beiden
Diskursen, die als die mit Abstand wichtigsten Todesdiskurse des Islam
gelten missen und die dementsprechend auch in Qiftis inbah den grossten
Raum einnehmen, ndmlich die Poesie und das Recht.

Die Poesie ist nicht nur der alteste Todesdiskurs des Islam — das Trauer-
gedicht, die martiya, blithte ja bereits in vorislamischer Zeit,'* sondern
bleibt bis in die Moderne einer der wichtigsten. Obwohl im Laufe der Zeit
der eine oder andere spezifisch islamische Gedanke in die martiya Eingang
findet,” sind auch die Aussagen der spateren Trauergedichte, sogar diejeni-
gen der Trauergedichte auf Religionsgelehrte, mit einem normativen Islam

14 Die bislang ausfiihrlichste Studie hierzu ist Gert Borg: Mit Poesie vertreibe ich den
Kummer meines Herzens. Eine Studie zur altarabischen Trauerklage der Frau.
Istanbul 1997.

15 Vgl. Pieter Smoor: “Elegies and Other Poems on Death by Ibn al-Riami”. In: Jour-
nal of Arabic Literature 27 (1996), 49-85.



12 THOMAS BAUER

kaum vereinbar. Dies beginnt mit dem ersten wichtigen Thema der martiya,
dem Ausdruck der Trauer der Hinterbliebenen. Wahrend die islamische
Norm die Ziigelung der Trauer, die Massigung des Weinens und ein baldi-
ges Akzeptieren des Todes verlangt, erfordert die Norm der martiya ganz
im Gegenteil den Ausdruck schrankenloser Trauer, das Vergiessen zahlloser
Tranen und die Versicherung, dass nach dem Tode des Betrauerten nichts
mehr Bedeutung haben wird, weder im Leben der Hinterbliebenen noch
tberhaupt in der gesamten Welt.

Durch dieses Zulassen der Trauer, dieses ‘“Herauslassen’” des Schmer-
zes lieferte die Trauerdichtung einen wichtigen Beitrag zur Bewdltigung des
Todes, so dass ihre Berechtigung nie ernsthaft in Frage gestellt wurde. Doch
finden wir in der Dichtung auch immer wieder einen anderen Gedanken, der
auf empfindlichere Weise in Konkurrenz zur islamischen Norm tritt, weil er
der islamischen Hoffnung auf ein Weiterleben im Jenseits (das in der
martiya so gut wie gar keine Rolle spielt) die Hoffnung auf ein Weiterleben
im Diesseits gegeniiberstellt, ein Weiterleben namlich durch den Ruhm und
die unverganglichen Leistungen, die der Verstorbene hinterlassen hat. So
lautet ein von Qifti (II 142) zitierter Vers von Ibn Sid al-Batalyawsi:

Ahu I-i1lmi hayyun halidun ba‘da mawtihi wa-awsaluhu tahta t-turabi ramimu//.

“Der Wissende lebt, lebt ewig nach seinem Tod, wihrend seine Gelenke unter der
Erde vermodern”.

Doch der wichtigste Trost, den die Trauerdichtung bietet, ist etwas anderes,
namlich die in zahllosen Variationen immer wieder ausgesprochene Er-
kenntnis, dass alle Menschen sterben miissen. Diese Erkenntnis ist natiirlich
trivial, hat aber dennoch den Menschen auch im Abendland iiber viele Jahr-
hunderte hinweg Trost gegeben. Ariés hat mit den Worten “Wir sterben
alle” den ersten Teil seiner Geschichte des Todes iiberschrieben, und nichts
zeigt deutlicher den Abstand der modernen individualistischen Mentalitét
von allem Vorhergehenden als die Tatsache, dass diese Erkenntnis des
“Alle miissen Sterben” uns Heutigen auch nicht mehr den allergeringsten
Trost verschafft.

In der arabischen Trauerdichtung aber ist es der mit Abstand wichtig-
ste Gedanke, der meist in seiner Absolutheit stehenbleibt und nur ganz
selten durch eine religiose Wendung in Richtung einer Jenseitshoffnung
abgebogen wird. Die vielleicht schonsten, jedenfalls aber bekanntesten Ver-

se dieser Art stammen von al-Ma‘arri und werden auch von Qifti zitiert. (I
82 f.):



TODESDISKURSE IM ISLAM 13

sahi hadi qubiirund tamla’u l-ar/da fa-ayna I-qubiiru min ‘ahdi ‘Adi//
haffifi l-wat’a ma azunnu adima I-/ardi illd min hadihi l-agsadi//

“Oh Freund, unsere Griaber bedecken die Erde, doch wo sind die Gréber aus der
Zeit des Volkes ‘Ad?

Tritt behutsam auf, denn mir scheint, dass die Oberflache der Erde aus nichts an-
derem besteht als aus diesen Kérpern!”

So ist es auch hier wieder zuallererst der Gedanke an die Gemeinschaft, der
die martiya-spezifische Variante des Trostes liefert, namlich die Erkenntnis,
dass der Tod keine Trennung von der Gemeinschaft bedeutet, sondern im
Gegenteil die Zugehorigkeit zu dieser durch die Teilhabe an der allgemei-
nen Sterblichkeit erst vollendet.

5. Das Grab

Dies kommt noch deutlicher zum Ausdruck in einem weiteren Diskurs, den
ich der Einfachheit halber als den figh-Diskurs bezeichne und der all jene
Aspekte umfasst, bei denen man sich in erster Linie an den Vorschriften des
islamischen Rechts orientiert hat, also etwa bei der Totenwaschung, dem
Totengebet, dem Begrdbnis und schliesslich bei der Anlage des Grabes
selbst. Welche Bedeutung ihm zukommt, zeigt etwa folgende Biographie
aus Qiftis Sammlung, die ich in extenso zitiere (I 131):
“Ahmad ibn Qasim der Grammatiker, bekannt als Ibn al-Adib. Er stammte aus
Cordoba (...), lebte in Almeria und wurde Abli ‘Umar gerufen. Sein besonderes
Interesse galt der Wissenschaft und dem adab. Seit frither Jugend war er blind. Er
starb in Almeria in der Nacht zum Mittwoch, den 17. der Monats Di 1-Qa‘da im

Jahr 442 (Dienstag, 2.4.1051). Er wurde beerdigt am Mittwoch, nach dem Mit-
tagsgebet, in a§-Sari‘a. Das Totengebet sprach der Kadi Abii 1-Walid az-Zubaydi”.

Nicht gerade viel, was wir von Ahmad ibn Qasim erfahren. Gerade, dass er
sich irgendwie fiir Wissenschaft interessiert hat, und dass er blind war. Aber
wer waren seine Lehrer, wer seine Schiiler, hat er irgendwelche Biicher ver-
fasst oder wenigstens tradiert? Wir wissen es nicht. Qifti wusste es wohl
auch nicht. Aber er teilt uns — warum nur? — mit, an welchem Tag dieser
Ahmad verstorben ist, nennt sogar den Wochentag, teilt des weiteren mit,
dass er an diesem Tag (d.h. an dem auf die Todesnacht folgenden Tag) auch
begraben wurde; wir erfahren sogar die genaue Tageszeit (“nach dem Mit-
tagsgebet”) und erfahren schliesslich, welcher Kadi das Totengebet hielt,
ein Kadi, dessen Name sicherlich kein einziger Leser Qiftis jemals zuvor
vernommen hatte. Warum dies alles?



14 THOMAS BAUER

Aussergewohnlich an dieser Biographie ist nur eines, ndmlich die Spar-
lichkeit der Informationen tiber das Leben des Portritierten, die allein zur fol-
genden Todesnachricht in so merkwiirdigem Kontrast steht. Uberhaupt nicht
aussergewohnlich ist dagegen die ausfiihrliche Todesnotiz selbst, die Angabe
des genauen Todeszeitpunkts, die Erwahnung, dass der Tote noch am selben
Tag begraben wurde, die Nennung des Friedhofs, haufig sogar der genauen
Lage des Grabes, der Name dessen, der das Totengebet gehalten hat, manch-
mal auch die als trostreich empfundene Mitteilung, dass viele Menschen bei
der Beerdigung anwesend waren (oder im Gegenteil die Nachricht, dass etwa
bei Abu ‘Ubaydas Begrabnis iiberhaupt niemand anwesend war, weil er es
sich durch seine bose Zunge zu Lebzeiten mit aller Welt verdorben hatte: 111
285). Dies alles ist keineswegs aussergewohnlich, sondern der Standard in
Hunderten von Biographien. Wenn es etwa vom Gulam Ta‘lab heisst, er sei in
dem Grabareal begraben, in dem nach ihm der Koranleser Abiu Bakr al-
Adami begraben worden sei, und dieses befdnde sich gegeniiber dem Grab
von Ma‘rif al-Karhi (einem beriihmten Sufi), von dem es durch einen Weg
getrennt sei (IIT 175), dann zeigt eine solche keineswegs untypische Mittei-
lung, welche Bedeutung das Grab fiir den vormodernen Muslim hatte. Dies
wird durch andere Literaturgattungen bestétigt. Tatsachlich muss das Grab
die Vorstellungen der Menschen weit mehr beschiftigt haben als das Jenseits.

Und wiederum muss man feststellen, dass auch im Falle des Grabes der
soziale und kommunitaristische Aspekt stark im Vordergrund steht. Nicht nur
in der Haditliteratur wird den Muslimen nahegelegt, ihre Grabstitte sorgfaltig
zu wihlen, insbesondere auf fromme und anstindige Nachbarn zu achten,
weil die Toten von einem bosen Nachbarn ebensosehr gequilt werden kon-
nen wie die Lebenden. Auch die einschliagigen Angaben in der biogra-
phischen Literatur zeigen dies. Si‘iten lassen sich natiirlich in der Nihe eines
ihrer Imame begraben, Hanbaliten dagegen bevorzugt auf dem Bab Harb in
Bagdad, wo auch Ibn Hanbal liegt. Haufig wird angegeben, dass ein Gelehrter
neben seinem Lehrer oder einem fritheren grossen Vertreter der Disziplin
begraben wurde. Die Gemeinschaft der Gelehrten wird so auch iiber den Tod
hinaus fortgesetzt. Begrabnisse bei Familienangehorigen werden seltener
erwahnt. Einer der beiden Opfer des Liebestodes ldsst sich dagegen neben
seinem Geliebten begraben.

Ich glaube, dass die liberproportional ausfiihrliche Erwahnung des Be-
grabniszeitpunkts und des Totengebets wiederum eine vorwiegend gemein-
schaftsstiftende Funktion hat. Durch die Angabe, dass der Betreffende den



TODESDISKURSE IM ISLAM 15

Vorschriften des islamischen Rechts entsprechend von dieser Erde gegangen
ist, wird ein islamisches Gemeinschaftsgefiihl angesprochen, das schliesslich
auch noch den Leser mit einbezieht. Deshalb wohl auch die Furcht, in der
Fremde zu sterben, als garib also, und von niemandem beweint zu werden.'®

Es sei aber auch darauf hingewiesen, dass das Grab gleichzeitig Objekt
des beliebtesten und am skrupellosesten begangenen Verstosses gegen die
Normen des islamischen Rechts ist. Die allgemein anerkannte Vorschrift,
Gréber eben und ohne jegliche Aufmauerung anzulegen, ist bekanntlich nur
selten befolgt worden.

6. Zusammenfassung

Wir konnen also zusammenfassend feststellen, dass es in der vormodernen
islamischen Kultur offensichtlich verschiedene Diskurse iiber den Tod gab,
die z.T. verschiedene lebensweltliche Bereiche abdeckten, z.T. aber auch in
Konkurrenz zueinander traten, ja einander teilweise sogar explizit wider-
sprachen. Trotzdem kann jedem dieser Diskurse eine distinkte Funktion in
der islamischen Kultur zugewiesen werden, die kein anderer ausfiillen
konnte. Ein jeder dieser Diskurse weist eine lange Tradition auf und zeigt
damit, dass er seine Aufgabe, einen Beitrag zur Selbstreproduktion eines
Segments dieser Kultur zu leisten, erfolgreich erfiillen konnte. Mit Bezug
auf die islamische Gesamtkultur kann somit keiner dieser Diskurse als
“unislamisch” und deviant etikettiert und aus der Betrachtung ausgeschlos-
sen werden.

Allen gemeinsam ist eine starke kommunitaristische Ausrichtung, d.h.
das Bestreben, die Identitat einer gesellschaftlichen Gruppe zu starken und
diese gleichzeitig in die {ibergeordnete islamische Gemeinschaft einzubin-
den. Die Tatsache, dass diese Diskurse z.T. miteinander in Widerspruch
stehen, ist die notwendige Folge einer hochdifferenzierten pluralen Gesell-
schaft, wie es die des klassischen Islam war. Dass es dieser Gesellschaft
gelang, diese Widerspriiche iiber viele Jahrhunderte weitgehend konfliktfrei
zu ertragen und in einer grosseren Gesamtheit aufgehen zu lassen, gehort zu
den grossen Leistungen dieser Kultur, und die Erforschung der zugrundelie-

16  Auch hier boten Ausspriiche des Propheten Trost, etwa jener: “Wenn ein Glaubiger
in der Fremde stirbt, erldsst Gott ihm wegen seiner Fremdheit jede Strafe aus
Barmbherzigkeit, und er befiehlt den Engeln ihn zu beweinen, da dies sonst niemand
fir ihn tut” (as-Suyiti: Sarh as-sudir bi-Sarh hal al-mawtd wa-I-qubir. Mit e.
Kom. von Muh. Hasan al-Himsi. Beirut *1986, S. 135).



16 THOMAS BAUER

genden Mechanismen scheint mir jede Anstrengung wert. Fiirs erste mochte
ich dafiir pladieren, das Konzept von “Norm und Abweichung”'’ hintanzu-
stellen. Mir scheint, dass das Konzept einander erganzender und z.T. wider-
sprechender Diskurse, die jeweils ihre eigene Geschichte haben und jeweils
eigenen Gesetzen gehorchen, eine adédquatere Beschreibung der islamischen
Kultur liefert.

17  So das Rahmenthema des 27. DOT.



	Todesdiskurse im Islam

