
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 53 (1999)

Heft: 1

Artikel: Todesdiskurse im Islam

Autor: Bauer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TODESDISKURSE IM ISLAM

Thomas Bauer

1. Tod eines Grammatikers

Für gewöhnlich gilt der Beruf des Sprachwissenschaftlers als eher ungefährlich.

Trotzdem sind Fälle verzeichnet, in denen Sprachgelehrte in Ausübung
ihres Berufes den Tod erlitten. Einen solchen Fall überliefert uns al-Qiftï in
seiner umfangreichen Sammlung von Grammatikerbiographien, die er im
Jahre 632 der Higra (1235 a.D.) fertiggestellt hat. Darin berichtet er, dass

der Grammatiker an-Nahhäs mit einem Buch über Metrik am Ufer des Nils
sass und Verse skandierte. Dabei murmelte er die bekannten, an sich
bedeutungslosen Formeln, mit denen arabische Metren dargestellt werden (wie
etwa fa'ülun mafä'ilun fa'ülun mafä'ilun etc.). Das hörte ein zufallig
vorbeikommender Mann aus dem einfachen Volk, der für die unverständlichen
Silben, die er an-Nahhäs brabbeln hörte, nur eine Erklärung hatte, nämlich
dass es sich bei diesem Mann um einen Zauberer handeln müsse, der den

Nil verzaubert, damit die Nilflut ausbleibt und eine Teuerung kommt. In
seiner Entrüstung versetzte er dem Grammatiker einen Fusstritt, dieser
stürzte in den Nil und ertrank.1

Ausser auf die Tatsache, dass auch Sprachgelehrte gefährlich leben,
macht diese Anekdote auf eine andere, bisher kaum beachtete Tatsache
aufmerksam, nämlich darauf, dass klassisch-arabische Texte aus vielen
verschiedenen Textgattungen zahllose Passagen enthalten, in denen auf jeweils
spezifische Weise vom Tod die Rede ist. Von der westlichen Islamwissenschaft

wurde bisher aber nur ein einziger dieser Diskurse ausgewertet, nämlich

der theologische. Westliche Beiträge über den Tod im Islam beschränken

sich fast immer auf die Darstellung der islamischen Vorstellungen von
Paradies und Hölle, die aber ihrerseits in der Gesamtheit des
klassischarabischen Schrifttums eine weit geringere Rolle spielen als man aufgrund
der westlichen Darstellung annehmen musste. Die Frage aber, welche
Gefühle, Haltungen und Vorstellungen die Menschen der vormodernen islami-

Überarbeitete Fassung eines auf dem 27. Deutschen Orientalistentag (Bonn, 28.9.-

2.10.1998) gehaltenen Vortrags.

Vgl. al-Qiftï, öamäladdin 'Ali ibn Yüsuf: Inbäh ar-ruwäh 'alä anbäh an-nuhäh.
Ed. Muh. Abu 1-Fadl Ibrahim. 4 Bde. Kairo 1986,1 137. Zu an-Nahhäs auch GAS

IX 207-209.



6 THOMAS BAUER

sehen Welt dem Phänomen des Todes tatsächlich entgegenbrachten, ist
bislang noch nicht ernsthaft gestellt worden. Ein Buch wie das
epochemachende Werk von Philippe Ariès, seine Geschichte des Todes2 von 1977,
hat - soweit ich sehe - keine islamwissenschaftliche Reaktion hervorgerufen.

Eine wissenssoziologische oder mentalitätsgeschichtliche
Untersuchung über den Tod in der islamischen Kultur steht noch aus. Freilich
dürfte sich eine solche Untersuchung nicht auf den Diskurs der Theologie
beschränken, sondern musste möglichst viele verschiedene Textgattungen
heranziehen, um festzustellen, ob es in der islamischen Kultur tatsächlich
nur eine einzige, einheitliche Antwort auf das Phänomen des Todes gegeben
hat, oder ob wir mehrere, voneinander verschiedene, ja vielleicht sogar
einander widersprechende Diskurse aufspüren können. Bei meiner Beschäftigung

mit dem Komplex Liebe und Sexualität hat sich genau dies
herausgestellt,3 und es zeichnet sich ab, dass die Dinge im Falle des Todes ähnlich
liegen.

Um zu zeigen, welche Diskurse hier eventuell in Frage kommen und in
welchen Textgattungen sie sich manifestieren, wurde ein tabaqät-Werk,
also eine Biographiensammlung, ausgesucht, weil in der Darstellung des

Lebens einer Vielzahl von Personen notgedrungen auch verschiedene

Aspekte der jeweiligen Lebenswelten zur Sprache kommen müssen. In einer

Biographiensammlung begegnen, kreuzen und vermischen sich die wichtigsten

verschiedenen Todesdiskurse der Gesellschaft. Besonders geeignet
erschienen zu unserem Zweck Grammatikerbiographien. Weil die
Sprachwissenschaft als Propädeutik für alle Zweige islamischen Gelehrtentums

wichtig war, befinden sich unter den Porträtierten also sowohl Hadit-
gelehrte, von denen a priori eine stärkere Hinwendung zu religiösen Dingen
zu erwarten ist, als auch udabä', die eher die säkulare Seite der Kultur
vertreten. Deshalb ist das Material der folgenden Darstellung dem eingangs
bereits erwähnten Werk Inbäh ar-ruwäh 'alä anbäh an-nuhäh al-Qiftis
entnommen.

2 Philippe Ariès: L'homme devant la mort. Paris 1977. Deutsch: Geschichte des To¬

des. München 1980 und öfter.

3 Vgl. Thomas Bauer: Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 9. und
10. Jahrhunderts. Wiesbaden 1998; ders.: "Raffinement und Frömmigkeit. Säkulare

Poesie islamischer Religionsgelehrter der späten Abbasidenzeit". In: Asiatische
Studien 50 (1996) 275-295.



TODESDISKURSE IM ISLAM

2. Der normale Tod

Zunächst repräsentiert natürlich der biographische Text einen Diskurs sui
generis und enthält zahlreiche Mitteilungen über den Tod, die wir in anderen

Textgattungen nicht finden, z.B. Nachrichten über die Todesart der

porträtierten Gelehrten, die sich zu einem Bild über das, was die Menschen
als "normalen" Tod angesehen haben, zusammenfügen lassen. Dabei zeigt
sich, dass man, wie im vormodernen Abendland auch, vor allem den

vorzeitigen und - anders als heute - den plötzlichen Tod fürchtete. Ein Tod in
den Fünfzigern galt als vorzeitig; allgemein war die Erwartung, älter als siebzig

zu werden. Was auch immer die Statistiker sagen mögen, die subjektive
Lebenserwartung war also nicht allzusehr verschieden von der heutigen.4

Wie etwa auch aus der Hadît- und Fiqhliteratur hervorgeht, sah der

sozusagen "regelgerechte" Tod so aus, dass man in fortgeschrittenem Alter
erkrankt und nach einer Weile merkt, dass man von dieser Krankheit nicht
wieder genesen wird, worauf man Vorbereitungen auf den Tod trifft, also

sein Testament macht oder etwa "seinen Diwan abwäscht", d.h. die
weltliche und oft mit den religiösen Normen kollidierende dichterische
Produktion durch Abwaschen des Papiers vernichtet, um damit ein Zeichen
der reuigen Umkehr zu Gott zu setzen.5 (Mancher hat allerdings, wenn er
wider Erwarten genesen ist, seine Reue bereut und versucht, den Diwan aus
dem Gedächtnis zu rekonstruieren6). Die Umstände eines solchen "normalen"

Todes werden in den Biographien kaum erwähnt. Damit hängt wohl
auch das weitgehende Desinteresse am medizinischen Diskurs zusammen.
Die Art der Krankheit, an der jemand gestorben ist, interessiert Qifti nur
dann, wenn sie zu einem "unnormalen", also zu einem vorzeitigen oder

Vgl. auch Qiftïs Mitteilung, Muhallab al-Bahnasi sei "als junger Mann (säbbanl)
verstorben; er zählte am Tage seines Todes 42 Jahre" (III 334).

Hierzu auch M. Chamberlain: Knowledge and Social Practice in Medieval Damascus,

1190-1350. Cambridge 1994, S. 166 f..

Ein späteres, aber sehr charakteristisches Beispiel hierfür liefert der Historiker und

Universalgelehrte Ibn Tülün, der, offensichtlich getrieben von dem Ehrgeiz, seinen
Lehrer as-Suyüti an Zahl der Schriften noch zu übertreffen, in seiner Autobiographie

als Schrift Nr. 337 notiert: "meine grosse Gedichtsammlung; ich habe sie
anlässlich einer Krankheit, die mich an den Rand des Todes gebracht hatte,
abgewaschen", doch dann als Nr. 338: "meine kleine Gedichtsammlung, in die ich vieles

aus der verlorengegangenen Gedichtsammlung übernommen habe" (Ibn Tülün:
al-Fulk al-mashünfiahwäl Muhammad ibn Tülün. Ed. Muh. Hayr Ramadan Yüsuf.
Beirut 1996, S. 102 f.

'



8 THOMAS BAUER

plötzlichen Tod führt, etwa im Falle des Seuchentodes. "Er starb an der
tffün den Märtyrertod" heisst es in späteren Quellen immer wieder, denn
wie alle besonders gefürchteten Todesarten wurde ja auch der plötzliche
Seuchentod dem Märtyrertod gleichgesetzt. Bei Qifti kommt der Seuchentod

allerdings nur selten vor, weil sein Buch ja vor den grossen Pestepidemien
entstanden ist.7 Von irgendeiner ärztlichen Behandlung der Todeskrankheit
ist nie die Rede. Eine allerdings untypische Ausnahme stellt lediglich die

Biographie von 'Abdallatif al-Bagdädi dar, den Qiftî persönlich kannte, aber
nicht leiden konnte. Nun hatte sich cAbdallatif auch mit Medizin beschäftigt,

doch lässt Qiftî durchblicken, dass er von diesen seinen Bestrebungen
keine hohe Meinung hat, und er konstatiert am Ende seines Eintrags
hämisch:

"'Abdallatif erkrankte in Bagdad und fing an, sich mit seiner eigenen Medizin zu
verarzten, worauf er nach dem Willen Gottes im Jahre 629 verstarb".8

Ausser dem Seuchentod kommen an weiteren Todesarten noch vor:

- zunächst der gewaltsame Tod, also vor allem der Tod im heiligen Krieg,
der hauptsächlich einigen Gelehrten aus al-Andalus widerfahren ist,
ausserdem die eine oder andere Hinrichtung und ein mutmasslicher
Giftmord;9

- dann der Liebestod, der zwar nicht häufig vorkommt (Qiftî schildert
ausführlich zwei Fälle), der aber für die Menschen der islamischen
Vormoderne durchaus als reale Bedrohung empfunden wurde - eine uns

Vgl. Qifti I 251 (Ishäq al-Mawsill stirbt fi t-täeün al-gärif); weitere Tode nach
Krankheiten ebd. II 224 und III 254.

Qifti II 196. Das in der Weltliteratur gängige Motiv vom Arzt, der sich selbst nicht
zu heilen vermag, ist auch sonst im arabischen Schrifttum häufig. Es findet hier
ihren berühmtesten Ausdruck in einem vielzitierten Vers al-Mutanabbis, der an dieser

Stelle gleichzeitig eine schöne Illustration des im 4. Abschnitt behandelten "Wir
sterben alle"-Motivs liefert. Die Passage lautet (zit. nach Abu Mansür at-Ta'âlibï:
al-Latä'ifwa-z-zarä'if, Beirut 1992, S. 273 f., vgl. auch Diwän al-Mutanabbï, sarh
al-Barqüqi, Beirut 1986,1 336 f.): nahnu banü l-mawtä fa-mä bälunä I na'äfu mä lä
budda min surbihi/I yamütu rä'i d-da'ni fi gahlihï / mawtata ôalïnûsa fi tibbihïl/
"Söhne von Toten sind wir, warum nur empfinden wir Widerwillen, etwas zu
kosten, was wir unbedingt schlucken müssen? Es stirbt doch der Schafhirt in seiner
Unwissenheit denselben Tod wie Galen mit all seiner medizinischen Kunst!".

Gefallen: I 47, III 168 (vermisst), III 198; hingerichtet oder im Auftrag des
Herrschers/von Rebellen ermordet: I 299, II 183, II 369, III 221, IV 59; der mutmassliche

Giftmord III 322.



TODESDISKURSE IM ISLAM 9

Heutigen nicht mehr zugängliche Mentalität. Konsequenterweise gab es

Bestrebungen, auch den Liebestod als Märtyrertod zu werten.10

- Ähnlich gelagert sind drei Fälle, in denen sich ein Gelehrter nach einer
öffentlichen Demütigung so sehr grämt, dass er kurz danach stirbt.11 Man
hatte offensichtlich für die psychische Natur der Krankheiten ein
geschärftes Bewusstsein.

- Vor allem aber sind es immer wieder Unfälle, die zu einem plötzlichen
und oft auch vorzeitigen Tod führen, und so fallen über die Hälfte der

Stellen, in denen Qifti die Todesursache nennt, in diese Rubrik, ja, er
führt uns ein wahres Panoptikum ausgefallener Tode vor: Der Grammatiker

TaTab wird von einem Maultier getreten und stirbt an den Folgen (I
185); der Verstand al-Gawharïs verwirrt sich im Alter und er fällt vom
Dach seines Hauses (I 231); ein Frommer, der sich in einem Zimmer in
der 'Amr-Moschee von der Welt zurückgezogen hat, fällt eines Nachts
ebenfalls vom Dach und "ihm wurde das Martyrium beschert" (II 97); al-
Halil rennt gedankenverloren gegen die Säule einer Moschee und überlebt

diesen Zusammenprall nicht (I 381); Abu 'Ubayda stirbt auf etwas

undurchsichtige Weise an einer Banane (III 280); ein anderer Gelehrter
erleidet einen Verkehrsunfall: Sein Kamel strauchelt an einer Brücke bei

Hilla, wobei sich der Gelehrte an einem Sattelholz im Gesicht tödlich
verletzt (III 193); wieder ein anderer ist auf der Rückkehr von der
Mekkapilgerfahrt im Roten Meer ertrunken (II 70); und schliesslich sei noch der
kuriose Fall erwähnt, in dem ein arabophiler Perser seinen kleinen Sohn
mit Öl einreibt und in die pralle Sonne setzt mit der Absicht, dem Kind
eine braune Farbe und damit ein arabischeres Aussehen zu verleihen. Das

Kind überlebte diese Prozedur nicht (IV 175).

Offensichtlich hat sich also auch Qiftî in erster Linie für das Phänomen
interessiert, das der Dichter August von Platen ausgedrückt hat in dem Vers:

"Einförmig stellt Natur sich her, doch tausendformig ist ihr Tod".

10 Vgl. Qifti I 131 f. und III 163. Zum Liebestod vgl. auch H.H. Biesterfeld und D.
Gutas: "The Malady of Love". In: Journal ofthe American Oriental Society 104

(1984), 21-55; Lois Anita Giffen: Theory ofProfane Love among the Arabs. New
York 1971, pp. 101 ff.

11 Qifti II 359 (Sïbawayh), III 334 und III 361.

12 August Graf von Platen: Werke. Band I: Lyrik. Hg. Kurt Wölfel u. Jürgen Link.
München 1982, S. 218.



10 THOMAS BAUER

3. Der Trost des Jenseits

Soweit also zu den Todesursachen; kommen wir nun zu den Deutungen und

Sinngebungen, die der Tod erfahren hat, und zu den Strategien, mit denen

man versucht hat, ihn zu bewältigen.
A priori würde man erwarten, dass in einer Kultur, die wir mit einem

Religionsbegriff als "islamisch" bezeichnen und darüber hinaus - allerdings
unsinnigerweise - oft als "mittelalterlich" apostrophieren, dass in einer
solchen Kultur die Bewältigung der Todeserfahrung in erster Linie auf religiöse
Weise erfolgt, und hier wiederum denken wir natürlich in erster Linie (in
Analogie zur christlichen Religion) an die Jenseitsvorstellungen, also an
den Trost des Paradieses (bzw. - natürlich weniger tröstlich - an die Schrek-
ken der Hölle). Aber ganz so kann es nicht gewesen sein, denn es ist
geradezu verblüffend, wie selten das Paradies ausserhalb der nicht gerade
zahlreichen Spezialliteratur zu diesem Thema vorkommt. Vor allem in der

Dichtung, die sich ja sonst jeden Winkel des Alltagslebens zum Gegenstand
gesucht hat, kommt das Paradies, wenn überhaupt, dann auf ironisch
verfremdete Weise in der Liebesdichtung vor. Die wenigen Erwähnungen in
der Trauerdichtung beschränken sich auf einige Segenswünsche, und in
diesem Zusammenhang finden wir es auch auf Grabinschriften ("möge ihm der
Herr das Grab erleuchten und ihn in das Paradies eingehen lassen"). Aber
die Phantasie der Menschen - zumindest die der Gelehrten und Literaten -
hat es kaum herausgefordert.

In anderem Zusammenhang spielt das Jenseits in Qiftis vier Bänden

allerdings schon eine Rolle, nämlich in Träumen. Solche Träume folgen
einem weit verbreiteten Muster, nach dem Verstorbene Lebenden im Traum
erscheinen, der Träumende den Toten fragt, wie es ihm ergehe, worauf der
Verstorbene antwortet, Gott habe ihm vergeben, er befände sich im Paradies

etc., worauf oft noch eine Auskunft über den Grund dieser Vergebung folgt.
Solche Träume hat schon Ibn Abî d-Dunyä in einer eigenen Monographie
zusammengestellt,13 und sie erfreuen sich noch in der islamischen Toten-
buchliteratur späterer Jahrhunderte grosser Beliebtheit. Bei Qiftî ist es z.B.
der Philologe al-Hassäb, der dem Tmäd al-Isfahäni im Traum erscheint.
Dieser berichtet:

13 Ibn Abi d-Dunyä verstarb 281/894; sein Kitäb al-Manäm wurde ediert von Leah

Kinberg: Morality in the Guise ofDreams. Leiden 1994. Zu Träumen in den
islamischen Literaturen im allgemeinen vgl. Annemarie Schimmel: Die Träume des

Kalifen. Träume und ihre Deutung in der islamischen Kultur. München 1998.



TODESDISKURSE IM ISLAM 11

"Ich sah (al-Hassäb) eines Nachts im Traum und schien zu fragen: 'Was hat Gott
mit dir gemacht?' 'Er tat mir Gutes', antwortete er, worauf ich weiterfragte:
'Verzeiht Gott denn auch den udabäT 'Ja', antwortete er, und ich fragte zurück:
'Auch wenn sie nichts rechtes zustande brachten (wa-in känü muqassirïn)T -
'Dann werden sie', antwortete er, 'erst viel Strafe erleiden, doch dann die
Glückseligkeit (an-na'ïm) erleben'" (II 103).

In solchen Träumen versichert sich die Gesellschaft der Gnade Gottes, der
alle Muslime, auch sündige, teilhaftig werden, und vergewissert sie sich,
wie im vorliegenden Fall, der Tatsache, dass das göttliche Wohlwollen
nicht nur auf dezidiert religiösen Lebensläufen ruht, sondern auch auf den
eher säkularen der Dichter und Philologen, und dies selbst dann, wenn sie

auch auf diesen Gebieten alles andere als perfekt sind. So vermittelt dieser

religiöse Diskurs den Menschen zwar das Vertrauen in die göttliche Gnade
und trägt damit sicherlich zur Bewältigung der Todeserfahrung bei -
wahrscheinlich mehr als im Abendland, wo immer stärker auf die Schrecken der

Hölle abgehoben wurde als auf die göttliche Barmherzigkeit -, doch ist
wiederum die soziale Komponente dieses Diskurses unübersehbar, dessen

hervorstechendstes Charakteristikum ja gerade darin besteht, möglichst
viele soziale Gruppen und individuelle Lebensläufe als göttlich gerechtfertigt

erscheinen zu lassen.

4. Der Trost der Dichter

Diese starke soziale Komponente wird besonders deutlich in den beiden

Diskursen, die als die mit Abstand wichtigsten Todesdiskurse des Islam
gelten müssen und die dementsprechend auch in Qiftïs inbäh den grössten
Raum einnehmen, nämlich die Poesie und das Recht.

Die Poesie ist nicht nur der älteste Todesdiskurs des Islam - das

Trauergedicht, die martiya, blühte ja bereits in vorislamischer Zeit,14 sondern
bleibt bis in die Moderne einer der wichtigsten. Obwohl im Laufe der Zeit
der eine oder andere spezifisch islamische Gedanke in die martiya Eingang
findet,15 sind auch die Aussagen der späteren Trauergedichte, sogar diejenigen

der Trauergedichte auf Religionsgelehrte, mit einem normativen Islam

14 Die bislang ausführlichste Studie hierzu ist Gert Borg: Mit Poesie vertreibe ich den

Kummer meines Herzens. Eine Studie zur altarabischen Trauerklage der Frau.
Istanbul 1997.

15 Vgl. Pieter Smoor: "Elegies and Other Poems on Death by Ibn al-Rümi". In: Jour¬

nal ofArabic Literature 27 (1996), 49-85.



12 THOMAS BAUER

kaum vereinbar. Dies beginnt mit dem ersten wichtigen Thema der martiya,
dem Ausdruck der Trauer der Hinterbliebenen. Während die islamische
Norm die Zügelung der Trauer, die Mässigung des Weinens und ein baldiges

Akzeptieren des Todes verlangt, erfordert die Norm der martiya ganz
im Gegenteil den Ausdruck schrankenloser Trauer, das Vergiessen zahlloser
Tränen und die Versicherung, dass nach dem Tode des Betrauerten nichts
mehr Bedeutung haben wird, weder im Leben der Hinterbliebenen noch

überhaupt in der gesamten Welt.
Durch dieses Zulassen der Trauer, dieses "Herauslassen" des Schmerzes

lieferte die Trauerdichtung einen wichtigen Beitrag zur Bewältigung des

Todes, so dass ihre Berechtigung nie ernsthaft in Frage gestellt wurde. Doch
finden wir in der Dichtung auch immer wieder einen anderen Gedanken, der
auf empfindlichere Weise in Konkurrenz zur islamischen Norm tritt, weil er
der islamischen Hoffnung auf ein Weiterleben im Jenseits (das in der

martiya so gut wie gar keine Rolle spielt) die Hoffnung auf ein Weiterleben
im Diesseits gegenüberstellt, ein Weiterleben nämlich durch den Ruhm und
die unvergänglichen Leistungen, die der Verstorbene hinterlassen hat. So

lautet ein von Qifti (II 142) zitierter Vers von Ibn Sïd al-Batalyawsï:

Ahü l-'ilmi hayyun hälidun ba'da mawtihî wa-awsäluhü tahta t-turäbi ramimüll.

"Der Wissende lebt, lebt ewig nach seinem Tod, während seine Gelenke unter der
Erde vermodern".

Doch der wichtigste Trost, den die Trauerdichtung bietet, ist etwas anderes,
nämlich die in zahllosen Variationen immer wieder ausgesprochene
Erkenntnis, dass alle Menschen sterben müssen. Diese Erkenntnis ist natürlich
trivial, hat aber dennoch den Menschen auch im Abendland über viele
Jahrhunderte hinweg Trost gegeben. Ariès hat mit den Worten "Wir sterben
alle" den ersten Teil seiner Geschichte des Todes überschrieben, und nichts

zeigt deutlicher den Abstand der modernen individualistischen Mentalität
von allem Vorhergehenden als die Tatsache, dass diese Erkenntnis des

"Alle müssen Sterben" uns Heutigen auch nicht mehr den allergeringsten
Trost verschafft.

In der arabischen Trauerdichtung aber ist es der mit Abstand wichtigste

Gedanke, der meist in seiner Absolutheit stehenbleibt und nur ganz
selten durch eine religiöse Wendung in Richtung einer Jenseitshoffnung
abgebogen wird. Die vielleicht schönsten, jedenfalls aber bekanntesten Verse

dieser Art stammen von al-Macarri und werden auch von Qiftî zitiert. (I
82 f.):



TODESDISKURSE IM ISLAM 13

sähi hädi qubürunä tamla'u l-ar/da fa-ayna l-qubüru min (ahdi 'Adì//
haffifi l-wafa mä azunnu adîma l-lardi illä min hädihi l-agsädi//

"Oh Freund, unsere Gräber bedecken die Erde, doch wo sind die Gräber aus der
Zeit des Volkes 'Äd?
Tritt behutsam auf, denn mir scheint, dass die Oberfläche der Erde aus nichts
anderem besteht als aus diesen Körpern!"

So ist es auch hier wieder zuallererst der Gedanke an die Gemeinschaft, der
die marriya-spezifische Variante des Trostes liefert, nämlich die Erkenntnis,
dass der Tod keine Trennung von der Gemeinschaft bedeutet, sondern im
Gegenteil die Zugehörigkeit zu dieser durch die Teilhabe an der allgemeinen

Sterblichkeit erst vollendet.

5. Das Grab

Dies kommt noch deutlicher zum Ausdruck in einem weiteren Diskurs, den

ich der Einfachheit halber als den/i^rÄ-Diskurs bezeichne und der all jene
Aspekte umfasst, bei denen man sich in erster Linie an den Vorschriften des

islamischen Rechts orientiert hat, also etwa bei der Totenwaschung, dem

Totengebet, dem Begräbnis und schliesslich bei der Anlage des Grabes
selbst. Welche Bedeutung ihm zukommt, zeigt etwa folgende Biographie
aus Qiftïs Sammlung, die ich in extenso zitiere (I 131):

"Ahmad ibn Qäsim der Grammatiker, bekannt als Ibn al-Adîb. Er stammte aus
Cordoba lebte in Almeria und wurde Abu 'Umar gerufen. Sein besonderes
Interesse galt der Wissenschaft und dem adab. Seit früher Jugend war er blind. Er
starb in Almeria in der Nacht zum Mittwoch, den 17. der Monats Du 1-Qa'da im
Jahr 442 (Dienstag, 2.4.1051). Er wurde beerdigt am Mittwoch, nach dem
Mittagsgebet, in as-Sari'a. Das Totengebet sprach der Kadi Abu 1-Walïd az-Zubaydî".

Nicht gerade viel, was wir von Ahmad ibn Qäsim erfahren. Gerade, dass er
sich irgendwie für Wissenschaft interessiert hat, und dass er blind war. Aber
wer waren seine Lehrer, wer seine Schüler, hat er irgendwelche Bücher
verfasst oder wenigstens tradiert? Wir wissen es nicht. Qiftî wusste es wohl
auch nicht. Aber er teilt uns - warum nur? - mit, an welchem Tag dieser
Ahmad verstorben ist, nennt sogar den Wochentag, teilt des weiteren mit,
dass er an diesem Tag (d.h. an dem auf die Todesnacht folgenden Tag) auch

begraben wurde; wir erfahren sogar die genaue Tageszeit ("nach dem
Mittagsgebet") und erfahren schliesslich, welcher Kadi das Totengebet hielt,
ein Kadi, dessen Name sicherlich kein einziger Leser Qiftïs jemals zuvor
vernommen hatte. Warum dies alles?



14 THOMAS BAUER

Aussergewöhnlich an dieser Biographie ist nur eines, nämlich die
Spärlichkeit der Informationen über das Leben des Porträtierten, die allein zur
folgenden Todesnachricht in so merkwürdigem Kontrast steht. Überhaupt nicht
aussergewöhnlich ist dagegen die ausführliche Todesnotiz selbst, die Angabe
des genauen Todeszeitpunkts, die Erwähnung, dass der Tote noch am selben

Tag begraben wurde, die Nennung des Friedhofs, häufig sogar der genauen
Lage des Grabes, der Name dessen, der das Totengebet gehalten hat, manchmal

auch die als trostreich empfundene Mitteilung, dass viele Menschen bei
der Beerdigung anwesend waren (oder im Gegenteil die Nachricht, dass etwa
bei Abu 'Ubaydas Begräbnis überhaupt niemand anwesend war, weil er es

sich durch seine böse Zunge zu Lebzeiten mit aller Welt verdorben hatte: III
285). Dies alles ist keineswegs aussergewöhnlich, sondern der Standard in
Hunderten von Biographien. Wenn es etwa vom Guläm Ta'lab heisst, er sei in
dem Grabareal begraben, in dem nach ihm der Koranleser Abu Bakr al-
Adamï begraben worden sei, und dieses befände sich gegenüber dem Grab

von Ma'rüf al-Karhï (einem berühmten Sufi), von dem es durch einen Weg
getrennt sei (III 175), dann zeigt eine solche keineswegs untypische Mitteilung,

welche Bedeutung das Grab für den vormodernen Muslim hatte. Dies
wird durch andere Literaturgattungen bestätigt. Tatsächlich muss das Grab
die Vorstellungen der Menschen weit mehr beschäftigt haben als das Jenseits.

Und wiederum muss man feststellen, dass auch im Falle des Grabes der

soziale und kommunitaristische Aspekt stark im Vordergrund steht. Nicht nur
in der Hadïtliteratur wird den Muslimen nahegelegt, ihre Grabstätte sorgfältig
zu wählen, insbesondere auf fromme und anständige Nachbarn zu achten,
weil die Toten von einem bösen Nachbarn ebensosehr gequält werden können

wie die Lebenden. Auch die einschlägigen Angaben in der
biographischen Literatur zeigen dies. Sï'ïten lassen sich natürlich in der Nähe eines

ihrer Imäme begraben, Hanbaliten dagegen bevorzugt auf dem Bäb Harb in
Bagdad, wo auch Ibn Hanbai liegt. Häufig wird angegeben, dass ein Gelehrter
neben seinem Lehrer oder einem früheren grossen Vertreter der Disziplin
begraben wurde. Die Gemeinschaft der Gelehrten wird so auch über den Tod
hinaus fortgesetzt. Begräbnisse bei Familienangehörigen werden seltener

erwähnt. Einer der beiden Opfer des Liebestodes lässt sich dagegen neben

seinem Geliebten begraben.
Ich glaube, dass die überproportional ausführliche Erwähnung des

Begräbniszeitpunkts und des Totengebets wiederum eine vorwiegend gemein-
schaftsstiftende Funktion hat. Durch die Angabe, dass der Betreffende den



TODESDISKURSE IM ISLAM 15

Vorschriften des islamischen Rechts entsprechend von dieser Erde gegangen
ist, wird ein islamisches Gemeinschaftsgefühl angesprochen, das schliesslich
auch noch den Leser mit einbezieht. Deshalb wohl auch die Furcht, in der
Fremde zu sterben, als garib also, und von niemandem beweint zu werden.16

Es sei aber auch daraufhingewiesen, dass das Grab gleichzeitig Objekt
des beliebtesten und am skrupellosesten begangenen Verstosses gegen die
Normen des islamischen Rechts ist. Die allgemein anerkannte Vorschrift,
Gräber eben und ohne jegliche Aufmauerung anzulegen, ist bekanntlich nur
selten befolgt worden.

6. Zusammenfassung

Wir können also zusammenfassend feststellen, dass es in der vormodernen
islamischen Kultur offensichtlich verschiedene Diskurse über den Tod gab,
die z.T. verschiedene lebensweltliche Bereiche abdeckten, z.T. aber auch in
Konkurrenz zueinander traten, ja einander teilweise sogar explizit
widersprachen. Trotzdem kann jedem dieser Diskurse eine distinkte Funktion in
der islamischen Kultur zugewiesen werden, die kein anderer ausfüllen
konnte. Ein jeder dieser Diskurse weist eine lange Tradition auf und zeigt
damit, dass er seine Aufgabe, einen Beitrag zur Selbstreproduktion eines

Segments dieser Kultur zu leisten, erfolgreich erfüllen konnte. Mit Bezug
auf die islamische Gesamtkultur kann somit keiner dieser Diskurse als

"unislamisch" und deviant etikettiert und aus der Betrachtung ausgeschlossen

werden.
Allen gemeinsam ist eine starke kommunitaristische Ausrichtung, d.h.

das Bestreben, die Identität einer gesellschaftlichen Gruppe zu stärken und
diese gleichzeitig in die übergeordnete islamische Gemeinschaft einzubinden.

Die Tatsache, dass diese Diskurse z.T. miteinander in Widerspruch
stehen, ist die notwendige Folge einer hochdifferenzierten pluralen Gesellschaft,

wie es die des klassischen Islam war. Dass es dieser Gesellschaft
gelang, diese Widersprüche über viele Jahrhunderte weitgehend konfliktfrei
zu ertragen und in einer grösseren Gesamtheit aufgehen zu lassen, gehört zu
den grossen Leistungen dieser Kultur, und die Erforschung der zugrundelie-

16 Auch hier boten Aussprüche des Propheten Trost, etwa jener: "Wenn ein Gläubiger
in der Fremde stirbt, erlässt Gott ihm wegen seiner Fremdheit jede Strafe aus

Barmherzigkeit, und er befiehlt den Engeln ihn zu beweinen, da dies sonst niemand
für ihn tut" (as-Suyüti: Sarh as-sudür bi-sarh häl al-mawtä wa-l-qubür. Mit e.

Kom. von Muh. Hasan al-Himsî. Beirut31986, S. 135).



16 THOMAS BAUER

genden Mechanismen scheint mir jede Anstrengung wert. Fürs erste möchte
ich dafür plädieren, das Konzept von "Norm und Abweichung"17 hintanzustellen.

Mir scheint, dass das Konzept einander ergänzender und z.T.
widersprechender Diskurse, die jeweils ihre eigene Geschichte haben und jeweils
eigenen Gesetzen gehorchen, eine adäquatere Beschreibung der islamischen
Kultur liefert.

17 So das Rahmenthema des 27. DOT.


	Todesdiskurse im Islam

