
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 4

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1185

BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

BAKKER, Hans T. The Väkätokas. An Essay in Hindu Iconology. Groningen:

Egbert Forsten. 1997. (Gonda Indological Studies V.) xiv + 211 pp.;
xlvii numbered plates; 3 maps. ISBN 90 6980 100 0.

This book consists of two parts. Part I deals with "The History and

Religion of the Vâkâtakas". Part II is "A Catalogue of Väkätaka Hindu
Sculpture". A Preface and an Introduction precede, and various Appendixes,

a Bibliography, two Indexes, forty-seven Plates and three Maps
follow these two parts.

The connection between the two main parts is explained in the

Introduction, and in a way already in the subtitle of the book. Iconology is
the synthetic method of investigation which uses as far as possible textual
and archaeological sources in combination. Part II presents a number of
archaeological sources, which are used in Part I, along with textual

sources, to weave together a picture of the political and religious history of
the Väkätaka kingdom.

In addition to the textual material already known, the author has

utilized two sources which have only recently become available: the

original Skandapuräna which is at present the object of a research project
at his institute at the University of Groningen; and an inscription in the

Kevala-Narasirnha Temple on Ramtek Hill. A revised edition of the latter
is presented in an appendix.

Johannes Bronkhorst



1186 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

DEMMER, Ulrich. Verwandtschaft und Sozialität bei den Jenu Kurunba.
Von Arbeiten, von Teilen und von (Un)gleichheit in einer südindischen
Sammler- und Jägergesellschaft. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1996

(Beiträge zur Südasienforschung 173), 193 pp.

The book under review is the rework of the author's Ph.D. thesis at
Heidelberg (1993). This ethnographic study of the Jenu Kurumba (JK) tribe of
gatherer-hunters in South India is divided into five chapters beside
introduction and conclusions. Chapter II describes the territories where the Jenu

Kurumba live; Chapter III places the JK in the wider Indian society;
chapter IV presents the JK's kinship network; in chapter V their
interpersonal system of behaviour is described and chapter VI deals with the

practices of honey collecting being the chief engagement of the tribe.
The study is the result of the author's long term personal field work

(22 months) and as such it is rare nowadays. It is a sincere and at times
affected report. It is described (in the Summary) as an ethnographic study
concerned with constructing the JKs sociality and the moral concepts that
the JK employ in the process. However, there are surprisingly few JK

concepts which seem to me of crucial importance such as the indigenous

concept of labour, gift, money, honey and group. Demmer has collected a

few but ethnologically rich ballads and narratives. However, he restricts
their anthropological use to the rather narrow focus of kinship and affinity
relationships. He refutes the "reified concept of society and replaces it by a

concept of sociality, i.e. the construction of interpersonal social life, as a

base for description and analysis."
Although this is a legitimate starting point it leads him to say that his

approach "is especially useful in a culture like that of the Jenu Kurumba
where people do not present to the anthropologist context-free or reified
models of their society, structures, rules etc." (p. 189). I wonder which
culture Demmer has in mind which has produced a model of its society
which is context free? Such a culture, free from any epistemological bias,
only exists in an academic utopia.

The kinship system is critically described with the help of Carrithers'
concept of sociality. Demmer finds support for Strathern's concept of
"unmediated exchange" and makes corrections to Dumont's "affinity as a
value". He rightly devotes one chapter (VI) to the tribe's chief engagement:

the collection of honey.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1187

Dr Demmer's main contribution may be summarized thus: the Jenu

Kurumba tribe represents a "quasi endogamous network" of about 300

couples; the kinship sphere is characterized by asymmetric and hierarchical
relationship, while the affinal sphere is symmetric and guided by a principle

of equality. The "unity and equality of the affines" is the dominant

principle of the tribe's society. It can be seen 'at work' in the marriage
system as well as in the economic system. For the JK "things have no
social life".

Demmer gives a neat description of the kinship and affinity networks.
The kinship relations are dominated by the asymmetrical and hierarchical
opposition between the senior and the junior whether male or female.

However, prestations made within the kinship network (ba-mayika) are
always made from the male to the female (pp. 83-85). Gender inequality is

also seen at the time the JK collect honey. Here it is the male who uses the

knife, never females (p.134). This is interesting for among Hindu artisan
castes I found that only the females use knives.

Reporting on the structure of all honey collecting groups, Demmer
distinguishes type A consisting of affines of two possible dyades, namely
ZH+WB or WF+DH, from type B consisting of conjugal pairs and

classificatory kin. Although in general the descriptions do not lack clarity,
the position of the brother-in-law (bavan [ZH;WB]) is not made clear. He

belongs to the ba-mayika (p.77) and between the ba-mayidan and the bavan
exists a relationship of mutual support, unlike the situation among the
others (p. 125).

Demmer's pre-occupation with process and his tirade against structuralism

(p. 106) made him overlook a structure which seems to be
fundamental for the JKs. The brother-in-law's position between kin and affines
is also seen at the time of honey collecting. Here he stands between the

honey bees and the other JKs. The other binary oppositions which Demmer
observed are those between eB and yB (pp. 45 and 154). In my view it is
the female figure of the stories who binds the opposed elements. In the

praxis the conjugal pairs—the "Leute der Gottheit"—are held together by
the deity. It would follow that the brother-in-law (WB-ZH) and the deity
occupy a similar structural position. One of the most interesting features of
the JKs is the division between the married and the unmarried (approx. 8-
18 years of age peer groups). Demmer rightly supports Bird's view that
"in having these shifting, temporary associations and moving from one



1188 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

family to another and from one single person to another, the single persons
manage to be independent of any one family in particular, or any one

single person, thus maximizing their independence in general. The
contractual nature of their cooperation with conjugal families, and the tendency

to avoid kin or any particular category of persons, further enhance their
relative autonomy and independence." (N. Bird-David, 1987:95). The
cohesion of the JK as an endogamous group (tribe) seems then to be

expressed in not only the deity, but also in the unmarried. Demmer calls
the status of the unmarried as marginal, but I feel that their status as well
as that of the deity is rather central. Similarly the status of the brother-in-
law is central for the cohesion of the JK.

The cultural ideology of the JK is thus marked by two sets of binary
oppositions (married/unmarried and eb/yb), while their praxis is characterized

by trinary structures (kin-ôavan-affines; bees-bavan-JKs; JKs-deity-
others). How is it that Demmer, who otherwise is so sensitive to the

thought and world of the JKs, has failed to recognize this? The answer, at
least in part, lies in his starting point.

Demmer set out to the field with basically two types of literature in
his baggage: monographs on the JKs by Bird, Misra and others and those

by Carrithers (general anthropology) and Strathern (on Melanesia). This
narrowed his scope in two directions. He largely by-passes the fact that the

worldviews of non-brahmin castes and tribes are not so much different
from each other as is generally assumed. For example, the JK story of the
Ash Boy (p. 54) and the Visvakarma artisans' origin story (Brouwer
1995:217) have a striking structural similarity. Even at the level of praxis,
I find many similarities between the JK and non-brahman castes of the
Karnataka plains.

According to Demmer the JKs have no cultural ideology and yet they
have their own model of society, distinct from those of the caste Hindus. In
his view all the other (caste) models are hierarchical (p. 41), but that of the
JK tribe is based on "unity and equality". The author considers the larger
Indian Society as an arena wherein several models of social order co-exist,
one of them is the JK model. It seems to me that he means anthropological
models and not indigenous models, while the JK model is treated as being
unique and standing in isolation although the JK "have a long history of
contact with other groups" (p. 190). Surprisingly Dr Demmer did not see

significant correspondences between the "JK model" and the dominant



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1189

cultural ideology of the sub-continent. On the level of praxis the observed
"ethic of affinity" can also be found among various caste groups of
Karnataka. What makes the JK really different, I feel, is their apparent lack of
a concept of exchange.

It is a pity that Demmer did not consult Lévi-Strauss' "From Honey
to Ashes" and F.G. Bailey's works-on tribals of Central India in his
discussion of existing literature. The book will therefore be of interest mainly
to anthropologists specializing in marriage and kinship systems and who
believe in the universal validity of anthropological concepts.

Jan Brouwer

ERB, Felix. Eünyatäsaptativrtti. Candrakirtis Kommentar zu den "Siebzig
Versen über die Leerheit" des Nägärjuna [Kärikäs 1-14]. Einleitung,
Übersetzung, textkritische Ausgabe des Tibetischen und Indizes. Stuttgart:
Franz Steiner Verlag, 1997. (Tibetan and Indo-Tibetan Studies 6). ISBN 3-
515-07020-6.

In his Yuktisastikävrtti—the relevant passage is translated in Erb's PhD
thesis: Die Sünyatäsaptati des Nägärjuna und die Sünyatäsaptativrtti [Verse
1-32] (unter Berücksichtigung der Kommentare Candrakirtis, Parahitas
und des Zweiten Dalai Lama), Hamburg 1990: pp. XVIf— Candrakîrti
considers Nâgârjuna's Sünyatäsaptati [SS] to be a mere appendix or
amendment to the Mülamadhyamakakärikä [MMK] VII,34: "Like an

illusion, a dream, a Gandharva-city; in such a way origination, duration
and cessation are taught." This view seems to have been taken over by
both the Indian and the Tibetan tradition, e.g., by Parahita, rMa bya ba

brtson 'grus seng ge, Tsong kha pa, mKhas grub rje, Rong ston shes bya
kun rig or Klong rdol Lama (see Erb, PhD thesis p.XVII, n. 2). Tsong kha

pa, however, in his rTsa she tik chen (Peking edition fol. 148a5-b7) adds
that the full meaning of MMK XXIV,8ab: "Based upon the two [levels of]
reality are the Buddhas' proclamations of the dharma " and of the fact that
the entire multitude of the appearing world exists merely as worldly
convention due to pragmatic designation cannot be understood without the

explanations of SS. With this statement, Tsong kha pa approaches Candrakïrti's

own valuation of §S expressed in his eünyatäsaptativrtti [SSV],



1190 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

where he clearly considers it an important independent treatise (see Erb,
PhD thesis pp. XVIIIf).

In the concluding verses of SSV Candrakîrti states: "That which has

not been said in the Madhyamakâvatâra [MAv] and that which is not clear
in the Stanzas on Madhyamaka (— MMK), the true state of these topics I
have made totally clear in this commentary on the [Sünyatäjsaptati" (p. 2).
This statement appears somewhat strange, insofar as he is saying that he

here explains topics not sufficiently clarified in verse texts other than the

one on which he is commenting. In the case of his own MAv it is easy to
imagine that the statement implicitly also refers to Candrakïrti's own
bhäsya [MAvBh] on it. According to Erb's analysis, however, Candrakîrti
had already written the Prasannapadâ [Pras], his detailed commentary on
Nâgârjuna's MMK, when he composed SSV, and it is there that one would

expect to find an explanation of "that which is not clear in MMK."
Perhaps, then, in this case too, Candrakîrti actually had the root text plus
his own commentary on it in mind, and he is thus referring to unclear

passages in MMK not sufficiently clarified in Pras.

In fact, Candrakîrti does elaborate in the SS on topics not, or only
briefly, touched upon in his MAvBh (listed in note 23). These include, for
example, the investigation of worldly conventional usage (laukikavyava-
hära) and the aims and method of the Buddha's teaching of "I," "mine"
and real phenomena, despite the fact that he himself does not observe any
of these. The latter topic, of course, is part of the discussion of the problem

of provisional and definitive meaning (neyärtha and nltärtha), which
constitutes—together with the two levels of reality (satyadvaya)—the main

topic of Nâgârjuna's SS and thus also of SSV. Another topic not treated in
MAvBh and discussed in some detail in SSV is the cognition of nonexisting
things (abhâva). In this context (on kärikä 2, pp. 48ff.) Candrakîrti argues
against the säkära theory brought forward by the opponent, according to
which cognition assumes the mode (äkära) of its object. This fact is
noteworthy, since in his other works Candrakîrti seemingly approves of this
theory on a conventional (samvrti) level (n. 400). Within the part of the
text translated and edited in the present work under review, the same topic
is taken up again in the commentary on kärikä 9 (pp. 87f). Again it is the

opponent who formulates the theory, but it is utilised by Candrakîrti to
show the nonexistence of the (four) false views (mithyädarsana). Neither



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1191

Erb (n. 26) nor the present reviewer are able to identify the "unclear"

passages from MMK clarified in SSV.

All this would provide sufficient preconditions for SSV to have

become an important text, extensively studied in the tradition of Madhyamaka

exegesis. This, however, does not seem to have been the case, either
in India or in Tibet (p. 32). Presumably there was no tradition for this text
in Kashmir, as Pa tshab Nyi ma grags is neither reported to have studied it
there nor to have translated it. In Bengal, too, it could not have been very
popular, as Atisa, for many years the abbot of Vajräsana and Vikramasìla,
does not mention it among Candrakïrti's works. The only known—and
rather poor—Tibetan translation was made by sNur Dhar ma grags and

Abhayäkaragupta at the beginning of the twelfth century, partly, but
without noticeable result, revised by Pa tshab. Still it remained virtually
unknown in Tibet, as shown for example by the widespread estimation of
SS mentioned above. Although arguments ex silencio are always problematic,

the absence of any quotations from SSV in the writings of Tsong kha

pa, further strengthens the argument for its obscurity in Tibet. The

passage: "Although the sentence: 'Conventionally the eye exists, but in an
absolute sense it does not' is certainly conclusive, accepting and dismissing
an intrinsic characteristic (svalaksana) [within the same argument] is not
conclusive" (yang na kun rdzob tu mig yod la don dam par med do zhes

pa 'i tshig gi rigs pa yang gdon mi za bar nus pa rung na yang I de Ita na

yang rang gi mtshan nyid khas len pa dang spong ba dag nus pa dang ldan

pa ma yin no II p. 225,32-34; translation p. 56) would doubtlessly have
been among the best Tsong kha pa could have found to authorise his inter-
pretation of "neither existent nor non-existent." Candrakïrti's SSV seems

to have been unknown even to the second Dalai Lama, who composed a

commentary on SS in 1537.

Thus Erb's statement is problematic when he expresses the hope,
"daß die hier vorgelegte Arbeit weitere tiefergehende, philologische und

ideengeschichtliche Studien über den Beitrag Candrakirtis zur buddhisti-
sehen Philosophie einen weiteren Schritt voranbringt, indem der Sünyatä-
saptativrtti den [sie] ihr gebührenden [sie] Platz innerhalb der Werke
Candrakirtis wieder [my emphasis] eingeräumt wird" (p. vii). Nevertheless
it is to be hoped, or rather expected, that Erb's excellent work will
contribute considerably to the promotion of the study of Candrakïrti's
impact on Buddhist philosophy. Further studies based on Erb's pioneering



1192 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

work might—though the chances are certainly not very high—even reveal

some reasons why this text was largely ignored in the Buddhist tradition
for many centuries. The poor quality of the Tibetan translation might very
well, to some extent at least, have been the reason for the lack of attention
the text received in Tibet. This, in turn, together with the fact that no other
translation has ever been made, could be due to the bad condition of the

only Sanskrit manuscript available. However, there could be further
reasons for these conditions, apart from that of sheer coincidence.

The work under review provides a richly annotated translation and a

critical edition of SSV on kärikä 1-14. Within the elaborate commentaries

on kärikä 1 and 2 Candrakîrti gives a detailed discussion of the neyärtha I
nltärtha problem and the theory of the two realities (Erb prefers the term
"Wahrheiten—truths"), and he refutes the ätma theory of the brahmanic

systems and the sünyatä interpretation of the Hînayâna, the Yogäcära and

Bhâvaviveka. Thus the section of the SSV presented here comprises about
half of the entire text.

The introduction is comprised ofthe following sections:
I. Discussion and proof of Candrakïrti's authorship of SSV by external and

internal evidence. As the former is scarce and of rather late date—the
oldest dating from ca. 1362 (n. 10)—the latter attains greater importance.
In this regard, the careful comparison of the quotations in Candrakïrti's
works and a stylistic and contextual analysis deserve special mention (pp.
2-9).
II. By investigating the relationship between £SV and Candrakïrti's other

writings, Erb establishes the following hypothetical sequence of composition:

MAvBh, Pras, Yuktisastikävrtti, SSV, Catuhsatakatlkä (pp. 9-14).
III. Synopsis of SSV on kärikä 1-14 (pp. 14-27). Here, a short overview of
the structure of SS as a whole would be desirable in order to understand

why the author restricted his work to the passage chosen. As it consists of
the discussion of causality, i.e., interdependent origination (pratityasamutpäda),

contextually—not to mention practical reasons—this restriction is

certainly justified. Although such a synopsis is missing in the published
work, the same can be found in Erb's PhD thesis (pp. xxvii-xxxv and lxii-
lxiia), where he gives the Second Dalai Lama's sa bead.
TV. Biographical data on the translators Abhayäkaragupta and sNur
Dharma grags and the reviser Pa tshab Nyi ma grags (pp. 27-30).



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1193

V. [in one of the very few and insignificant misprints given in a single
instance as IV]. Evaluation of the Tibetan translation and its reception in
Tibet (pp. 30-32). As a general remark on the translation Erb says, "Beim
ersten Durchlesen dieser tibetischen Übersetzung fällt auf, daß in vielen
Fällen einzelne Sätze, manchmal sogar ganze Passagen zwar in sich einen
Sinn ergeben, daß aber die so gewonnene Bedeutung oft zum Verlauf der

Argumentation nicht paßt, ja sogar gelegentlich widersprüchlich ist. Der
rote Faden des gedanklichen Fortschreitens der Argumentation wird
ständig unterbrochen. Dies ist besonders auffallend bei philosophischen
Diskussionen, die über die Kommentierung der Kärikäs hinausgehen und
den Eindruck eines Patchwork einzelner Sätze ohne logische Kohärenz
erwecken" (p. 30).

In his careful philological analysis, Erb identifies three categories of
mistakes that contribute to the large-scale and overall corruption of the

text: a) mistakes due to the condition of the Sanskrit text, presumably a

palmleaf manuscript, e.g. re-establishing a broken leaf incorrectly or
misreading and confusing certain aksara; b) mistakes of the translators,
such as the misinterpretation of Sanskrit compounds, negations either
misplaced or omitted, misunderstanding of syntactic coherence, violating
the Tibetan syntax by word for word rendering of the Sanskrit, etc.; c)

corruptions that appear in the course of the Tibetan tradition.
The section on the reception of SSV in Tibet discusses the late dates

of its translation (12th c.) and its inclusion in the canonical collection (16th

c), which Erb gives as a reason for the secondary role of this text in the

Tibetan tradition, the main reason, however, being the poor quality of the

Tibetan translation, the fact that "die mangelhafte Qualität der tib.
Übersetzung das Verständnis dieses Textes nicht nur erschwert, sondern

sogar gelegentlich geradezu verhindert hat" (p. 32).
The annotated translation (pp. 33-204) as well as the edition—based

on the canonical editions of Peking, Derge, Narthang, Cone, Ganden, and

a Mongolian version—(pp. 205-268) provide an excellent example of the
sound and well-founded philological work for which the Hamburg school
of Indian and Tibetan studies is renowned. In this way, Erb traces and

identifies the various kinds of corruptions mentioned above and manages to
a large extent to establish what might have been the original meaning in a

comprehensible fashion. In some cases this would not have been possible
without reconstructing the original Sanskrit of whole passages. This, of



1194 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

course, is true for the grammatical interpretation and explanation of the

word sünya (text pp. 224,29ff, translation p. 54), for example, but also in
various other cases, too numerous to be listed here.

In his introductory remarks to the edition (p. 207), Erb states that the

particular condition of the text with its large degree of every possible sort
of corruption made it virtually impossible to follow the principle of textual
criticism, according to which the more suitable variant should be chosen
for the edition. This, however, in effect leaves only the frequency of a

reading's appearance as the criterion for or against it. Consequence with
regard to this can occasionally lead to slight inconsequences of some other
kind. In kärikä 2b for example, Erb (p. 218) gives rjod 'ga' 'ang med ("no
designation whatsoever does exist") against the single appearance of brjod

in the commentary, however, where the same is used as a pratIka
several times (p. 231), we find brjod 'ga' med against rjod In general,
Erb leaves the text unchanged as far as possible, with only slight but

necessary corrections such as the addition of negations or casus particles
being included in the edition; major emendations such as the rearranging of
sentences or replacing of terms are suggested and thoroughly discussed in
the notes to the translation. Within the edition corrupt or unclear expressions

or passages are indicated as such. Occasionally not everybody will
agree with Erb's assessment in that respect. One example will suffice here:

Within the discussion of the nature of sünyatä, the Vijnaptivädin
objects: gzhan dbang ni yod pa kun brtags ni med pa'i phyir kho bo cag
kho na la stong pa 'thad kyi I gang zhig stong pa nyid gang zhig gis stong

par khas mi len pa 'i phyir (I) dbu ma pa rnams la ni ma yin te I stong pa
des ci zhig bya ste I des stong pa dang de nyid kyi stong par mi rung ngo
zhes bya'o II (p. 226,14-17, underlining mine)—"Weil [nach unserer
Meinung] einerseits das abhängige [Wesen] (paratantrasvabhäva) existiert,
andererseits das vorgestellte [Wesen] (parikalpitasvabhäva) nicht existiert,
ist die [Lehre der] Sünyatä nur bei uns stimmig, weil nicht angenommen
wird, daß etwas, das selbst leer ist, von etwas [anderem] leer ist; sie ist
aber nicht [stimmig] bei den Mädhyamikas, denn es heißt [in der

Bodhisattvabhümi]: 'Was soll [dann] leer von jenem [anderen] sein? Denn
es ist nicht logisch richtig, daß [etwas] leer von etwas [anderem] und daß
es [zugleich] selbst leer ist'" (p. 57). In the edition pa is indicated as

"corrupt or unclear," and note 506 to the translation proposes la instead;
while this certainly would make the sentence clearer ("as the para-



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1195

tantra[svabhäva] exists, and/but the parikalpita [svabhâva] does not"), it
is by no means necessary. The translation and note 508 suggest the whole

passage up to phyir (I) as a reason for the validity of the Vijnaptivädin's
own position, as otherwise, if mi len pa'i phyir was the reason for the

invalidity of the Mädhyamika's position, the negation— representing the

Vijnaptivädin's view—would be wrong. In this case, of course, the kyi
after 'thad has to be considered wrong and after phyir a shad is to be

inserted. These emendations, however, are unnecessary as the text reads

very well in the given form: "As the paratantra(svabhäva) exists, but the

parikalpita(svabhäva) does not, [the interpretation of] sünyatä is acceptable

only according to our [position], not, however, according to [the position
of] the Mâdhyamika, as one [can] not accept that something, being empty
itself, is empty of something [else]. ..." The following stong pa des ci zhig
bya ste, however, is not indicated as "unclear" and its rendition: "Was soil
[dann] leer von jenem [anderen] sein?" is clearly a translation of the

passage from the Bodhisattvabhümi obviously meant to be quoted, or at

least referred to: gang du ci zhig gang gis stong par 'gyur te. However, it
is not as clear how Erb's rendition translates the sentence from SSV.

In general the translation is reliable as far as a "plain translation"
seems possible; frequently, however, this is not the case, and an
understanding of the text can be gained only by means of extensive interpretation
and major emendations, occasionally via the reconstruction of the Sanskrit.
In such cases the translation is carefully done, plausible and based on careful

comparison with parallel passages in other works by Candrakîrti or
with the Sanskrit originals of texts quoted. Naturally there remain parts
where, despite all painstaking efforts, no definite certainty with regard to

establishing and interpreting the text can be gained and the results are

arguable. Erb himself considers both text and translation as mere working
hypotheses in such cases: "... in vielen Fällen aber handelt es sich dabei

um von mir vorgenommene, z.T. recht freie, sich aus der Logik des
Kontextes ergebende, gelegentlich über den Umweg des Versuchs einer
Rekonstruktion des Sanskrittextes eruierte hypothetische Korrekturen, die daher

nur den Wert einer Arbeitsgrundlage haben, durch die der korrupten Stelle
doch noch ein einleuchtender Sinn gegeben werden könnte, sind aber

sicherlich nicht das letzte Wort" (p. 207). It is one of the great merits of
this work that it actually provides easily accessible points of departure for
future investigation in such cases; they are clearly indicated and discussed



1196 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

in detail (e.g., nn. 519, 542, 865). In the same way, cases where different
versions of the Tibetan text allow for different but equally possible
interpretations are also pointed out and discussed (e.g., n. 244).

The translation of the verses depends to a large extent on Candrakïrti's

explanations, which results in minor or major deviations from the

rendition given in Erb's PhD thesis. Two examples will suffice to illustrate
this fact and at the same time convey an idea of how Erb's work can

promote Madhyamaka and Candrakîrti studies and serve as a point of
departure for further investigations where itself does not give the "final"
answer (which, in fact, it does not claim to do at any point):

For kärikä 2, e.g., Erb offers two different versions of the first part of
the stanza: bdag min bdag med min bdag dang 11 bdag med min pas, given
as reason for the fact that "no designation whatsoever exists" (rjod 'ga'
'ang med). The first one takes into account Candrakïrti's interpretation of
entities (dharma) being by nature none of these alternatives: "Weil [die
Daseinsfaktoren ihrem Wesen nach] nicht das Selbst sind noch ohne Selbst

sind, noch sowohl das Selbst als auch ohne Selbst sind." This is a smooth
translation of the verse as it is given and, to my knowledge, it is the first
translation of this verse into a western language that considers the fact that
the words med and min convey different meanings. The second version
stresses the sheer nonexistence of all alternatives: "Weil weder das Selbst

noch das, was ohne Selbst ist, noch das Selbst und das, was ohne Selbst ist

[zusammen], existieren," and this, too, is very well justified by Candrakïrti's

commentary.
It is, however, to be doubted whether this distinction is one of implicative

negation (paryudasa) and mere negation (prasajyapratisedha), as

Erb classifies it (pp. 16f. and n. 435). Tsong kha pa in his Legs bshad

snying po remarks that the use of the negations ma yin or med is not a

criterion for this distinction (Drepung Loseling Library Society 1992, p.
221,6f: ma yin zhes pa dang med zhes pa'i tshig gis bkag pa ni de gnyis
kyi khyad par min te); and Candrakîrti as well as Bhâvaviveka both
consider even the negation of the four alternatives of origination, "The entities
do not originate from themselves" etc., as mere negations (Pras p. 13,4f.:
nanu ca, naiva svata utpannâ, ity avadhâryornane parata utpannä ity
anistam präpnoti I na präpnoti, prasajyapratisedhasya vivaksitatvät ...;
Prajnäpradlpa, Derge edition 3853, fol. 48b6: bdag las ma yin zhes bya
ba'i dgag pa 'di ni med par dgag pa'i don du Ita bar bya ste). By anology,



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1197

even Candrakïrti's first interpretation of SS 2 could be taken as prasajya-
pratisedha.

However, the accumulation of negations together with the fact that an
assumed anätmä of the Sanskrit original can be interpreted in various ways
(discussed in detail in n. 435) and rendered into Tibetan by bdag med as

well as by bdag min, seems to have caused some confusion within the

Tibetan tradition—the various versions of kärikä 2 extant give evidence
thereof—and also the structure of SSV on this passage does not seem as

clear as Erb describes it in note 435 and in his translation (pp. 45-64).
Without intending or being able to offer a "final" solution, the present
reviewer suggests considering not just two but three different sets of
explanations given by Candrakîrti.

1) Text pp. 218,16-229,41 / translation pp. 45-63: Here Candrakîrti
discusses the concepts of Self (bdag) (p. 218,16 / 45) and Non-self (bdag
med) (p. 218,32 / 46). He then turns to the fact that entities are by nature
neither a Self (bdag min) (p. 219,1 / 46)—under the supposition that
Candrakîrti follows step by step the words of the kärikä, the proposed
emendation bdag med for bdag min (n. 377) seems doubtful, and perhaps a

translation such as "The words T and 'mine' [in the usage] of ordinary
people are without object. Why? Because [the entities] are no Self should
be preferred to "... Weil 'es kein Selbst gibt'"—nor a Non-self (bdag med

min) (p. 229,13 / 62).
The following section, which discusses the combination of Self and

Non-self, not only shifts the emphasis from dharma to pudgalanairätmya,
but also offers a new interpretation of the negation min: Something which
is a Self as well as a Non-self (bdag dang bdag med) (p.229,28 / 62) does

not exist, neither does something which is neither a Self nor a Non-self
(bdag dang bdag med min) (p. 229,40 / 62). In the latter case min—which
has to be emended in the text (n. 601)—is utilised to formulate the fourth
koti, not mentioned in the kärikä. Although merely "does not exist at all"
('ga ' yang med) is given as the predicate, non-existence as the nature of
pudgala (and dharma) seems to be intended

2) Pp. 229,41-230,12 / 63: This section starts with the remark that the

statement "'ga' yang med" in the verse applies to "designations" ([bjrjod
[pa]) as well as to "[neither] a Self [nor] a Non-self (bdag dang bdag med

[min]), and it provides a full set of the alternatives given in the verse: "that
which is not a Self etc." (bdag min zhes pa la sogspa, p. 230,6f. / 63) (the



1198 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

expression la sogs pa obviously implies "that which is not a Non-self
[bdag med min] [note 603], and the indication of bdag min as "unclear or
corrupt" in the edition and the addition of the negation "ist [nicht] weder
das Selbst" to the translation thus would seem to be unnecessary) and "that
which is neither a Self nor a Non-self (bdag dang bdag med min) (p.
230,11 / 63) "do not exist at all" ('ga'med).

3) The third interpretation (p. 230,13-39 / 63f), corresponding to

Erb's second [the reference to "SSV 20,3,8" (n. 608) should be to 20,2,8],
again offers the full set of alternatives. According to the pratlkas it could
be interpreting this verse in the way it is actually preserved in SS and

Nâgârjuna's autocommentary, thus providing a combination of the first
two: bdag med bdag med min "The Self does not exist. [Entities are by
nature neither a Self] nor a Non-self ..." (cf. Erb's PhD thesis pp. 36-37).
In that case the proposed correction of bdag med min to bdag med med (p.
230,28 /63, n. 619) would not be justified. Even Candrakïrti's comment:
"The Non-self is merely non-existent" (bdag med pa ni med pa nyid do)
could be understood as a reason for bdag med min as well as a paraphrase
of bdag med med. The pratlka for the third—which might seem to be a

complete päda in itself—however, seems to make clear that Candrakîrti in
this case places the emphasis on the non-existence of these alternatives
rather than on the fact that they are not the nature of the dharmas:

"Something which is a Self as well as a Non-self does not exist at all"
(bdag dang bdag med 'ga'yang med) (p. 230,36 / 64).

The major amendments within the translation of kärikä 9: "[Weil]
sowohl das Ewige als auch das Vergängliche, das, was nicht das Selbst ist,
als auch das Selbst, das Reine als auch das Unreine, das Leid als auch das

Glück [als Aspekte in einer Erkenntnis ihren jeweiligen Objekten gegenüber]

nicht [verkehrt] sind, deshalb existieren die verkehrten Auffassungen
nicht" certainly do not do justice to Nâgârjuna's verse (mi rtag rtag min
bdag med dang II bdag min sdug dang mi sdug min II sdug bsngal bde ba

ma yin zhing II de phyir phyin ci log rnams med II). The version given in
Erb's PhD thesis is without doubt the more plausible one: "[Weil] das

Nicht-Ewige die Negierung des Ewigen, das Nicht-Selbst die Negierung
des Selbstes, das Unreine die Negierung des Reinen, das Leid die
Negierung des Glückes ist, daher existieren die verkehrten Auffassungen
nicht. " However, the translation given here does reflect the argumentation
of SSV. As already stated above, Candrakîrti proves the impossibility of



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1199

the four "wrong views" (mithyädarsana) by the säkära theory of cognition.
As Erb has remarked in his PhD thesis (p. 249), there is no basis for this
to be found in Nâgârjuna's works, so he has raised the question of whether
Candrakïrti's interpretation should not be considered anachronistic. The

argumentation of SSV on kärikä 9 is doubtlessly unique—to say the
least—and the text of the whole passage is not very clear either, so that Erb
states in a kind of résumé: "In Anbetracht der allgemeinen Unzuverlässig-
keit unserer tib. Übersetzung erweckt die vorliegende Textstelle ein großes

Mißbehagen. Ich muß gestehen, daß ich mir nicht überall bis ins letzte
Detail darüber im klaren bin, wie der Text grammatisch zu verstehen ist,
so daß meine Übersetzung nur tentativen Charakter hat. " On account of all
this and as the PhD thesis is not generally nor easily available, it might
have been beneficial not only to refer (n. 864) to the detailed comparison
of the various commentaries on this verse given there, but to include these

pages (pp. 244-249) in some form or other in the present work under
review.

The work is made easily accessible by the three kinds of indices of
technical terms ("Sachindizes" pp. 271-281), names ("Namensindizes" pp.
282-285) and textual passages quoted in SSV or referred to by the author

("Stellenindizes" pp. 286-302) which conclude the book.
In conclusion the reviewer wishes to congratulate the author on this

excellent and pioneering work and express the hope that in the not too
distant future either Erb himself will continue the work begun for the

remaining part of SSV, or that some other colleague will take over this

task, as long as he or she meets the high standards set in this work.

Helmut Tauscher

FRANCO, Eli. Dharmakïrti on Compassion and Rebirth. Wien 1997 (Wiener

Studien zur Tibetologie und Buddhismuskunde, Heft 38). Pp. 394.

This monograph falls into two main parts. The first (pp. 15-155) consists

of five chapters that form an introduction to the translation of the verses of
Dharmakïrti's Pramänavärttika II 34-72, together with the commentary of
Prajfiâkaragupta (pp. 159-321).The overall purpose of Eli Franco's lucid



1200 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

and thoughtful book is to "advance our knowledge of the religious
background of Buddhist logic and epistemology."

Chapter I is a study of the compound jagaddhitaisin ("seeking the

benefit of all living beings") found in Dignäga's Pramänasamuccaya.
Dharmakïrti's Pramänasiddhi 34-13lab can be considered a commentary
on this term. Being pramänabhüta the Buddha not only incorporates knowledge

of truth, but he is also a teacher who communicates that truth. This

poses a problem: Why believe in the authority of the Buddha (or any other
Bhagavat for that matter), rather than e.g. in the authority of the Veda?

Why this ägama, rather than that ägama? Why not believe in the ferocious
Jahve, or in the suffering Christ, or in the Prophet of Allah for that matter?

Surely, one must have a reason, and a good one too, for one's choice of
religious faith, or how? Dharmakïrti tries to solve this problem of faith
versus reason by pointing out that the Buddha has certain properties that
would never make him want to lie to us. The teacher is also our true
protector. Hence we can trust him on his words as a teacher of the four Aryan
truths etc. The distinction that must be made between what we would
perhaps call faith and reason is memorably expressed by Dharmakïrti:

ägamasya tathäbhävanibandhanam apasyatäm I
muktim ägamamätrena vadan na paritosakrt II
"The [believer] who proclaims liberation on the basis of tradition alone, does

not satisfy [the critical demands of] those who do not see the reason for tradition

being the way it is. "

Chapter II focuses on the concept of pramäna. Franco argues that Dharmakïrti

does not intend to define the concept ofpromana, but merely wants to
establish that the Buddha is a promana. It is taken for granted that the
Buddha has an infinite compassion that has been accumulated through

many life-times. The two main preconditions are: 1) the existence of an
infinite number of past lives, and 2) the possibility of an infinite increase of
mental properties like compassion.

Chapter III therefore takes up Dharmakïrti's doctrine of rebirth.
Directly related to this is the subject of rebirth, the nature of the
intermediary state, and the role of karma. Dharmakïrti's own position seems to
affiliate him with the Sautrântika as well as the Yogäcära school.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1201

Chapter IV is on rebirth. Its possibility is denied by the Lokäyata
only. From the few fragments that remain, Franco attempts to reconstruct
the materialist position that is the target of Dharmakïrti's critique. Moreover,

he points out that Dharmakïrti's own proof of rebirth is based on
proving the autonomy of mind free from other factors such as body, breath
and sense faculties.

While the first four chapters have been written with a more general
readership in mind, the final chapter becomes more technical. Franco
makes an attempt to identity the anonymous opponents against whom
Dharmakïrti is arguing. When it comes to the translation itself, Dharmakïrti's

verses are, as Franco reminds us, "extremely difficult, rich and

suggestive". This is true, of course; often we are not sure where a sentence

begins or ends. We are not sure who is speaking, and even if we feel sure,
we may not be sure whether we are dealing with a statement or a

question—which may even be rhetorical. Dharmakïrti certainly had a sharp
scientific mind, nevertheless his opinions and intentions often remain

ambiguous, or unclear—often deliberately so, we may suspect.
With this in mind it goes without saying that even if the verses here

have been translated before, new attempts are still welcome. Philological
issues and different interpretations of the verses by the different commentators

(not very frequent) are discussed in the footnotes to the translation of
the verses. A complete translation of Prajfiäkaragupta's important commentary

is given. This has not been done before, and Franco has obviously
done a good piece of work in this regard. The translation corresponds to
about thirty densely printed pages of the Pramänavärttikälamkära, the most
detailed of the four existing commentaries available. The excellent Tibetan
translation rendered indispensable assistance in making sense of the

Sanskrit original which is often in a poor state.

A detailed discussion of Franco's translation is out of the question in a

brief review. On the whole, like his introductory chapters, and like his

notes, it is very clear and very intelligible, especially, as said, considering
the difficult style of Dharmakïrti. The book also contains four appendices,

etc., and a useful index of Sanskrit words (pp. 361-384).
Dharmakïrti is not one of those authors that most of us just read and

enjoy before breakfast. One has to think, to study carefully, and to ponder
slowly. There is something frustrating in having to have him served

piecemeal. Even if one believes oneself to have understood parts of him,



1202 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

one dare not feel sure before one has a firm grasp of his background and

his scientific work as a whole. If one is too much of a specialist in this
field, there is the danger that one ends up making a fool of himself by
losing the overall view. In general, the study of Dharmakïrti is still in its

infancy, and there is a long way to go.
Much fine work has been achieved in recent years, and Franco's

monograph ranks as one of the finest.

Christian Lindtner

RUTT, Richard. The Book of Changes (Zhouyi): A Bronze Age Document.
Translated with introduction and notes. Richmond: Curzon, 1996 (Durham
East-Asia Series; No. 1). 497 S., 111. ISBN 0-70007-0467-1.

Noch eine Übersetzung des Yijing? Brauchen wir nach den jüngsten
Arbeiten Edward Shaughnessys, der Übersetzung Dominique Hertzers des

Mawangdui-Yijings, der Übersetzung Richard John Lynns des Yijings in
der Lesung Wang Bis sowie weiterer jüngst erschienenen Werke zu diesem

wohl ältesten Buch Chinas noch eine weitere Übersetzung? Eine vergleichende

Rezension dieser jüngeren Arbeiten kann ich nicht leisten, aber die
hier anzuzeigende Übersetzung des Yijing unterscheidet sich von anderen

Werken desselben Inhalts mindestens durch die sehr umfangreiche
Einführung. In ihr eröffnet der Autor einen Zugang zum Yijing, der für
Sinologinnen und interessierte Laien gemacht scheint, und der bei weitem
über eine Standardeinführung hinausgeht.

Das Werk gliedert sich in 3 Teile: die Einführung, die Übersetzung
des Klassikers und schliesslich die Übersetzung der sog. "Zehn Flügel".
Hinzu kommen die Anmerkungen zur Übersetzung und einige wenige
Anmerkungen zur Übersetzung der "Zehn Flügel", sowie Schriftzeichenglossare

und der Index. Eine Bibliographie gibt es im klassischen Sinne

nicht, dafür gibt es bei den Anmerkungen eine spärliche Seite von "Books
and articles often cited". Doch hierzu später mehr.

Die Einführung gliedert sich laut Inhaltsverzeichnis in die folgenden 6

Kapitel: 1. The Background: Bronze Age China - 2. The History of a

Book - 3. The Fascination of Zhouyi - 4. European Translations - 5. The
Contents of Zhouyi: Title; Hexagrams; Hexagram Order; Tags; Hexagram



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1203

Statements; Line Statements - 6. Divination: Methods; Probabilities;
Prognostication: Zuozhuan material. Die Wörter des Inhaltsverzeichnisses
wurden hier zwar wortgetreu abgeschrieben (inklusive der Tatsache, dass

"Zhouyi" stabil, "Zuozhuan" hingegen kursiv gedruckt erscheint),
allerdings finden sich im Text noch weitere Unterkapitel, welche im Inhaltsverzeichnis

nicht aufgeführt sind.
Die einführenden Kapitel füllen stolze 203 Seiten: eigentlich eine

Publikation in sich. Das erste Kapitel bietet einen Überblick über das

bronzezeitliche, d.h. shang- und westzhouzeitliche China: Klima, Geographie,
Politik, Geschlechterbeziehungen, Landwirtschaft, Krieg und Kriegstechnik,

Jagd, Bauwesen, Nahrung, Kleidung und Textilien, Farben und
Färben, Wissenschaft und Technik, Mathematik, Kalender, Religion, Musik
und Literatur. All diese Bereiche werden kompetent und auf dem neuesten
Stand der Forschung stehend zusammengefasst, wenn auch der Umfang
von 20 Seiten keinen Platz für Vertiefung lässt. Als knappe Einführung in
das China dieser Zeit ist der Text aber durchaus wertvoll. Und wenn man
die Anmerkungen 425 Seiten später gefunden hat, bieten diese auch durchaus

kommentierte weiterführende Lektüre an. (S. 458ff.)
Kapitel 2, "The History of a Book," bietet eine Überlieferungsgeschichte

des Yijing. Der Autor unterscheidet zwischen dem Zhouyi und
dem Yijing: "The two titles are sometimes used as though they were
interchangeable, but, properly speaking, Yijing refers to the composite
work, and Zhouyi to the ancient core document." (S. 26) Dieser Teil der

Einführung wäre prädestiniert für die Perpetuierung der das Yijing
umgebenden Mythen. Rutt hat dieser Versuchung widerstanden. Tatsächlich
erfahren wir in diesem Kapitel, dass die Geschichte, wonach Konfuzius das

Yijing geliebt haben soll, ein möglicher Lesefehler sein könnte, da in der
Lu-Überlieferung des Lun Yu nicht yi J|, sondern yi /ff stünde (S. 33).
Auch zweifelt er die Wahrheit der im Shiji wiedergegebenen Geschichte

an, wonach der Meister sein Exemplar des Yijing dreimal neu binden
lassen musste. Er hält diese "charming story" für eine Mythenbildung (S.

34). Sowohl die Tradierungsgeschichte als auch die in den siebziger Jahren

gefundenen hanzeitlichen Manuskripte werden kurz aber deutlich abgehandelt.

Auch die chinesische und westliche Forschung des 20. Jahrhunderts
wird besprochen und auch hier bleibt der Autor knapp, zeigt aber einen

deutlichen roten Faden auf, den Interessierte aufnehmen und als Grundlage
eines vertieften Studiums verwenden können.



1204 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Das dritte Kapitel, "The Fascination of Zhouyi," stellt eines der
methodischen Kernstücke des Buches dar. Wie der Untertitel des Werkes -
A Bronze Age Document - suggeriert, versucht der Autor das Zhouyi aus

der Entstehungszeit heraus zu interpetieren und dieser Ansatz wird im
dritten Kapitel deutlich. Rutt führt zunächst seine Trennung des Zhouyi als

Kerntextes und der Zehn Flügel aus, da die philosophisch-spekulative
Faszination des Buches ja mehr auf die Zehn Flügel denn auf das Orakelbuch

selbst zurückgeht. Danach durchstreift er die Jahrhunderte der
Beschäftigung mit dem Yijing und zählt dabei - in derselben konzisen Art wie
in den vorhergegangenen Kapiteln - die Ideen auf, welche ans Yijing
herangetragen wurden, von den mathematischen Studien Shao Yongs im elften
Jahrhundert bis zu Martin Schönbergers Idee, die Logik des Klassikers mit
unserem Wissen über den genetischen Code in Einklang zu bringen. Auf
diesen Seiten brilliert Rutt methodologisch, weil er jeden Ansatz der

Beschäftigung mit dem Klassiker zu kontextualisieren vermag und dadurch

zum Schluss kommt:

"If Yijing has, in spite of itself, accrued a quasi-spiritual aura and been used for

spiritual purposes, that is because its original meaning was forgotten. The

resulting obscurity made it easy for the text to be used by many religions. Just

as we have seen Confucians adopting it as a manual of science and ethics, we
shall see that for eighteenth-century Jesuits it was a Christian protoevangelium;
that Buddhists and Daoists have delighted in it; and that for the twentieth-

century New Age movement it has occult powers. Yijing is a deconstructionist's

dream: its fascination lies in its availability as a vehicle for it's readers'

preoccupation." (S. 51).

Nichts als konsequent ist daher die Tatsache, dass der Autor hier auf
seinen eigenen Zugang zum Yijing zu sprechen kommt, welches er im Korea
der 50er Jahre kennenlernte und es folgt als humoristisches Aperçu eine
schwärmerische Schilderung, welche das ländliche Korea als dem zhou-
zeitlichen China ähnlich erscheinend darstellt (S. 58-59).

Das folgende, mit "Translations into European Languages" über-
schriebene vierte Kapitel (im Gegensatz zu "European Translations" im
Inhaltsverzeichnis) bietet eine Aufarbeitung der am Yijing geleisteten
Übersetzungsarbeit. Hier bietet der Autor nicht nur eine gut dokumentierte,
detailreiche Schilderung der Übersetzer und ihrer Werke, sondern dieses



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1205

Kapitel ist ausserdem sehr unterhaltsam zu lesen. Angefangen mit den

Jesuiten, geht er weiter über die englischen Missionare, speziell Legge, dann

die Übersetzungen Philastres, de Lacouperies, Wilhelms und schliesslich
die seit 1945 entstandenen bis zur Übersetzung Lynns aus dem Jahr 1994.

Da sich die erste Übersetzung auf den Text des 15. Hexagramms
beschränkt, zitiert Rutt aus allen besprochenen Arbeiten jeweils das 15.

Hexagramm. Während ich über die Vollständigkeit der zitierten Arbeiten
nichts auszusagen vermag, so komme ich nicht umhin, die detaillierte,
zuweilen liebevolle Art anzumerken, mit der Rutt über seine Vorgänger
und deren Leben schreibt, ohne dem blossen Wiedergeben von Anekdoten

zu verfallen. Nebenbei sind manche der Details hilfreich, etwa die
Tatsache, dass sich die handschriftlichen Notizen Wang Taos, der Legge bei
der Entstehung seiner Übersetzung half, heute in der New York Public

Library befinden (S. 69); andere runden das Bild ab, etwa die Bemerkung,
Lao Naixuan, Wilhelms Assistent bei der Übersetzung, habe Scharfgar-
benstengel besessen, die von einer Pflanze beim Grab des Konfuzius in
Qufu stammten (S. 76).

Nach all diesen genannten Vorarbeiten, nachdem der historische
Rahmen ebenso wie die europäische Rezeption des Werkes dargelegt wurden,

kommt Rutt im fünften Kapitel, "The Contents of Zhouyi," zur
Struktur des Buches. Hier geht er vom Grossen ins Kleine, will sagen er
nimmt sich nacheinander zunächst den Titel des Werkes vor, dann die
einzelnen Hexagramme, deren Abfolge und Bezeichnungen, dann die
Orakelsprüche mit Bezug auf das ganze Hexagramm und schliesslich jene mit
Bezug auf einzelne Linien eines Hexagramms. Zum Schluss kommt er auf
Reime innerhalb der einzelnen Linienorakel zu sprechen. Bei all diesen

Teilen geht Rutt sehr ins Detail und geht ausführlich auf die einzelnen

Aspekte der Struktur des Buches ein. So ist etwa ein Abschnitt der

Nennung einer oder mehrerer der "four qualities" yuan, hèng, lì und zhën

jt^F fÏM in jedem der 64 Hexagrammsprüche gewidmet (S. 124ff). Den
meisten Raum in diesem Abschnitt nimmt allerdings die Diskussion der

Abfolge der 64 Hexagramme ein. Rutt beschreibt die unterschiedlichen
Rationalisierungsversuche der überlieferten Abfolge und er thematisiert die
unterschiedliche Abfolge der 64 Hexagramme im textus receptus im
Vergleich zum Fund von Mawangdui. Die Bedeutung dieses eher etwas
technischen Kapitels kann nach Ansicht des Rezensenten ebenso wie das

folgende gar nicht überschätzt werden. Es ist ähnlich hilfreich wie Helmut



1206 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Wilhelms acht Vorlesungen zum Yijing, die unter dem Titel Die Wandlung
erschienen sind, bloss mit dem Vorteil, moderne archäologische Funde
ebenso wie neuere Forschung miteinzubeziehen.

Das sechste und letzte Kapitel der Einführung - "Divination" - widmet

sich zunächst der Technik der Divination als kulturelles Phänomen

weltweit, kommt dann aber auf den chinesischen Fall zu sprechen und gibt
hier eine Einführung in die Divinationstechniken Chinas, also neben der
Z/zowy/'-Divination das an Skapulae und Plastronen durchgeführte
"Knochenorakel". Er überfliegt dieses Thema, weist aber auf alle wichtigen
Elemente und auch auf die entsprechende weiterführende Literatur hin.
Auch hier bleibt Rutt bemüht, nicht einfach Bekanntes weiterzuverbreiten,
sondern er hinterfragt dieses Wissen und kommt etwa zum Schluss, dass

Knochen- und Schafgarbenorakel etwa gleich alt sein könnten. Die nächsten

zwanzig Seiten sind allen möglichen Berechnungen zur Natur der

Hexagramme und zur Orakelnahme gewidmet. Rutt rechnet die Chancen

aus, einen spezifischen Typ von Hexagramm zu erhalten (in Bezug auf die
Anzahl der wandelbaren oder nicht wandelbaren Linien). Er gibt auch
Auskunft über die unterschiedlichen Wahrscheinlichkeiten des
Orakelnehmens mit Schafgarbenstengel oder mit Münzen (wie seit etwa der Tang
üblich) und berichtet darüber, wie ein einmal ermitteltes Hexagramm in
eine Orakel umzuwandeln, d.h. zu lesen ist. Daneben gibt er auch hier
wieder eine Vielzahl kleiner Informationen, etwa Spekulationen zur Länge
der zur Vorqinzeit verwendeten Schafgarbenstengeln (S. 151) oder der
Hinweis darauf, dass das Münzenorakel eine Entwicklung von Zhuge
Liang einerseits und Wang Xu, dem "Meister des Teufelstals" Gui Gu Zi,
andererseits gewesen sein soll. Die zweite Hälfte des Kapitels gibt alle
Stellen des Zuozhuan und des Guoyu wieder, in denen ein Hexagramm
vorkommt. Alle Stellen werden übersetzt und kurz eingeführt.

Abschliessend kann zum ersten Teil des Buches gesagt werden, dass

es eine ausgezeichnete Einführung ins Zhouyi darstellt, die auf der Höhe
der Forschung steht, gleichzeitig gut zu lesen ist und vom interessierten
Laien über Studierende, die eine Einführung ins Buch suchen bis zur
fortgeschrittenen Fachperson alle Schichten von Lesern interessieren und
informieren kann. Einzig IT/mg-Forscher müssen wohl als Zielgruppe
ausgenommen werden. Als Schwäche der Einführung gibt es bloss zu

sagen, dass keine Schriftzeichen im Text zu finden sind und dass daher
immer wieder der entsprechende Appendix konsultiert werden muss. Als



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1207

Flüchtigkeitsfehler ist wohl einzustufen, dass die Numerierung der
Fussnoten in den Kapiteln 1, 2, 5 und 6 wieder neu beginnen, Kapitel 2, 3

und 4 dagegen durchgehend numeriert sind.
Der zweite Teil des Buches, die eigentliche Übersetzung, beginnt mit

einer Einführung in die Übersetzungsproblematik des Antikchinesischen,
wobei im Zusammenhang mit dem Yijing die Probleme zum Teil besonderer

Natur sind. Die Einführung ist vor allem für Leser hilfreich, welche
kein Antikchinesisch zu lesen vermögen und die deshalb mit der Problematik

von lautlichen Entlehnungen oder der spröden Grammatik nicht
vertraut sind. Rutt versucht die implizite Natur mancher Sätze zu verdeutlichen,

indem er sie mit englischen Sprichwörtern vergleicht. So verdeutlicht

er die implizite Konditionalität des Antikchinesischen am Sprichwort
"Ice in November to bear a duck, the rest of the winter'll be slush and

muck". Aber auch die anderen Problemkreise dieser spezifischen
Übersetzung werden deutlich gemacht, und wenn der Autor auch den Anspruch
erhebt "to seek the earliest sense of the text" so macht er mit seiner

Einführung deutlich, dass dieser eine Fata Morgana bleiben muss.
Nach 19 Seiten Einführung folgt dann die Übersetzung des

Klassikertextes - ohne Kommentar und ohne Anmerkung. Und selbst nach der

ausgezeichneten und umsichtigen Einführung in den Text bleibt der so

ausgelöste Schock enorm. Es wird sofort deutlich, dass der Text aus sich

selbst heraus kaum verständlich ist. Die archaische Natur des Zhouyi wird
mit brutaler Deutlichkeit transportiert, und zwar m.E. ohne exotisierend zu
wirken. Ich nehme an, es entspricht der Absicht des Autors, den Leser
zunächst behutsam an den Text heranzuführen, verschiedene "Rampen"
zum Text hin zu errichten, nur um dann in der Übersetzung den Schock
der Unverständlichkeit in seiner ganzen Kraft wirken zu lassen. Dieser
wird freilich gemildert, indem der Autor der Übersetzung einen gut siebzig
Seiten starken Anmerkungsapparat folgen lässt, in welchem er Informationen

zu einzelnen Hexagrammen oder manchmal auch zu logischen Gruppen

von zwei Hexagrammen anfügt. Der Anmerkungsapparat erscheint in
der gewohnten Form einer soliden philologischen Übersetzung, welcher
die Informationen chinesischer Gelehrter ebenso einfliessen lässt wie
Differenzen zu anderen Übersetzungen oder Querverbindungen unter einzelnen

Hexagrammen. Rutt stützt sich nicht auf einen einzelnen Exegeten des

Yijing (wie etwa Lynn dies tut), sondern er bedient sich aus den
verschiedenen Quellen. Dies ist tatsächlich der einzige methodische Vorwurf,



1208 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

den er sich gefallen lassen musste, denn er rechtfertigt diese Methode

nirgends.
Nach der Übersetzung des Klassikertextes folgt die Übersetzung der

"Zehn Flügel" des Yijing. Dies überrascht eigentlich, denn Rutt erklärt ja,
dass er vornehmlich am bronzezeitlichen Klassikertext interessiert sei und
unterscheidet daher zwischen Yijing und Zhouyi. Wieso er trotzdem die
"Zehn Flügel" übersetzt, wird nicht ganz klar und somit wird der Autor in
dieser Hinsicht weder seinem Anspruch noch dem Titel des Buches -
"Zhouyi" - gerecht. Es scheint, als ob der Autor den Titel "Zhouyi"
vornehmlich deswegen gewählt hat, weil sein koreanischer Lehrer die
Bezeichnung Chuydk verwendet hat, die koreanische Lesung der
Schriftzeichen für Zhouyi.

Die einzelnen Flügel werden als Gesamtheit eingeführt und später
auch noch einzeln. In der Übersetzung wurde wie auch schon beim
Klassikertext grosser Wert auf die Wiedergabe der Reime gelegt und die
Übersetzung erschien an den vom Rezensenten überprüften Stellen akkurat. Der
Stil der Übersetzung Rutts bleibt auch hier eher spröde, indem er versucht,
die wortarme Ausdrucksweise des Antikchinesischen nachzuempfinden.
Schreibt Lynn in seiner Übersetzung des "Flügels" "shuo gua", vierter
Abschnitt etwa: "It is by thunder that things are caused to move, by wind
that they are dispersed, by the rain that they are moistened, usw." (S.

120), so heisst dieselbe Stelle bei Rutt: "Thunder for moving; wind for
dispersing; rain for moistening; usw." (S. 446). Der Übersetzung der
"Zehn Flügel" ist kein eigener Anmerkungsapparat angehängt, was etwas
schade ist, aber die eingeschobenen Erklärungen in der Übersetzung
reichen wohl aus.

Als letztes folgt eine Bibliographie. Laut Autor gilt: "Bibliographical
details will be found in the notes or elsewhere as indicated". Tatsächlich
werden in den Anmerkungen aber nur Autor, Titel und Pubikationsjahr
genannt. Eine Ausnahme bilden die mikrofichierten Doktorarbeiten der
USA und Englands. Für diese gibt der Autor sogar die Postanschrift der

entsprechenden Institutionen an, bei welchen man Reproduktionen dieser
Arbeiten behändigen kann. Nach Ansicht des Rezensenten ist die
Bibliographie die grösste Schwäche dieses Werkes, denn es ist doch bemühend,
die bibliographischen Angaben mancher Werke aus den Anmerkungen
heraussuchen zu müssen.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1209

Alles in allem stellt das Buch eine wichtige und gewichtige Arbeit
zum Yijing dar, die interessierten Laien wie Fachleuten von Nutzen sein

dürfte, letztere benötigen allerdings wohl auch eine chinesische Ausgabe,
aber mit dieser zusammen bildet Rutts Werk ein erstklassiges Arbeitsgerät.

Marc Winter

SHIBA, Ryötaro. Der letzte Shogun. Aus dem Japanischen übersetzt von
Heike Patzschke. Mit einem Nachwort von Eduard Klopfenstein. Berlin:
Edition q, 1998. 252 S.

Dieser historische Roman des bekannten japanischen Romanciers Shiba

Ryötarö (eigentlich Fukuda Sadaichi) behandelt das bewegte Leben des

letzten Shöguns Tokugawa Yoshinobu (1837 - 1913). Das Haus Tokugawa
als wahrer Machthaber führte 265 Jahre lang über 15 Generationen hinweg
als Shögun (Heerführer) die Regierungsgeschäfte Japans. Die Tokugawa-
Zeit ist gekennzeichnet durch die Politik des Geschlossenen Landes. Das

Auftauchen amerikanischer Kriegsschiffe im Juli 1853 vor Edo, dem

heutigen Tokyo, war für Japan ein bestürzendes, wenn auch nicht völlig
unerwartetes Ereignis und setzte den Schlusspunkt unter die jahrhundertelange

Isolation. Die Kontroverse um die Öffnung des Landes brachte das

Ende des handlungsunfähig gewordenen Shögunats und die
Wiederherstellung der Herrschaft des Kaiserhofs, der lange Zeit ohne politischen
und wirtschaftlichen Einfluss in Kyoto ein Schattendasein geführt hatte. In
dieser turbulenten Zeit dauerte die Regierungsära Tokugawa Yoshinobus
nicht viel länger als ein Jahr. Ihm selbst fiel die historische Aufgabe zu,
die politische Macht dem Kaiser zurückzugeben.

Shiba beschreibt Yoshinobu in einer Aneinanderreihung von Anekdoten

als elitären, gebildeten, talentierten Adeligen, als Alleskönner.
Geboren als Sohn des Lehnsfürsten von Mito, einem Nebenhaus der Tokuga-
wa-Familie, und adoptiert zum Erben des dem Shögun noch näher stehenden

Hauses Hitotsubashi, war Yoshinobu sich seiner historischen Rolle
bewusst. Auf Grund seiner vielseitigen Interessen war er aufgeschlossen
für alles Neue, und, vertraut mit westlichem Gedankengut, war sein

politisches Handeln reformerisch und innovativ. In der Darstellung Shibas

ist es zu einem grossen Teil der faszinierenden Persönlichkeit Yoshinobus



1210 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

zu verdanken, dass Japan ohne aufreibenden Bürgerkrieg zu einer neuen

Regierungsform fand und den Sprung in die Neuzeit schaffte.
Shibas Werk bewegt sich ausschliesslich im Rahmen des oberen

Schwert- und Hofadels. Dieses Milieu und die auch in der Übersetzung

nachvollzogene gehobene Sprache macht die Lektüre zwar anspruchsvoll,
verleiht ihr aber einen besonderen Reiz, den sich der historisch
interessierte westliche Leser nicht entgehen lassen sollte. Im Gegensatz zum
deutschen Sprachraum erfreuen sich in Japan historische Stoffe in Literatur,

Film und Fernsehen grosser Beliebtheit. Das Staatliche Japanische
Fernsehen NHK sendet jedes Jahr eine sich über zwölf Monate
hinwegziehende Serie zu einem historischen Thema. Die Folge von 1998 trägt den

Titel "Tokugawa Yoshinobu", nicht zuletzt in Gedenken an den 1996

verstorbenen Schriftsteller Shiba Ryötarö. Das interessante Nachwort
Eduard Klopfensteins behandelt die Person Shibas, seine Schreibhaltung
und Bedeutung in der japanischen Literaturgeschichte und Gesellschaft. Es

bietet zudem einen erleichterten Zugang zum vorliegenden, aus einem
fremden Kulturkreis stammenden Werk. Um den Genuss der Lektüre zu

steigern, empfiehlt es sich, das Nachwort zuerst zu lesen.

Ursula Koike-Good

STAUTZEBACH, Ralf. Pärisiksä and Sarvasammatasiksä. Rechtlautlehren

der Taittirlya-Säkhä. Stuttgart: Franz Steiner. 1994. (Beiträge zur
Südasienforschung, Südasien-Institut, Universität Heidelberg, Bd. 163.) VI
+ 419 pp.

In the Foreword to Veda-Laksana: Vedic Ancillary Literature, A
Descriptive Bibliography compiled by K. Parameswara Aithal (Franz Steiner,
Stuttgart, 1991), A. Wezler recalled that the Vedic ancillary texts known
by the name Veda-Laksana "have been virtually forgotten since about 40

years". Later on in the same Foreword he expressed the hope that Aithal's
book "will fulfil its true purpose as a mighty incentive to resume the
editorial and similar scholarly activities in this highly interesting field of
traditional Indian learning". Aithal himself provided, towards the end of
his Introduction (p. 20), a list of Siksäs which he intended to edit. This list



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1211

includes the items Pärisiksä Savyäkhyä and Sarva-sammata-siksä

Savyäkhyä.
The book under review illustrates that Wezler's hope has, to at least

some extent, been fulfilled and that some of the work that Aithal planned to
do has been taken up by someone else, Ralf Stautzebach (RS). It will not
cause surprise that RS has prepared this book at the University of Heidelberg,

where it has been accepted as dissertation in 1993; the University of
Heidelberg is the institution with which also the author of Veda-Laksana is

associated.

As indicated in the title, the book under review deals with two
different Siksäs of the Taittiriya-Säkhä. It further contains a short general
introduction and an appendix about present-day Taittirïya-recitation in
Tamil-Nadu. The present review will concentrate on the discussion, edition
and explanation of the Pärisiksä.

It goes without saying that the book under review leans heavily on
Aithal's Veda-Laksana, sometimes to the extent of being rather unintelligible

without it. Consider, for example, the ms-basis on which the edition
of the Pärisiksä and of its commentary Yäjusabhüsana has been prepared.
In the relevant section "Zur Texterstellung" we read (p. 13): "Der im
folgenden wiedergegebene Text der [Pärisiksä] mit dem Kommentar
[Yäjusabhüsana] gründet sich bis auf [Pärisiksä] 265-84 auf einer Devanä-

garïkopie des Grantha-Ms. MD 924 in [Sanskrit Texts on Phonetics
(Lokesh Chandra 1981)] 317-94. Es ist trotz mehrfachen Bemühungen von
Herrn Dr. Aithal nicht gelungen, anderer Mss.-Kopien zu dieser siksä habhaft

zu werden." This manuscript, then, contains both text and commentary.

Three other mss. are mentioned, which are stated to agree largely
with the one used by RS. None of them contains verses 265-284. These

verses figure nonetheless in the edition. Where do they come from? The

following remark is meant to provide the answer (p. 13): "In dieser
Hinsicht gibt der Schluss des Hamburger Ms. eine vollständige Ergänzung,
wenn auch der letzte Vers nicht abschliesst. " None of this is very clear,
until one looks up Pärisiksä in Aithal's Veda-Laksana (p. 429-432), where
not only various mss of Pärisiksä and Yäjusabhüsana (or both) are men-



1212 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

tioned and briefly described, but also the concluding verses in the

Hamburg ms quoted.1
Also elsewhere the clarity of presentation leaves to be desired. There

can of course be no doubt that the Siksäs constitute a highly specialized
area of research, access to which is not easy for an outsider. But this can
be no reason to make the book which tries to provide such access itself
inaccessible. Unfortunately there is no other way to describe the book
under review. Texts unknown to all but a few readers, even there where
they are introduced for the first time, are referred to with the help of
obscure abbreviations. The "Einleitung" contains, for example, the following

information: "Bei der Bearbeitung der pars und sss konnte ich an
folgende Publikationen anknüpfen: tpr mit den Kommentaren tbhr, vaid und
mäh ...[;] vyäs ...[;] ks ...[;] kauns ...[;] väss ...[;] bhvs" Weiterhin hu
...[;] sams ...[;] knt ...[;] [d]ie är§ ...[;] [d]ie siddhs ..." The list of
abbreviations is found at the end of the book (pp. 415-16) and makes itself
abundant use of abbreviations. The notes, they too full of abbreviations,
are also at the end of the book (pp. 275-409). The result is that, in order to
read even the least problematic passage of the book under review, one
needs to permanently keep at least two fingers on other pages. This might
easily have been avoided.

The lack of effort to make the text accessible to a non-initiated public
is a general feature of the book. This is to be regretted, for the very
neglect into which this type of text had fallen calls for a work that introduces
readers not accustomed to this kind of literature. More could have been

done to make the work under review fulfill that role.

Questions relating to the Pärisiksä are discussed in a short introduction to
the text. Here I will take up one of those questions, the one whether the

author of the Pärisiksä also wrote its commentary Yäjusabhüsana or not.
RS dedicates less than a page to it and does not come to a clear conclusion.
I will show that much more could be said about it, and that a very probable
answer can be reached.

1 The Hamburg ms is "Hamburg [Staats- und Universitäts-Bibliothek] (cod.Palmbl.

Ill 8/133)" and is described separately on p. 549-550 of Aithal's Veda-Laksana

(item 1195: Veda-Laksana (HB)). Strangely, the PäriSiksä is not found among the

39 texts which this codex is here stated to contain.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1213

The question is taken up in a short section, § 2.8 on p. 26-27 ("Sind
Verfasser von [Pärisiksä] und [Yäjusabhüsana] identisch?"). The question
is only dealt with cursorily. Consider the following passage: "Die Identität
geht nicht, wie Varma meint, aus der Einleitung des Kommentars hervor.
Mit [Cakra] wird lediglich der Autor eines Lehrwerkes zum varnakrama
benannt, was sich auch auf einen Kommentar beziehen kann." In other
words, this introductory verse might identify the author of the
Yäjusabhüsana as being Cakra. This is practically all RS says about the issue.

Note here that the preceding introductory verse adds that Cakra's
father's name was Räma. With regard to the Hamburg ms, considered
above, Aithal's Veda-Laksana states (p. 549): "The Ms. must have been

written by or belonged to Cakra, son of Räma Ayyangär (of Üruttiti?),
whose writings are found in the codex. " It seems likely that the two Cakras

are identical. The Hamburg ms, as we have seen, contains the Pärisiksä,2
but not the Yäjusabhüsana. This same ms does however contain commentaries

on other Siksäs (e.g., the Sarvasarnmatasiksä-vyäkhyä). If Cakra the

son of Räma had composed both Pärisiksä and its commentary
Yäjusabhüsana, it would be hard to explain why he left out the commentary in
this case. The situation becomes somewhat more understandable, without
as yet becoming fully clear, if we assume that he is the author of the

commentary only. In that case the Hamburg ms may be a collection of
works he copied, perhaps against payment, and to which he could not, or
did not wish to, add his own composition. This agrees with the circumstance

that a colophon after Pärisiksä 168 explicitly identifies the son of
Räma as the author of the Yäjusabhüsana, a commentary on the Pärisiksä

(...rämasünuviracite päriüksävyäkhyänabhüte yäjusabhüsanäkhye
Further research—beginning with a detailed inspection of the Hamburg
ms—may throw further light on this issue, but RS has not even mentioned
it.

Internal criteria will have to be considered next. The use of the first
or third person in the commentary to refer to the basic text does not help
—here as so often—to determine identity or difference of authorship. Both

occur, as in udäharisyämah introducing [221], against nirüpayati to
introduce [124] and following slokas, besides numerous occurrences of
äha.

2 See however note 1, above.



1214 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Occasionally RS points to a difference between Pärisiksä and

Yäjusabhüsana, without discussing its relevance for the question of authorship.
Pärisiksä 65 defines the place of articulation (sthäna) of consonants as the

place where contact takes place. The commentary adds that this definition
does not literally apply to fricatives etc., because no contact takes place in
their case. RS comments (p. 61): "Die Begründung trifft nicht auf [die
Pärisiksä] zu, da [Pärisiksä] 76 zu den Frikativen lediglich eine Öffnung in
der Mitte des Artikulators beschreibt." Does this have implications regarding

the authorship question? RS does not raise the question, but one is

tempted to interpret this difference as due to different authorship.
In this connection it is to be noted that Pärisiksä 3 announces an

enumeration of sounds (varnasamämnäya), but that no such list is given in
that text. The Yäjusabhüsana, on the other hand, does list these sounds, 59
in number, in four verses. This might at first sight be considered an
indication that the commentary is an integral part of the Pärisiksä. However, it
is equally possible to look upon these four verses as belonging to the
Pärisiksä rather than to the commentary. It is not clear by what criterion
RS has relegated them to the commentary.

Päninian terminology constitutes the background of the terminology of
the Pärisiksä. Indeed, the Yäjusabhüsana speaks of "the agreement with the
established conventions of grammar etc." (vyäkaranädisästrasiddhasamke-
tänusära) as an argument justifying certain expressions (p. 41). Many
technical terms introduced in the Pärisiksä coincide with those known from
grammar. Occasionally a grammatical convention is used without it being
introduced in the text. Consider the use of / after a short vowel—in at, it
and ut—to designate just the short vowel (Pärisiksä 18). This convention
should have been, but is not, explained in the initial section on technical
terms (called paribhäsäprakarana in the commentary). The expressions at,
it and ut are explained in the commentary, as akära, ikära and ukära
respectively. Had the authors of the Siksä and of the commentary been one
and the same person, one might have expected a definition of this
convention.

The same is true for the use of the Päninian pratyähäras. Ac, used for
the first time in Pärisiksä 25, covers all vowels, but nothing in the
Pärisiksä tells us why. The commentary explains the expression (akärädya-
ukäraparyanta svara; p. 43), and is clearly aware that it needs explanation.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1215

Under Pärisiksä 27 it similarly explains ac (svara) and hai (vyanjana)?
Had its author been the author of the Siksä, he might then have added the

required explanation in the section on technical terms.
A strange reading is provided in Pärisiksä 43-44 which, even more

strangely, seems to be confirmed by the commentary. We read there:

nädasya samvrte kanthe évasas tu vivrte sati/ hakärah kriyate madhye ...I.
RS translates/paraphrases "Bei zusammengezogener Stellung im Hals wird
Ton, bei geöffneter Hauch und in der Mittelstellung hakära erzeugt". This
no doubt gives the intended meaning, but it only translates the Sanskrit if
we assume as first word nominative näddh rather than genitive nädasya.
The parallel passage in the Taittirlya-Prätisäkhya has indeed samvrte
kanthe nädah kriyate. Yet the Yäjusabhüsana introduces this verse with the

words: nädädayjah] ucyante "nädasya" ityädinä, thus confirming the

reading nädasya. It does not however try to explain this reading, and

comments as if the expected nominative were there. Only one conclusion

seems possible here: the author of the Yäjusabhüsana found the incorrect
reading nädasya in his ms. (The correct reading may have been nädas tu,
nädas ca, or something of the sort.) This in its turn is only possible if the

author of the Yäjusabhüsana was not identical with the author of the

Pärisiksä. Once again the situation might be further clarified by a detailed

inspection of other mss.

[A similar situation occurs in Pärisiksä 51, but this time without
confirmation by the commentary. The reading ekäntarasya does not seem

to make sense, and the corresponding sütra of the Taittirlya-Prätisäkhya
(2.25) has ekäntaras tu. The Yäjusabhüsana appears to cite the text as

ekäntara iti. It would have been appropriate to explain why ekäntarasya
has been maintained, but RS has not done so.]

It is also interesting to see that the term homi "jaw" is feminine in the

Pärisiksä, but masculine in the Yäjusabhüsana (except where the latter cites

the former). Cp. hanûpasamhrtatare* in Pärisiksä 53, atyupasamhrte hana

in 54, nätivyaste homi in 57; against harm atyupasamhrtau vivrtau
etc. in Yäjusabhüsana 48 (p. 52 1. 11 f.).

3 Surprisingly, the commentary on PäriSiksä 135 explains the plural acafy as

acadayah svarâh.

4 This should of course be nana upasamhrtatare, dual ü being pragrhya (Panini

1.1.11). Is this a mistake?



1216 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

In this context we also have to consider the relationship between
Pärisiksä 48 and the way it is explained in the Yäjusabhüsana. The Siksä
reads nätivyastam avarne hanvostham nâtyupasamhrtam, which RS translates:

"Bei den û-Vokalen sind die Kiefer und Lippen nicht zu weit
geöffnet und nicht zu sehr angenähert". This line is practically identical to

Taittiriya-Prätisäkhya 2.12 (avarne nâtyupasamhrtam osthahanu nätivyastam)

but for the fact that the Pärisiksä, unlike the Taittiriya-Prätisäkhya, is
metrical. Both the Yäjusabhüsana and the commentaries on the Taittiriya-
Prätisäkhya interpret this statement in such a manner that the two
adjectives concern different sounds: short a on the one hand, long ä and

pluta ä3 on the other. The Yäjusabhüsana cites even another part of the
Pärisiksä to support its interpretations. RS does not comment in any detail

on the significance of this apparent difference between text and commentary,

and limits himself to saying that the citation is not very convincing.
William D. Whitney (1868:55) is more outspoken and concludes that (at
least in the case of the Taittiriya-Prätisäkhya) the commentator appears to

go against the text he comments. If we draw the same conclusion in the

case of the Pärisiksä, one is led to think that its author was different from
the author of the Yäjusabhüsana. What is more, one may then have to
consider the possibility that the author of the Pärisiksä was not influenced

by any of the three surviving commentaries on the Taittiriya-Prätisäkhya,
with all the chronological consequences this may entail. The case is not
however completely waterproof. One might still maintain that a supposedly
single author of both Pärisiksä and Yäjusabhüsana wished to imitate the

Taittiriya-Prätisäkhya and one of its commentaries (the Vaidikäbharana).
But this alternative would seem to be less convincing than the thesis of
double authorship.

Pärisiksä 167 contains an obscure reading. RS presents it in the form
apparently accepted by the commentator: nityäh ätocyate 'sau kvacid
ena ondh. The problem lies in the last two words, which in the ms have the

form esa onah. Neither reading is clear, but the commentator explains: ena
oiia ekärena okärena. This leads RS to the paraphrase "der nityakampa
[wird] mit ä, bisweilen mit e und o [gebildet]". There can however be no
doubt that this interpretation does not fit the words of the aiksä, and indeed
that the words of the Siksä must here be corrupt. The commentator forces
an impossible interpretation on a nonsensical reading, which implies that
he is different from the Siksäkära.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1217

Elsewhere the commentator explains a grammatically incorrect line as

being arsa "usage of the seers". Pärisiksä 183 concludes with the words:
evam ca saptasvarabhakty udährtäh "So sind Beispiele für die 7 svara-
bhaktis gezeigt worden". The commentator observes: atra svarabhaktaya
iti vaktavye svarabhaktlty ärsetyädi vijileyam.5 It seems unlikely that the

commentator describes his own language as arsa.
Pärisiksä 244-245 express the following: "Ein tonlos unaspirierter

Verschlusslaut am pada-En.de wird vor s oder s aspiriert". However,
"[d]er K[ommentar] führt weiterhin Beispiele zur Aspiration innerhalb
eines pada auf: samvathsaram, takhsam. Dem entspricht die Regelfassung
in [Sarvasarnmata-Siksä] 19-20.1".6 The text commented upon is however

very explicit about the requirement that this operation can only take place
at the boundary between two words: the expression padanta figures twice

over, and the following s and s are characterized as apadäntavartin. It
seems certain that commentator and Siksäkära did not agree in this matter,
and were therefore different people.

This short survey shows, I believe, that all passages allow of the

possibility that Pärisiksä and Yäjusabhüsana had different authors, and that

some more or less force us to draw this conclusion. I have no doubt that

RS, if he had taken the trouble to take this issue somewhat more seriously,
would have arrived at the same conclusion. As it is, he seems to be

inclined to consider the two identical.

The hypothesis that the Pärisiksä could be older than the commentaries on
the Taittiriya-Prätisäkhya, discussed above, is not without consequences.
RS draws in the introduction to the Pärisiksä attention to its similarity with
that Prätisäkhya. He then states (p. 24-25): "In einigen Fällen flössen
hierbei Interpretationen ein, die [Tribhäsyaratna] und [Vaidikäbharana]
(i.e., the two commentaries on the Taittiriya-Prätisäkhya of that name, JB)

gleichermassen entsprechen Unter den Auslegungen zum [Taittiriya-
Prätisäkhya] geben insbesondere jene einen Impuls zur Bewertung der

5 A similar remark might have been appropriate under PäriSiksä 179, which contains

apparently an accusative plural svarabhaktayas (udaharisye svarabhaktayas toh).

Instead the commentator repeats the phrase without grammatical remarks.

6 RS adds a reference to "vasi 10-1". Since this abbreviation does not occur in the

list of abbreviations at the end of his book, this reference remains obscure.



1218 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

[Siksä], die nur auf [Vaidikäbharana] zurückzuführen sind ..." After some

examples and remarks RS concludes: "ich [halte] es für wahrscheinlich,
dass zu den Vorlagen der [Pärisiksä] ebenfalls [Vaidikäbharana] zählt".

Why not assume the opposite, that the Vaidikäbharana was influenced

by the Pärisiksä? The question is discussed, in the usual cursory manner,
in the section dealing with the relationship between Pärisiksä and Vyäsa-
siksä. We read here (p. 25): "Dass letztere keineswegs der [Pärisiksä]

folgt, zeigt [Pärisiksä] 239-40. Dieser Vers vereinigt bei der Definition
eines Augmentes die Darstellung des [Taittiriya-Prätisäkhya], der [Vyäsa-
siksä] und des [Vaidikäbharana]. Die [Pärisiksä] kann hier nicht zugleich
von [Vyäsasiksä] und [Vaidikäbharana] übernommen worden sein, da beide

grundsätzlich verschiedene Ansätze vorbringen." This statement is not
further explained, neither here nor under Pärisiksä 239-40. And indeed, it
is not easy to find what part of the Vaidikäbharana supposedly exerted an
influence here. The most likely candidate, as far as I can see, is the phrase:
sa khalv abhinidhäna ity ucyate/ abhinidhlyate praksipyata ity abhini-
dhänah (Shama Sastri & Rangacarya, 1906: 379). Something similar
occurs in Pärisiksä 240: sa cäbhinidhlyate 'träbhinidhäna ucyate. But
obviously no Sanskrit author needs another text in order to link abhinidhäna

with abhinidhlyate. It is true that the Yäjusabhüsana cites the

Vaidikäbharana, but this proves nothing with regard to the relationship between
Pärisiksä and Vaidikäbharana. Or does RS take it for granted that Pärisiksä
and Yäjusabhüsana have the same author? As so often, RS remains vague.

The Yäjusabhüsana regularly gives etymologies (nirvacana) of key terms.
RS seems to attach more value to these etymologies than they may deserve.

This is what one is tempted to conclude from a note added to Pärisiksä 12-

14. These lines assign the name upasarga to pari, ä, ni, adhi, abbi, vi,
prati, pra, ava and upa. The commentary contains the following two lines,
which occur in (have been taken from?) the Vaidikäbharana and the Tri-
bhäsyaratna respectively: nirvacanam tu gatitayä karmapravacaniyatayä vä

padäntarair upasrfyanta ity upasargäh/ yajurvedavisaye upasargä etävanta
eveti mantavyam/. RS explains (p. 39): "Weiterhin gibt der [Kommentar]
die Ableitung: 'Die Präpositionen (upasarga) heissen so, weil sie mit
anderen pada-s zusammengebracht werden (upasrjyante) mit der Eigenschaft

als gati oder als karmapravacanlya'. [The Yäjusabhüsana] verlässt

nun den Bereich grammatischer Argumentation und fährt fort: 'Im Bereich



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1219

der [Yajurveda] sind nur diese (gemeint sind offensichtlich die im Vers
genannten) als Präpositionen anzunehmen. ...'" In a note (no. 26 on p.
288) RS observes that the commentary here "[Vaidikäbharana] und [Tri-
bhäsyaratna] sinnwidrig zusammengestellt hat." He then explains: "Nach
Vorgabe des Merkspruches haben Präpositionen des Typs gati als upa-
sarga zu gelten. Es musste dann aber nach [Pärisiksä] 234 anu chandämsi

zu anu cchandämsi erweitert werden, was der [Kommentar] ausschliessen

will."
This does not seem to make sense. The Merkspruch is, apparently,

the etymology. But an etymology cannot be looked upon as a definition,
nor as having more than approximate validity in the interpretation of a

word, in this case upasarga. It is not therefore justified to conclude that

passages from the Vaidikäbharana and from the Tribhäsyaratna have here

"sinnwidrig" been combined. Note also that the Yäjusabhüsana does not
hesitate to use the expression upasarga in connection with prepositions that

are not included in the above list, such as sam (p. 31). This appears to

mean that the term upasarga is only used in connection with the above

enumerated list where the Yajurveda is concerned. Everywhere else

Päninian terminology is used.

The same attitude with regard to etymologies shows itself under
Pärisiksä 15-16. The commentary contains the following etymological
explanation (p. 40): anusvaryate pascärdhe svaravad uccäryata ity anu-
svärah "Weil er in der letzten Hälfte (anu) wie ein Vokal (-svaryate)
ausgesprochen wird, heisst er anusvära. " A note (no. 5 on p. 288)
comments: "Dieser Satz kann als Ergänzung der o/iwsvära-Definition 228-9.1

angesehen werden. " This remark does no harm, if its sole aim is to derive
information from the etymology. But the etymology was certainly not
intended to be a definition, or a supplement to a definition.

Pärisiksä 133 explains the expression dhaivata with the help of the

verbal form abhisandhlyate. RS comments (p. 89): "Der Name [dhaivata]
wird offenbar als derivative vrddhi aus einer angesetzten Wz. dhî (aus dhä)
entwickelt." However, etymology is differentiated in India from grammar,
and does not require strict derivations.7

7 Cp. Bronkhorst, 1984.



1220 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

The Sanskrit text of the Siksä and its commentary is followed by an incomplete,

but as a rule reliable paraphrase. Occasionally a literal translation is

provided. This, too, is normally reliable, but there are exceptions. Consider

the following. The Yäjusabhüsana (under Pärisiksä 39-40) contains
the following passage (p. 47 1. 4-7): dvividhah éabdo nityäh käryas ceti/
tatra nityäh sarvadesavyäpy avyakta ekah sabdo brahmety abhidhïyate/
tasmät käryah sabda utpadyate/ sa vyaktah kväcitko 'nantabhedas cal tasya
varnâtmakasyotpattir iha vyäkh[y]eyatayädhikriyate/. RS translates this as

follows: "Der Laut ist zweifach: unvergänglich und hervorgebracht. Der
unvergängliche Laut durchdringt alle Orte und ist ungeschieden und einzig.
Er wird brahma genannt. Aus diesem entsteht der hervorgebrachte Laut.
Er ist isoliert, tritt bisweilen in Erscheinung und hat unendlich viele Arten.
Er enthält die Sprachlaute. Seine Entstehung, die einer weiteren Erklärung
bedarf, wird zum adhikära erhoben. " The German words in italics present
cases where the translation leaves to be desired. Avyakta and vyakta do

not, in this context, mean "ungeschieden" and "isoliert", but "non-manifested)"

and "manifest(ed)" respectively. And the manifested sound does

not contain (enthält) the phonemes, but is made up of them (varnätmakajß
The expression (utpattir) vyäkhyeyatayädhikriyate, finally, does not mean
"Seine Entstehung, die einer weiteren Erklärung bedarf, wird zum adhikära

erhoben", but "Its production is made the subject-matter as something
that is in need of explanation / as the thing to be explained".

This last expression contains the instrumental of an abstract noun
(vyäkhyeyatayä) in connection with the object of a verb. It seems that RS

has difficulties with such constructions in general. Under Pärisiksä 41-42
he paraphrases pratiniyatatayä s'rüyate as "Vernommenwerden durch
Zurückkommen". The correct translation is "it is heard as fixed for each

single case"; cp. Filliozat, 1988: p. 82 § 27d.
The fact that as a rule no literal translation is provided may account

for the fact that at times Sanskrit readings are accepted that are untranslatable.

Examples are nädasya and ekäntarasya in Pärisiksä 43 and 51

respectively, considered above. Also the line idaiddvitlyedrasavahnisam-
jnah in Pärisiksä 83 seems to me hard to construe; the obvious emendation
idaiddvitîyedrasa vahnisamjnâh would go against the metre. Gakärasya in

8 Under PäriSiksä 41-42 RS paraphrases again varnätmaka as "Sprachlaut enthal¬

tend".



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1221

Pärisiksä 229 must be something like gakärah sa, as is confirmed by the

commentary. A particularly striking example is svaro na sandhänapade
visargah in Pärisiksä 198, which must be sväro na sandhau na pade visar-
gah. In all these and similar cases one wonders how RS conceives of the
task of editing a text. The notes at the end of the book show that he does

not always simply reproduce the manuscript, but on many occasions he

apparently does, even when the result is plainly incorrect, or contrasts with
the reading accepted by the commentator (recall that RS considers the

commentator as being possibly identical with the Siksäkära!). On p. 128

RS characterizes a passage from the commentary as being "leicht korrupt"
without specifying what is wrong with it, nor proposing any emendation.

Pärisiksä 241 reads, in RS's edition: hänte pare sati tarhy anantät
kagau, dväv api cägamau stah. This reading cannot be correct, for various
reasons. To begin with, we learn from the commentary that this rule
concerns the insertion of an augment k between h and t. The rule in its present
form says nothing of the kind, but a simple emendation from nânte to fiat te

(confirmed by the commentary: nakäräd iti kim and te takâre pare sati)
solves this problem. However, problems remain. The rule remains metrically

chaotic, and still does not express all the commentary ascribes to it.
RS could, and should, have recorded this, but he doesn't. Even less does

he point out that the rule does fit the upajäti metre (characteristic of many
of the surrounding verses) if only some additional syllables be provided.
The metrical scheme in its present, unsatisfactory, state is:

— u-^^-^--u--uu-u--.
By adding the three syllables in brackets, this becomes:

KJ - (-) ^J ^J - ^J / (- -) U U <U - U

which is a perfect upajäti. On the basis of the elements presented in the

commentary, but that are missing in the incomplete verse, one can make
the following conjecture as to its füll form:

hat te pare (dhe) sati tarhy anantät/

(kramät) kagau dväv api cägamau stahl/



1222 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

There is of course no guarantee that this is the correct reading (which can
be checked, and possibly refuted, with the help of the other mss of the text
known to exist), but unlike the text presented by RS, it may well be.

A reasonable conjecture might have been made in the case of
Pärisiksä 249, too. Consider to begin with the first line of the commentary
on [248-249]: Idaidaya Ikärapürva aikärapürvo yo yokäro dvirüpau dvitvam
na bhajen näpadyate A note attached to the word dvirüpau says: "ms:
dvirüpau dvi". This allows us to conclude that RS planned to correct this
reading—no doubt into dvirüpam dvit am, which alone makes sense— but
somehow forgot to do so. This sentence, thus emended, paraphrases the

expressions dvirüpam and na bhajet,9 which one would therefore expect to
find in the passage commented upon. They are not there, but the edited
version contains a lacuna, which we must consider in some detail. The
second half of [249] reads, in the edition: sparÉottarasthe A note gives
the ms reading, which is: visargottarasthobhadvirüpyalI. This cannot, of
course, be the correct reading, but it does contain similarities to the

missing expressions na bhajet and dvirüpam. RS changed the beginning on
the basis of its citation in the commentary (üsmasparsottarasthjej', where
üsma occurs at the end of the first half of [249]). If we add na bhajed
dvirüpam, we arrive at: sparsottarasthe na bhajed dvirüpam, which is

metrically impeccable, and which makes perfect sense in its context.
An interesting case is to be found under Pärisiksä 144. The Siksä

reads: ivarnakotor yavakärabhäve yah svaryate ksaipra udättayoh syät
"When there is y or v in the place of udatta i or u, the [resulting] svarita is

[called] ksaipra ". The commentary raises the question why ivarnakotoh "in
the place of i or v" had to be expressed, in the following passage:
ivarnakotor iti kim/ 'eta etän' (TS 6.6.8.3), 'asäv ädityah' (TS 2.1.2.4),
'samyattäh' (TS 1.5.1.1), 'sam vadante' (TS 4.2.6.5). RS paraphrases:
"Gegenbeispiele: (a) andere Laute als i oder u tragen den udätta: 'età

etän', 'asäv ädityah' etc. ..." He has clearly misunderstood the passage,
for the context requires that the examples illustrate cases where there is y
or v that do not replace i or u. Three of the four examples fit without
difficulty: 'asäv ädityah ', 'samyattäh ' and 'sam vadante ' all contain y or v
that do not replace i or u. What about the first example? It clearly has to

9 Besides IdaidayafliJ, cited from PäriSiksä 248. I have no idea how to understand

this form.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1223

read 'etäy etän ', with y. This may look strange at first sight, but is regular
Päninian sandhi for ete etän, elision of y being optional by P. 8.3.19 lopah
säkatyasya.10 The Taittiriya Prätisäkhya prescribes elision of y and v by
sütra 10.19, but adds (10.20) that Ukhya disagrees with it. This example
shows that the authors of the Pärisiksä and of its commentary did not
necessarily always know, or accept, the reading of the Taittiriya texts
known to us.11

To conclude. With some more attention to details the book under review
might have been considerably improved. It is unlikely that someone else

will anytime soon edit and interpret the Pärisiksä and Sarvasammatasiksä,
so the book will, in spite of its shortcomings, become the basis of future
studies concerning these Siksäs and related issues. In the situation one can

only advise its readers to use it with caution.

Some suggested improvements in the edition:
(Note that no systematic search for errors has been made, and that the

following enumeration merely lists some of the errors that a superficial
reading brought to light.)

p. 311. 1 präripsitasya -» präripsitasya

p. 41 1. 2 âkhâ -^ äkhyä

p. 43 1. 21 procyamânâ -> procyamäne

p. 461. 11 sadvimSati -> sadvimsatir

p. 47 1. 7 vyâkheyatayâ0 -> vyäkhyeyatayä0

p. 49 1. 5 nädasya -> nädas tu

p. 50 1. 26 'nupradhânam -> 'nupradänam

p. 54 1. 4 ekäntarasya -> ekäntaras tu

p. 65 1. 25 kantham sthänam -> kanthah sthänam

p. 65 1. 27 kanthasthänam -> kanthah sthänam

10 The KäSikä under this rule gives, among other examples, the contrasting pair asä

ädityah I asäv ädityah, precisely the quotation from the Taittiriya Samhitä also

given in the Yäjusabhüsana. (This quotation has not been identified in Wilhelm

Rau's Die vedischen Zitate in der Käsikä Vrtti (1993).)
11 Note that the counterexample ta enam bhisafyati (TS 2.3.11.4) under [196-197]

and in [207] shows that here a hiatus (and not y) separates the two vowels °a e°.



1224 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

(in these last two cases the correct reading might conceivably be kanfjia sthanarn,

in accordance with Taittiriya Prätisakhya 9.1)
67 1. 12 vargavatsthânayogo ->
671. 12 mukhaeabdenätra ->
691. 27 uktaprakärane ->
861. 1 madhyakasya ->
871. 23 Sabdasyoudätta° -»
89 1. 19-20 "pradhänyotkarsäl ->
941. 11 eta etän -»
991. 26 bhihate ->

001. 20 sa Idhänah ->
09 1. 12 sya dhürsam ity° -»
17 1. 2 svaro na sandhänapade vi°
171. 24 svarah ->
201. 3 ce ->
231. 11 prakärena ->
281. 4 gakärasya ->

vargavat sthänayogo

mukhaSabdenätra

uktaprakärane

madhyamasya

Sabdasyodätta"

"pradhänyotkarsäl

etay etän

'bhihate

sa idhänah

sya dhürsad ity°
sväro na sandhau na pade vi"

svärah

ca

prakärena

gakärah sa

34 1. 32-33 hänte pare sati tarhy anantat kagau, dväv api cägamau stah

-» hat te pare (dhe) sati tarhy anantät/ (kramät) kagau dväv api cägamau stah//

361.7
361. 8

37 1. 23

391.4
391.5

kim artham

tatraSiks"

prathamsparSah

sparSottarasthe

dvirüpau

kimartham

tatra Siks°

prathamasparSah

sparSottarasthe (na bhajed dvirüpam)

dvirüpam

Other corrections:

47 1. 23 Sabdasyodbhäva -» °dbhava

47 1. 34 1.12.12 -> 2.4.2

109 1. 22 hastinî -> hastinî

132 1. 29 laksyänusara -> laksyänusara

290 1. 35 (n 7) nicht nicht -> nicht



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1225

REFERENCES AND ABBREVIATIONS

Bronkhorst, Johannes (1984): "Nirukta, Unädi Sütra, and Astädhyäyi." Indo-lranian
Journal 21, 1-15.

Filliozat, Pierre-Sylvain (1988): Grammaire sanskritepâninéenne. Paris: Picard.

Rau, Wilhelm (1993): Die vedischen Zitate in der Käsikä Vrtti. Stuttgart: Franz

Steiner. (AAWLJg. 1993, Nr. 5.)
Shama Sastri, R., and Rangacarya, K. (1906): The Taittirïya-Pratiàâkhya. With the

commentaries Tribhäsyaratna of Somayärya and Vaidikäbharana of Gärgya Gopäla

Yajvan, with an English Introduction, and Sanskrit Introduction by K. Rangacarya.

Reprint: Motilal Banarsidass, 1985.

Whitney, William D. (1868): The Taittirlya-Prätisäkhya, with its commentary the

Tribhashyaratna: Text, Translation and Notes. Reprint: Motilal Banarsidass, Delhi,
1973.

AAWL Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Mainz,
Geistes- und Sozialwissenschaftliche Klasse

Jg. Jahrgang

P. Päninian sütra

TS Taittiriya Samhitä

Johannes Bronkhorst

VERDENSRELIGIONERNES HOVEDVAERKER: HÎNAYÂNA. DEN
TIDLIGE INDISKE BUDDHISME, udgivet af Christian Lindtner. Ko-
benhavn: Spektrum Forlag, 1998. 228 S.

MAHÄYÄNA. DEN SENERE INDISKE BUDDHISME, udgivet af
Christian Lindtner. Kobenhavn: Spektrum Forlag, 1998. 255 S.

In der verdienstvollen Reihe, in der die hier angezeigten Bände publiziert
wurden, sind aus dem indoiranischen Bereich bereits Werke aus dem

Avesta, dem Veda, den jüngeren Upanisaden sowie die Bhagavadgïtâ und
das Bhägavata-Puräna dargeboten worden. Anders als man vermuten sollte,

hat diese Studienbücherei keinen populärwissenschaftlichen Charakter;
vielmehr werden bestimmte Grundkenntnisse durchaus vorausgesetzt. Der
Bearbeiter des Hînayâna und Mahäyäna, Dr. Christian Lindtner, der meh-



1226 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

rere Jahre an der Redaktion des CPD beteiligt war und neben dem Sanskrit
und Päli auch das Chinesische und Tibetische beherrscht, bot für die

Lösung seiner Aufgabe eine ausgezeichnete Qualifikation.1 Die hier
besprochenen beiden Bände sind das Resultat einer fast drei Dezennien
umfassenden Forschungsarbeit.

Manchem Fachkollegen wird die Sprachbarriere eine zeitraubende
Last sein, und so hält der Rez. es für angebracht, durch eine Skizzierung
des Inhalts dem Benutzer einen Eindruck davon zu vermitteln, was er von
beiden Bänden erwarten darf. In den die Hînayâna-Anthologie einleitenden

Bemerkungen wird Buddha mit Recht dem 6. Jh. v. Chr. zugewiesen (S.
8). Lindtner hebt die Übereinstimmung von ältestem Buddhismus und
Jinismus hervor, wie sie etwa in der Ablehnung eines Schöpfergottes und
des brahmanischen Opferrituals bestand. Er sieht im kanonischen
Buddhismus eine Form der Bhagavat-Religion ("Bhagavatismus") und definiert
die Eigenschaften eines Bhagavat (S. 9). Über jnäna-, karma- und bhakti-

yoga verknüpft L. die vier edlen Wahrheiten mit der Bhagavadgïtâ2 und
verweist auf das brahmanirväna in BhG 11, 72; V, 25 S. 196

Mit besonderer Anerkennung muß hervorgehoben werden, daß L. in
seinen einleitenden Erläuterungen zu den Texten und speziell bei der
Auswahl der Texte selbst ausgetretene Pfade verlassen und neue Wege
beschritten hat. So vermittelt er die Grundbegriffe des älteren Buddhismus -

Es ist nicht zuletzt ein Zweck dieser Rezension, auf die bisher zu wenig beachteten

buddhologischen Forschungsleistungen L.s aufmerksam zu machen. Einige
Hinweise müssen hier freilich genügen. Nachdem L. mit dänischen Übersetzungen des

Dhammapada und aus Werken des Nägärjuna begonnen hatte, besorgte er Ausgaben

des PahCaskandhaprakarana (1979) und des Satyadvayävatära (1981). Seine

1982 erschienene Dissertation Nagarjuniana: Studies in the Writings and Philosophy

ofNägärjuna wird als Standardwerk eingeschätzt und wurde mehrfach

nachgedruckt. Aus L.s Feder stammen zahlreiche Ausgaben, Übersetzungen und

Studien, so Buddhismen, Tanker og Livsformer, das von 1982 bis 1997 neun Auflagen
erlebte. Ferner verdanken wir L. die erste sanskritische und tibetische Ausgabe und

Übersetzung der Älokamälä des Kambala (1985) sowie mehrere Beiträge zu der

von K. Potter herausgegebenen Encyclopedia of Indian Philosophies.

Dazu vgl. jetzt Kashi Nath Upadhyaya: Early Buddhism and the Bhagavadgïtâ

(Delhi 1998).



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1227

so die vier edlen Wahrheiten, die Kausalkette, bodhi und samädhi - nach
dem Catusparisatsütra.3

In der Einleitung zur Übersetzung des Aggannasutta geht L. auf eine
außerordentlich wichtige Problematik der Religionswissenschaft im
Zusammenhang mit einer Arbeit von N. Klatt4 ein. Mit Hinblick auf die seit dem

Alexanderfeldzug ausgebauten Handelsverbindungen zwischen Indien und
dem Nahen Osten sowie auf die von Asoka initiierten Missionen wirft L.
die Frage nach dem Einfluß des Buddhismus auf das frühe Christentum auf
(S. 60) und kommt zu der Überzeugung, daß grundlegende Vorstellungen
des Neuen Testaments unter dem Gesichtspunkt eines "judaisierten
Buddhismus" betrachtet werden können (S. 64). Buddha, Mahävira und auch
Krsna als Zentralfiguren des "Bhagavatismus" sind L. zufolge komplexe
Erscheinungen: einerseits Menschen, andererseits vergöttlichte Wesen.
Den Ursprung dieser Doppelerscheinung sieht L. in BU II, 3, 1: dve väva
brahmano rüpe mürtarn caivämurtam ca martyam cämrtam ca Rez. sieht
in dieser Stelle für die ansonsten durchaus plausible "Euhemerisierung"
eine zwar schwache, aber immerhin diskutable Basis; doch ist es ihm im
Gegensatz zu L. versagt, in RV X, 129, 6 eine Vorstufe des Tathâgata zu
erblicken (S. 67).

L. stellt nun die These auf, daß auch Jesus Christus sowohl als reale,
sterbliche Person, als auch als mythische Gestalt gesehen werden müsse,

gewissermaßen als Jesus und Christus (S. 61). Dabei bezieht er sich auf
den Brief des Paulus an die Epheser, in dem es (I, 10) heißt: "... auf daß

alle Dinge zusammengefaßt würden in Christo, beides, das im Himmel und
auf Erden ist, durch ihn. "

Es ist zu begrüßen, daß L. die Frage, ob und inwieweit das NT von
buddhistischen Quellen abhängt, mit solcher Deutlichkeit aufwirft. Neu ist
sie freilich nicht. Schon 1882 hatte R. Seydel die Abhängigkeit der
Evangelien von den buddhistischen Legenden zu erweisen versucht.5 Und schon

3 Übersetzung des Catusparisatsütra nach der Ausgabe von E. Waldschmidt (Berlin

1952-1962). Dies nur als Beispiel; im Rahmen dieser Rez. kann nicht auf alle von

L. benutzten Quellen eingegangen werden.

4 N. Klatt: Literarkritische Beiträge zum Problem christlich-buddhistischer Pa¬

rallelen (Köln 1982).

5 R. Seydel: Das Evangelium von Jesu in seinen Verhältnissen zu Buddha-Sage und

Buddha-Lehre (Leipzig 1882).



1228 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

damals ist darüber eine heftige Diskussion entbrannt. Über diese äußert
sich L. nicht. Bevor er aber seine Thesen zu erhärten versucht, sollte er
sich mit den gegen Seydels Auffassungen gerichteten Argumenten
auseinandersetzen, wie sie von keinem Geringeren als Ernst Windisch vorgebracht

worden sind. In "Mära und Buddha" gipfeln Windischs Untersuchungen

in der Feststellung, daß dem Buddhismus äußerlich ähnliche
Legenden des Christentums nicht aus dem buddhistischen Sagenkreis
übernommen wurden, sondern daß sie parallel und unabhängig davon entstanden

sind.6 Auch in seiner Studie "Buddha's Geburt und die Lehre von der
Seelenwanderung"7 betonte Windisch die grundlegenden Unterschiede
zwischen beiden Weltanschanungen sowie den Parallelismus ihrer
Entstehung und kam zu dem Schluß, daß die Geburtslegenden um Buddha und
Jesus unabhängig voneinander entstanden seien. Später wandte sich auch
Johannes Hertel gegen die These, die Bibel sei nur eine Wiedergabe
altindischer Schriften. Hier steht dem wissenschaftlichen Meinungsstreit also

noch ein weites Feld offen.
Die Übersetzung des Aggannasutta Dighanikäya III, 4) mit seiner

Behandlung des paticcasamuppäda ist L., der mit Recht auf die sprachlichen

und inhaltlichen Archaismen dieses Werkes8 verweist, sehr gut
gelungen, vanna deutet er richtig mit "staender"; vessa sind allerdings nicht
nur "handelsmanden". Daß in Päli Texten Begriffe und Namen meist in
Sanskrit wiedergegeben werden (so Kalmäsadamya statt Kammäsadamma)
irritiert etwas, zumal keine einheitliche Linie verfolgt wird. So steht im
Suttanipâta III, 1 Giribbaja neben Säkya. Doch ist dies natürlich nur von
untergeordneter Bedeutung.

Einer gekürzten Übersetzung des Mahänidänasuttanta Dighanikäya
II, 2) folgen dem Mönchsleben gewidmete Auszüge aus dem Suttanipâta,
u.a. das Pabbajjä und das Padhäna-Sutta. Die vor diesen Auszügen gegebene

kurze Übersicht über das Tipitaka hätte wohl besser an den Anfang des

Buches gehört.

6 E. Windisch: Mära und Buddha (Leipzig 1895), S. 218-219.

7 E. Windisch: "Buddha's Geburt und die Lehre von der Seelenwanderung," in:

Abhandlungen der philologisch-historischen Klasse der Kgl. Sächsischen Gesellschaft

der Wissenschaften, Band 26 (Leipzig 1908), Nr. 2, S. 3 - 236.

8 Vgl. dazu jetzt auch K. Meisig: Das Sütra von den vier Ständen: Das AggahM-
Sutta im Licht seiner chinesischen Parallelen (Wiesbaden 1988).



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1229

Für die weiteren Beiträge dieses Bandes ist man schon deshalb sehr

dankbar, weil sie sonst in Anthologien kaum zu finden sind. Dies gilt etwa
für zwei repräsentative Kapitel aus dem Udänavarga, das den Laienpflichten

gewidmete Sigälovädasutta und das Sälistambasütra mit seiner Betrachtung

des dhätusamaväya. L. erweist sich nicht zuletzt hier als hervorragender

Kenner dieser Literatur. Mit Gewinn liest man auch seine Übersicht
über die Abhidhamma-Literatur in der Einleitung zu dem erkenntnistheoretisch

bedeutsamen Pancaskandhaprakarana. Am Schluß des Buches findet
man Äryadevas Catuhsataka mit den "vier falschen Auffassungen" sowie
die 85 Verse des von Mätrceta verfaßten Mahäräjakaniskalekha^; hier
deutet L. den didaktischen Brief (lekha) richtig als neue literarische Form.
"Noter" mit zahlreichen Hinweisen auf teils neueste, teils wenig bekannte
Werke sowie ein kurzgefaßtes Literaturverzeichnis runden den Band ab.

Leider fehlt ein Register.
In der Einleitung zum zweiten hier zu besprechenden Band erörtert L.

die Quellen unserer Kenntnis des Mahäyäna, gibt - unter besonderer
Berücksichtigung des Nägärjuna - eine Übersicht über die Mahäyäna-Litera-
tur und schildert die Entwicklung vom arhat zum bodhisattva. Die
Darstellung der unterschiedlichen Positionen von Hînayâna und Mahäyäna
hinsichtlich der Ontologie und der Ethik liest man mit besonderem Interesse.

Einige Bemerkungen über die dänische Wissenschaftspolitik und über
geistige Strömungen der Gegenwart gehen über die Buddhologie hinaus
und können daher nur am Rande dieser Rezension stehen. L.s Kritik am
Verhalten der Kopenhagener Universität gegenüber der orientalistischen
Philologie mag in manchem berechtigt sein; wenn L. aber behauptet, sie

sei aufgelöst worden "pâ vanlig marxistisk manér" (S. 13), so widerspricht
das "vanlig" Erfahrungen, die nicht nur der Rez. gemacht hat. Auch den
Fideismus, der in L.s Wunsch einer Überwindung des "ulyksalige mod-
saetning mellem tro (religion) og viden" (S. 14) zum Ausdruck kommt,
kann der Rez. nicht teilen.

Wichtiger ist aber wohl der Umstand, daß L. expressis verbis den
rechten Mittelweg zwischen philologisch-exakter und gut lesbarer
Übersetzung angestrebt hat und daß ihm dieser wesentliche Aspekt seiner Arbeit
vorzüglich gelungen ist. Soweit es der Rez. beurteilen kann, lesen sich

9 Vgl. hierzu die Ausgabe der tibetischen Fassung mit deutscher Übersetzung von
M. Hahn, in: Asiatische Studien 46, 1 (1992), S. 147-179.



1230 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

sämtliche hier vorgelegten Übersetzungen flüssig und geben den Geist der

Originaltexte getreu wieder. Auch dem Anspruch, anhand der getroffenen
Auswahl alle wesentlichen Seiten des Mahäyäna darzustellen, wird L. vollauf

gerecht. Wir müssen uns hier freilich auf eine flüchtige Skizzierung
des Inhalts dieses Bandes beschränken.

Den Schwerpunkt bildet hier die Übersetzung der 928 Verse des

Madhyamakahrdaya. Dieses auch als Tarkajvälä bezeichnete, bisher aber

wenig beachtete Werk des Bhâvaviveka (Bhavya) steht in der Traditionslinie

von Nägärjuna und Äryadeva. In der Einleitung äußert sich L.
ausführlich über Bhävavivekas Werke, über die er schon früher gearbeitet
hatte.10 Religions- und philosophiegeschichtlich von besonderem Interesse
sind Bhävavivekas Kritik an Hînayâna und Yogäcära (Kap. IV und V) und
seine Auseinandersetzung mit der Mlmämsä (Kap. IX). Zu bedauern bleibt
daher, daß die Kapitel VI und VII mit den Polemiken gegen Sämkhya und
Vaisesika ausgelassen werden mußten. Bei aller Würdigung der
philosophiegeschichtlichen Rolle Bhävavivekas fällt es doch schwer, ihn mit L. als

Kämpfer für die Veredlung der Menschheit "gennem videnskab og oplys-
ning" (S. 117) einzuschätzen.

Als Beispiel mahäyänistischer Morallehre bringt L. das Upälipa-
riprcchäsütra, wobei er bodhisattva, päramitä, srävaka, pratyekabuddha
und andere Begriffe definiert. Detailliert ist auch die Einleitung zur (um
die Prosa-Eröffnung gekürzten) Übersetzung des neunten Kapitels des

Samädhiräjasütra. Dem Prajnapäramitästotra folgt die Übersetzung des

Prajnäsataka. Dieses wird als buddhifizierte hinduistische Sprichwortsammlung

gedeutet und dem arthasästra-Bereich zugeordnet.
Aussagekräftig für die Ethik des Mahäyäna ist die Pranidhänasaptati,

die Sammlung von 70 Versen über das höchste Streben. Wiederum
philosophiegeschichtlich bemerkenswert, nämlich als Destillat des subjektiven
Idealismus, ist die aus 30 Thesen bestehende Trimsikâ des Vasubandhu
über die "Welt als Vorstellung", von L. richtig mit dem Satz "Det hele
kun er tanke" (S. 93) zusammengefaßt und mit einer Einführung in den

Yogäcära und dessen Vergleich mit dem Madhyamaka versehen. Hiermit
in Zusammenhang steht die Älambanapariksä des Dignäga, der hier nicht

10 Unter anderem "Bhavya, the Logician", in: The Adyar Library Bulletin 50 (1986),
S. 58-84.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1231

als Logiker, sondern als Verfechter der These, daß "alt er blot bevids-
thed", vorgestellt wird.

Es spricht für L.s umfassende Kenntnis der Materie, daß er mit den
kleinen Schriften des durch seine Missionstätigkeit in Tibet hervorgetretenen

Atisa (11. Jh.) auch eine späte Rekapitualtion des Mahäyäna
aufgenommen hat. Vertreten ist sie in der hier vorgelegten Sammlung durch
einen Auszug über die absolute und die relative Wahrheit sowie durch
einen um 1040 geschriebenen Brief an den König Nayapäla.

Am Schluß des Bandes findet man eine knappe, aber aussagekräftige
Bibliographie, die auch Werke neuesten Datums enthält. Die Bewältigung
des schwierigen Satzes ist gut gelungen, so daß sich störende Druckfehler
nur an wenigen Stellen11 finden.

Faßt man das Gesagte zusammen, so hat sich L. durch seine mühevolle

und zugleich qualifizierte Arbeit großes Verdienst erworben. Gewiß
werden nicht alle von L. vorgebrachten theoretischen Auffassungen von
Bestand sein. Aber die Lektüre der beiden Bände lehrt, scheinbar
Altbekanntes in neuem Licht zu sehen. Dies allein bedeutet schon eine dankenswerte

Bereicherung der Buddhologie. Infolge ihrer thematischen Breite
verdienen aber die hier besprochenen Bücher Verbreitung nicht nur unter
Indologen, sondern auch unter Religionswissenschaftlern, Theologen und

Philosophen. Doch bleibt dies, solange die eingangs erwähnte Sprachbarriere

besteht, wohl ein pium desiderium. Man kann daher nur der Hoffnung

Ausdruck verleihen, daß die hier von L. vorgelegten Sammlungen -
und vielleicht auch die anderen Verdensreligionernes Hovedvaerker - bald
Übersetzungen in eine der Weltsprachen erfahren mögen.

Klaus Mylius

11 Hingewiesen sei auf die fehlerhaften diakritischen Zeichen S. 8 und 10, auf die

falsche Silbentrennung S. 110, Z. 4, und auf die Überschrift S. 244, die Satya-

dvayävatära lauten muß.



1232 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

WEBER-BROSAMER, Bernhard and BACK, Dieter M., Die Philosophie
der Leere. Nägärjunas Mülamadhyamaka-Kärikäs. Übersetzung des

buddhistischen Basistextes. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 1997 (=Beiträge

zur Indologie 28). Pp. xi & 130.

Decisive for a good understanding of a text such as Nâgârjuna's Müla-
madhyamaka-Kärikä (MMK) is not only a reliable translation (experience
shows that this can be amazingly difficult) of each verse, but also a clear

grasp of the 27 chapters of the MMK as a whole compared with the

remaining authentic works of Nägärjuna. Moreover, once one has come that

far, one must try to place the author and his work in the broader historical
context of ancient Buddhist and Indian philosophy. Without identifying the

author's background and sources, numerous details - and the picture as a

whole - remain unclear, or even deceptive.
As far as the first point is concerned—the translation itself—this new

book is, with some exceptions, quite reliable. It is also the first complete
modern translation of Nâgârjuna's magnum opus into German. (The first
was published, with the two earliest commentaries, by Max Walleser, back
in 1911 & 1912). As such it obviously fills a lacuna, especially for German
students of philosophy.

The translation is based on the Sanskrit text published by La Vallée
Poussin (1903-1913) and, based on this, that of Vaidya (1960), as well as

the one of de Jong (1977). It is a pity that the translators have not exhaustively

consulted the materials available in Chinese and Tibetan. Had they
done so they would have come closer to the original Sanskrit text as

written by Nägärjuna. In quite a few cases the earliest commentaries reflect
variant readings preferable to those given by the fairly late commentator
Candrakîrti. Also, with regard to the title of the chapters, Candrakîrti in
eight cases differs from the consensus of the previous commentators (see

my Nagarjuniana, p. 25, n. 79 for the details). One can, in brief, speak of
Candrakïrti's recension of the MMK. Again, the translators have
overlooked the long list of textual emendations etc. suggested and published in

my review of Saigusa Mitsuyoshi, Chüron geju söran, in Cahiers
d'Extrême-Asie 4 (1988), pp. 244-247. It would be tedious here to repeat what I
have already written elsewhere, and there is no reason to go into minor
details.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1233

I shall confine myself to a few observations:

2.3: The idea is that there can only be going of that which is being gone,
provided that that which is going to be gone can exist as such before it
starts to be gone. The two following verses argue why this is so by way of
prasahga.
2.15: The argument seems to be more clear if we translate tisthati with
stop, rather than with stand. A goer cannot stop, for then he would be

standing, and, therefore, he would not be moving, and, therefore, without
moving he would not be a goer. Alternatively, if he is not a goer, he

cannot stop, i.e. he cannot stop moving, as a goer.
2.22: As suggested by the hi, the final sentence gives the reason for the

conclusion given in the preceding sentence (introduced by yasmäd...):
There must be some individual agent before he manifests himself, here in
the activity of going.
7.16: For a more pertinent reference than the one given in note 37 (p. 26),
see my Nagarjuniana, p. 109, n. 19.

16.10: The words samäropa and apakarsana can hardly be translated as

attain and abolish. The author seems to be thinking in terms of addition
and subtraction.
18.6: All three verbs have the same agents, viz. the Buddhas. The

following verse gives the reason why it would be wrong to think that the

Buddhas have thereby contradicted themselves: There is really nothing to
talk about. In that case they cannot contradict their own words.
18.12: The verse has probably been misunderstood by all commentators. I
suggest that jriänam is taken with anutpâde, ksaye, and, finally, with sam-

sargät. Nägärjuna refers to three kinds of knowledge (cf. op. ree, p. 78,
n. 98).
23.7: The reading dosasya should probably be retained, with de Jong, as a

lectio difficilior, and as showing the influence of BHS. The meaning is not
affected. See, e.g. Mahäparinirvänasütra, p. 7 (ed. Waldschmidt).
24.7: For the meaning of this verse, see my remarks in Asiatische Studien
46/1 (1992), p. 249. The commentators did not recognize Nâgârjuna's
canonical source.
24.9. Here we should read gambhïre, to be construed with buddhaiäsane,
not with tattvam.



1234 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

Some more general remarks:

In the Introduction (p. ix) the editor describes Nâgârjuna's philosophy as

"agnosticism". This can be misleading. Nägärjuna looks upon all things in
the perspective of two truths. He, accordingly, makes a distinction between

practical and theoretical reason (prajM). There is no room for agnosticism
from either point of view. He accepts a tattvajfläna in the ultimate sense,
and a laukikaprajfiä in a relative and practical sense. He would never reject
the possibility of achieving jnäna, or gnosis. Hence, "agnosticism" may be

a misleading label for sünyatäväda, or Madhyamaka, the science of the

Middle.
The translators claim (p. 18) that the doctrine of the (six) elements

(dhâtu) is archaic (which is true), and that it has no particular place in
Buddhism.—It is true that direct discussions of saddhätuväda are very rare
in Buddhist texts. But there is a canonical reference, often quoted, to the

effect that man consists of six elements. And, when one considers the

nature of the Buddhist notions about skandha and pratityasamutpäda, it
will be seen that they are largely derived from the doctrine of six elements.
As is especially clear from the extremely important Sälistambasutra (see

my review in Buddhist Studies Review 15,1 (1998) pp. 107-116), Buddhist
speculations about causality presuppose a natural philosophy of six
elements. For further details, see my paper "Buddhism as saddhätuväda", in
The Adyar Library Bulletin 61 (1997).

Did the two final chapters originally belong to the MMK?, the
translators ask (p. 100). Some scholars have doubted this. I agree with the

translators that they certainly did. One chapter has to do with the
pratityasamutpäda formula, found in virtually all Buddhist texts, the other (27) has

to do with the dogmas (drsti), as found in Brahmajälasütra (often quoted in
numerous Mahäyäna sästras later on). It is extremely important for Nägärjuna,

whose MMK is otherwise written in the spirit of prajnâpâramitâ, to
show suspicious readers that he is by no means a heretic. Elsewhere in the

MMK, he repeatedly makes it clear that he sees it as his duty to give a

correct interpretation of the pratityasamutpäda, and that the purpose of the
dharamadeÉanâ is to get rid of all dogmatic attitudes (drsti). This is the

purpose of his concluding his MMK with these two chapters.
The MMK can be classified as an exercise for learned Buddhist

monks in the use of reason. Hence the additional title Prajnä. Elsewhere,



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1235

Nägärjuna explains that prajfiâ itself is not sufficient for the attainment of
happiness and liberation, the double fruit of Dharma. Reason, practical as

well as theoretical, must be preceded by faith, or Sraddhä, the RatnävaU

says (1.5). Nägärjuna, in other words, expects the reader of his MMK to
be familiar with numerous other Buddhist texts (in Sanskrit) before he

takes up the study of Prajnä. If one is tattvagavesin one must first study
Abhidharma, etc. (Yuktisastikä 30). His ancient readers were insiders, but
his modern readers are outsiders. It is therefore a must for us moderns to

study the MMK not only in the light of the author's other works, but also

in the light of texts known to the ancient author. We must, so to speak, in
our imagination bring ourselves back into the position that we may assume
his intended readership to have occupied. It may be tedious, circumstantial
and time consuming, but there is no alternative. It is the only way to bring
even a monument of perennial philosophy alive to us. For this reason, lest
the context is lost, a modern translation of the MMK must be presented to
the reader with an introduction to the background and the other authentic

works of the author.

Christian Lindtner

WILLIAMS, Paul. Altruism and Reality. Studies in the Philosophy of the

Bodhicaryävatära. Richmond (Surrey): Curzon Press, 1998. Pp. xii & 272.

The Bodhicaryävatära, or rather the Bodhisattvacaryävatära, is an
introduction to the spiritual career of a bodhisattva written by the Madhyamaka

poet Santi-, or rather Säntadeva. The text is available in the original
Sanskrit and in later Chinese, Tibetan, and Mongolian translations. (For
the basic text, cf. my "Textcritical Notes on Sanskrit Texts", in Li Zheng
& Jiang Zhongxin (eds.), Papers in Honour of Prof. Dr. Ji Xianlin on the

Occasion of His 80th Birthday, Beijing 1991, pp. 651-660; and for a

review of the most recent of the ancient translations, viz. Igor de

Rachewiltz, The Mongolian Tanjur Version of the Bodhicaryävatära,
Wiesbaden 1996, see Buddhist Studies Review, 15/1 (1998).

The book is available in numerous modern translations, the most
recent being that of Kate Crosby and Andrew Skilton, published as The

Bodhicaryävatära, in The World's Classics, by Oxford University Press



1236 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

1995. A good introduction to the author and his works (for Säntadeva is
also the author, or compiler, of the Siksäsamuccaya), was provided by
Amalia Pezzali, Säntideva, mystique bouddhiste des Vile et Ville siècles,
Firenze 1968, Vallecchi Editore.

Now, then, that the basic materials for a serious study of one of the

most important Indian texts on Madhyamaka are readily available to
students, one of the next tasks ahead of us is to take up the study of the

numerous ancient Indian and Tibetan commentaries to Säntadeva's
celebrated philosophical poem. (For a preliminary survey of the extant Indian
commentaries, see Amalia Pezzali, op. cit., pp. 59- 61, and my remarks in
To buddhistiske lœredigte, Kobenhavn 1981, pp. 16-18.) The most

important of the extant commentaries is that of Prajnäkaramati, still available
in Sanskrit, and edited by Louis de La Vallée Poussin, Calcutta 1901-1914,
reprinted by P.L.Vaidya, Darbhanga 1960.

In this volume Paul Williams has brought together some previously
published papers on some Indian and Tibetan interpretations of selected

verses from chapters eight and nine of the Bodhi[sattva]caryävatära. His
concern is, as he phrases it, to indicate "shifting patterns of interpretation,
and integration of interpretations into a wider systematic doctrinal and

practical framework found among Indian and particularly Tibetan
commentators" (p. ix). His main interest thus lies in the doctrinal interpretation
of the commentaries. The first verse studied by Paul Williams is BCA
9.13:

nirvrtah paramärthena samvrtyâ yadi samsaret I
(buddho'pi samsared evam tatah kim bodhicaryayä II)

He translates (p. 5): "If from an ultimate point of view there is cessation,
from a conventional point of view there would be samsära", etc., and,

correctly, revises this translation in a note on p. 178. However, much of
his argument still remains obscure, since Williams, as well as the Tibetan
versions, do not make a clear distinction between nirvrtah (adjective), and

nirvrtih (substantive). Both are translated by mya han las 'das pa (see

Takashi Hirano, An Index to the Bodhicaryävatärapafljikä, Tokyo 1966, p.
120). This little example very neatly shows how dangerous it can be to

study even later Tibetan texts without a clear idea of the original Sanskrit
behind it.



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1237

The next verse studied (p. 12) is BCA 9.104. Here, some contusion
arises from the reading sattvah, in the singular, perhaps suggested by
Tibetan sems can (without rnams indicating the plural). On the other hand,
the translation "sentient beings" correctly reflects the plural. All the

Sanskrit manuscripts read sattväh.

The third verse studied (p. 15) is BCA 9.111. Based on the Tibetan
commentaries, Paul Williams, introduces "the investigating mind" in his

translation, even though neither the Sanskrit nor the Tibetan verse has any
word for "mind". Here it would have been useful to point out some of the

numerous passages in Indian texts where dhl, mati, or prajM is explicitly
given as the agent of vicära. That mati is understood is clear from e.g.
BCA 9.35, the celebrated verse quoted on p. 21. See also Yuktisastikä 1,

for buddhi mati, etc.) said to be astinästivyatikräntä and niräsrayä (my
Nagarjuniana, p. 102). This is the yogic ideal of Madhyamaka: by means
ofprajnâ, analysis of the laksanas of dharmas the yogin eventually obtains

an advayajnâna once his mati transcends the duality of being and

nonbeing.—On p. 24 the Sanskrit original of Tibetan so so ran rig pa'i ye
ses is given as pratisvasamvittijnana. It should, however, be pratyätmaga-
tijflâna, a common term especially in the Lankävatärasütra, see D.T.
Suzuki, An Index to the Lankävatära Sütra, Kyoto 1934, p. 135. See also
the same author's Studies in The Lankävatära Sütra, London 1930, pp.
421- 423.

The second essay (pp. 29-51), on altruism and rebirth, consists of
philosophical comments on BCA 8.97-98. In spite of the correction on p.
187, Williams' translations of the two verses are not very good. Säntadeva

is asking himself whether the reason that he does not protect himself
against future suffering is that that suffering will not hurt him. He answers

by asking himself yet another question: Why, then, does he protect himself
from the suffering of a future body, if it will not harm him? In other
words: the present is, as a whole, responsible for the future; it is not just
one person who is responsible for himself or for another.—Some confusion
is created by the fact that the Tibetan version fails to translate Sanskrit

käya. We must ask why. The answer may be that the translators, by
suppressing the "body" of the Sanskrit, left the "future" (ma 'ons pa yi) open:
The Tibetan could refer to physical as well as mental pain. The problem is
avoided if we translate käya, by e.g. "the person" (physical as well as



1238 BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS

psychical). (The Mongolian version, to be sure, shows no trace of any
käya.)

The book likewise offers reflections on BCA 9.28 ("An Argument for
Cittamätra"), and on 9.140 ("Identifying the Object of negation"). The
final chapter (pp. 104-176) is entitled "The Absence of Self and the
Removal of Pain". It is an examination of BCA 8.101-103. If there is no self
or no soul, but only a continuum (samtäna), or a collective (samudäya),
how, then, can anyone be liberated from suffering?

As will be seen Paul Williams has chosen to discuss some theoretical
issues that often come up in Mahäyäna Buddhist texts, and that should also
be of interest to contemporary philosophers. His book can be read with
great profit even by students with a very limited knowledge of Sanskrit and

Tibetan. A text such as the BCA can be studied in more than one way.
Paul Williams (p. 52): "The view that the most appropriate way to

approach a Buddhist text is where available through a commentary is one
with which I am basically in sympathy." He is also aware, of course, that
different commentaries, also may offer widely differing interpretations
(though this is actually quite rare).

I am, for this and other reasons, rather in sympathy with the view that

a sharp distinction must be made between the basic text and its commentaries.

Each should be treated in its own right. The basic text should be
understood on its own background, and with the help of other works of the

same author, or other works known to the author. Likewise, each

commentary should be studied in its own right. Only then should we study the

commentary, not just to see what it has to say about the basic text, but also

why. When it comes to Tibetan commentaries in particular, we should be

very much on guard for "new" interpretations, that in the end simply may
be based on misunderstanding of the Indian original. To study Tibetan
commentaries (and translations in general), in other words, is an extremely
risky business if undertaken (as often) without a good command of the

Sanskrit. (For some observations on this, see my paper "Editors and

Readers", in Lama Doboom Tulku (ed.), Buddhist Translations. Problems
and Perspectives, New Delhi 1995, pp. 193-204.)

A general shortcoming of this otherwise fine book, has, as I have
tried to demonstrate with a few examples, to do with the fact that the
author has not taken the time it takes to become thoroughly familiar with
the Sanskrit texts on their own Indian background. As I have often said,



BUCHBESPRECHUNGEN/COMPTES RENDUS 1239

and as I will never become tired of repeating, Buddhist studies must be

seen as a branch of general Indology. Without the good knowledge of
Sanskrit and other Indie languages that is now becoming rarer and rarer,
advanced Buddhist studies are facing serious problems indeed.

There are still many Indian commentaries that have not been edited

according to modern standards. Modern editions of these commentaries
must be considered desiderata, especially when we have to do with such a

beautiful and interesting text as the BCA. The new book of Paul Williams
is warmly recommended to all Madhyamaka enthusiasts.

Christian Lindtner


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

