Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 4

Artikel: Chinesischer Himmelssohn - tibetischer Gottkonig : die Souveran-
Suzeran-Problematik im Lichte der Lama-Schutzherr-Beziehung

Autor: Wernsdoérfer, Martina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHINESISCHER HIMMELSSOHN - TIBETISCHER GOTTKONIG
Die Souverian-Suzeridn-Problematik im Lichte der
Lama-Schutzherr-Beziechung

Martina Wernsdorfer, Ziirich

1. Einleitung

“As Confucius said, there is only one pole-star in the sky and, therefore, there
is only one Son of Heaven under the sky. All the stars go round the pole-star
and do worship to it, hence all the states of the peripheries of China are
necessarily subordinate to China.”1

“(...) During the time of Chingis Khan and Altan Khan of the Mongols, the
Ming dynasty of China, and the Ch’ing dynasty of the Manchus, Tibet and
China co-operated on the basis of benefactor and priest relationship. (...) The
existing relationship between Tibet and China had been that of patron and priest
and had not been based on the subordination of one to the another.”2

In den beiden Zitaten werden zwei sich diametral gegeniiberstechende
Grundeinstellungen formuliert, die meiner Ansicht nach einen tieferen
ideologischen Aspekt der bis heute andauernden pOlltlSChel'l Auseinander-
setzungen zwischen China und Tibet bilden.3

Ein kulturelles Gefille, verschiedene Wertvorstellungen, Ideologie-
und Regierungssysteme, unterschiedliche Auffassungen vom Wesen und
den Aufgaben der jeweiligen Fiihrungspersonlichkeiten, sowie eine stindig
wechselnde Interpretation der gegenseitigen Beziehung trugen in den ver-

1 A. Zahiruddin, “The Historical Status of China in Tibet.” The Tibet Journal 1,
Nr.1 (Juli-Sept. 1975): S.25. Nach Lun Yu, Buch 2, Kap.1: Wei Zheng.

2 T. W. Shakabpa, Tibet — A Political History: S.246/47. R. Rahul, The Government
and Politics of Tibet: S.125, Appendix 1. M. van Walt van Praag, The Status of
Tibet - History, Rights, and Prospects in International Law: S.318, Appendix 16.
Das Zitat stammt aus der sog. Unabhéngigkeitserklarung des 13. Dalai Lama von
1913.

3 Der folgende Aufsatz resiimiert die Ergebnisse meiner unveroffentlichten Lizen-
tiatsarbeit an der Universitit Ziirich aus dem Jahre 1997.



1124 MARTINA WERNSDORFER

gangenen Jahrhunderten gleichermassen zur Erzeugung eines vielschichti-
gen Spannungsfeldes bei. Die Dehnbarkeit desselben vermochte ein gewis-
ses Mass an Bewegungsfreiheit und Flexibilitit zu gewihren, solange in-
nerhalb beider Systeme Stabilitdt gewiéhrleistet war, solange ihre zentralen
Wesensziige bewahrt werden konnten und solange sie sich keinen inter-
nationalen Herausforderungen stellen mussten. Mit dem Ubergang in die
vielfaltige Geisteswelt des 20. Jahrhunderts und den damit verbundenen
inneren Verdanderungen, mit der zunehmend intensiveren Beriihrung mit
den fortschrittlichen Michten des Westens und den von dort einfliessenden
modernen politischen Ideen und Konzepten stellte sich jedoch sowohl fiir
China wie fiir Tibet die Legitimititsfrage. Beide sahen sich dazu ver-
anlasst, ihre eigene Vergangenheit, sowie die gegenseitige Bezichung zu
iberdenken, sie mit westlichen Begriffen neu zu definieren und den gege-
benen Verhiltnissen anzupassen.

Eine besondere Bedeutung innerhalb dieser adaptierenden Standort-
bestimmung kommt der seit der Zeit der Mongolen-Khane zwischen den
Dalai Lamas und den Herrschern Chinas existierenden personellen, religio-
politischen Bindung zu, die bis heute als Lama-Schutzherr-Beziehung
bekannt ist. Hinter diesem einfachen Begriff verbirgt sich ein ausser-
ordentlich komplexes Verhiltnis, dessen Natur je nach Raum, Zeit und
Situation verschieden ausgelegt und von beiden Seiten wiederholt zum
eigenen Vorteil verwendet wurde. Bis in die jiingste Vergangenheit hinein
diente es sowohl China, als auch Tibet dazu, die jeweiligen Statusvor-
stellungen zu untermauern und historisch zu legitimieren. Stets ging es bei
der Interpretation um die Festlegung der Aufgaben, Pflichten und Rechte
der Herrscher beider Lander zueinander im religiosen und politischen Be-
reich. Die Frage nach der Art der Beziehung war ihr als latentes Konflikt-
potential stets inhdrent vorhanden. Sie stellte sich jedoch erst explizit, als
an der Wende zum 20. Jahrhundert aufgrund innerer Verdnderungen und
dusseren Druckes eine neue Standortbestimmung in modernen, inter-
national anerkannten Kategorien notwendig wurde. Handelt es sich um eine
lineare Bindung zwischen zwei kulturell gleichwertigen und politisch
gleichgestellten Lindern oder um eine ungleiche zwischen einem unter-
und einem iibergeordneten Land? Mit anderen Worten: Kommt China die
Funktion eines Suzerdn oder eines Souverin zu?

Im folgenden soll versucht werden, die ideologischen, kulturellen und
anthropologischen Wurzeln dieser Problematik etwas auszuleuchten, die



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1125

Entwicklung der Lama-Schutzherr-Beziehung nachzuzeichnen, Interpreta-
tionen und deren Auswirkungen verstindlich zu machen und die Schwie-
rigkeiten aufzuzeigen, die sich dann einstellen, wenn ein solches Verhiltnis
den Herausforderungen auf der internationalen Ebene begegnet.

2. Der Dalai Lama als Person und Institution — Die Inkarnation Chenrezis
als Einheitssymbol einer ganzen Nation

Dalai Lama ist zundchst einmal die Bezeichnung fiir das Oberhaupt der
Gelug-pa oder Gelbmiitzenschule4, die in der zweiten Hilfte des 14. Jahr-
hunderts von Tsongkhapa (1358-1419)3, dem grossen religiosen Refor-
mator in der tibetischen Geschichte, gegriindet wurde. Er besann sich in
einer Zeit der politisch-sozialen und geistigen Zersplitterung, in der keine
frischen Einfliisse von aussen mehr zu erwarten waren, auf alte indische
Moral- und Religionsvorstellungen, versuchte diese mit neuen Inhalten zu
fiillen und mit Elementen der eigenen Tradition zu verbinden. Es gelang
ithm, ein klar strukturiertes, innerlich gefestigtes und dusserlich unantast-
bares Nachfolgesystem zu entwickeln, das seiner Schule die Fiihrungsrolle
bis in die Gegenwart hinein sichern sollte. Sein Grundprinzip, nach dem er
die Ideologie der Gelug-pa aufbaute, war die Verkniipfung der Idee der
Wiedergeburt mit derjenigen der Reinkarnation,® ihre Institutionalisierung

4 D. Snellgrove & H. Richardson, A Cultural History of Tibet: S.181. Gelug-pa
bedeutet wortlich: “die Schule (-pa) derer, die sich auf dem Weg der Tugend be-
finden.” Die Wiedergabe als Gelbmiitzenschule ist eine westliche Zuschreibung.
Sie bezieht sich auf die gelbe Kopfbedeckung, die von ihren Mitgliedern zur
Unterscheidung von den roten Miitzen dlterer Schulen getragen wird.

5 Ch. A. Bell, Tibet - Past and Present: S.33. Tsongkhapa bedeutet wortlich “der
Mann aus dem Zwiebelland” und spielt auf sein Herkunftsgebiet in der Region von
Amdo in Osttibet an.

6 T.A. Grunfeld, The Making of Modern Tibet: S.38. An dieser Stelle sei auf den
Unterschied in der Bedeutung von Wiedergeburt und Reinkarnation aufmerksam
gemacht, da sie immer wieder Gegenstand der Verwechslung ist. Nach buddhisti-
scher Auffassung kann jedes lebendige Wesen wiedergeboren werden. Inkarnieren
konnen sich jedoch nur solche Wesen, die den Kreislauf des Samsara iiberwunden
und den Erleuchtungszustand erreicht haben. Durch die gewonnene Erkenntnis ste-



1126 MARTINA WERNSDORFER

zu religiésen und politischen Zwecken und ihre Dogmatisierung in der
Tradition einer einzigen Schule.

Der hochste Grundsatz bei der Bestimmung von Reinkarnationen ist,
dass sie weder gewihlt, noch durch Erbfolge ernannt, sondern aufgefunden
und anschliessend von der Versammlung eines der grossen tibetischen
Kloster rituell gepriift und bestitigt werden. Dadurch entwickelte sich das
Reinkarnationssystem einerseits zu einem wichtigen politischen Mittel der
Geistlichkeit, eine Konzentrierung der Macht in den Hidnden einzelner
Adelsfamilien zu verhindern, und schuf andererseits fiir weniger begiiterte
Tibeter die Moglichkeit, auf einem anderen als dem materiellen Weg zu
Ruhm und sozialer Sicherheit zu gelangen.

Auf Basis dieser neuen Lehre und vor dem Hintergrund des sich ab-
zeichnenden Verfalls des tibetischen Feudalsystems sah sich die Gelug-pa
um die Mitte des 16. Jahrhunderts auf ihrem Weg zur dominierenden Posi-
tion im Staat keinem ernsthaften Hindernis mehr gegeniiber. Eine wichtige
Rolle bei der definitiven Durchsetzung spielte die damalige Fiihrungs-
personlichkeit der Schule, Sonam Gyatso (1543-1588). Mit ihm beginnt die
eigentliche Tradition der Dalai Lamas, auch wenn er selber sich bereits als
dritte Reinkarnation bezeichnete, um dadurch sich und seine zwei Vorgin-
ger in eine direkte und ununterbrochene Abstammungslinie zu Tsongkhapa
zu setzen. Der Ehrentitel Dalai Lama wurde Sonam Gyatso im Jahre 1577
wihrend eines Besuches in der Mongolei vom damaligen Mongolenherr-
scher Altan Khan verliechen.? Der Begriff soll im 17. Jahrhundert von
Jesuitenmissionaren nach Europa gebracht worden sein, wo er sich seither

hen sie ausserhalb der Gesetze von Raum und Zeit und besitzen dadurch die Fihig-
keit, beliebig neue Kérperformen anzunehmen.

7 R. Rahul, The Dalai Lama - The Institution: S. 13, Anmerkung 2. R. Hicks & N.
Chégyam, Weiter Ozean Dalai Lama: S. 49. Sprachwissenschaftlich leitet sich der
Ausdruck “Dalai” vom mongolischen “Talé” ab. Es ist die Ubersetzung des tibeti-
schen Wortes “Gyatso” und bedeutet “Ozean der Weisheit” bzw. “Ozean voller
Weisheit”. Die Weisheit gehort zusammen mit Liebe, Mitleid und Toleranz zu den
vier hochsten Tugenden des Buddhismus.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1127

fest eingebiirgert hat.8 Die Tibeter selber sprechen von ihrem Oberhaupt in
anderen Kategorien, die auf sein Wesen und seine Aufgaben hinweisen.®
Die einfachste Bezeichnung ist zugleich die urspriinglichste und allum-
fassendste. “Kundun” meint den symbolischen Charakter des Dalai Lama
als Prisenzform des Bodhisattvas Chenrezi (sanskr. Avalokitesvara / chin.
Guanyin). Als (Re)Inkarnation des Erleuchteten steht er zwar iber allem
Irdischen, ist aber stets als lebendiges, konkret fassbares Wesen gegen-
wirtig und stellt so fiir die Gldubigen eine Einladung dar, einen Blick auf
das unendliche Licht der Buddhaschaft zu werfen.

Die sichtbaren, handfesten Bastionen dieser Symbolkraft waren seit
dem 17. Jahrhundert Lhasa und der PotalalO als Residenz der Dalai Lamas
im Zentrum des Landes. Die besondere Bedeutung der Hauptstadt Tibets
basierte somit nicht nur auf ihrer Funktion als wichtige politische und wirt-
schaftliche Metropole, sondern ebenso auf ihrer Rolle als Mekka der bud-
dhistischen Welt Zentralasiens. Kontrolle iber Lhasa und den Potala be-
deutete zugleich Kontrolle iiber den Sitz des hochsten religiosen Wiirden-
tragers. Dieser Aspekt erklirt die Heftigkeit des Widerstandes, mit der die
Tibeter seit dem Ende des 18. Jahrhunderts jeglichen Eindringungs-
versuchen entgegentraten, und er erklidrt auch den Beinamen Lhasas als
“Verbotene Stadt”, der sie seit dem 19. Jahrhundert zu mystifizieren
begann. 11

8 T. Hiirsch, “Die Reinkarnationsreihe der Dalai Lamas”: S. 12/13. Ich konnte diese
Aussage in keinem der anderen konsultierten Werke verifizieren, was aber ihre
Glaubwiirdigkeit nicht in Frage stellen soll.

9 P. Mehra, “Tibetan Polity, 1904-1937 - The Conflict between the 13th Dalai
Lama and the 9th Panchen Lama:” S. 2. Unter den wichtigsten sind zu nennen:
“Kyam Rinpoche - kostbarer Beschiitzer”, “Gye-wa Rinpoche - kostbarer Herr-
scher”, “Kyam-gon Buk - innerer Beschiitzer”, “Lama Pon-po - Priester-Beam-
ter”, “Kundun - Priasenz”.

10 Rahul, 1995: 103, Appendix 1. Ch. A. Bell, Portrait of the Dalai Lama: S. 261.
Der ebenfalls im 17. Jahrhundert geschaffene Name “Potala” stammt aus dem
Sanskrit und bedeutet “Hafen”. Mit dem Bau der Palastanlage wurde im Jahre
1645 begonnen. Bereits 1653, fast ein halbes Jahrhundert vor der Fertigstellung im
Jahre 1695, verlegte der fiinfte Dalai Lama seine Residenz dorthin,

11 Lhasa und der Potala bewahrten ihre Wichtigkeit bis ins 20. Jahrhundert hinein
und nahmen auch in den Augen der Aussenmiéchte (v.a. China, England, Russland)



1128 MARTINA WERNSDORFER

Wihrend der dritte und vierte Dalai Lama ihre Aufgaben noch im rein
religiosen Bereich wahrnahmen und somit als geistliche Heilsbringer ge-
sehen werden konnen, wurde diese Funktion unter dem fiinften Dalai Lama
Ngawang Lozang Gyatso (1617-1682) auf den weltlichen Bereich
ausgedehnt.12 Er war es auch, der sich und seine Vorginger als Reinkar-
nationen der spezifischen Gottheit Chenrezi deklarierte. Damit vollzog sich
ein Wandel vom Dalai Lama als Person zum Dalai Lama als Institution und
damit auch vom Charisma einer Person zum Charisma einer Institution. In
diesem Wandel konkretisiert sich das fundamentale Anschauungsprinzip
des Ostlichen Denkens, nach dem nicht die Personalitdt zdhlt, sondern eine
allen Lebewesen innewohnende geistige Essenz, deren Wirksamkeit sich in
neuen Koérpern wiederholt entfalten kann.

“The character or personality of each successive Dalai Lama is important only
in the sense that the Divine Spirit chooses a body which an appropriate
“Karma” is attached: that is to say, the individual is suited to the task.”13

eine nicht zu vernachlissigende ideologische und politische Rolle ein. Das Gefiihl,
dass nur der Gang in die Hauptstadt eine effektive Tibetpolitik garantieren konne,
durchzieht seit der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts samtliche Bemiihungen um
Kontakt- und Einflussnahme.

12 K. Sagaster, “Die Institution der Dalai Lamas und das Verhéltnis zwischen Reli-
gion und Politik in Tibet:” S. 126. B.R. Burman, Religion and Politics in Tibet: S.
8. Interessant sind in diesem Zusammenhang die Worte des 14. Dalai Lama, mit
denen er die Machtausdehnung seines Vorgingers in den weltlichen Bereich be-
schreibt. Er sagt: “Aber der Zwang der Zeit liess dem 5. Dalai Lama keine andere
Wahl, als die politische Macht zu {ibernehmen.” Tatsichlich liegt der Hintergrund
im tagespolitischen Geschehen der damaligen Zeit. Der Dalai Lama hatte Gusri
Khan, den Fiihrer der Oelot-Mongolen, um militdrische Hilfe gegen die Konige
von Tsang (Zentraltibet) gebeten. Nach erfolgreicher Intervention “schenkte”
Gusri Khan 1641/42 dem Dalai Lama die weltliche Macht iiber Tibet, wahrend er
selber sich zum Titularkonig deklarierte und das Militirkommando behielt.

13 “The Function and Status of the Dalai Lama in Tibet.” Tibet Society Publications,
9



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1129

Als geistlicher und weltlicher Heilsbringer verkorpert der Dalai Lama aber
noch einen weiteren Aspekt des Bodhisattvas Chenrezi, der mit Sicherheit
vorbuddhistischen Ursprungs ist, sich aber bestens in die buddhistische
Dogmatik einfiigen liess. Chenrezi gilt namlich auch als Griinder- und
Schutzgottheit des tibetischen Volksstammes.14 Gerade diese Schutzfunk-
tion, welche unter dem fiinften Dalai Lama institutionalisiert wurde, bildete
letztendlich die ideologische Legitimation der Machtausdehnung in den
weltlichen Bereich. Damit personifizierte der Dalai Lama nun sowohl die
religiose und kulturelle Integritdt, als auch die gesellschaftliche Identitdt
seines Landes. Er wurde zum hochsten Glaubens- und Staatssymbol, zu
einer unantastbaren, durch die Transzendenz legitimierten Institution, wel-
che simtliche Lebensaspekte der Tibeter in sich vereinigte und ihnen ein
Gefiihl der Zusammengehérigkeit vermittelte. 15 Auf ihn geht die tibetische
Regierungsform zuriick, die heute unter den Schlagwértern “Rule by
Incarnation”16, “Government of the God, by the God and for the God”17
oder “Theokratie”18 zusammengefasst wird.1® Als Metapher mége das

14 Bell, 1946: S. 187. Der Legende nach soll er in Gestalt eines Affen zusammen mit
einer weiblichen Ddmonengottheit den tibetischen Volksstamm gezeugt haben.

15 Rahul, 1995: S. 30. Bis heute ist die fiinfte Reinkarnation bei den Tibetern unter
dem Ehrentitel “Ngapo Chhenpo - Grosser Fiinfter” bekannt, eine Bezeichnung,
die spater vom dreizehnten Dalai Lama aufgegriffen und auf sich selber iibertragen
wurde.

16 F. Michael, Rule by Incarnation - Tibetan Buddhism and its Role in Society and
State: S. 1982.

17 T. Shen & S. Liu, Tibet and the Tibetans: S. 89. Die direkte Gegenposition dazu
wird vom Tibeter Phuntsok Wangyal, “The Influence of Religion on Tibetan Poli-
tics,” S. 81, eingenommen, der, meiner Meinung nach zurecht, die Regierungs-
form seines Landes als “a government of dual character and for a dual cause”
bezeichnet.

18 K. Galling (Hrsg.), RGG - Religion in Geschichte und Gegenwart - Handworter-
buch fiir Theologie und Religionswissenschaft. 6 (7 Bdnde). Tibingen: I1.C.B.
Mohr. 1962: S. 752. Unter einer echten Theokratie versteht man eine Staatsform,
bei der die gesamte Regierungsgewalt in der Hand von Priestern und/oder sakralen
Personen liegt, welche die Gottheit gegeniiber dem Menschen vertreten. Streng
genommen lédsst sich der Begriff nicht eins zu eins auf das tibetische Regierungs-
system ubertragen, da der Buddhismus keinen eigentlichen und einzigen Theos



1130 MARTINA WERNSDORFER

Bild einer Pyramide dienen. An ihrer Spitze steht der Dalai Lama, in des-
sen Gestalt sich die beiden symmetrisch zueinander stehenden und sich
komplementir erginzenden Zweige der Gesellschaft, der geistliche und der
weltliche, vereinigen und dem daher die Aufgabe zufillt, beide im Gleich-
gewicht zu halten.

Diese, im 17. Jahrhundert vor dem Hintergrund sozial-politischer
Gegebenheiten geschaffene Staatsform, blieb im wesentlichen bis in die
Mitte des 20. Jahrhunderts hinein bestehen und setzt sich heute in der Exil-
regierung fort. Es ist jedoch nicht von der Hand zu weisen, dass ihr von
Beginn weg ein hohes Mass an Konfliktpotential zueigen war, das zwar
iber lange Zeitspannen hinweg latent blieb, von aussen her nicht wahrge-
nommen oder durch die weitreichende Einfluss- und Wirkkraft der Person
und Institution Dalai Lama aufgefangen wurde. Immer wieder entbrannten
durch die Jahrhunderte hindurch genau an diesem Punkt interne Ausein-
andersetzungen zwischen Adel und Klerus, und auch der Konflikt mit
China basiert zu einem wesentlichen Teil darauf. In der Vergangenheit
konnten die Spannungen aufgrund des weitreichenden Charisma des Dalai
Lama, aufgrund festgefiigter Ordnungen auf chinesischer und tibetischer
Seite und aufgrund gegenseitiger Abhidngigkeit zur Legitimierung und
Bewahrung der Macht stets bewiltigt werden. In dem Moment jedoch, als
beide Linder inneren Verdnderungen unterworfen wurden, als sich die
traditionellen Beziehungskategorien dnderten, als Druck und Interesse von
aussen wuchsen, als begonnen wurde, mit modernen, international giiltigen
Begriffen zu operieren und als in der Folge davon das Charisma der gott-
lich legitimierten Fiihrungskraft schwand, sie selber sidkularisiert wurde
und in die Isolation geriet, traten die tieferliegenden Konflikte an die Ober-
fliche und wurden zum vieldiskutierten Gegenstand auf der global-poli-
tischen Ebene. Die Entwicklung innerhalb Tibets und vor allem in der
Beziehung mit China bis in die Gegenwart hinein zeigt, dass ideologisch-

anerkennt. Im Sinne einer Erweiterung geht es bei einer theokratischen Staatsform
jedoch auch um allgemein anerkannte religiose und moralische Werte, welche die
betreffende Gesellschaft in hohem Masse bestimmen und von einer sakralen Per-
son, wie sie der Dalai Lama verkorpert, vermittelt werden.

19 Wangyal, 1975: S. 78/79. Die tibetische Bezeichnung dafiir lautet “B’o-zhung
ch’o-si nyi-dan”, tlibersetzt etwa “die religio-politische Regierung Tibets”.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1131

religiose und politisch-kulturelle Auseinandersetzungen zwischen einem
religiosen Gesellschaftssystem mit einer gottlichen Fithrungsspitze und
einem sdkularen Gesellschaftssystem mit einer weltlichen Fiihrungsspitze
unvermeidlich und in rationalen Kategorien kaum zu bewiltigen sind.

3. Der Chinesische Kaiser als Sohn und Beauftragter des Himmels und die
daraus resultierende Einstellung gegeniiber Tibet

Die universalen chinesischen Vorstellungen einer kosmischen Einheit von
Himmel, Herrscher, Welt und Mensch, die in der konfuzianischen Lehre
der Westlichen Han-Zeit (202 v.Chr. - 9 n.Chr.) zusammengefasst und
konzeptualisiert wurden, haben ihren Ursprung bereits in der voraus-
gegangenen Zhou-Zeit (1122-255 v.Chr.). Um ihre eigene Herrschaft
gegeniiber der dlteren Shang-Dynastie zu legitimieren, entwickelten die
Zhou-Herrscher die Idee eines Himmelsmandates (tian ming X @p), das
ihnen anvertraut wurde und sie dazu verpflichtete, die Regierungsver-
antwortung zu iibernehmen.20 Hinter dem Himmel fian verbirgt sich, im
Gegensatz etwa zum Christentum, keine personale, transzendentale Schop-
fergottheit, die ihren Auftrag ming immer wieder neu auf das Haupt des
nachfolgenden Herrschers niederlegt, sondern ein allumfassendes, ewiges,
der Welt immanentes kosmisches Ordnungsprinzip, das es im Hier und
Jetzt zu verwirklichen gilt. Das hochste Ziel ist die Erreichung eines Zu-
standes der absoluten Harmonie, und der Weg dahin fiihrt iiber das tugend-
hafte, moralische Verhalten jedes Einzelnen.2l Die Samen der verschiede-
nen Bereiche der Tugend (de {2) sind in jedem Menschen bereits angelegt.
Er benétigt jedoch Vorbilder und Anstésse, um diese voll zur Entfaltung
zu bringen.

Dem Herrscher fillt als Sohn des Himmels (fian zi X ) und als Tri-
ger des Himmelsmandates die Aufgabe zu, ein solches Vorbild zu sein. Als

20 J.R. Levenson, Confucian China and its Modern Fate, Vol. 2: The Problem of
Monarchical Decay: S. 91.

21 Lun Yu, Buch 4: Li Ren. In: J. Legge: The Four Books. Taipei: Culture Book Co.
1990: S. 160 ff. Die vier hochsten Tugenden der konfuzianischen Moraldoktrin
sind “ren” {Z - Mitmenschlichkeit; “yi” # - Rechtschaffenheit; “li” 8 ~ Schick-
lichkeit; “zhi” % - Weisheit.



1132 MARTINA WERNSDORFER

Weiser hat er die Tugend modellhaft vorzuleben, um so die menschliche
Natur zu vervollkommnen und sie in die dynamische Ordnung des Kosmos
einzufiigen. Nur wenn er den Willen des Himmels (fian yi X &) in seinem
Wesen verkorpert und korrekt ausfiihrt, trigt er den Namen “Sohn des
Himmels” zurecht und bleibt im Besitz des Mandates.

Den sichtbaren Massstab fiir die Tugendhaftigkeit seines Seins und
Handelns stellt das Wohlergehen des Volkes dar. Dieses ist der wichtigste
Legitimitdtsfaktor fiir den Herrscher, auch wenn es seinen Willen nicht
direkt kundtun kann, sondern warten muss, bis seine Bediirfnisse vom
Himmel erkannt und vom Herrscher befriedigt werden. Umgekehrt werden
Ungliick und Unzufriedenheit im Volk als Zeichen des Verlustes der kai-
serlichen Tugend und als bose Omina fiir den drohenden Entzug des Man-
dates gedeutet. Der Kaiser hat, sofern der die Vorzeichen rechtzeitig er-
kennt, die Moglichkeit, durch Anderungen in seinem Verhalten das Unheil
abzuwenden. Vermag er dies nicht zu tun, wechselt das Mandat seinen
Triger.22 Die Aufgabe, ihm bei der Erfiillung seines hohen Auftrages zur
Seite zu stehen und ihn gegebenenfalls auch durch Kritik auf den rechten
Weg zuriickzubringen, féllt seinen Ministern (chen ) zu. Sie sind nicht
bloss Werkzeuge, die er besitzt und beliebig verwenden kann, sondern
stehen ihm in der ideologisch und kosmologisch bestimmten hierarchischen
Staatsordnung als einflussberechtigte Funktionstriger gegeniiber.

Diese Festlegung eines sidkularen, reziproken Verhiltnisses zwischen
zwei irdischen Amtsinhabern steht in krassem Gegensatz zur transzen-
dental legitimierten Fiihrungsmacht des géttlichen Dalai Lama, dessen Sein
und Handeln theoretisch unanfechtbar und unkritisierbar ist und Absolut-
heitscharakter besitzt. Generell ist fiir eine intellektuelle, universale, ganz
nach dem Diesseits ausgerichtete Moralideologie, wie sie durch den chine-
sischen Konfuzianismus verkorpert wird, die Vorstellung personaler,
transzendentaler, sich in Personen oder Institutionen manifestierender und
ins irdische Geschehen eingreifender Méchte fremd. Ja, sie widerspricht in
hochstem Masse der Uberzeugung von der dem Menschen immanenten
Fahigkeit, die Welt aus eigener Kraft tugendhaft zu leiten und in Ordnung

22 Als Ursache fiir die zahlreichen lokalen Herrschafts- und nationalen Dynastiewech-
sel in der chinesischen Vergangenheit wurde von einem ethico-politischen Stand-
punkt aus fast immer der Mangel an Tugendhaftigkeit und Moral und der damit
einhergehende Verlust des Himmelsmandates gesehen.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1133

zu halten. Der Mensch, welcher seine Hoffnungen in die Transzendenz
projiziert und sich Gotter schafft, die in Wirklichkeit gar keine sind,
verleugnet sich in den Augen des Konfuzianers selbst. Er front dem
Aberglauben, der ihn daran hindert, die Wurzeln seines eigenen Selbst zu
erkennen und sie durch Lernen zu entfalten. Dariiberhinaus bringt er sich
selbst in Gefahr, zum Spielball dieser fiktiven Gottheiten zu werden, die,
wenn sie sich einmal an die ihnen zugedachte Rolle gewohnt haben, ihre
Macht skrupellos ausspielen. In einer propagandistischen Geschichte aus
dem Jahr 1980 findet sich folgender Auszug, der diese Haltung verdeut-
licht:

“There are no deities in this world. But then, out of foolishness and to find
something in which they can place their hopes, men create Gods for themselves.
A man worshipped as a God by his fellow creatures has at first only a vague
sense of being one. As time goes by he becomes convinced that he is one, and
therefore acts like a God. Men then worship him more devoutly and believe in
him more fanatically. They don’t know that they have been made fools of.
Creating a God is also making a fool of the men thus converted. And the man
converted into a God then assumes the manner of a God to make fools of the
people who have deified him. We have passed many thousand years in this
comedy of mutual trickery. These years have been a time of absurdity. But
history ultimately will be written by the people themselves and these years of
absurdity have already passed.”23

Das Aufeinandertreffen zweier derart grundverschiedener Anschauungs-
weisen — die aus der Perspektive einer diesseitig ausgerichteten Ideologie
gefiihrte, negative Interpretation des personifizierten transzendentalen
Aspektes der tibetischen Religion und des tibetischen Gesellschaftssystems
einerseits und die aus der Unanfechtbarkeit und Absolutheit der géttlichen
Machtlegitimation des Dalai Lama resultierende unflexible, isolations-
gefdahrdete tibetische Staatssicht andererseits — machte den ideologischen

23 Rahul, 1995: S. 85/86. Nach: Malqinhu, “The Story of a Living Buddha.” (Bei-
jing 10.6. 1980). In: Chinese Stories 1949-1989. Beijing: Chinese Literature Press.
1989: S. 206-214. Die Passage spiegelt zwar die konkrete Sichtweise der Fiihrung
der VR-China gegeniiber den grossen Lamas, lésst sich aber meiner Meinung nach
durchaus auf eine grundsitzliche chinesische Einstellung ausweiten.



1134 MARTINA WERNSDORFER

Konflikt unausweichlich. Beide Lander gingen aufgrund ihrer unter-
schiedlichen Welt-, Gesellschafts- und Herrscherauffassung anders mit der
Problematik um. Das dehnbare, hierarchisch gegliederte tibetische Rein-
karnationssystem erlaubte es, wie frilher die alten Bon-Gottheiten, nun
auch den chinesischen Kaiser in sich aufzunehmen und ihm eine feste
Position zu geben,24 wodurch eine Kommunikation auf gleicher Ebene
moglich wurde. Schwieriger gestaltete sich die Situation fiir die univer-
salistisch ausgerichtete chinesische Staatsideologie. Dem Kaiser standen
grundsitzlich drei Moglichkeiten zur Bewiltigung der Herausforderung
offen. Er konnte die ihm zugedachte Rolle als gottliche Inkarnation
annehmen?5 und gleichzeitig versuchen, die weltliche Kontrolle iiber die
hochsten tibetischen Wiirdentrdger zu erlangen, damit diese ihre charis-
matische, weite Teile Zentralasiens umfassende Macht zu seinen Gunsten
ausspielten. Eine weitere Moglichkeit war, die tibetische Religions-
ideologie als Farce darzustellen und auf eine iiberzeugende Art und Weise
den Beweis fiir die Falschheit der Reinkarnationsidee und deren Verkor-
perungen zu erbringen. Schliesslich blieb ihm noch, das ganze System mit
rigoroser Gewalt und ideologischer Infiltration aufzulosen. Etwas verein-
facht formuliert, iibte China die erste Methode in dynastischer Zeit bis
kurz nach der Wende zum 20. Jahrhundert aus, die zweite in der ersten
Hilfte diese Jahrhunderts bis zur Griindung der Volksrepublik, die dritte
und rigoroseste in der jiingsten Vergangenheit und Gegenwart.

Bestimmt wurden diese unterschiedlichen Vorgehensweisen nicht nur
durch Verlagerungen innerhalb der Interessensschwerpunkte oder durch
eine wechselnde Interpretation des gegenseitigen Verhdltnisses und die
damit einhergehende Verschiarfung der Spannung innerhalb der sino-

24 Mehra, 1976: S. 1. Als Inkarnation des Bodhisattvas Manjusri erhielt er seinen
Platz in der Hierarchie der goéttlichen Wiedergeburten.

25 An dieser Stelle sei auf die Wei-Zeit (386-550 n.Chr.) verwiesen, als im Zuge des
einfliessenden Buddhismus das alte indische Konzept des universalen buddhisti-
schen Weltenherrschers (Chakravartin) vom chinesischen Kaiser iibernommen und
zur Sicherung seiner Macht verwendet wurde. Zahlreiche Zeugnisse dieser Idee
finden sich zum Teil noch heute in Gestalt monumentaler Steinskulpturen in chine-
sischen Grottentempeln. Bereits damals diente also die Religion dem Herrscherhaus
als eine Art Einflusskanal fiir die Realisierung kultureller und national-politischer
Interessen.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1135

tibetischen Beziehung, sondern ab der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts
auch durch den zunehmenden Druck von Seiten der Westméchte und durch
gravierende gesellschaftliche und ideologische Verdnderungen in China
selber. Im Zuge der verstirkten Einflussnahme durch Fremdstaaten und
des sich abzeichnenden Verfalls der Qing-Herrschaft wurde das iiber-
lieferte Welt- und Selbstverstindnis des chinesischen Volkes und seiner
Machthaber herausgefordert und in Frage gestellt. Mehr und mehr wich
das Streben nach Universalitit der Forderung und dem Bediirfnis nach der
Bewahrung der Identitit. Die nach Aussen gerichtete Komponente (wai 4})
des Konfuzianismus verschwand fast vollstindig. Stattdessen wurde seine
Innen-Komponente (nei PN) betont, und sein absoluter Charakter als Es-
senz einer Zivilisation wandelte sich zum relativen Charakter als Werte-
komplex einer spezifisch chinesischen Zivilisation.26

Ein erstes deutliches Anzeichen dieser innerchinesischen Veridnderun-
gen stellte um die Mitte des 19. Jahrhunderts die sog. “Taiping-Bewe-
gung” (Taiping Tianguo yundong F - K [& 3 Bfj) dar. Sie war eine
direkte Attacke auf das etablierte Wertesystem des Konfuzianismus,
verbunden mit der Forderung, selber Geschichte zu machen. Beeinflusst
von den messianischen Vorstellungen des Missions-Christentums planten
ihre Anhidnger, eine antikonfuzianische, transzendental ausgerichtete Mo-
narchie zu errichten, deren Herrscher seinen Auftrag direkt von einem
ausserhalb der irdischen Welt stehenden personalen Gott erhalten und den
Titel “Himmlischer Konig” (Tian Wang & F ) tragen sollte. Dieser wurde
dem traditionellen “Himmmelssohn” entgegengesetzt. Es sollte kein Tra-
gerwechsel des Mandates stattfinden, sondern eine versuchsweise Neudefi-
nierung iiberlieferter Ideologie-, Legitimations- und Wertvorstellungen.
Auch wenn der Taiping-Bewegung schliesslich aus verschiedenen Griinden
kein Uberleben beschieden war, so darf sie doch als Ausdruck des Bediirf-
nisses und der Notwendigkeit einer neuen ideologischen und politischen
Standortbestimmung betrachtet werden. Das Dilemma, in dem sich die
Qing-Regierung in den letzten zehn bis zwanzig Jahren ihrer Herrschaft
sah, konzentrierte sich in der Frage nach dem Verhiltnis von traditionellen
Konzepten und modernen Ideen. Mit der Strategie des “Neuen Lernens”
(zhong xue wei ti - xi xue wei yong P22 542 - P52 £ H : chinesisches
Lernen bildet die Essenz - westliches Lernen bildet das Instrument)

26 Levenson, 1964: S. 110-114.



1136 MARTINA WERNSDORFER

versuchte sie in selektionierender Art und Weise einen synkretistischen
Mittelweg einzuschlagen. Westliches, technisches Know-How sollte das
traditionelle Wissen des Geistes ergianzen. Die beabsichtigte Ergdnzung
nahm jedoch bald die Gestalt einer Ersetzung an, und die westlichen
Erkenntnisse wurden zu einem Substitut der chinesischen Werte. Letzte
verzweifelte Gegenmassnahmen, wie zum Beispiel die Erhéhung der Opfer
an Konfuzius im Jahre 1906,27 sollten der Transformation entgegenwirken
und das Bewusstsein fiir die eigene Kulturtradition wieder stirken. Der
Prozess war jedoch innerlich bereits soweit fortgeschritten, dass ihn nichts
mehr aufhalten konnte. Die Gegenmassnahmen waren ihm indirekt sogar
forderlich, so dass die Auflésung der universalen Struktur des Reiches der
Mitte und seines Herrscherapparates ihren Fortgang nahm. Absolute Werte
degenerierten zu relativen Werten, die Legitimation durch das Mandat des
Himmels wich der Legitimation durch eine nationale Ideologie, der Geist
des Volkes als Ausdruck des himmlischen Willens iiberliess seinen Platz
dem Willen des Volkes,28 das Streben nach Universalitit verminderte sich
zugunsten der Forderung nach nationaler Identitat.

Neben politischen fiihrten vor allem diese geistigen Umwilzungen zu
den zukunftsweisenden Ereignissen und dem Untergang des chinesischen
Kaiserreiches in den Jahren 1911/12. Die revolutionire Uberwindung des
traditionellen Systems, der iiberlieferten Ideologie- und Wertvorstellungen
bedingte eine neue Definierung und Legitimation der Machtstruktur. Das
Mandat wurde nicht wie bei fritheren Dynastiewechseln einfach an den
neuen Trager weitergegeben, sondern aufgelost und neu interpretiert.
Dementsprechend bestand das Resultat der Revolution nicht in der politi-
schen Ablésung einer Dynastie durch eine andere, sondern in der kultu-
rellen Vertreibung der Manchus durch die Han-Chinesen. Vor diesem Hin-
tergrund konnte Yuan Shikai als Prédsident der Republik nicht mehr der
“Sohn des Himmels” sein, sondern hochstens noch Konig iiber China. Der
absolute Status seiner kaiserlichen Vorginger als universale Herrscher des

27 Wing-tsit Chan, Religious Trends in Modern China: S. 14 und 140.

28 G.K. Kindermann (Hrsg.), Konfuzianismus, Sunyatsenismus und chinesischer
Kommunismus: S. 34. Diese Verlagerung entspricht der von Sun Yatsen explizit
libernommenen Forderung Abraham Lincoln’s nach einer “Regierung des Volkes,
durch das Volk und fiir das Volk”.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1137

Reiches der Mitte hatte sich in ihm zum relativen Status als Herrscher
einer Nation transformiert.

Diese Wesensveranderung innerhalb des chinesischen Staats- und Ge-
sellschaftssystems und innerhalb der Herrscherideologie und -natur blieb
nicht ohne Auswirkungen auf die personellen und interstaatlichen Bezie-
hungen zu Tibet und seiner Fiihrungsspitze. Mit dem Untergang der einen
Seite wire eine Neudefinierung des Verhdltnisses in angemessenen Katego-
rien notwendig gewesen. Stattdessen versuchte man sich in einer Adaption
der Vergangenheit, in der Beibehaltung althergebrachter Konzepte, die den
Interessen und Vorstellungen der beiden Partner gemiss unterschiedlich
ausgelegt wurden. Am besten ldsst sich diese Strategie wohl anhand der
speziellen, religio-politischen Beziehung zwischen den tibetischen Dalai
Lamas und den Herrschern Chinas illustrieren, die als Lama-Schutzherr-
Beziehung in die Geschichtsbiicher eingegangen ist.

4. Die Lama-Schutzherr-Beziehung

Die Lama-Schutzherr-Beziehung wird im Tibetischen als “Ché-yoén”29
wiedergegeben. Sie stellt sich als eine personelle Beziehung sui generis
zwischen den Dalai Lamas und den Herrschern Chinas dar. Gemeint ist
damit ein Verhdltnis, das zwar auf religiosen, kulturellen und politischen
Gegebenheiten griindet, nicht aber einer spezifischen Raum-Zeit-Situation
unterworfen ist, es sei denn, die innere Natur der Beteiligten selber sei von
irgendeinem Ereignis betroffen, wie dies 1911/12 der Fall war.30

29 T.W. Wylie, “The First Mongol Conquest of Tibet reinterpreted:” S. 118/19.
“mchod” (Chd) kommt von “mchod-gnas” und bedeutet “jemand, der Gaben em-
pfangt”. “yon” (yén) kommt von “yon-bdag” und bedeutet “jemand, der eine
sakrale Person mit Gaben beschenkt”.

30 P. Mehra, The Younghusband Expedition: S. 36. Sagaster, 1975: S. 132. Von ver-
schiedener Seite wurde der Versuch eines Vergleiches zwischen dieser Beziehung
und derjenigen zwischen dem romischen Kaiser und dem Papst im mittelalterlichen
Europa unternommen. Er basiert auf einer gewissen Analogie in der Lehre der bei-
den Gewalten (potestas uterque) bzw. der beiden Ordnungen (ordo uterque) von
Religion und Staat und ihrem Verhiltnis zueinander. Eine solche Ubertragung soll-



1138 MARTINA WERNSDORFER

In Tibet liegt die Basis fiir die religiose Auslegung der Bezichung
zweifelsohne in der buddhistischen Glaubensvorstellung vom Heil als End-
ziel allen Lebens. Um diesen Heilszustand zu erreichen, bedarf es einer
angemessenen Existenzform und Lebensfiihrung, die sich ihrerseits im
(Ver)Dienst an anderen dussert. Dem Dalai Lama als korperlicher Pra-
senzform des Bodhisattvas Chenrezi auf Erden fillt die Aufgabe zu, sein
Wissen als Erleuchteter zum Wohle der Menschen und der Welt weiter-
zugeben. In der Beziehung zum Kaiser verkdrpert er den geistigen Lehrer
und verschafft jenem gleichzeitig die ideologische Legitimation seiner
weltlichen Macht. Umgekehrt bedarf der Dalai Lama des Schutzes von
aussen, wenn er seine Lehre erhalten und fruchttragend verbreiten will.
Die Funktion des Beschiitzers fillt dem Kaiser zu. Objektiv gesehen sollte
er sie uneigenniitzig und in Ehrfurcht und Dankbarkeit gegeniiber seinem
geistigen Lehrer wahrnehmen. Seine Hilfe sollte eine Art “Gabe an die
Religion” darstellen, und die duale Beziehung eine zwischen zwei gleich-
wertigen Partnern sein. Wie die Ereignisse zeigen, war sie jedoch von
Beginn weg nicht rein religioser Natur, sondern, zumindest latent, von
politischem Gedankengut infiltriert. Dieses trat unter dem Deckmantel der
Religion, der von beiden Seiten zur Verbergung der wahren Absichten
oder zur Legitimation bestimmter Handlungsweisen dann und wann dar-
ubergelegt wurde, nur nicht immer klar zum Vorschein. Ein Hauptcha-
rakteristikum der Beziehung ist ihre ausserordentliche Flexibilitdt und
Aufnahmefihigkeit, die es ihr gestattete, den unterschiedlichsten Situa-
tionen zu geniligen. Gleichzeitig hing die Moglichkeit zur vollen Entfaltung
aber auch von Macht, Prestige und Fahigkeit der beiden Partner ab.

Bei genauerer Betrachtung erscheint es mir, als stelle die Lama-
Schutzherr-Beziehung eine Art Erweiterung und Ubertragung alter inner-
tibetischer Verhiltnisse auf die iibernationale Ebene dar. Es ist zumindest
auffdllig, dass das frithe tibetische Regierungssystem auf dem gleichen
dualen Prinzip von Religion und Staat als zwei gleichwertigen, sich ergén-
zenden Ordnungen basierte. Vor der Zeit des fiinften Dalai Lama oblag die
geistig-religiése Sphire der Fiihrung der Dalai Lamas, die irdisch-weltliche
den Konigen von Tsang (Zentraltibet). Mit dem Untergang des Konigtums

te meiner Meinung nach mit grosster Vorsicht bewertet und nur als eine Hilfsana-
logie am Rande verstanden werden.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1139

und dem steigenden Einfluss der Religion fiigten sich die beiden parallelen
Ordnungsstringe zu einer Pyramide zusammen und vereinigten sich an
deren Spitze in der Person und Institution des Dalai Lama. Innerhalb der
Lama-Schutzherr-Beziehung zwischen dem hdochsten tibetischen Wiirden-
trager und dem chinesischen Kaiser existierten beide Strdnge bis ins Jahr
1911 parallel nebeneinander, standen in stindiger Verbindung zueinander,
waren voneinander abhingig und bedingten sich gegenseitig. Da sie wie
die Beziehung zwischen den Dalai Lamas und den Konigen von Tsang ei-
nen personellen bzw. institutionellen Charakter besass, wurde ihr mit dem
Untergang der weltlichen Seite ebenfalls die Existenzgrundlage entzogen.
Weshalb man sich auch nach der Revolution weiterhin auf sie berief und
sie in neuen Kategorien zu adaptieren versuchte, mag die folgende Darstel-
lung ihrer Entstehung und Entwicklung aufzeigen.

4.1 Von den Anfingen bis zum Ende der Ming-Zeit

Der Grundstein der spiteren Cho-yon-Beziehung zwischen den Dalai
Lamas und den Herrschern Chinas wurde in Gestalt einer personellen
tibeto-mongolischen Bindung bereits in der Mitte des 13. Jahrhunderts
gelegt. Kurz zuvor hatte der Mongolenherrscher Chingis Khan das zwi-
schen seinem Land und Tibet liegende Tangutreich Xixia erobert und des-
sen Verwaltung in die Hinde seines Enkels, des Prinzen Godan, gelegt.3!
Mittels militdrischer Erkundungsmissionen musste dieser Informationen
iiber die umliegenden Gebiete sammeln und dem Khan zukommen las-
sen.32 Im Zuge dieser Unternehmungen gewann der Prinz Einsicht in die
instabile innenpolitische Lage Tibets und trachtete danach, die Situation zu
seinem Vorteil auszuniitzen. Vermutlich war er auf der Suche nach einer

31 L. Kwanten, “Chingis Khan’s Conquest of Tibet - Myth or Reality?” S. 5 und
17/18.

32 D. Schuh, “Wie ist die Einladung des fiinften Karma-pa an den chinesischen Kai-
serhof als Fortfiilhrung der Tibetpolitik der Mongolen-Khane zu verstehen?” S.
222, Anmerkung 7. Von chinesischer Seite her wurden diese Expeditionen als Teil
einer umfassenden Kampagne zur Eroberung Tibets interpretiert, die schliesslich zu
dessen Eingliederung ins Mongolenreich fiihrte. Auf diesem «Tatbestand» griindet
bis heute die Legitimation des chinesischen Anspruches auf Tibet.



1140 MARTINA WERNSDORFER

kompetenten Fiihrungspersonlichkeit, die in der Lage sein wiirde, als
Vertreterin ihres Landes mit den Mongolen zu kommunizieren. Aufgrund
der Dominanz der Religion in Tibet lag es auf der Hand, eine solche nicht
in den weltlichen, sondern in den geistlichen Kreisen zu suchen. Das An-
sinnen des Prinzen mag darin gelegen haben, in dieser unpolitischen, aber
gleichfalls hoch angesehenen Person eine integrierende Kraft zu gewinnen,
mit der sich die weltlichen Lokalherrscher Tibets schliesslich identifizieren
wiirden und die ithm selber Garant der Einflussnahme und Machtausiibung
ware.

Im Jahre 1244 lud er deshalb Sakya Pandita (1182-1251), den Fiihrer
der Sakya-pa, der damals stirksten religiosen Schule Tibets, an seinen Hof
ein. Begleitet wurde dieser von seinen beiden Neffen Phagspa (1235-1280)
und Phyag-no dor-je (1239-1267), den zukiinftigen Familien- und Schul-
oberhduptern. Im Verlauf des Besuches anerkannte Prinz Godan Sakya
Pandita und seine Nachfolger als hochste religiose Autorititen Tibets und
sicherte ihnen damit die privilegierte Stellung vor den Fiihrern der anderen
buddhistischen Schulen. Im Gegenzug beanspruchte er fiir sich die allei-
nige Entscheidungsgewalt im weltlich-politischen Bereich.

Relevant fiir die spitere Interpretation dieses Arrangements ist der
Tatbestand, dass bei seiner Schliessung weder der Sakya-Lama noch Prinz
Godan die oberste Macht ihres Landes reprisentierten.33 Dennoch gelang
es, ohne militidrischen Einsatz, allein unter Ausniitzung der politisch wirk-
samen Integrationskraft eines hohen geistlichen Lamas, die Basis fiir die
nachfolgende, zentral gesteuerte Beherrschung Tibets durch die Mongolen-
khane zu legen.

Die Bindung zwischen Sakya Pandita und Prinz Godan erfuhr im Jah-
re 1253 eine Fortsetzung. Politische Umstinde hatten dazu gefiihrt, dass
das fir Tibetangelegenheiten zustindige mongolische Zentrum bereits
Ende der 1240er Jahre nach Karakorum an den Hof des Lokalherrschers
Kublai Khan (1216-1295) verlegt worden war. Nach dem Tode Sakya
Panditas lud jener dessen Neffen und Nachfolger Phagspa an seinen Hof
ein und delegierte mit der Verleihung des Titels “Staatslehrer” (guoshi

33 van Walt van Praag, 1987: S. 5. Dieser Umstand macht es unmoglich, die dama-
lige Beziehung als Legitimation der politischen - mongolischen oder chinesischen -
Oberherrschaft iiber ganz Tibet auszulegen.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1141

Ef) auch die weltliche Autoritit iiber Tibet an ihn.34 Im Gegensatz zu
Sakya Pandita, der seinen Einfluss vor allem im religiésen Bereich geltend
zu machen hatte, nahm Phagspa als eingesetzter hochster Amtstrager in der
letztlich von den Mongolen kontrollierten Verwaltung Tibets theoretisch
ebenfalls an dieser teil. Sein Status hatte jedoch, zumindest was diesen
Punkt betraf, nur nominellen Charakter. Er konnte nicht frei schalten und
walten, sondern musste stets der speziellen Bindung, die ihn mit Kublai
Khan verband, Rechnung tragen.

In der Einsetzung Phagspas als Autoritit {iber den doppelten geistlich-
weltlichen Aufgabenbereich liegen die Wurzeln fiir die dominierende Herr-
schaft der tibetischen Lamas, die im wesentlichen bis ins Jahr 1959 erhal-
ten bleiben sollte. Die chinesische Seite ihrerseits sah und sieht darin den
Beweis fiir die definitive Unterwerfung Tibets unter die Mongolenherr-
schaft.33 Vier Details werden jedoch bei dieser historischen Beweisfiihrung
der Souverdnitit Chinas ausser Acht gelassen. Erstens war Kublai Khan
zum Zeitpunkt der Titelverleihung an Phagspa noch nicht Khan der Mon-
golen, sondern erst einer unter vielen Lokalherrschern. Zweitens sollte es
noch fast dreissig Jahre dauern, bis die Mongolen im Jahre 1279 die Herr-
schaft liber ganz China erlangten und den Dynastienamen Yuan annahmen.
Drittens wurde Tibet auch nach der Eroberung Chinas nie vollstindig ins
mongolische Grossreich eingegliedert. Obwohl sich die politische Organi-
sation des ehemaligen Khanats verinderte, folgte die Verwaltung Tibets in
ihren Grundziigen weiterhin der traditionellen Form und basierte aus-
schliesslich auf der Beziehung zu Phagspa und seinen Nachfolgern. Und
viertens schliesslich mutet es seltsam an, dass die chinesische Fithrung sich
fiir die Legitimation ihrer Oberherrschaft iiber Tibet ausgerechnet auf die
Situation zur Zeit der Mongolen beruft, die als “Fremddynastie” meistens
als Kontinuitdtsbruch empfunden und als “Barbaren” abgewertet wurden.

34 Wylie, 1977: S. 104. R. Rahul, 1969: S. 2.

35 T.-Ts. Li, Tibet - Today and Yesterday: S. 32. “Zur Zeit Kublai Khans wurde

- Tibet ein Vasallenstaat Chinas und blieb es bis zum Ende der Ming-Dynastie.” T.
Ling: “Ein Augenzeuge der Geschichte Tibets — Ngapo Ngawang Jigmi,” S. 36.
“Im 13. Jahrhundert wurde Tibet offiziell zu einem Teil des chinesischen Reichs-
gebietes. Spiter, in der Ming- und Qing-Dynastie waren die Beziehungen zwischen
der Lokalregierung Tibets und der chinesischen Zentralregierung normal.”



1142 MARTINA WERNSDORFER

Kurz nachdem Kublai im Jahre 1260 zum mongolischen Khan aufge-
stiegen war, proklamierte er den Buddhismus zur offiziellen Religion des
ostlichen Teils seines Reiches. Der Sakya-Lama verschaffte ihm die not-
wendige Legitimation seiner religio-politischen Herrschaft und empfing als
Gegenleistung Schutz fiir sich selber und fiir seine Schule. Damit war die
Beziehung der gegenseitigen, zweipoligen Verantwortlichkeit, die auf der
Gleichheit, der Abhiangigkeit und des Respektes beider Partner basierte,
voll etabliert.36 Ein zwischen Phagspa und Kublai Khan geschlossenes
Konkordat besagt:

“Es gibt in der Welt zwei Ordnungen, Religion und Staat. Die Ordnung der Re-
ligion findet ihren institutionellen Ausdruck in der buddhistischen Universal-
religion und die Ordnung des Staates im mongolischen Universalstaat. An der
Spitze der Ordnung der Religion steht der tibetische Lama, der fiir das geistliche
Heil zu sorgen hat, an der Spitze des Staates der mongolische Konig, der fiir das
weltliche Heil, fiir Frieden und Ruhe verantwortlich ist.”37

Obwohl diese Bindung die Grundlage der spdteren Lama-Schutzherr-Bezie-
hung zwischen den Dalai Lamas und den Kaisern Chinas darstellt, war zu
diesem Zeitpunkt noch keine Kontinuitit gewihrleistet, welche iiber den
Tod der beiden Partner (Phagspa 1280; Kublai 1294) hinausreichte. Die
Griinde dafiir waren zweierlei. Erstens basierte das personelle Verhiltnis
trotz seiner Legitimation im religiosen Bereich zur Hauptsache auf macht-
politischen Anspriichen und Zielsetzungen. Es entbehrte einer inneren,
ideologischen Basis, welche ein Fortbestehen auch nach dem Tod der
Beteiligten gewdhrleistet hitte. Der Lamaismus bildete fiir den Khan zwar
eine starke ideologische Waffe zur Festigung seiner Herrscherposition. Sie
konnte ihre Wirkkraft jedoch nur bei einem ebenso starken und allgemein
anerkannten Gegeniiber erfolgreich entfalten. Dadurch aber, dass das
Oberhaupt der Sakya-pa seine privilegierte Position allein durch Erbfolge
weitergab, wuchs der Widerstand der Fiithrer der anderen Schulen und

36 van Walt van Praag, 1987: S. 6. Auch nach der Etablierung der Yuan-Dynastie
wurden die Mongolenherrscher von tibetischer Seite nicht in erster Linie als Nach-
folger der Kaiser vorhergegangener Dynastien betrachtet, sondern vor allem als
Erben in der Linie der universalen buddhistischen Herrscher (Chakravartin).

37 Sagaster, 1975: S. 131.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1143

eskalierte nach dem Tode Phagspas. Damit entstand nicht nur in der Lama-
Schutzherr-Beziehung ein Vakuum, sondern ebenso in der Verwaltungs-
struktur Tibets. Die Nachfolger Phagspas biissten als weniger charismati-
sche Personlichkeiten immer mehr an geistlicher und weltlicher Dominanz
ein. Zudem verdarben Reichtum und Macht die Moral der Schule. All dies
hatte eine schnell fortschreitende politische und soziale Disintegration und
das Ende der Vorherrschaft der Sakya-pa zur Folge. Der zweite Grund fiir
das ldngerfristige Scheitern der tibeto-mongolischen Allianz ist ideologi-
scher Natur und hdngt mit der Etablierung der Yuan-Dynastic und dem
damit verbundenen Herrscher- bzw. Herrschaftskonzept zusammen. Mit
der Eroberung Chinas wurde Kublai Khan Kaiser eines Reiches, dessen
gesamte Regierungs-, Gesellschafts-, und Denkstruktur nach den Grund-
konzepten Himmelsmandat (fian ming X @), Himmelssohn (tian zi K +)
und (Welt)reich (tianxia X T ) aufgebaut war. Wie in spiterer Zeit die
Manchu-Herrscher, musste er sich diesen ideologischen Prinzipien und
Konzepten weitgehend 6ffnen, um die Legitimation und Anerkennung sei-
ner Macht im eroberten Land zu erhalten. Dadurch ergaben sich zwangs-
weise Einschriankungen in der Art der Beziehung zu den Fiihrern anderer
Linder. Das personelle Band auf Basis der Gleichrangigkeit geriet in Kon-
flikt mit den universalen chinesischen Herrschaftsanspriichen und Denk-
mustern und konnte erst nach der Verdringung durch die Ming-Dynastie
auf lokaler Ebene wieder neu belebt und stabilisiert werden.

Die Ming-Kaiser ihrerseits iibernahmen im grossen und ganzen die
Tibetpolitik ihrer Vorgénger, zeigten jedoch immer weniger Interesse am
Geschehen im westlichen Nachbarland. Aufgrund der instabilen und unge-
ordneten Situation in Tibet selber drohte von dort weder aus der weltlichen
noch aus der geistlichen Ecke heraus eine Gefahr. Bis ins 17. Jahrhundert
hinein begniigten sich deshalb die chinesischen Kaiser mit der Praktizie-
rung einer Laissez-faire-Politik. Um den Einfluss nicht ganz zu verlieren,
entschieden auch sie sich, die Rivalititen unter den verschiedenen religio-
sen Schulen auszuniitzen und einer von ihnen Unterstiitzung zukommen zu
lassen. Die Frage bleibt allerdings, inwieweit die Aufnahme dieser Bezie-
hung nicht bloss formal, sondern auch inhaltlich qualitativ eine Fortfiih-
rung der Verhéltnisse zwischen den Sakya-Lamas und den Mongolen-
herrschern im 13. und 14. Jahrhundert darstellte. Das weitere Geschehen
zeigt, dass weder der einen noch der anderen Seite nachhaltig wirksame



1144 MARTINA WERNSDORFER

und dauerhafte Vorteile daraus erwuchsen. Auch wurde nichts unternom-
men, um eine solidere ideologische Grundlage zu schaffen.

Ein dhnlicher Verlauf, wie ihn die tibeto-mongolische Bezichung
genommen hatte, war damit bereits vorgezeichnet, nicht zuletzt auch durch
den Aufstieg der Gelug-pa, der es gelingen sollte, eine stabile Schul- und
Nachfolgetradition aufzubauen und sich so an die Spitze zu stellen. Wih-
rend sich die Mongolen-Herrscher den Sakya-Lamas zugewandt hatten,
wihlten die Ming-Kaiser die Karma-pa-Hierarchen als Gegeniliber. Zahl-
reiche von ihnen fanden wihrend des 14. und 15. Jahrhunderts den Weg an
den Kaiserhof, wo ihnen ehrenvolle, religiése Titel ohne jegliche politische
Implikation verliechen wurden. Je nach Vorliebe und Geschmack vergaben
die Ming-Kaiser diese an den einen oder anderen Lama. Interessanterweise
beschrinkten sich die Titelverleihungen nicht auf die Lamas der Karma-pa,
sondern kamen vereinzelt auch denjenigen anderer Schulen zu. Die Strate-
gie der chinesischen Monarchen bestand darin, die zersplitterten und eifer-
siichtigen Schulen gegeneinander auszuspielen, den Aufstieg einer einzigen
an die Spitze zu verhindern und sich selber ein Mass an Einfluss zu bewah-
ren. Eine solch labile und ideenlose Tibetpolitik musste auf beiden Seiten
ohne nachhaltige Auswirkungen bleiben. Ab der zweiten Hilfte des 16.
Jahrhunderts wurde der Einfluss der Ming-Herrscher im westlichen Nach-
barland zusehends schwicher, und nur noch vereinzelt fanden sich tibe-
tische Lamas am Kaiserhof ein. Somit war nun geniigend Raum fiir die
schnell aufbliihende Gelug-pa vorhanden, deren Fiihrern es mittels des
Reinkarnationssystems gelang, eine fundierte religiose Tradition aufzu-
bauen, die den Herausforderungen der anderen Schulen standhalten und
der Lama-Schutzherr-Beziehung eine dauerhafte, stabile Basis verleihen
konnte.

4.2 Das Verhdltnis der spdteren Mongolen-Khane zu den Dalai Lamas

Wihrend sich das Interesse der Ming-Kaiser an Tibet in Grenzen hielt,
wurde die Bindung zwischen den Lamas und den mongolischen Herrschern
im 16. Jahrhundert wieder enger. Die Ziele beider Seiten blieben im
wesentlichen die gleichen wie zur Zeit von Chingis Khan und Sakya
Pandita bzw. Kublai Khan und Phagspa. Auch Altan Khan hoffte, durch
das Prestige eines lamaistischen Wiirdentridgers seine Position in Tibet



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1145

wiederzuerlangen und zu festigen. Umgekehrt benétigten die Lamas nach
wie vor die weltliche und, falls nétig, auch militirische Unterstiitzung
eines Patrons. Da die Sakya-pa ihre Vorrangstellung ldngst eingebiisst
hatte und die Karma-pa in einem losen Verhiltnis zu den Ming-Kaisern
stand, fiel die Wahl des Khans auf die Gelug-pa. Im Jahre 1576 lud er
Sonam Gyatso, das dritte Oberhaupt der Schule, an seinen Hof ein und
verlieh ihm dort den Titel Dalai Lama.38 Damit war die Re-etablierung der
tibeto-mongolischen Cho-yon-Beziehung eingeleitet. Als ideologischer
Ausdruck der seit jeher bestehenden kulturellen und religiosen Ahnlich-
keiten sollte sie die beiden Linder unter wechselnden Vorzeichen bis ins
20. Jahrhundert hinein verbinden. Als weitere Massnahme zur Verhiitung
des Abbruchs der Beziehung nach dem Tod der beiden Partner kiindigte
Sonam Gyatso kurz vor seinem Tod im Jahre 1588 an, er werde in der
Mongolei wiedergeboren. Tatsdchlich entdeckte man seine Reinkarnation
im Korper eines Grossenkels von Altan Khan. Yonten Gyatso (1589-1616)
ging als vierter Dalai Lama in die Geschichte ein. Auf der anderen Seite
wechselte die Rolle des weltlichen Patrons nach dem Tode Altan Khans im
Jahre 1583 zu Gusri Khan. Sein Gegeniiber war im 17. Jahrhundert
Ngawang Lozang Gyatso (1617-1682), der beriihmte fiinfte Dalai Lama.
Aufgrund einer innertibetischen Revolte in den 1630er Jahren bat dieser
den Fiihrer der Qosot-Mongolen um Hilfe. Gusri Khan kam seiner Rolle
als Schutzpatron nach, besiegte die Aufstindischen und trat in der Folge
die ihm nun eigentlich zustehende weltliche Herrscherposition iiber Tibet
an den Dalai Lama ab. Damit waren zum ersten Mal geistliche und
weltliche Macht in einer einzigen Person bzw. Institution vereint, was zu
einem ungeheuren ideologischen und praktischen Machtpotential der Dalai
Lamas fiihrte.39

Die Ereignisse in den Jahren 1638-1643 und die daraus resultierende
Beziehung zwischen Gusri Khan und Ngawang Lozang Gyatso waren wie-

38 Li, 1960: S. 70. Im Gegenzug soll Sonam Gyatso den Khan als Verteidiger des
Glaubens angeredet haben, eine Ehrenbezeichnung, welche auf dessen Rolle als
weltlicher Schutzpatron verwies.

39 Es ist sicher kein Zufall, dass der fiinfte Dalai Lama gerade jetzt seinen Sitz vom
Kloster Drepung in die. Hauptstadt Lhasa verlegte und mit dem Bau des Potala
begann. Der gewaltige Palast im Herzen Tibets symbolisierte seine doppelte Fiih-
rungsposition auf eine materiell fassbare und allgemein sichtbare Art und Weise.



1146 MARTINA WERNSDORFER

derholt Thema von Diskussionen iiber den Status von Tibet gegeniiber der
Mongolei ab der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts. Pro-chinesische
Interpretationen sehen im Einsetzungsakt das eindeutige Zeichen fiir die
Abhidngigkeit Tibets und fiir die Souverdnitit des Mongolenherrschers.
Pro-tibetische Auslegungen machen den Dalai Lama zum alleinigen Sub-
jekt und betrachten die Einsetzung als Geschenk des Khans fiir die religio-
sen Unterweisungen seines geistigen Lehrers. Die Wahrheit liegt meiner
Meinung nach irgendwo dazwischen. Hatte Gusri Khan nach seinem Feld-
zug die gesamte Macht in seinen Hinden behalten, so wire sein Vorgehen
von tibetischer wie von chinesischer Seite her als Eroberung Tibets inter-
pretiert worden. Von Seiten der Ming-Dynastie wiare wohl aufgrund der
eigenen prekiren politischen Situation keine Intervention erfolgt. Der Khan
hétte aber seinen Einfluss in Tibet als Eroberer nie so effizient spielen las-
sen konnen, wie ihm dies nun als akzeptierter Schutzpatron und iiber den
Dalai Lama als Mittelsperson moglich war. Die Offerte der weltlichen
Autoritdt an den hochsten tibetischen Wiirdentrager und dessen Aner-
kennung als Reinkarnation Chenrezis machten Gusri Khan in den Augen
der Tibeter zu einem Verehrer und Wohltiter an der Religion und erhéhten
sein Ansehen ungemein.40

Dass diese Sichtweise nicht aus der Luft gegriffen ist, zeigen die
nachfolgenden Ereignisse bis ins 20. Jahrhundert hinein deutlich. Immer
wieder ist festzustellen, dass sich das Verhalten der tibetischen Regierung
und des tibetischen Volkes anderen Michten und Herrschern gegeniiber
zum grossen Teil danach richtete, wie sie mit dem Dalai Lama umgingen.
Die Quelle, aus der heraus die meisten Handlungs- und Ansichtsweisen
entstanden, durchgefiihrt, interpretiert und gerechtfertigt wurden, ist in der
Cho-yon Beziehung zu suchen. Beiden Seiten, der tibetischen wie der chi-
nesischen/mongolischen/manchurischen, gereichte ihre Aufrechterhaltung
stets zum Vorteil. Fiir die Tibeter einerseits implizierte sie die Bestitigung
und Anerkennung des Dalai Lama als hochsten geistlichen und weltlichen
Symbols ihrer Nation. Andererseits liessen sich so simtliche Aktionen des

40 Zahiruddin, 1975: S. 27. “He (Gusri Khan) was the worshipper of the Dalai Lama
because he had worshipped the God incarnate in the Dalai Lama and had made an
offering of the whole of Tibet to him. (...) The essential thing to realize is that the
protector, being human, was the subordinate of the protected, who was a God
incarnate.”



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1147

Patrons als Pflichthandlungen zum Schutz der Religion und ihrer Funk-
tionstrager rechtfertigen. In dieser unterschiedlichen Auslegung liegt aber
auch das Konfliktpotential verborgen, welches mit der Zeit zu einer
Verhidrtung der Positionen fithren und sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts
entladen sollte.

4.3 Das Erbe der Manchu-Kaiser

Auch die Manchu-Kaiser bedienten sich zur Wahrung ihres Einflusses in
Tibet der Patronatspolitik. Sie verbanden damit jedoch weitergreifendere
Ziele als ihre diversen Vorgidnger und verlagerten das Gewicht von der
religiosen immer mehr auf die politische Seite. Dies fiihrte allméhlich zu
einer Vergrosserung der Kluft in der unterschiedlichen ideologischen Inter-
pretation der Beziehung, die sich zunehmend praktisch auszuwirken be-
gann. Die Religion degenerierte zu einem leeren Medium, mit dem man
sich Einfluss und Kontrolle iiber Tibeter und Mongolen zu erhalten hoffte.
Die Manchu-Kaiser benutzten den Lamaismus, seine Institutionen und
Vertreter als politisches Instrument unter dem Deckmantel des Cho-yon.
Damit folgten sie einem alten chinesischen Konzept zur Beherrschung von
Fremdvélkern: “Barbaren durch Barbaren beherrschen” (yi yi zhi yi DL 58

il 3%).

“Patronage of the high Lamas of Tibet always enabled the Manchu rulers of
China to govern, fairly effectively, the wild inner Asian frontier region,
especially Tibet and Mongolia, without any expensive occupying army. The
Tibetans and the Mongols worshipped the Buddha and had implicit faith in their
Lamas. The Manchu patronage of Buddhism and the Lamas was thus in
accordance with their Central Asian policy. From a spiritual point of view, the
Manchus were no admirers of the Lamas. Their interest in patronizing
Buddhism or in helping the spread of its influence among the Mongols of
Central Asia and Siberia is to be ascribed to their appreciation of Buddhism as a
political instrument in the subjugation and control of Mongolia and Tibet.”#41

41 Rahul, 1969: S. 115/16.



1148 MARTINA WERNSDORFER

1652, acht Jahre nach Errichtung der Dynastie, fand am Manchu-Hof in
Beijing eine Audienz zwischen dem fiinften Dalai Lama und dem Shunzhi-
Kaiser (reg. 1644-1662) statt. Im Verlauf derselben erhielt der Dalai Lama
die offizielle Anerkennung seiner Funktion als hochster Wiirdentrager der
buddhistischen Welt Zentralasiens. Seit diesem Treffen wurde es zu einem
festen Ritual, dass sich jeder nachfolgende Dalai Lama und interessan-
terweise auch jeder Panchen Lama4? von der Zentralregierung Chinas
feierlich als Reinkarnation bestdtigen liess.43 Die Institutionalisierung
dieser zeremoniellen Bestatigung liess bei Beteiligten wie Aussenstehenden
einmal mehr die Frage nach der Interpretation aufkommen. Die meisten
“neutralen” Tibetforscher vertreten die Ansicht, es habe sich 1652 um ein
Treffen zwischen zwei unabhingigen und sich respektierenden Fiihrungs-
personen gehandelt, mit dem Zweck, die gegenseitige Beziehung und
dadurch auch die Position des Einzelnen zu stirken.44 Die Regierung in
Beijing leitete und leitet daraus die freiwillige Unterwerfung Tibets unter
die «chinesische» Oberherrschaft ab. Nach ihrer Auffassung bestand seither
zwischen den Manchu-Kaisern und den Dalai Lamas eine “Tributbringer-
Beziehung” (gongshi guanxi & {# Bl {%), ein politisch-kulturelles Verhilt-
nis also zwischen einer iibergeordneten und einer untergeordneten Per-
son.4> Tibetischer Interpretation zufolge ging es beim Akt der Titelver-
leithung um die rituelle Bestitigung einer religidsen Beziehung zwischen

42 Ch.A. Bell, The Religion of Tibet: S. 105, Anmerkung 1. Die Bezeichnung “Pan-
chen” ist die Abkirzung von “Pandita chen - Grosser Gelehrter/Weiser”. Ur-
springlich handelte es sich um einen Titel, der allen gebildeten Lamas verliechen
werden konnte. Erst der fiinfte Dalai reservierte ihn fiir seinen Lehrer Chokyi
Gyaltsen und dessen Nachfolger. Im religios-ideologischen Bereich gilt der Pan-
chen Lama als Inkarnation des Buddha Amitabha, ein Tatbestand, der immer
wieder Anlass zu Diskussionen um seine Stellung gegeniiber dem Dalai Lama gab.

43 O. Weggel, “Zum 40. Jahrestag der Befreiung Tibets - Wie China seine Souvera-
nititsanspriiche iiber die ‘Autonome Region’ zu rechtfertigen versucht,” S. 366.
Der Autor zieht hier eine Parallele zu den Verhdltnissen im mittelalterlichen Euro-
pa, wo das Ritual allerdings in umgekehrter Richtung verlief, d.h. der deutsche
Kaiser sich vom Papst salben liess.

44 van Walt van Praag, 1987: S. 12. W.W. Rockhill, “The Dalai Lamas of Lhasa and
their Relations with the Manchu Emperors of China 1644-1908,” S. 18.

45 Weggel, 1991: S. 366.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1149

einem geistlichen Lehrer und seinem weltlichen Beschiitzer und Verehrer.
Das Cho-yon-Verhiltnis wurde also nicht subordinativ, sondern egalitér-
koordinativ verstanden und vom Gedanken gegenseitiger Unterstiitzung
getragen.46 Diese Sichtweise griindet letztlich im lamaistischen Reinkarna-
tionskonzept, in das auch die Manchu-Kaiser eingegliedert wurden. Durch
deren Anerkennung als Reinkarnationen des Bodhisattvas Manjusri wurde
ihnen wiederum die Kontrollnahme iiber die buddhistische Welt Zentral-
asiens, insbesondere iiber Tibet und die Mongolei, erheblich erleichtert.
Als Verkorperungen einer Gottheit durften sie sich eines grdsseren
Respektes gewiss sein als “gewohnliche” irdische Herrscher. Dariiber-
hinaus war es auf diese Weise moglich, mit dem Dalai Lama auf der
gleichen religiosen Ebene zu kommunizieren.4’

Das Hauptproblem fiir die “fremden” Manchu-Kaiser war, dass sie
sich seit der Griindung ihrer Dynastie einem Geflecht verschiedenster,
manchmal widerspriichlicher Vorstellungen und Ideologien gegeniiber
sahen. Auf diesem Hintergrund ldsst sich ihre hdufig ambivalente Regie-
rungsfithrung zum grossen Teil erkldaren. Sie wurde im wesentlichen durch
Bemiihungen bestimmt, einen Mittelweg zu finden, der ihnen einerseits die
Machtposition in China selber und andererseits den “ererbten” Einfluss in
Tibet und der Mongolei sichern wiirde.

“(...) On the one hand they felt obliged to write dedications for Buddhist
monasteries, while on the other they felt obliged to adopt a discrete, secular
tone in preparing them. (...) This was because the Manchu rulers had early
decided that their most important economic and political interests lay in China,
and that their most visible religio-political image was to be Chinese and
Confucian. (...) The Manchu rulers ignored their bodhisattva status, but in fact

surrepetitously promoted it, for it increased their political influence in Mongolia
and Tibet,”48

Um diesen Einfluss auch in praktischer Hinsicht zu gewahrleisten, war es
notwendig, eine stindige Kontaktperson im Zentrum Tibets zu stationieren.

46 van Walt van Praag, 1987: S. 135.

47 D. Farquhar, “Emperor as Bodhisattva in the governance of the Ch’ing Empire,”
8. 25. :
48 Farquhar, 1978: S. 26 und 33/34.



1150 MARTINA WERNSDORFER

Deren Aufgabe sollte es sein, Prisenz zu demonstrieren, die Beziehung
zum Dalai Lama aufrechtzuerhalten und als Beobachter den Kaiser mit In-
formationen zu versorgen. Im Jahre 1720 ergab sich, bedingt durch einen
Einfall der mongolischen Dzungaren in Tibet, durch das Exil des siebten
Dalai Lama49 und durch die daraus resultierende allgemeine politische und
religiose Instabilitdt, fiir den Kangxi-Kaiser die Gelegenheit, den Plan in
die Tat umzusetzen. Er wusste die Situation geschickt auszunutzen. Auf
der formalen Basis des Cho-yon eilte er den Tibetern zu Hilfe, vertrieb die
Eindringlinge, brachte den siebten Dalai Lama nach Lhasa und verlich
ihm, wie seinerzeit Gusri Khan der fiinften Reinkarnation, die weltliche
Autoritit iiber sein Land. Dadurch gelang ihm nicht nur die Festigung der
Beziehung zum Dalai Lama, in den Augen der Tibeter genoss er fortan
auch ein hohes Ansehen als Wohltiter an der Religion. Um die Tibeter in
ihrem Glauben zu bestirken, stationierte er, angeblich fiir die Sicherheit
der heiligen Stadt, eine kleine Militirgarnison in Lhasa.’0 In Tat und
Wabhrheit bildete sie ein Instrument zur effizienteren Kontrolle der internen
Verwaltung. Diese wurde formell in den Hinden der Tibeter gelassen, um
ihnen das Gefiihl zu geben, die Garnison sei nur zur Verteidigung des
Glaubens und nicht aus Eigennutz stationiert worden. Kangxi konnte die
Friichte seines Tuns nicht mehr lange ernten. 1722 ereilte ihn der Tod, und
ein Jahr spiter wurde die Garnison aufgrund akuter finanzieller Engpésse
wieder abgezogen.

Unter seinem Nachfolger Yongzheng (reg. 1722-1735) kam es jedoch
in Tibet zu einigen grundlegenden Verwaltungsreformen, die eine Situation

49 Shakabpa, 1967: S. 156. Der Grund fiir das Exil liegt in der politischen Instabilitit
zur Zeit des sechsten Dalai Lama. Im gleichen Jahr seiner Inthronisation, 1697,
iibernahm Lhazang Khan die Fiihrung der Qosot-Mongolen und beschloss, eine
Reinkarnation seiner Wahl einzusetzen. Der “falsche” Dalai Lama fand jedoch bei
der tibetischen Bevolkerung keine Anerkennung und wurde nach dem Tode des
Khans im Jahr 1717 prompt wieder abgesetzt. Bis zu diesem Zeitpunkt musste sich
die siebte Verkdrperung im Kloster Kumbum versteckt halten.

50 Mehra, 1968: S. 39. Es war das erste Mal, dass chinesische Truppen in Lhasa ein-
marschierten. Diese Militirprasenz diente und dient pro-chinesischen Wissen-
schaftlern zur Zementierung ihrer Interpretation, Tibet habe von 1720-1912 unter
der Oberherrschaft der Manchus gestanden.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1151

schufen, welche im wesentlichen bis 1911/12 bestehen bleiben sollte.d1
Eine der wichtigsten Massnahmen betraf die Installierung zweier manchu-
rischer Zivilbeamten in Lhasa im Jahre 1728, die als “Ambane”32 in die
Geschichte eingehen sollten. In der Qianlong-Ara (Kaiser Gaozong, reg.
1736-1796) wurde ihr Einflussbereich mehr und mehr erweitert. Sie iibten
nun ihre Funktion durch das tibetische Kabinett aus, welches sie iiber
wichtige Vorhaben und Entscheidungen im Voraus zu informieren hatte.
Damit stand auch der Dalai Lama unter der indirekten Kontrolle der
Ambane, was dem Kaiser wiederum die unmittelbare Einflussnahme in
innertibetische Angelegenheiten ermdglichte. Gerade diese Konsolidierung
des Amban-Postens trug aber wesentlich dazu bei, dass es bald zu Macht-
missbrauch und zu erheblichen Kompetenziiberschreitungen kam. Die
zweite Hilfte des 18. Jahrhunderts war geprédgt von einer unkontrollierten
und eigenmichtigen Handlungsweise der manchurischen Reprisentanten.
Dazu kam, dass auf tibetischer Seite, aufgrund der Unmiindigkeit oder des
friihen Todes mehrerer Dalai Lamas, die Macht meistens in den Hidnden
der Regenten lag. Um dieser Misere abzuhelfen, griff der Qianlong-Kaiser
zu einer Taktik, die bereits sein Vorginger angewandt hatte und die ein
charakteristisches Merkmal der manchurischen Tibetpolitik bleiben sollte.
Er begann, neben dem Dalai Lama auch den Panchen Lama zu patroni-
sieren und den Ball zwischen den beiden hohen Wiirdentragern zum
eigenen Vorteil hin und her zu spielen.53

51 J. Kolmas, Tibet and Imperial China - A Survey of Sino-Tibetan Relations up to
the End of the Manchu Dynasty in 1912: S. 41/42. 1724 wurde Amdo von Tibet
getrennt und der chinesischen Provinz Qinghai einverleibt. 1725 folgte die Ein-
richtung einer Protektoratszone im sino-tibetischen Grenzgebiet und 1727 die Zie-
hung einer neuen Grenzlinie zwischen Tibet und Sichuan. Das eigentliche tibeti-
sche Gebiet wurde durch diese Massnahmen um fast die Hilfte reduziert.

52 Kolmas, 1967: S. 43. “Amban” war urspriinglich ein manchurischer Ehrentitel,
etwa gleichbedeutend mit “Eure Exzellenz”, der nichts mit einem Amt zu tun
hatte.

53 A. Zito, “The Imperial Birthday - Ritual encounters between the Panchen Lama
and the Qianlong Emperor in 1780,” S. 17ff. Als in den 1770er Jahren aufgrund
der beiden Missionen von George Bogle (1774) und Alexander Hamilton (1778)
klar wurde, dass auch die Englinder Kontakt zum Panchen Lama suchten, wurde



1152 MARTINA WERNSDORFER

Zu Beginn der 1790er Jahre bot sich eine weitere Gelegenheit, die
Einflussnahme in Tibet zu verstirken. Erneut war der Ausldser dafiir eine
Fremdinvasion, die diesmal von Seiten der nepalesischen Gurkhas erfolgte.
Wiederum gelang es, durch die Hilfe des manchurischen Generals Fu
Kang’an, die Eindringlinge zu vertreiben. Der Vorfall veranlasste jedoch
den Qianlong-Kaiser, effizientere Massnahmen fiir die innere und dussere
Sicherheit Tibets zu ergreifen. Mit Hilfe eines 29-Punkte-Programms
leitete er 1793 politische und administrative Reformen ein. Unter anderem
wurde darin die rechtliche Kontrolle iiber alle Gebiete des Landes in die
Hinde der Zentralregierung gelegt.34 Sorgfiltig wurden zwei neue Amba-
ne gewihlt und mit grosser Macht ausgestattet, die im weltlichen Bereich
derjenigen des Dalai Lama gleichkam. Zudem fungierten sie nun auch als
Mittelsmédnner zwischen den beiden hochsten tibetischen Wiirdentridgern
und dem Kaiser.3>

Gleichzeitig mit diesen verwaltungstechnischen Massnahmen versuch-
te der Kaiser auch, Einfluss auf das traditionelle, religiés-ideologische
Gefiige zu nehmen. Mittels einer Goldenen Urne (jin ping € #E), die er im
gleichen Jahr nach Lhasa bringen liess, sollte das bisherige Erkennungs-
verfahren bei der Suche nach einer neuen Reinkarnation von Dalai Lama
und Panchen Lama in ein Wahlverfahren transformiert werden.36 Der

dieser zur 70. Geburtstagsfeier des Qianlong-Kaisers kurzerhand nach Beijing ein-
geladen.

54 van Walt van Praag, 1987: S. 19-21. Weitere Reformen beinhalteten die Einfiih-
rung einer einheitlichen Wahrung; die Erstellung von Handelsregulationen; die
Uberwachung der offiziellen Schitze des Potala und des Klosters Tashilhunpo
durch die kaiserlichen Représentanten; die Durchfiilhrung der Beamtenwahl in
I"Ibereinstimmung mit den Ambanen; die Ersetzung des Monchsbeamten im Kashag
durch einen weltlichen Beamten und die Einschrinkung des Kontaktes mit dem
Ausland.

55 Rockhill, 1910: S. 53. Wihrend zuvor Dalai und Panchen Lama direkt mit dem
Kaiser kommunizieren konnten, mussten sie nun als erstes dem Amban Bericht
erstatten und seine Befehle abwarten.

56 Rockhill, 1910: S. 56. Die Urne (tibet. bumba) wurde im Jokhang plaziert. Bei der
Suche nach einer neuen Reinkarnation sollten die Namen moglicher Kandidaten auf



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1153

Vorsitz sollte ebenfalls den Ambanen zukommen. Ziel und Zweck dieses
Urnenwahlverfahrens waren vielschichtig. Vordergriindig wurde es als In-
strument zur Verhinderung von Korruption und Bevorzugung der Adligen
proklamiert.57 In Tat und Wahrheit diente es der Erhéhung der ideolo-
gischen Autoritit des Kaisers in Tibet und damit auch der Erhdhung der
Macht der Weltlichkeit iiber die Macht der Geistlichkeit und ihrer Institu-
tionen. Als eine Art pompdser Spielstein war die Urne ein Propaganda-
objekt zur Demonstrierung der kaiserlich-konfuzianischen Oberherrschaft
iiber den Aberglauben der Tibeter. Die Anderung des Auffindungsver-
fahrens der hochsten tibetischen Wiirdentréger in ein Ernennungsverfahren
stellte einen massiven Eingriff in Sein und Natur dieser institutionalisierten
Personlichkeiten und einen gewaltsamen ideologischen Ubergriff auf das
vom Kaiser patronisierte Objekt dar. Dementsprechend heftig fiel der
Widerstand des Volkes und der tibetischen Beamten gegen diese Aktion
aus, so dass die Urne bereits bei der Auffindung des neunten Dalai Lama
nicht zur Anwendung kam. Interessanterweise verleitete diese Missachtung
den Kaiser zu keinerlei Bestrafungsmassnahmen.’8 Mitverantwortlich
dafiir war mit Sicherheit die rasante Abnahme des “chinesischen” Ein-
flusses in Tibet nach der Abdankung des Qianlong-Kaisers im Jahre 1796
und nach seinem Tod drei Jahre spiter. Die Bliite der dynastischen
Tibetpolitik war damit an ihr Ende gelangt.

Auf der anderen Seite hatte der direkte Eingriff in die Person und
Institution von Dalai und Panchen Lama dazu gefiihrt, dass die Rolle des
Kaisers als Patron der tibetischen Religion und des tibetischen Volkes von
diesem nicht mehr anerkannt wurde. Die Attacke auf seine bedeutendsten
Nationalsymbole hatte sein Vertrauen massiv erschiittert und wandte sich
nun gegen den Initiator. Allgemein miissen wohl die verschiedenen Ver-

Stibchen geschrieben und in die Urne gelegt werden. Durch Ziehen erhoffte man
sich die Ermittlung der richtigen Person.

57 Dieses Argument ist im Grunde genommen nichtig, da seit dem fiinften Dalai
Lama alle nachfolgenden Reinkarnationen aus einfachen Familien mit niedrigem
sozialem Status stammten.

58 Rockhill, 1910: S. 57ff. Mit dem Hinweis auf die Fahigkeit des Kindes wurde die
Irregularitit von kaiserlicher Seite her verziehen. Bei der Emennung des zehnten
Dalai Lama kam das neue Wahlverfahren jedoch zum Zug.



1154 MARTINA WERNSDORFER

suche der Herrscher Chinas, auf ideologische, politische oder militdrische
Art und Weise Einfluss auf die Wesensnatur der hochsten tibetischen Wiir-
dentrdger zu nehmen, als grosster Fehler in der Tibetpolitik des Reiches
der Mitte interpretiert werden. Die Folgen waren stets verheerend und
vereitelten die Erreichung jeglicher Ziele.

In den der Qianlong-Ara nachfolgenden Jahrzehnten wurde die kaiser-
liche Position in Tibet immer unklarer. Die zahlreichen Umwailzungen in
China selber wirkten sich negativ auf die Ambane aus, die ihrerseits als
schwache Personlichkeiten der Korruption und Ausbeutung verfielen. Dazu
kam, dass Tibet wihrend des ganzen 19. Jahrhunderts von Regenten
regiert wurde. Der Kaiser aber bedurfte eines fihigen, miindigen, von ihm
direkt unterstiitzten und beschiitzten Dalai Lama, um den Kontroll- und
Einflusskanal auf Basis des Chg-yon aufrechtzuerhalten. Da dies nicht
moglich war, wurde versucht, den Autoritdtsverlust mittels anderer Mass-
nahmen zu kompensieren. Diese bestanden in der Einflussnahme auf die
Kloster als religiose Machtzentren des Landes und in der Forderung der
Isolation Tibets als Barriere gegen imperialistische Interessen der West-
méchte. Chinesische Monche wurden in die grossen tibetischen Kloster
eingeschleust. Thre Aufgabe war es, die tibetischen Briider davon zu iiber-
zeugen, Reisende aller Art stellten eine Bedrohung fiir die buddhistische
Religion dar. Diese ideologische Infiltrationspolitik schiirte die Furcht vor
dusseren Einfliissen und fiihrte schliesslich dazu, dass Tibet von einer Art
mystischem Schleier des “Verbotenen Landes” iiberzogen wurde.

Interessant ist, dass trotz der Unzuldnglichkeit des Kaisers in der
Ausiibung seiner Macht und trotz der Verletzung seiner Pflichten als
Patron die Fiktion einer nominalen Schutz- und Kontrollfunktion auf Basis
der Cho-yon-Beziehung von beiden Lindern aufrechterhalten wurde. So-
wohl fiir China, als auch fiir Tibet ergaben sich dadurch Vorteile. China
konnte gegen aussen und gegen innen sein Gesicht wahren und angebliche
Stidrke demonstrieren, wihrend Tibet die Bindung als Schild gegen ander-
weitige, unerwiinschte Einfliisse einsetzte. Nachdem im Jahre 1895 der
dreizehnte Dalai Lama Thubten Gyatso (1878-1936) die weltliche und
geistliche Fiihrung seines Landes iibernommen und die Zeit der Regen-
tenherrschaft ein Ende gefunden hatte, versuchte die Manchu-Regierung
verzweifelt, das traditionelle Band wieder zu festigen. Die Situation spitzte
sich zu, als sich das tibetische Oberhaupt wegen der Bedrohung durch die



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1155

britische Younghusband-Expedition von 190459 ins mongolische Exil
begab. Mit dem Vorstoss einer Westmacht ins Herz Tibets war fiir China
nicht nur die Gefahr einer fremden Einflussnahme und der Verlust des
wichtigsten Gesprachspartners in seiner Tibetpolitik verbunden, der Kaiser
fiihlte sich durch die direkte Kommunikation der Englinder mit einem
Volk von “Lamas und Barbaren” auch in seiner Wiirde als Sohn des Him-
mels und Mandatstriger iiber das kulturell iiberlegene Reich der Mitte
verletzt.60 Dariiberhinaus gelangte mit den Expeditionsteilnehmern west-
liches Gedankengut in die traditionellen asiatischen Beziehungsmuster.
Spatestens ab 1904 entwickelte sich deshalb zwischen China und Tibet ein
Verhiltnis, das von westlichen Denkschemata geprdgt war und dessen
Konflikte in europdischen Begriffen ausgetragen wurden. Die typisch asia-
tische Flexibilitit in der Regelung von Beziehungen und Machtkonstel-
lationen wich in sozial-politischen Angelegenheiten einer verbal fixierten
Bestimmtheit, die sich in den Begriffen Souverdnitdt — Suzerdnitdt — Auto-
nomie ausserte.

Es ist charakteristisch fiir das zu Beginn des 20. Jahrhunderts selber
im Ubergang begriffene China, dass die neu formulierten und in modernen
Kategorien ausgedriickten Anspriiche auf Tibet mit historischen Ver-
héltnissen und Zustinden begriindet und legitimiert wurden. Mehr oder
weniger bewusst iiberging man dabei die Tatsache, dass jene Verhiltnisse
von einer ganz anderen Art waren, als die Anspriiche, die sie begriinden
sollten. Die chinesische Regierung forderte nun das Recht auf Souveri-
nitit, deren Basis in ihren Augen bereits in der traditionellen Cho-yon-
Beziehung zum Dalai Lama gelegt worden war und die ihre tieferen
Wurzeln im Bewusstsein der kulturellen Uberlegenheit des Reiches der
Mitte gegeniiber den Nachbarlindern und dem Rest der Welt hatte. Das
moderne Begriffsvokabular erméglichte es, diese traditionellen Konzepte

59 Die Expedition trigt den Namen ihres Leiters, Colonel Francis Younghusband. Sie
stellt das erste westliche Unternehmen dar, dem es gelang, bis nach Lhasa vorzu-
stossen und einen direkten Vertrag mit den tibetischen Regierungsvertretern aus-
zuhandeln.

60 H.E. Richardson, Tibet and its History: S. 268-271. Nach: British and Foreign
State Papers 1904-1905, XCVII: 148-151. Besonderen Anstoss eregte Artikel 9
der zwischen England und Tibet unterzeichneten Lhasa-Konvention, welcher China
der Kategorie “Fremdmacht” zuordnete.



1156 MARTINA WERNSDORFER

von der nationalen auf die internationale Ebene zu heben, sie zu rationa-
lisieren und innerhalb global-giiltiger Kategorien zu legitimieren. Damit
erfuhr die alte Strategie im Umgang mit dem tibetischen Oberhaupt eine
Umkehrung. Wihrend frither die gegenseitigen Aktionen, zumindest an der
Oberflache, auf der religidsen Schiene erfolgten und von dort her gerecht-
fertigt wurden, wihrend der Kaiser selber, in der Annahme der Bodhi-
sattvaschaft und in seiner Funktion als Schutzpatron der Religion, sich auf
jene Schiene begab, um eine wirksame Kommunikation zu betreiben, wur-
de nun, im Gegenzug, der Dalai Lama als Person und Institution sdkulari-
siert und abgewertet. Er war nicht mehr ein gottliches Gegeniiber, dessen
Einfluss man sich durch eine reziproke Beziehung sicherte, sondern ein
menschliches, untergeordnetes Individuum in einem Herrscher-Untertanen-
Verhdlinis.

Am deutlichsten kommt diese einseitige Modifizierung im Verhalten
des Kaiserhofes gegeniiber dem Dalai Lama in den der Younghusband-
Expedition nachfolgenden Jahren zum Ausdruck. Bereits kurz nach der
Flucht des tibetischen Oberhauptes in die Mongolei wurde es in einem
kaiserlichen Edikt fiir abgesetzt erklirt, eine Aktion, die aus dem reli-
giosen Blickwinkel heraus unméglich war und deshalb von tibetischer Seite
her unbeachtet blieb. Die Wiedereinsetzung in weltliches Amt und geist-
liche Wiirde erfolgte vier Jahre spéter in Beijing anlésslich einer Einladung
an den Kaiserhof.61 Im Zuge dieses Treffens wurde dem Dalai Lama ein
neuer Titel verliehen, der auf den ersten Blick als respektvolle Ehrbezeu-
gung erscheint, in Tat und Wahrheit aber das Resultat der geschickten
Methode des Kaiserpaares darstellt, den politischen Status seines Gegen-
ibers ein fiir allemal festzulegen. Im Edikt vom 3.11.1908 findet diese
Titelverleihung ihren Ausdruck:

“The Dalai Lama already, by the Imperial commands of former times,52 bears
the title of Hsi-T’ien-Ta-Shan-Tzu-Tsai-Fo (Xi Tian Da Shan Zi Zai Fo P§K X
= B 7F %), the Great, Good, self-existent Buddha of Heaven. We now ex-
pressly conferred upon him the addition to his title of Ch’eng-Shun-Tsan-Hua-

61 'van Walt van Praag, 1987: S. 41.

62 Rockhill, 1910: S. 18. Gemeint ist die Titelverleihung von Altan Khan an den drit-
ten Dalai Lama, die dann vom Shunzhi-Kaiser gegeniiber dem fiinften Dalai Lama
libernommen und erweitert wurde.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1157

T’ien-Ta-Shan-Tzu-Tsai-Fo (Cheng Shun Zan Hua Tian Da Shan Zi Zai Fo 7&

g % 1t X A ¥ B 7F f#), the Loyally Submissive Vice-Regent, the Great,
Good, self-existent Buddha of Heaven.”63

Der Akt der Titelverleihung war seit alter Zeit ein charakteristisches
Merkmal innerhalb der Strategie des chinesischen Kaiserhofes gegeniiber
den Herrschern anderer peripherer Volksgemeinschaften. Er diente fast
immer der Einschrinkung ihrer unabhéngigen oder autonomen Macht und
der damit einhergehenden Uberfiihrung unter die Herrschaft der Zentral-
regierung des Reiches der Mitte.

Man kommt an dieser Stelle nicht umhin, die Uberlegung anzustellen,
weshalb der Dalai Lama dieser Wiedereinsetzung und Titelverleihung
durch den Kaiserhof zustimmte, die analoge Handlungsweise von Yuan
Shikai vier Jahre spiter jedoch ablehnte. Eine mogliche Antwort liegt
einmal mehr in der Natur der traditionellen, jahrhundertealten Cho-yon-
Beziehung zwischen dem Dalai Lama und dem Kaiser. Gerade weil auch
der Dalai Lama die Krise in diesem Verhiltnis erkannt hatte, eine Krise,
die einerseits aus dem direkten Eingriff auf seine goéttliche Legitimation
und andererseits aus den gewaltsamen Aktivititen der chinesischen Beam-
ten in Osttibet resultierte, erhoffte er sich moglicherweise bei seinem
Besuch in Beijing eine Versohnung und betrachtete die Riickerstattung
seines Ranges als ersten Schritt auf diesem Weg. Aus diesem Grund
durchschaute er mit grosser Wahrscheinlichkeit weder die wahren Ab-
sichten der chinesischen Regierung, noch war er sich der bedeutsamen
Auswirkung der Titelergédnzung bewusst.

Als das Kaiserpaar gegen Ende des Jahres 1908 starb, verschirfte
sich die Situation auf beiden Seiten zusehends und wurde verworrener als
je zuvor. Der Zerfall der Qing-Dynastie war nicht mehr aufzuhalten, zahl-
reiche revolutiondre Strdmungen brachen hervor, die Zentralkontrolle iiber
die westlichen Grenzgebiete schwand praktisch vollstindig, die Lokalmili-
zen in jenen Regionen agierten eigenmichtig und drangen immer tiefer
nach Osttibet vor. An zahlreichen Ecken und Enden brodelte der Wider-
stand. Das frilhere Bemiihen um eine einigermassen diplomatische Kom-
munikation wich nun ginzlich einer rigorosen Strategie der Gewalt, deren

63 van Walt van Praag, 1987: S. 41, nach L/P & S/10/147, Jordan to FO. 2.11.
1908.



1158 MARTINA WERNSDORFER

Wellen Richtung Lhasa schlugen.64 All dies hatte zur Folge, dass der
Dalai Lama im Februar 1910 erneut die Flucht ergriff, die ihn diesmal
nach Indien fiihrte, und in einem kaiserlichen Edikt vom 25.2.1910 zum
zweiten Mal abgesetzt wurde.65 Die wichtigsten Punkte dieses vielschich-
tigen und aufschlussreichen Ediktes konnen folgendermassen zusammen-
gefasst werden:

Erstens: Der Dalai Lama wird mit seiner eigenen Waffe, der Reli-
gion, zu schlagen versucht. Indem er sich in die weltlichen Angelegen-
heiten einmischte, so heisst es, habe er seine religiosen Pflichten vernach-
lassigt, die Anordnungen des Kaisers missachtet und damit Ungliick iiber
sein Volk gebracht. Dadurch, dass bereits hier das Verhéltnis zwischen
dem Gottkénig und dem Sohn des Himmels klar gestellt wird, legitimiert
China seine Aktion nicht bloss auf der politischen, sondern auch auf der
ideologischen Ebene.

Zweitens: Nachdem der Dalai Lama als Ubeltiter an seinem Volk ent-
larvt wurde, wird nun der Kaiser als Wohltiter dargestellt. Die Betonung
liegt auf seinem guten Willen als Patron, dem Dalai Lama bei der Er-
fiillung seiner Pflichten zu helfen und seinen Geist zu reformieren. Da aber
nicht einmal die Riickerstattung des Titels im Jahre 1908 eine positive
Veridnderung nach sich zog(!), ja das tibetische Oberhaupt sein Land erneut
verliess, sah sich die chinesische Regierung zu weiteren Massnahmen
gezwungen.

64 Wiederholt wurde dariiber spekuliert, wo der tiefere Grund fiir die chinesische
Invasion von 1910 gelegen haben konnte. Vermutlich ist er tatsichlich in der
Younghusband-Expedition zu suchen. Sie diirfte letztendlich der Ausloser fiir die
Tibetpolitik Chinas in den Jahren 1905-1910 gewesen sein, die geprigt war von
ideologischer Infiltration und Verwaltungsreformen, von der militirischen Expan-
sion von Ost- nach Zentraltibet, von der Reduzierung der Macht der Geistlichkeit,
und die schliesslich im Vorstoss in die Keimzelle des gesamten tibetischen Reli-
gions- und Gesellschaftssystems, Lhasa, gipfelte. Nur die Revolution im Inneren
Chinas verhinderte, dass Tibet bereits damals unter die volle Kontrolle seines
grossen Nachbarn geriet.

65 “Le Dalai Lama.” L’Asie frangaise. Bulletin mensuel du Comité de L’Asie fran-
caise, 109. Paris. 1910: S. 204. Hier findet sich das Absetzungsedikt in voller
Lénge in franzosischer Ubersetzung.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1159

Drittens: Der Dalai Lama als Person wird entsakralisiert. Durch die
Absetzung aus seinem gottlich legitimierten Amt wird er zu einem mensch-
lichen Wesen degradiert, mit dem man nach irdischen Verfahrensweisen
umgehen kann. Implizit erhoht sich damit die durch das Himmelsmandat
legitimierte Stellung des Kaisers. Der von China beanspruchte iibergeord-
nete Status auf der weltlich-politischen Ebene bekommt so auch auf der
religios-ideologischen Ebene Giiltigkeitswert.

Viertens: Die Institution Dalai Lama wird entsakralisiert. Mit der Ent-
fernung seiner Person aus Amt und Wiirden war dem chinesischen Ansin-
nen noch nicht Geniige getan. Der Kaiser brauchte ja einen Verhand-
lungspartner, den er kontrollieren konnte. Vor diesem Hintergrund ist der
Befehl an die kaiserlichen Reprisentanten zu verstehen, sich auf die Suche
nach besonderen Kindern zu machen und das richtige dann mit Hilfe der
Goldenen Urne zu wihlen.66 Dieser letzte Punkt bedeutete, wie bereits am
Ende des 18. Jahrhunderts, eine vollstindige Verkennung und Verneinung
des tibetischen Reinkarnationssystems und stellte das Amt des Dalai Lama
auf die gleiche Ebene wie “normale” irdische Regierungsamter.

Insgesamt offenbart das Absetzungsedikt von 1910 in meinen Augen
die ideologische Wurzel des Konfliktes zwischen der Institution Kaiser und
der Institution Dalai Lama, zwischen religiosen (buddhistischen) und nicht-
religidsen Prinzipien und schliesslich zwischen den Regierungssystemen
und Weltsichten beider Lander, von denen zumindest das eine in Kontakt
mit modernem westlichem Gedankengut gekommen war. Im Grunde ge-
nommen spielt es keine Rolle, ob man die Aktion des Kaiserhauses und die
nachfolgenden Ereignisse bis zu seinem Fall im Jahre 1912 von einem
religiosen Standpunkt aus interpretiert, wie Charles A. Bell67 dies tut, oder

66 Der Riickgriff auf dieses Relikt aus der Qianlong-Ara hatte ohne Frage auch einen
symbolischen Wert. Indem man sich auf die Urne besann, erwachte auch die Erin-
nerung an jene Bliitezeit im innen- und aussenpolitischen Bereich, der man
nachstrebte.

67 van Walt van Praag, 1987: S. 133. Nach L/P & S/10/147, Bell to GOIL 10.5.
1910. “TheEmperor of China never conquered Tibet or gave it to the Dalai Lama.
Titles given by the Emperor to the Dalai Lama are complimentary; the Dalai La-
ma’s power and position does not depend on them. (...) The deposing of the Dalai
Lama is as if the Dalai Lama would try to depose the Emperor by withholding the
usual title of ‘Celestial Emperor Manjusri incarnate of China’.”



1160 MARTINA WERNSDORFER

von einem juristischen, wie Michael van Walt van Praag68. Ein Aspekt
bleibt sich gleich: die besondere Beziehung zwischen den Dalai Lamas und
den Herrschern Chinas kam objektiv durch den Untergang der letzten
Dynastie und durch das damit einhergehende Verschwinden des einen
Partners ebenfalls zu ihrem Ende, denn:

“The President of a modern republic could not take the place of the Son of
Heaven - a sort of honorary reincarnation - as Patron of the Dalai Lama.”69

Zu diesem politischen gesellte sich ein kultureller Aspekt hinzu. Yuan Shi-
kai war ein Han-Chinese, kein Manchu, und auch aus diesem Grund in den
Augen des Dalai Lama nicht berechtigt, das Erbe seiner Vorgéinger anzu-
treten. Drittens schliesslich hatten sich in den vier Jahren seit 1908, be-
dingt durch die Schwiche Chinas, die Neutralititspolitik des Auslandes
und durch die Erfahrungen des Dalai Lama im Exil, die Unabhéngigkeits-
bestrebungen in Tibet derart verstirkt, dass dieser sich nun explizit auf
seine gottliche und daher absolute und unantastbare Legitimation zuriick-
besinnen konnte und die Wiedereinsetzung durch ein menschliches Wesen
ablehnte.70 Die neue chinesische Republiksregierung war herausgefordert,
der Beziehung zu Tibet eine andere Basis zu geben, eine Aufgabe, die sie
zu erfiillen nicht im Stande war und die sie schliesslich ab der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhunderts mit pseudo-traditionellen Rechtfertigungen und
Gewalt tiberdeckte. Auf der anderen Seite liess aber auch das wieder eini-
germassen erstarkte Tibet kaum eine Tir fiir Versuche einer neuartigen
Beziehung offen, sondern verharrte fiir weitere vierzig Jahre in seinem
traditionellen, relativ isolierten Zustand.

68 wvan Walt van Praag, 1987: S. 45. “The Patron/Protector was now invading the
country of his priest, destroying the religion of the Protected, and deposing the La-
ma, who was the object of his worship and protection. Thus, the Chd-yon relation-
ship that existed with the Qing Emperors came to an end.”

69 Richardson, 1984: S. 103.

70 van Walt van Praag, 1987: S. 318. Diese Einstellung findet ihren deutlichsten Aus-
druck in der Einleitung zur sogenannten Unabhéngigkeitserklarung des Dalai Lama
vom Januar 1913. Sie beginnt mit den Worten: “I the Dalai Lama, most omni-
scient possessor of the Buddhist faith, whose title was conferred by the Lord
Buddha’s command from the glorious land of India, speak to you as follows. (...)”



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1161

5. Strategien und Grundsitze im Umfeld der Konferenz von Simla

Die Xinhai-Revolution von 1911/12 war trotz oder vielleicht gerade wegen
ihrer eher kulturellen denn politischen Relevanz in China selber von ein-
schneidender Bedeutung fiir die Beziehung zu Tibet. Die junge Republik
sah sich einem enormen innen- und aussenpolitischen Druck ausgesetzt.
Um Stabilitdt zu gewdhrleisten und Anerkennung zu gewinnen, waren
schnelle Erfolge notwendig. Die verschiedenen Massnahmen gegeniiber
dem westlichen Nachbarland in den Jahren nach dem Umbruch sind daher
als Versuche zu werten, Ordnung in das militdrische und soziale Chaos zu
bringen, die Kontrolle zuriickzugewinnen und so allfilligen Ambitionen
von dritter Seite vorzubeugen.’l Da eine gemeinsame Aktion der Lokal-
milizen an der Grenze zu Tibet aufgrund der schlechten Informations- und
Kommunikationslage’2 und aufgrund des damit einhergehenden Truppen-
zerfalls unmoglich geworden war, beschloss die neue chinesische Regie-
rung im Sommer 1912, mit einem einmaligen militdrischen Schlag klare
Verhiltnisse zu schaffen. Zu diesem Zweck wurde Yin Changheng, der
Gouverneur von Sichuan, mit einer gewaltigen Truppe allein ins Feld
geschickt. Dieser Vorstoss bewirkte jedoch das genaue Gegenteil von dem,
was er sollte. Anstatt den tibetischen Widerstand zum Erliegen zu bringen,
stachelte er ihn noch mehr an und rief zudem die diplomatische Inter-
vention Grossbritanniens hervor.”3 Der Druck wurde so gross, dass die

71 Die Erinnerung an den britischen Vorstoss der Younghusband-Expedition von 1904
war im Geiste noch sehr lebendig. China befiirchtete einen erneuten Gesichtsver-
lust, wiirde es nicht gelingen, Kontrolle iiber die Spitzen der tibetischen Geistlich-
keit zu erlangen.

72 M. Hitz, Die Chinesische Tibetpolitik im ersten Jahr der Republik. Die Kommu-
nikation mit den verschiedenen lokalen Truppen lief hauptsichlich iiber Indien.
Eine Reihe von Telegrammen (insgesamt 239), die im Jahre 1912 zwischen der Re-
gierung in Beijing und ihren Informanten an der indo-tibetischen Grenze zirku-
lierten, vermitteln ein interessantes Bild iiber das Geschehen in Tibet und iiber die
Einstellung der Beteiligten.

73 van Walt van Praag, 1987: S. 314-318. Die britische Regierung drohte der jungen
Republik ihre Anerkennung zu verweigern, falls die militirischen Aktivititen in
Tibet nicht aufhéren wiirden. Sie erfolgte schliesslich am 6.10.1913, nachdem
China und Tibet diesbeziiglich ein Friedensabkommen geschlossen hatten.



1162 MARTINA WERNSDORFER

Regierung in Beijing sich zum Dialog mit der tibetischen Fiihrung bereit
erklaren musste. Am 12.8.1912 unterzeichneten die Bevollmachtigten bei-
der Lander ein Abkommen, in dem China fiir die Ablieferung samtlicher
Waffen und Munition und fiir den vollstindigen Abzug seiner Beamten und
Soldaten eine Frist von fiinfzehn Tagen gesetzt wurde. Diese Forderung
konnte in Beijing auf kein Gehor stossen, kam sie doch der Aufgabe aller
Errungenschaften gleich, die seit der Stationierung der beiden Reprisen-
tanten im Jahre 1723 erworben worden waren, und implizierte die Entlas-
sung Tibets in die Eigenstidndigkeit. Der Inhalt einiger Telegramme liefert
den Beweis dafiir, dass China gar nicht daran dachte, den einzelnen Punk-
ten in der Vereinbarung nachzukommen, sondern im Gegenteil neue Strate-
gien ersann, um die Prisenz in Tibet zu wahren.74

Diese bezogen sich zur Hauptsache auf das Verhalten gegeniiber dem
Dalai Lama, das im Verlauf eines einzigen Jahres mehrfach modifiziert
wurde. Galt er seit seiner Flucht in die Mongolei und nach Indien noch als
Verriter seines Landes und als Urheber allen Ubels, so wurde er nun im
ersten Jahr der Republik als hilfloses Opfer der britischen Aussenpolitik
und interessanterweise auch als Opfer der Manchu-Politik eingestuft. Von
beiden Seiten, so die neue Argumentation, seien ihm Handlungs- und Ver-
haltensweisen aufgezwungen worden, welche die gegenseitige Beziehung
beeintrichtigt hitten.75 Die bereits erwihnte Riickgabe und Erginzung
seines Titels sollte die Tibeter und ihr Oberhaupt vom guten Willen der
neuen chinesischen Fithrung iliberzeugen, ihnen aber gleichzeitig auf eine
unmissverstdndliche Art und Weise die untergeordnete Statusposition ins
Bewusstsein einpriagen. Yuan Shikai bediente sich zur Erreichung seines

74 Hitz, 1993: S. 56, (chinesischer Text: 123, Originaltext: 58). Telegramm Nr. 97
vom 16.9.1912. In dem Schreiben des Staatsrates an den Amban Lian Yu und den
General Zhong Ying heisst es: “Oben erwihnter Amban und die anderen (diirfen)
Tibet auf keinen Fall iiberstiirzt verlassen (und) den Fehler machen, (unser)
Territorium aufzugeben. (...) Der Staatsrat hat auch bewilligt, dem Dalai (Lama)
seine Titel wiederzugeben, (um mit ihm) Han (und) Fan zu beschwichtigen (und
das Verhiltnis zwischen ihnen) zu harmonisieren.”

75 D. Cedain, “Die Geschichte der Dalai Lamas,” S. 47. Auch heute weisen pro-
chinesische Zeitschriften, wie die hier aufgefiihrte, klar darauf hin, der Dalai Lama
habe sein Land im Jahre 1910 wegen der falschen Politik der Qing-Regierung
verlassen.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1163

Ziels geschickt der Methode der ideologischen Diplomatie, wie aus dem
direkt an den Dalai Lama gerichteten Telegramm vom 31.12.1912 deutlich
hervorgeht:

“Dem aufrichtigen (und) loyalen Verbreiter der Kultur, dem grossen, gerechten
(und) geniigsamen Buddha des westlichen Paradieses, dem Dalai Lama zur
Kenntnisnahme. (...) (Wir) haben das Streben (nach) Frieden gemein. (Ihre)
Vorstellung, die fiinf Volker zu vereinigen, ist sehr erfreulich. Die fritheren
(Probleme zwischen) Han (und) Fan beruhen alle (auf) Missverstindnissen
zwischen (unserer) Regierung und dem werten Dalai (Lama). (...) Wir haben
(Euch), dem werten Dalai (Lama), bereits Telegramme gesandt, (damit Sie
Thren) Untertanen Befehl geben, mit kimpfen aufzuhéren. (Wir) denken, (dass
Sie) den buddhistischen Weg grossartig propagieren. (Deshalb haben Sie dies)
sicher bereits angeordnet. Jetzt (haben wir) eigens einen Bevollmdchtigten
ernannt, (der) sich nach Tibet begibt, (um mit Thnen) iiber die Situation zu
konferieren (und eventuelle Probleme mit Ihnen zusammen) anzugehen. (Wir)
hoffen sehr, (dass) der werte (Dalai) Lama (uns) ausfiihrlich anweisen wird,
damit Han (und) Fan gemeinsam gliicklich sein (konnen). Die Verdienste (und)
Tugenden des werten (Dalai) Lama sind ohne Zahl. Auf welchem Weg soll sich
(nun) oben erwihnter Beamter nach Tibet begeben? (...)”76

Mit dem Apell an die geistliche Aufgabe des Dalai Lama und dem
Lobpreis ihrer addquaten Durchfiihrung versuchte Yuan Shikai, die Essenz
der buddhistischen Doktrin fiir seine eigenen Ziele zu verwenden. Das
religiose Potential des Friedens, der Gewaltlosigket und der Verséhnung
sollte auf die politische Ebene transferiert werden und der Vereinigung der
fiinf Volker (Han, Mongolen, Manchus, Muslime, Tibeter) im Mutterland
dienen.

So geschickt diese Vorgehensweise auch sein mochte, so zeigte sie
dennoch nicht die gewiinschte Wirkung. In den zehn Jahren zuvor hatte
sich zuviel veridndert, als dass die tibetische Regierung zum nochmaligen
Einlenken bereit gewesen wire.”7 Die Positionen der beiden Linder waren

76 Hitz, 1993: S. 96/97, (chinesischer Text: 153, Originaltext: 117ff). Telegramm
Nr. 239 vom 31.12.1912.

77 P. Mehra, “The Mongol-Tibetan Treaty of January 11, 1912,” S. 19. “For the Da-
lai Lama was now reasonably certain that ‘whatever assurances’ were held forth



1164 MARTINA WERNSDORFER

unvereinbarer denn je geworden, ein Tatbestand, der sich bei der Konfe-
renz von Simla zwischen China, Tibet und England im Sommer 1914 aus-
wirken sollte und letztendlich ihr Scheitern verursachte. Die urspriinglich
personelle Bindung liess sich nicht einfach auf die neuen Verhiltnisse
ubertragen und in neuen Kategorien definieren, zumal auf der einen Seite
nicht bloss eine politische Verdnderung vom Kaiserreich mit einem univer-
salen Herrscher zur Republik mit einem nationalen Prdsidenten eingetreten
war, sondern ebenso ein kultureller Wechsel von der Herrschaft der Man-
chus zu derjenigen der Han-Chinesen.

Nachdem sowohl die militirischen Aktionen, als auch der Versuch,
den Dalai Lama zuriickzugewinnen, fehlgeschlagen waren, blieb der Re-
gierung in Beijing nur noch ein Weg offen, um ein Mass an Kontrolle in
Tibet aufrechtzuerhalten und andersweitige Einfliisse zuriickzubinden. Mit
allen Mitteln versuchte sie nun, den Status des Dalai Lama zu untergraben
und stattdessen den Panchen Lama zu protegieren, eine Strategie, die be-
reits zu Beginn des 18. Jahrhunderts zur Anwendung gekommen war und
seither die Tibetpolitik der Manchus geprégt hatte. Initiant dieses Planes
und leitender Kopf bei der Durchfiihrung war Lu Xingqi, ein chinesischer
Agent in Calcutta. Unter Ausniitzung der offensichtlichen Schwiche des
neunten Panchen Lama Choskyi Nyima (1883-1937) sollte dieser zu einem
Gegengewicht des Dalai Lama geformt werden. Um ihn von der Unter-
stiitzung Chinas zu iiberzeugen, wurde er mit Titeln und anderen Gaben
uberhduft. Lu Xingqi hegte sogar den Plan, ihm die Erlaubnis zu geben,
einen eigenen Repradsentanten an den Verhandlungstisch von Simla zu
entsenden. Aus Angst vor weiteren Komplikationen verweigerte Beijing
jedoch seine Zustimmung. Auf der anderen Seite verhinderte gerade die
Labilitit des zweithochsten tibetischen Wiirdentragers eine klare Stellung-
nahme und liess ihn stindig zwischen den verschiedenen Fronten hin und
her pendeln. Aus Angst vor allfilligen Massnahmen des Dalai Lama und
aus Furcht vor der Reaktion der Briten, die offensichtlich Kenntnis von
den chinesischen Intrigen hatten und dem Panchen Lama jegliche Hilfe

and ‘whatever platitudes’ enacted by the president of the Republic at Peking for his
alleged benefit, once a four thousand Chinese troups sneaked into Lhasa, all
vestiges of Tibetan autonomy will be swept away on the pretext that the Tibetans
themselves desired to return to the Chinese fold.”



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1165

verweigerten, sollte sich die Kluft zwischen ihm und dem Dalai Lama
aufgrund derselben vergrOssern, wagte er nicht, die sicheren Mauern
seines Klosters zu verlassen.

Damit waren alle Versuche der jungen republikanischen Regierung,
das Erbe der Manchus in Tibet mit traditionellen Strategien zu iiberneh-
men, gescheitert. Da aufgrund der instabilen innenpolitischen und wirt-
schaftlichen Lage in China selber sowohl Ideen als auch Moglichkeiten fiir
eine Neudefinierung der Beziehung fehlten, da keine Kommunikationsbe-
reitschaft von Seiten der tibetischen Fiihrungsspitze zu erwarten war und
da der Druck von Seiten Englands stindig zunahm, wurde ein Zusammen-
treffen aller drei Linder unvermeidlich. Als geeigneten Konferenzort
einigte man sich auf Simla in Nordindien.”8 Im Juni/Juli 1914 fanden dort
Gespriche statt, die bis heute immer wieder Gegenstand verschiedenster
widerspriichlicher Interpretations- und Legitimationsversuche sind. Als be-
vollméchtigte Verhandlungspartner fungierten Chen I-fan (Ivan Chen) fiir
China, Lonchen Shatra fiir Tibet und Sir Henry MacMahon fiir England.
Thre Grundsitze und Anspriiche waren in Kiirze die folgenden:79

Chen I-fan hatte den souveridnen Status Chinas gegeniiber Tibet und
damit das Erbe der Manchu-Dynastie, sowie die privilegierte Stellung ge-
geniiber den Fremdmaichten zu sichern.

Die Forderungen der tibetischen Regierung bestanden in der Aner-
kennung der Unabhingigkeit des Landes mit dem Dalai Lama als geistli-
chem und weltlichem Oberhaupt, in der geographischen Eingliederung der
Distrikte bis Dajianlu und im Aufenthaltsverbot jeglicher Chinesen im
Land, ausgenommen Hindler.

England schliesslich trachtete danach, den alten Status quo Tibets als
neutralen Pufferstaats im Herzen Zentralasiens wiederherzustellen und
dadurch den Frieden mit China und die Sicherheit an der nordindischen
Grenze zu gewihrleisten. Diese Absicht bildete letztendlich den Raison
d’étre fiir die Idee des britischen Abgeordneten, Tibet in zwei Teile zu

78 L.E. Nyman, “Tawang - A Case Study of British Frontier Policy in the Himala-
yas,” S. 153/54. London und Beijing lagen beide zu weit weg, Lhasa verweigerte
den Zutritt und Darjeeling scheint zu sehr unter chinesischem Einfluss gestanden
zu haben.

79 The Boundary Question ... . Anhand zahlreicher Dokumente werden hier die An-
sinnen der Verhandlungspartner erldutert.



1166 MARTINA WERNSDORFER

spalten. Konkret schlug Sir Henry MacMahon die Ziehung einer Grenz-
linie (die sog. MacMahon Linie) zwischen Ausser-Tibet im Westen und
Inner-Tibet im Osten vor. Inner-Tibet sollte unter die chinesische Suze-
rdnitit fallen, Ausser-Tibet die Autonomie zugesichert bekommen.80 Die-
ser Kompromissvorschlag sollte den Zielsetzungen aller Parteien ein Stiick
weit entgegenkommen und einen erfolgreichen Abschluss der Konferenz
garantieren. Schliesslich war es aber gerade die Grenzfrage, an der sich
die Geister spalteten und welche die Gespriche scheitern liess. Die suze-
rane Oberherrschaft iiber nur einen Teil Tibets, in dem sich weder der Sitz
der hochsten Fiihrungsspitzen noch die wichtigsten Regierungsinstitutionen
befanden, geniigte den chinesischen Souverinititsanspriichen nicht. Nach
Auffassung der Regierung in Beijing war Tibet ja bereits seit der Zeit der
Mongolenkhane ein integraler Bestandteil Chinas. Dementsprechend ging
es bei der Konferenz von Simla in ihren Augen eben gerade nicht um die
Herstellung des souverdnen Status — und schon gar nicht um Suzerinitét - ,
sondern nur um die vertragliche Festlegung und internationale Anerken-
nung eines China-internen, auf Basis der Cho-yon-Beziehung traditionell
legitimierten Faktums.

Das Dreiparteientreffen endete am 3. Juli 1914 mit der Unterzeich-
nung einer Zweiparteienkonvention durch Tibet und England, der von Sei-
ten Chinas bis heute jegliche Giiltigkeit abgesprochen wird. Aber auch
abgesehen von der internationalen Legalitit oder Illegalitit dieses Ver-
trages muss die Konferenz an sich als Misserfolg auf allen Linien gewertet
werden. Der Status von Tibet gegeniiber China blieb weiterhin ungeklirt,
die chinesische Suzerdnitit existierte nur auf dem Papier und wurde von
China selber nicht einmal akzeptiert, und England sah sich durch den Aus-
bruch des Ersten Weltkrieges bald anderen Problemen gegeniiber, als dass
es eventuelle, in der Konvention enthaltene Vorteile hitte ausniitzen kon-
nen. Die Frage nach einer “modernen” Losung des Tibet-Problems, das in
den Augen der Regierung in Beijing gar keines war, wurde aufs Eis gelegt.
Beide Seiten blieben ihren Grundsdtzen und Vorstellungen im Grunde
genommen bis in die Gegenwart hinein treu. Wahrend der Dalai Lama
immer wieder versuchte, das alte Lama-Schutzherr-Verhdlmis unter Be-

80 Das autonome Ausser-Tibet hitte alle wichtigen Stidte und Kloster Zentral- und
Westtibets in sich eingeschlossen, darunter Lhasa, Shigatse, Gyantse und Ta-
shilhunpo.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1167

ricksichtigung moderner Staatsformen wiederzubeleben, plidierte die
Fihrung Chinas stets fiir die traditionelle Zugehorigkeit Tibets zum Mut-
terland und implizierte damit ein Untergeordneten-Ubergeordneten-Ver-
hdltnis. Diese einander diametral entgegengesetzten und bis heute nicht zu
vereinbarenden Positionen haben ihre Wurzeln meiner Meinung nach
einerseits in den unterschiedlichen traditionellen Gesellschafts- und Herr-
scherkonzepten beider Linder und dem daraus resultierenden Konflikt-
potential in der Interpretation der gegenseitigen Beziehung, andererseits in
den vielfiltigen Umwilzungen und Einfliissen im ersten Viertel des 20.
Jahrhunderts, in der damit einhergehenden Notwendigkeit der ideologi-
schen und politischen Neuorientierung und in der historischen Neube-
wertung der Vergangenheit.

6. Schlusswort

Der Hauptkonflikt in der sino-tibetischen Beziehung, wie er sich uns durch
die Jahrhunderte hindurch darstellt, ist in meinen Augen ein ideologisch-
kultureller. Er beruht darauf, dass das machtige chinesische Reich der Mit-
te mit dem Sohn des Himmels als oberstem, universalem und tugendhaftem
Herrscher und Ordnungstriger seit der Tang-Zeit von einem relativ klei-
nen, unwirtlichen Barbarenland mit einer nicht genau definierbaren spiritu-
ellen Fithrungsmacht herausgefordert wurde. Der zunehmende religiose
Einfluss dieses Landes in der zentralasiatischen Region und seine strate-
gisch giinstige Lage bildeten neben dem sozio-missionarischen Willen der
Kaiser Chinas, die Linder an der Peripherie zu zivilisieren, den Ausldser
fiir die Kontaktaufnahme. Die lamaistische Religionsideologie diente ihnen
in ihrer Funktion als Einfluss- und Kontrollkanal stets als willkommenes
Mittel zum Zweck. Jede Dynastie war darum bemiiht, den seit dem 13.
Jahrhundert bestehenden Kontakt zu den Oberhduptern der religiGsen
Schulen Tibets in irgendeiner Weise aufrechtzuerhalten. Das zur Zeit der
Mongolenherrscher auf kulturellen Ahnlichkeiten basierende und trotz
latent vorhandenem politischem Gedankengut in der Religion wurzelnde
Lama-Schutzherr-Verhdltnis wurde um dieses Zieles willen von beiden
Seiten immer wieder herbeigezogen und je nach Situation und Notwen-
digkeit unterschiedlich interpretiert. Tibet glaubte sich auf diese Weise der
Anerkennung seiner religiosen Regierungsinstitutionen, insbesondere des



1168 MARTINA WERNSDORFER

Dalai Lama, versichert zu wissen, konnte in Zeiten der Gefahr auf die
militirische Hilfe des Schutzpatrons zdhlen und diesen als Schild gegen
dussere Aggressionen verwenden. China auf der anderen Seite benutzte die
Beziehung zur Legitimierung seines Souverinitidtsanspruches tiber Tibet,
zur Wahrung der Kontrolle und zur ideologischen Rechtfertigung seiner
politischen Aktionen.

Eine Bedingung fiir die Aufrechterhaltung der Beziechung war jedoch,
dass beide Seiten iiber das nétige Mass an politischer und ideologischer
Stirke, iber Macht und Anerkennung im eigenen Land verfiigten. In Tibet
war diese Stabilitit mit der Etablierung des Reinkarnationssystems und
seiner Institutionalisierung in der Tradition einer einzigen Schule, der
Gelug-pa, gewihrleistet und hielt sich im wesentlichen bis in die 1950er
Jahre. Auch wenn die realpolitische Macht des Dalai Lama zeitweise Ein-
schrankungen erfuhr, und auch wenn er selbst als geistliches und welt-
liches Oberhaupt seines Landes in einem gewissen Spannungsfeld zwischen
Adel und Klerus stand, so reichte doch sein gottlich legitimiertes Charisma
als Person und Institution aus, den inneren Herausforderungen zu begeg-
nen, seinem Volk ein Gefiihl der Sicherheit und Zusammengehorigkeit zu
vermitteln und so zu einem unantastbaren Nationalsymbol zu werden. Die
Dynastieherrscher Chinas sahen sich dagegen stets dem zweifachen Pro-
blem gegeniiber, einerseits den nationalen Herrschaftsanspriichen im eige-
nen Land und andererseits den universalen Anspriichen iiber die Léander
der Peripherie zu geniigen. Diese Aufgabe brachte sie unausweichlich in
Konflikt mit dem Konfuzianismus des eigenen Reichsgebietes und dem
Buddhismus Zentralasiens. Fremddynastien, wie Mongolen und Manchu-
ren, mussten sich die chinesischen Wert- und Moralvorstellungen weitge-
hend aneignen, um Legitimation und Anerkennung zu erlangen.

Durch die Patronisierung der Religion und ihrer Triger im benach-
barten Tibet war es zwar mdglich, sowohl das gewalttitige als auch das
spirituelle Potential in Grenzen zu halten, gleichzeitig musste aber ein Weg
gefunden werden, den eigenen Status als Sohn des Himmels, Herrscher
iber die Welt und Kaiser Chinas gegeniiber der Reinkarnation einer
Gottheit zu wahren. Vor diesem Hintergrund ermoglichte das tibetische
Reinkarnationssystem nicht nur der Gelug-pa und den Dalai Lamas eine
Festigung ihrer Position, sondern passte auch ausgezeichnet in die Strate-
gie der chinesischen Monarchen. Durch die Anerkennung als Verkorpe-
rung des Bodhisattvas Manjusri waren sie nun in der Lage, mit den fiihren-



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1169

den Reinkarnationen der lamaistischen Kirche auf der gleichen religidsen
Ebene zu kommunizieren, ein Umstand, der ihren Plinen und Absichten
nur férderlich sein konnte. Dies bedeutete, dass die Herrscher des Reiches
der Mitte nie bloss eine einzige Person, sondern sowohl ideologisch als
auch praktisch ein Paket verschiedener Personlichkeiten darstellten. Wih-
rend sie im eigenen Land in erster Linie den Sohn des Himmels und
Trager seines Mandates verkorperten, waren sie fir die Mongolen und
Manchuren gleichzeitig auch die legitimen Nachfolger friiherer Lokal-
herrscher und fiir die Tibeter die weltlichen Beschiitzer ihres Glaubens und
ihrer Glaubenstriger.

Gerade dieses Prinzip der Gleichzeitigkeit von praktisch nicht oder
nur schwer in Einklang zu bringenden gegensitzlichen Aspekten zwang
jedoch die Kaiser wiederholt, Schwergewichte zu setzen und sich je nach
Raum und Zeit fiir die eine oder andere Rolle zu entscheiden. Langfristig
gesehen fiel die Entscheidung stets zugunsten des chinesischen Welt- und
Wertesystems aus. Die Aufrechterhaltung der Herrschaft iiber den Kern
des Reiches der Mitte genoss oberste Prioritit. Ein weiteres Mittel im Um-
gang mit den peripheren Gebicten war deshalb die Demonstration der
Prisenz. Es wurde nach Wegen gesucht, die Bezichung indirekt, das
heisst, im Einklang mit der chinesischen Ideologie und unter Verwendung
der lokalen Gesellschaftsstrukturen und Glaubensvorstellungen aufrecht-
zuerhalten. Als Mittel dazu diente die Strategie, “Barbaren durch Barbaren
regieren”. Die ausfiihrenden Regierungsorgane wurden in den Hidnden der
lokalen Amtstriger belassen, jedoch durch chinesische Représentanten
iberwacht und kontrolliert. Titel wurden verliechen, um sich selbst der
Gunst, der Loyalitdt und des Einflusses der Beschenkten, i.e. des Dalai
Lama und Panchen Lama, zu versichern. Auf der anderen Seite deuteten
diese die Vorgehensweise ihres maichtigen Nachbarn als einen Akt der
Verehrung und der Anerkennung innerhalb einer Beziehung zwischen zwei
gleichgestellten Partnern.

Solange der asiatische Raum nicht zu sehr ins Kriftefeld fremder
Einflisse geriet, machte es die Flexibilitit der sino-tibetischen Beziehung
moglich, die unterschiedlichen Sichtweisen unter einen Hut zu bringen.
Die Situation adnderte sich, als im Laufe des 19. Jahrhunderts, bedingt
durch die imperialistischen Interessen der Westmachte, der politische und
ideologische Druck auf die traditionellen Gesellschaftssysteme der asiati-
schen Linder immer grosser wurde. In China wie in Tibet machten sich



1170 MARTINA WERNSDORFER

deshalb um die Jahrhundertwende vermehrt nationalistische Gefiihle und
Stromungen bemerkbar, die sich gegen alles Fremde richteten. Die
grundsitzliche Angst der Tibeter vor einer Bedrohung ihrer Religion und
damit ihres Gesellschaftssystems kam dem Kaiser in seinen Bestrebungen
um die Wahrung der Kontrolle zu Hilfe. Indem er sie in ihrem Argwohn
bestirkte, forderte er die bereits vorhandene Tendenz zu Isolation und
Abschliessung zusitzlich.

Diese Strategie erhielt mit den Ereignissen des Jahres 1904 einen
empfindlichen Schlag. Die Tatsache, dass es einer ausldndischen Expedi-
tion zum ersten Mal gelang, nach Lhasa vorzustossen und einen Vertrag
mit der tibetischen Obrigkeit zu schliessen, erschiitterte das traditionelle
Beziehungs- und Glaubensgefiige. Auf der einen Seite musste man erken-
nen, dass die religidse Aura einer gottlichen Reinkarnation auf der inter-
nationalen Ebene nicht mehr geniigend Schutz gewiéhrte, auf der anderen
Seite wurde die latente Schwiche des Kaiserreiches nun offensichtlich und
allseitig erkannt. Die Jahre bis zum Ausbruch der Revolution im Jahre
1911 sind deshalb geprigt von verzweifelten Bemiihungen, das durch den
Abzug der britischen Expedition und durch die Flucht des Dalai Lama in
Tibet entstandene Machtvakuum wieder zu fiillen. Mittels traditioneller
Methoden - Titelverleihungen, Absetzung und Wiedereinsetzung, Manipu-
lationsversuche -, die mit westlichen Begriffskategorien — Souverinitit,
Suzerénitdt, Autonomie - angereichert wurden, versuchte die Qing-Regie-
rung, ein modernes, internationales Spiel zu spielen, das im Grunde ge-
nommen bereits verloren war.

Das Jahrhunderte alte Band zwischen dem Kaiser und dem Dalai
Lama zerriss nun innerhalb kiirzester Zeit. Mit dem Untergang der Dyna-
stie 16ste sich die eine Seite politisch und kulturell auf. Der Prisident der
neuen Republik war weder ideologisch noch praktisch in der Lage, die
Rolle des Schutzpatrons einzunehmen. Die Labilitit der jungen Republik,
das Streben des Dalai Lama nach Unabhingigkeit, der weiter anhaltende
Druck der Westmichte und das Geschehen auf der internationalen Biihne
verhinderten die Entwicklung eines innovativen Geistes, um die sino-tibe-
tische Beziehung auf eine neue Ebene zu stellen. Halbherzig griff man
beiderseits auf traditionelle Methoden zuriick, die einstmals erfolgreich
gewesen waren, nun aber eine blosse Farce darstellten.

Die heutige Situation zeigt, dass trotz einschneidender globalpoliti-
scher Verdnderungen im Laufe dieses Jahrhunderts die ideologischen



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1171

Differenzen und praktischen Zielsetzungen beider Linder im wesentlichen
die gleichen geblieben sind. Tibet strebt nach wie vor eine Beziehung auf
Basis der Gleichrangigkeit und unter Anerkennung des Dalai Lama zumin-
dest als geistlichem Oberhaupt an, China betont weiterhin seine kulturelle
Uberlegenheit und die traditionelle Zugehorigkeit Tibets zum Mutterland.
Die vielféltigen und vielschichtigen, auf dem Konflikt zwischen einem
religidsen Gesellschaftssystem mit einer gottlichen Fiihrungsspitze und
einem sdkularen Gesellschaftssystem mit einer weltlichen Fiihrungsspitze
basierenden Problemkreise warten also auch heute noch darauf, gelost zu
werden. So wie sich die Situation zum gegenwartigen Zeitpunkt préasen-
tiert, hangt wohl die Zukunft Tibets hauptsdchlich davon ab, inwieweit der
chinesischen Regierung nach der physischen auch die psychische Domina-
tion gelingen wird.

BIBLIOGRAPHIE
BELL, Charles A., Tibet - Past and Present. Oxford: Clarendon Press. 1924.
—, Portrait of the Dalai Lama. London & Glasgow: Collins Clear-Type Press. 1946.

—, The Religion of Tibet. Oxford: University Press. 1968.

The Boundary Question of China and Tibet - A Valuable Record of the Tripartite
Conference between China, Britain and Tibet Held in India, 1913-1914. Peking. 1940.

BURMAN, Bina Roy, Religion and Politics in Tibet. New Delhi: Vikas Publishing
House. 1979.

CHAN, Wing-tsit, Religious Trends in Modern China. New York: Columbia University
Press. 1953.

FARQUHAR, David M., “Emperor as Bodhisattva in the governance of the Ch’ing
Empire.” Harvard Journal of Asiatic Studies 38 (1978): 5-34.

GRUNFELD, Tom A., The Making of Modern Tibet. Bombay: Oxford University Press.
1987.



1172 MARTINA WERNSDORFER
Hicks, R. & CHOGYAM, N., Weiter Ozean Dalai Lama. Essen: Synthesis Verlag.
1985.

Hirz, Maya, Die Chinesische Tibetpolitik im ersten Jahr der Republik. Unverdffent-
lichte Lizentiatsarbeit an der Universitit Ziirich. 1993.

HURSCH, Thomas, “Die Reinkarnationsreihe der Dalai Lamas.” Unverdffentlichter
Vortrag am Voélkerkundemuseum Miinchen. 1982.

KINDERMANN, Gottfried Karl (Hrsg.), Konfuzianismus, Sunyatsenismus und chinesi-
scher Kommunismus. Freiburg i.B.: Verlag Rombach. 1963.

KoLMAS, Josef, Tibet and Imperial China - A Survey of Sino-Tibetan Relations up to
the Manchu Dynasty in 1912. Occasional Paper 7. Canberra: The Australian Univer-
sity. 1967.

KWANTEN, Luc, “Chingis Khan’s Conquest of Tibet - Myth or Reality?” Journal of
Asian History 8, Nr.1 (1974): 1-120.

LEVENSON, Joseph R., Confucian China and its Modern Fate. (Band 2) London:
Routledge & Kegan Paul. 1964.

L1, Tieh-Tseng, Tibet - Today and Yesterday. New York: Bookman Associates. 1960.

MEHRA, Parshotam, The Younghusband Expedition. Bombay: F. Wiesinger at Thacker
& Co. LTD Press. 1968.

—, Tibetan Polity, 1904-1937 - The Conflict between the 13th Dalai Lama and the 9th
Panchen Lama. Asiatische Forschungen 49. Wiesbaden: Otto Harassowitz. 1976.

MICHAEL, Franz, Rule by Incarnation - Tibetan Buddhism and its Role in Society and
State. Boulder Colorado: Westview Press. 1982.

RAHUL, Ram, The Government and Politics of Tibet. New Delhi: Vikas Publishing
House. 19609.

—, The Dalai Lama - The Institution. New Delhi: Vikas Publishing House. 1995.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1173

RICHARDSON, Hugh E., Tibet and its History. Boston MA: Shambhala Publications.
1984.

ROCKHILL, W.W., “The Dalai Lamas of Lhasa and their Relations with the Manchu
Emperors of China 1644-1908.” T oung Pao 11 (1910): 1-104.

SAGASTER, Klaus, “Die Institution der Dalai Lamas und das Verhiltnis zwischen Reli-
gion und Politik in Tibet.” In: THIEL, Josef Franz & Albert Doutreloux (Hrsg.), Heil
und Macht - Approches du sacré. St. Augustin: Anthropos Institut. 1975.

ScHUH, Dieter, “Wie ist die Einladung des fiinften Karma-pa an den chinesischen Kai-
serhof als Fortfiihrung der Tibet-Politik der Mongolen Khane zu verstehen?” Folia
Rara (1976): 209-244.

SHAKABPA, Tsepon W., Tibet, A Political History. New Haven & London: Yale
University Press. 1967.

SHEN, Tsung-lien & Liu, Shen-chi, Tibet and the Tibetans. Stanford California:
Stanford University Press. 1953.

SNELLGROVE, David & RICHARDSON, Hugh E., A Cultural History of Tibet. Boston &
London: Shambhala Publications. 1995.

VAN WALT VAN PRAAG, Michael, The Status of Tibet — History, Rights, and Prospects
in International Law. Boulder Colorado: Westview Press. 1987.

WANGYAL, Phuntsog, “The Influence of Religion on Tibetan Politics.” The Tibet
Journal 1, Nr.1 (1975): 78-86.

WEGGEL, Oskar, “Zum 40. Jahrestag der Befreiung Tibets - Wie China seine Souvera-
nitdtsanspriiche liber die ‘Autonome Region’ zu rechtfertigen versucht.” China Aktuell
(1991): 361-377.

WERNSDORFER, Martina, 1904-1914: Zehn Jahre sino-tibetische Beziehungen im Spie-
gel der ideologischen Auseinandersetzung zwischen einem sdkularen und einem religio-
sen Staat vor der Kulisse der internationalen Asienpolitik. Unverdffentlichte Lizentiats-
arbeit an der Universitdt Ziirich. 1997.



1174 MARTINA WERNSDORFER

WYLIE, Turell W., “The First Mongol Conquest of Tibet reinterpreted.” Harvard
Journal of Asiatic Studies 37 (1977): 103-133.

ZAHIRUDDIN, Ahmad, “The Historical Status of China in Tibet.” The Tibet Journal 1,
Nr.1 (1975): 24-32.

Zito, Angela, “The Imperial Birthday - Ritual encounters between the Panchen Lama
and the Qianlong Emperor in 1780.” Unveroffentlichter Vortrag am NEH Seminar in
Ann Arbor. 1994.



	Chinesischer Himmelssohn - tibetischer Gottkönig : die Souverän-Suzerän-Problematik im Lichte der Lama-Schutzherr-Beziehung

