
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 4

Artikel: Chinesischer Himmelssohn - tibetischer Gottkönig : die Souverän-
Suzerän-Problematik im Lichte der Lama-Schutzherr-Beziehung

Autor: Wernsdörfer, Martina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHINESISCHER HIMMELSSOHN - TIBETISCHER GOTTKONIG
Die Souverän-Suzerän-Problematik im Lichte der

Lama-Schutzherr-Beziehung

Martina Wernsdörfer, Zürich

1. Einleitung

"As Confucius said, there is only one pole-star in the sky and, therefore, there

is only one Son of Heaven under the sky. All the stars go round the pole-star
and do worship to it, hence all the states of the peripheries of China are

necessarily subordinate to China."1

"(...) During the time of Chingis Khan and Altan Khan of the Mongols, the

Ming dynasty of China, and the Ch'ing dynasty of the Manchus, Tibet and

China co-operated on the basis of benefactor and priest relationship. The

existing relationship between Tibet and China had been that of patron and priest
and had not been based on the subordination of one to the another. "2

In den beiden Zitaten werden zwei sich diametral gegenüberstehende
Grundeinstellungen formuliert, die meiner Ansicht nach einen tieferen
ideologischen Aspekt der bis heute andauernden politischen Auseinandersetzungen

zwischen China und Tibet bilden.3
Ein kulturelles Gefälle, verschiedene Wertvorstellungen, Ideologie-

und Regierungssysteme, unterschiedliche Auffassungen vom Wesen und
den Aufgaben der jeweiligen Führungspersönlichkeiten, sowie eine ständig
wechselnde Interpretation der gegenseitigen Beziehung trugen in den ver-

1 A. Zahiruddin, "The Historical Status of China in Tibet." The Tibet Journal 1,

Nr.l (Juli-Sept. 1975): S.25. Nach Lun Yu, Buch 2, Kap.l: Wei Zheng.
2 T. W. Shakabpa, Tibet - A Political History: S.246/47. R. Rahul, The Government

and Politics of Tibet: S.125, Appendix 1. M. van Walt van Praag, The Status of
Tibet - History, Rights, and Prospects in International Law: S.318, Appendix 16.

Das Zitat stammt aus der sog. Unabhängigkeitserklärung des 13. Dalai Lama von
1913.

3 Der folgende Aufsatz resümiert die Ergebnisse meiner unveröffentlichten Lizen¬

tiatsarbeit an der Universität Zürich aus dem Jahre 1997.



1124 MARTINA WERNSDÖRFER

gangenen Jahrhunderten gleichermassen zur Erzeugung eines vielschichtigen

Spannungsfeldes bei. Die Dehnbarkeit desselben vermochte ein gewisses

Mass an Bewegungsfreiheit und Flexibilität zu gewähren, solange
innerhalb beider Systeme Stabilität gewährleistet war, solange ihre zentralen

Wesenszüge bewahrt werden konnten und solange sie sich keinen
internationalen Herausforderungen stellen müssten. Mit dem Übergang in die

vielfältige Geisteswelt des 20. Jahrhunderts und den damit verbundenen
inneren Veränderungen, mit der zunehmend intensiveren Berührung mit
den fortschrittlichen Mächten des Westens und den von dort einfliessenden
modernen politischen Ideen und Konzepten stellte sich jedoch sowohl für
China wie für Tibet die Legitimitätsfrage. Beide sahen sich dazu
veranlasst, ihre eigene Vergangenheit, sowie die gegenseitige Beziehung zu
überdenken, sie mit westlichen Begriffen neu zu definieren und den
gegebenen Verhältnissen anzupassen.

Eine besondere Bedeutung innerhalb dieser adaptierenden
Standortbestimmung kommt der seit der Zeit der Mongolen-Khane zwischen den

Dalai Lamas und den Herrschern Chinas existierenden personellen, religio-
politischen Bindung zu, die bis heute als Lama-Schutzherr-Beziehung
bekannt ist. Hinter diesem einfachen Begriff verbirgt sich ein
ausserordentlich komplexes Verhältnis, dessen Natur je nach Raum, Zeit und
Situation verschieden ausgelegt und von beiden Seiten wiederholt zum
eigenen Vorteil verwendet wurde. Bis in die jüngste Vergangenheit hinein
diente es sowohl China, als auch Tibet dazu, die jeweiligen
Statusvorstellungen zu untermauern und historisch zu legitimieren. Stets ging es bei
der Interpretation um die Festlegung der Aufgaben, Pflichten und Rechte
der Herrscher beider Länder zueinander im religiösen und politischen
Bereich. Die Frage nach der Art der Beziehung war ihr als latentes Konfliktpotential

stets inhärent vorhanden. Sie stellte sich jedoch erst explizit, als

an der Wende zum 20. Jahrhundert aufgrund innerer Veränderungen und
äusseren Druckes eine neue Standortbestimmung in modernen,
international anerkannten Kategorien notwendig wurde. Handelt es sich um eine
lineare Bindung zwischen zwei kulturell gleichwertigen und politisch
gleichgestellten Ländern oder um eine ungleiche zwischen einem unter-
und einem übergeordneten Land? Mit anderen Worten: Kommt China die
Funktion eines Suzerän oder eines Souverän zu?

Im folgenden soll versucht werden, die ideologischen, kulturellen und
anthropologischen Wurzeln dieser Problematik etwas auszuleuchten, die



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1125

Entwicklung der Lama-Schutzherr-Beziehung nachzuzeichnen, Interpretationen

und deren Auswirkungen verständlich zu machen und die
Schwierigkeiten aufzuzeigen, die sich dann einstellen, wenn ein solches Verhältnis
den Herausforderungen auf der internationalen Ebene begegnet.

2. Der Dalai Lama als Person und Institution - Die Inkarnation Chenrezis
als Einheitssymbol einer ganzen Nation

Dalai Lama ist zunächst einmal die Bezeichnung für das Oberhaupt der

Gelug-pa oder Gelbmützenschule4, die in der zweiten Hälfte des 14.
Jahrhunderts von Tsongkhapa (1358-1419)5, dem grossen religiösen Reformator

in der tibetischen Geschichte, gegründet wurde. Er besann sich in
einer Zeit der politisch-sozialen und geistigen Zersplitterung, in der keine
frischen Einflüsse von aussen mehr zu erwarten waren, auf alte indische
Moral- und Religionsvorstellungen, versuchte diese mit neuen Inhalten zu
füllen und mit Elementen der eigenen Tradition zu verbinden. Es gelang
ihm, ein klar strukturiertes, innerlich gefestigtes und äusserlich unantastbares

Nachfolgesystem zu entwickeln, das seiner Schule die Führungsrolle
bis in die Gegenwart hinein sichern sollte. Sein Grundprinzip, nach dem er
die Ideologie der Gelug-pa aufbaute, war die Verknüpfung der Idee der

Wiedergeburt mit derjenigen der Reinkarnation,6 ihre Institutionalisierung

4 D. Snellgrove & H. Richardson, A Cultural History of Tibet: S.181. Gelug-pa
bedeutet wörtlich: "die Schule (-pa) derer, die sich auf dem Weg der Tugend
befinden." Die Wiedergabe als Gelbmützenschule ist eine westliche Zuschreibung.
Sie bezieht sich auf die gelbe Kopfbedeckung, die von ihren Mitgliedern zur

Unterscheidung von den roten Mützen älterer Schulen getragen wird.
5 Ch. A. Bell, Tibet - Past and Present: S.33. Tsongkhapa bedeutet wörtlich "der

Mann aus dem Zwiebelland" und spielt auf sein Herkunftsgebiet in der Region von
Amdo in Osttibet an.

6 T.A. Grunfeld, The Making of Modern Tibet: S.38. An dieser Stelle sei auf den

Unterschied in der Bedeutung von Wiedergeburt und Reinkarnation aufmerksam

gemacht, da sie immer wieder Gegenstand der Verwechslung ist. Nach buddhistischer

Auffassung kann jedes lebendige Wesen wiedergeboren werden. Inkamieren

können sich jedoch nur solche Wesen, die den Kreislauf des Samsara überwunden

und den Erleuchtungszustand erreicht haben. Durch die gewonnene Erkenntnis ste-



1126 MARTINA WERNSDÖRFER

zu religiösen und politischen Zwecken und ihre Dogmatisierung in der
Tradition einer einzigen Schule.

Der höchste Grundsatz bei der Bestimmung von Reinkarnationen ist,
dass sie weder gewählt, noch durch Erbfolge ernannt, sondern aufgefunden
und anschliessend von der Versammlung eines der grossen tibetischen
Klöster rituell geprüft und bestätigt werden. Dadurch entwickelte sich das

Reinkarnationssystem einerseits zu einem wichtigen politischen Mittel der

Geistlichkeit, eine Konzentrierung der Macht in den Händen einzelner
Adelsfamilien zu verhindern, und schuf andererseits für weniger begüterte
Tibeter die Möglichkeit, auf einem anderen als dem materiellen Weg zu
Ruhm und sozialer Sicherheit zu gelangen.

Auf Basis dieser neuen Lehre und vor dem Hintergrund des sich
abzeichnenden Verfalls des tibetischen Feudalsystems sah sich die Gelug-pa
um die Mitte des 16. Jahrhunderts auf ihrem Weg zur dominierenden Position

im Staat keinem ernsthaften Hindernis mehr gegenüber. Eine wichtige
Rolle bei der definitiven Durchsetzung spielte die damalige
Führungspersönlichkeit der Schule, Sonam Gyatso (1543-1588). Mit ihm beginnt die
eigentliche Tradition der Dalai Lamas, auch wenn er selber sich bereits als

dritte Reinkarnation bezeichnete, um dadurch sich und seine zwei Vorgänger

in eine direkte und ununterbrochene Abstammungslinie zu Tsongkhapa
zu setzen. Der Ehrentitel Dalai Lama wurde Sonam Gyatso im Jahre 1577

während eines Besuches in der Mongolei vom damaligen Mongolenherrscher

Altan Khan verliehen.7 Der Begriff soll im 17. Jahrhundert von
Jesuitenmissionaren nach Europa gebracht worden sein, wo er sich seither

hen sie ausserhalb der Gesetze von Raum und Zeit und besitzen dadurch die Fähigkeit,

beliebig neue Körperformen anzunehmen.

R. Rahul, The Dalai Lama - The Institution: S. 13, Anmerkung 2. R. Hicks & N.

Chögyam, Weiter Ozean Dalai Lama: S. 49. Sprachwissenschaftlich leitet sich der

Ausdruck "Dalai" vom mongolischen "Talé" ab. Es ist die Übersetzung des tibetischen

Wortes "Gyatso" und bedeutet "Ozean der Weisheit" bzw. "Ozean voller
Weisheit". Die Weisheit gehört zusammen mit Liebe, Mitleid und Toleranz zu den

vier höchsten Tugenden des Buddhismus.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1127

fest eingebürgert hat.8 Die Tibeter selber sprechen von ihrem Oberhaupt in
anderen Kategorien, die auf sein Wesen und seine Aufgaben hinweisen.9

Die einfachste Bezeichnung ist zugleich die ursprünglichste und
allumfassendste. "Kundun" meint den symbolischen Charakter des Dalai Lama
als Präsenzform des Bodhisattvas Chenrezi (sanskr. Avalokitesvara / chin.

Guanyin). Als (Re)Inkarnation des Erleuchteten steht er zwar über allem

Irdischen, ist aber stets als lebendiges, konkret fassbares Wesen gegenwärtig

und stellt so für die Gläubigen eine Einladung dar, einen Blick auf
das unendliche Licht der Buddhaschaft zu werfen.

Die sichtbaren, handfesten Bastionen dieser Symbolkraft waren seit
dem 17. Jahrhundert Lhasa und der Potala10 als Residenz der Dalai Lamas
im Zentrum des Landes. Die besondere Bedeutung der Hauptstadt Tibets
basierte somit nicht nur auf ihrer Funktion als wichtige politische und
wirtschaftliche Metropole, sondern ebenso auf ihrer Rolle als Mekka der
buddhistischen Welt Zentralasiens. Kontrolle über Lhasa und den Potala
bedeutete zugleich Kontrolle über den Sitz des höchsten religiösen Würdenträgers.

Dieser Aspekt erklärt die Heftigkeit des Widerstandes, mit der die
Tibeter seit dem Ende des 18. Jahrhunderts jeglichen Eindringungs-
versuchen entgegentraten, und er erklärt auch den Beinamen Lhasas als

"Verbotene Stadt", der sie seit dem 19. Jahrhundert zu mystifizieren
begann.11

8 T. Hürsch, "Die Reinkarnationsreihe der Dalai Lamas": S. 12/13. Ich konnte diese

Aussage in keinem der anderen konsultierten Werke verifizieren, was aber ihre

Glaubwürdigkeit nicht in Frage stellen soll.

9 P. Mehra, "Tibetan Polity, 1904-1937 - The Conflict between the 13th Dalai

Lama and the 9th Panchen Lama:" S. 2. Unter den wichtigsten sind zu nennen:

"Kyam Rinpoche - kostbarer Beschützer", "Gye-wa Rinpoche - kostbarer

Herrscher", "Kyam-gon Buk - innerer Beschützer", "Lama Pon-po - Priester-Beamter",

"Kundun - Präsenz".

10 Rahul, 1995: 103, Appendix 1. Ch. A. Bell, Portrait ofthe Dalai Lama: S. 261.

Der ebenfalls im 17. Jahrhundert geschaffene Name "Potala" stammt aus dem

Sanskrit und bedeutet "Hafen". Mit dem Bau der Palastanlage wurde im Jahre

1645 begonnen. Bereits 1653, fast ein halbes Jahrhundert vor der Fertigstellung im
Jahre 1695, verlegte der fünfte Dalai Lama seine Residenz dorthin.

11 Lhasa und der Potala bewahrten ihre Wichtigkeit bis ins 20. Jahrhundert hinein

und nahmen auch in den Augen der Aussenmächte (v.a. China, England, Russland)



1128 MARTINA WERNSDORFER

Während der dritte und vierte Dalai Lama ihre Aufgaben noch im rein
religiösen Bereich wahrnahmen und somit als geistliche Heilsbringer
gesehen werden können, wurde diese Funktion unter dem fünften Dalai Lama

Ngawang Lozang Gyatso (1617-1682) auf den weltlichen Bereich
ausgedehnt.12 Er war es auch, der sich und seine Vorgänger als Reinkarnationen

der spezifischen Gottheit Chenrezi deklarierte. Damit vollzog sich
ein Wandel vom Dalai Lama als Person zum Dalai Lama als Institution und
damit auch vom Charisma einer Person zum Charisma einer Institution. In
diesem Wandel konkretisiert sich das fundamentale Anschauungsprinzip
des östlichen Denkens, nach dem nicht die Personalität zählt, sondern eine

allen Lebewesen innewohnende geistige Essenz, deren Wirksamkeit sich in
neuen Körpern wiederholt entfalten kann.

"The character or personality of each successive Dalai Lama is important only
in the sense that the Divine Spirit chooses a body which an appropriate

"Karma" is attached: that is to say, the individual is suited to the task."13

eine nicht zu vernachlässigende ideologische und politische Rolle ein. Das Gefühl,
dass nur der Gang in die Hauptstadt eine effektive Tibetpolitik garantieren könne,

durchzieht seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts sämtliche Bemühungen um

Kontakt- und Einflussnahme.

12 K. Sagaster, "Die Institution der Dalai Lamas und das Verhältnis zwischen Reli¬

gion und Politik in Tibet:" S. 126. B.R. Burman, Religion and Politics in Tibet: S.

8. Interessant sind in diesem Zusammenhang die Worte des 14. Dalai Lama, mit

denen er die Machtausdehnung seines Vorgängers in den weltlichen Bereich

beschreibt. Er sagt: "Aber der Zwang der Zeit liess dem 5. Dalai Lama keine andere

Wahl, als die politische Macht zu übernehmen." Tatsächlich liegt der Hintergrund
im tagespolitischen Geschehen der damaligen Zeit. Der Dalai Lama hatte Gusri

Khan, den Führer der Oelot-Mongolen, um militärische Hilfe gegen die Könige

von Tsang (Zentraltibet) gebeten. Nach erfolgreicher Intervention "schenkte"

Gusri Khan 1641/42 dem Dalai Lama die weltliche Macht über Tibet, während er

selber sich zum Titularkönig deklarierte und das Militärkommando behielt.

13 "The Function and Status of the Dalai Lama in Tibet." Tibet Society Publications,
1.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1129

Als geistlicher und weltlicher Heilsbringer verkörpert der Dalai Lama aber

noch einen weiteren Aspekt des Bodhisattvas Chenrezi, der mit Sicherheit
vorbuddhistischen Ursprungs ist, sich aber bestens in die buddhistische

Dogmatik einfügen liess. Chenrezi gilt nämlich auch als Gründer- und

Schutzgottheit des tibetischen Volksstammes.14 Gerade diese Schutzfunktion,

welche unter dem fünften Dalai Lama institutionalisiert wurde, bildete
letztendlich die ideologische Legitimation der Machtausdehnung in den

weltlichen Bereich. Damit personifizierte der Dalai Lama nun sowohl die

religiöse und kulturelle Integrität, als auch die gesellschaftliche Identität
seines Landes. Er wurde zum höchsten Glaubens- und Staatssymbol, zu
einer unantastbaren, durch die Transzendenz legitimierten Institution, welche

sämtliche Lebensaspekte der Tibeter in sich vereinigte und ihnen ein
Gefühl der Zusammengehörigkeit vermittelte.15 Auf ihn geht die tibetische

Regierungsform zurück, die heute unter den Schlagwörtern "Rule by
Incarnation"16, "Government ofthe God, by the God and for the God"17
oder "Theokratie"18 zusammengefasst wird.19 Als Metapher möge das

14 Bell, 1946: S. 187. Der Legende nach soll er in Gestalt eines Affen zusammen mit
einer weiblichen Dämonengottheit den tibetischen Volksstamm gezeugt haben.

15 Rahul, 1995: S. 30. Bis heute ist die fünfte Reinkarnation bei den Tibetern unter

dem Ehrentitel "Ngapo Chhenpo - Grosser Fünfter" bekannt, eine Bezeichnung,

die später vom dreizehnten Dalai Lama aufgegriffen und auf sich selber übertragen

wurde.

16 F. Michael, Rule by Incarnation - Tibetan Buddhism and its Role in Society and

State: S. 1982.

17 T. Shen & S. Liu, Tibet and the Tibetans: S. 89. Die direkte Gegenposition dazu

wird vom Tibeter Phuntsok Wangyal, "The Influence of Religion on Tibetan

Politics," S. 81, eingenommen, der, meiner Meinung nach zurecht, die Regierungsform

seines Landes als "a government of dual character and for a dual cause"

bezeichnet.

18 K. Galling (Hrsg.), RGG - Religion in Geschichte und Gegenwart - Handwörter¬

buch für Theologie und Religionswissenschaft. 6 (7 Bände). Tübingen: I.C.B.
Mohr. 1962: S. 752. Unter einer echten Theokratie versteht man eine Staatsform,

bei der die gesamte Regierungsgewalt in der Hand von Priestern und/oder sakralen

Personen liegt, welche die Gottheit gegenüber dem Menschen vertreten. Streng

genommen lässt sich der Begriff nicht eins zu eins auf das tibetische Regierungssystem

übertragen, da der Buddhismus keinen eigentlichen und einzigen Theos



1130 MARTINA WERNSDÖRFER

Bild einer Pyramide dienen. An ihrer Spitze steht der Dalai Lama, in dessen

Gestalt sich die beiden symmetrisch zueinander stehenden und sich

komplementär ergänzenden Zweige der Gesellschaft, der geistliche und der

weltliche, vereinigen und dem daher die Aufgabe zufällt, beide im
Gleichgewicht zu halten.

Diese, im 17. Jahrhundert vor dem Hintergrund sozial-politischer
Gegebenheiten geschaffene Staatsform, blieb im wesentlichen bis in die
Mitte des 20. Jahrhunderts hinein bestehen und setzt sich heute in der
Exilregierung fort. Es ist jedoch nicht von der Hand zu weisen, dass ihr von
Beginn weg ein hohes Mass an Konfliktpotential zueigen war, das zwar
über lange Zeitspannen hinweg latent blieb, von aussen her nicht
wahrgenommen oder durch die weitreichende Einfluss- und Wirkkraft der Person
und Institution Dalai Lama aufgefangen wurde. Immer wieder entbrannten
durch die Jahrhunderte hindurch genau an diesem Punkt interne
Auseinandersetzungen zwischen Adel und Klerus, und auch der Konflikt mit
China basiert zu einem wesentlichen Teil darauf. In der Vergangenheit
konnten die Spannungen aufgrund des weitreichenden Charisma des Dalai
Lama, aufgrund festgefügter Ordnungen auf chinesischer und tibetischer
Seite und aufgrund gegenseitiger Abhängigkeit zur Legitimierung und

Bewahrung der Macht stets bewältigt werden. In dem Moment jedoch, als

beide Länder inneren Veränderungen unterworfen wurden, als sich die
traditionellen Beziehungskategorien änderten, als Druck und Interesse von
aussen wuchsen, als begonnen wurde, mit modernen, international gültigen
Begriffen zu operieren und als in der Folge davon das Charisma der göttlich

legitimierten Führungskraft schwand, sie selber säkularisiert wurde
und in die Isolation geriet, traten die tieferliegenden Konflikte an die
Oberfläche und wurden zum vieldiskutierten Gegenstand auf der global-politischen

Ebene. Die Entwicklung innerhalb Tibets und vor allem in der

Beziehung mit China bis in die Gegenwart hinein zeigt, dass ideologisch¬

anerkennt. Im Sinne einer Erweiterung geht es bei einer theokratischen Staatsform

jedoch auch um allgemein anerkannte religiöse und moralische Werte, welche die

betreffende Gesellschaft in hohem Masse bestimmen und von einer sakralen Person,

wie sie der Dalai Lama verkörpert, vermittelt werden.

19 Wangyal, 1975: S. 78/79. Die tibetische Bezeichnung dafür lautet "B'o-zhung
ch'o-si nyi-dan", übersetzt etwa "die religio-politische Regierung Tibets".



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1131

religiöse und politisch-kulturelle Auseinandersetzungen zwischen einem

religiösen Gesellschaftssystem mit einer göttlichen Führungsspitze und
einem säkularen Gesellschaftssystem mit einer weltlichen Führungsspitze
unvermeidlich und in rationalen Kategorien kaum zu bewältigen sind.

3. Der Chinesische Kaiser als Sohn und Beauftragter des Himmels und die
daraus resultierende Einstellung gegenüber Tibet

Die universalen chinesischen Vorstellungen einer kosmischen Einheit von
Himmel, Herrscher, Welt und Mensch, die in der konfuzianischen Lehre
der Westlichen Han-Zeit (202 v.Chr. - 9 n.Chr.) zusammengefasst und

konzeptualisiert wurden, haben ihren Ursprung bereits in der

vorausgegangenen Zhou-Zeit (1122-255 v.Chr.). Um ihre eigene Herrschaft
gegenüber der älteren Shang-Dynastie zu legitimieren, entwickelten die

Zhou-Herrscher die Idee eines Himmelsmandates (tian ming A pp). das

ihnen anvertraut wurde und sie dazu verpflichtete, die Regierungsverantwortung

zu übernehmen.20 Hinter dem Himmel tian verbirgt sich, im
Gegensatz etwa zum Christentum, keine personale, transzendentale
Schöpfergottheit, die ihren Auftrag ming immer wieder neu auf das Haupt des

nachfolgenden Herrschers niederlegt, sondern ein allumfassendes, ewiges,
der Welt immanentes kosmisches Ordnungsprinzip, das es im Hier und
Jetzt zu verwirklichen gilt. Das höchste Ziel ist die Erreichung eines
Zustandes der absoluten Harmonie, und der Weg dahin führt über das tugendhafte,

moralische Verhalten jedes Einzelnen.21 Die Samen der verschiedenen

Bereiche der Tugend (de |Ü) sind in jedem Menschen bereits angelegt.
Er benötigt jedoch Vorbilder und Anstösse, um diese voll zur Entfaltung
zu bringen.

Dem Herrscher fällt als Sohn des Himmels (tian ziA^) und als Träger

des Himmelsmandates die Aufgabe zu, ein solches Vorbild zu sein. Als

20 J.R. Levenson, Confucian China and its Modern Fate, Vol. 2: The Problem of
Monarchical Decay: S. 91.

21 Lun Yu, Buch 4: Li Ren. In: J. Legge: The Four Books. Taipei: Culture Book Co.

1990: S. 160 ff. Die vier höchsten Tugenden der konfuzianischen Moraldoktrin
sind "ren" fc - Mitmenschlichkeit; "yi" H - Rechtschaffenheit; "li" ff -
Schicklichkeit; "zhi" H? - Weisheit.



1132 MARTINA WERNSDÖRFER

Weiser hat er die Tugend modellhaft vorzuleben, um so die menschliche
Natur zu vervollkommnen und sie in die dynamische Ordnung des Kosmos

einzufügen. Nur wenn er den Willen des Himmels (tian yiAM) in seinem
Wesen verkörpert und korrekt ausführt, trägt er den Namen "Sohn des

Himmels" zurecht und bleibt im Besitz des Mandates.
Den sichtbaren Massstab für die Tugendhaftigkeit seines Seins und

Handelns stellt das Wohlergehen des Volkes dar. Dieses ist der wichtigste
Legitimitätsfaktor für den Herrscher, auch wenn es seinen Willen nicht
direkt kundtun kann, sondern warten muss, bis seine Bedürfhisse vom
Himmel erkannt und vom Herrscher befriedigt werden. Umgekehrt werden
Unglück und Unzufriedenheit im Volk als Zeichen des Verlustes der
kaiserlichen Tugend und als böse Omina für den drohenden Entzug des Mandates

gedeutet. Der Kaiser hat, sofern der die Vorzeichen rechtzeitig
erkennt, die Möglichkeit, durch Änderungen in seinem Verhalten das Unheil
abzuwenden. Vermag er dies nicht zu tun, wechselt das Mandat seinen

Träger.22 Die Aufgabe, ihm bei der Erfüllung seines hohen Auftrages zur
Seite zu stehen und ihn gegebenenfalls auch durch Kritik auf den rechten

Weg zurückzubringen, fällt seinen Ministern (chen [5) zu. Sie sind nicht
bloss Werkzeuge, die er besitzt und beliebig verwenden kann, sondern
stehen ihm in der ideologisch und kosmologisch bestimmten hierarchischen
Staatsordnung als einflussberechtigte Funktionsträger gegenüber.

Diese Festlegung eines säkularen, reziproken Verhältnisses zwischen
zwei irdischen Amtsinhabern steht in krassem Gegensatz zur transzendental

legitimierten Führungsmacht des göttlichen Dalai Lama, dessen Sein
und Handeln theoretisch unanfechtbar und unkritisierbar ist und Absolut-
heitscharakter besitzt. Generell ist für eine intellektuelle, universale, ganz
nach dem Diesseits ausgerichtete Moralideologie, wie sie durch den
chinesischen Konfuzianismus verkörpert wird, die Vorstellung personaler,
transzendentaler, sich in Personen oder Institutionen manifestierender und
ins irdische Geschehen eingreifender Mächte fremd. Ja, sie widerspricht in
höchstem Masse der Überzeugung von der dem Menschen immanenten

Fähigkeit, die Welt aus eigener Kraft tugendhaft zu leiten und in Ordnung

22 Als Ursache für die zahlreichen lokalen Herrschafts- und nationalen Dynastiewech¬
sel in der chinesischen Vergangenheit wurde von einem ethico-politischen Standpunkt

aus fast immer der Mangel an Tugendhaftigkeit und Moral und der damit

einhergehende Verlust des Himmelsmandates gesehen.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1133

zu halten. Der Mensch, welcher seine Hoffnungen in die Transzendenz

projiziert und sich Götter schafft, die in Wirklichkeit gar keine sind,
verleugnet sich in den Augen des Konfuzianers selbst. Er frönt dem

Aberglauben, der ihn daran hindert, die Wurzeln seines eigenen Selbst zu
erkennen und sie durch Lernen zu entfalten. Darüberhinaus bringt er sich
selbst in Gefahr, zum Spielball dieser fiktiven Gottheiten zu werden, die,
wenn sie sich einmal an die ihnen zugedachte Rolle gewöhnt haben, ihre
Macht skrupellos ausspielen. In einer propagandistischen Geschichte aus

dem Jahr 1980 findet sich folgender Auszug, der diese Haltung verdeutlicht:

"There are no deities in this world. But then, out of foolishness and to find

something in which they can place their hopes, men create Gods for themselves.

A man worshipped as a God by his fellow creatures has at first only a vague

sense of being one. As time goes by he becomes convinced that he is one, and

therefore acts like a God. Men then worship him more devouüy and believe in

him more fanatically. They don't know that they have been made fools of.

Creating a God is also making a fool of the men thus converted. And the man

converted into a God then assumes the manner of a God to make fools of the

people who have deified him. We have passed many thousand years in this

comedy of mutual trickery. These years have been a time of absurdity. But

history ultimately will be written by the people themselves and these years of
absurdity have already passed. "23

Das Aufeinandertreffen zweier derart grundverschiedener Anschauungsweisen

- die aus der Perspektive einer diesseitig ausgerichteten Ideologie
geführte, negative Interpretation des personifizierten transzendentalen

Aspektes der tibetischen Religion und des tibetischen Gesellschaftssystems
einerseits und die aus der Unanfechtbarkeit und Absolutheit der göttlichen
Machtlegitimation des Dalai Lama resultierende unflexible, isolations-
gefährdete tibetische Staatssicht andererseits - machte den ideologischen

23 Rahul, 1995: S. 85/86. Nach: Malqinhu, "The Story of a Living Buddha." (Bei¬

jing 10.6. 1980). In: Chinese Stories 1949-1989. Beijing: Chinese Literature Press.

1989: S. 206-214. Die Passage spiegelt zwar die konkrete Sichtweise der Führung
der VR-China gegenüber den grossen Lamas, lässt sich aber meiner Meinung nach

durchaus auf eine grundsätzliche chinesische Einstellung ausweiten.



1134 MARTINA WERNSDORFER

Konflikt unausweichlich. Beide Länder gingen aufgrund ihrer
unterschiedlichen Welt-, Gesellschafts- und Herrscherauffassung anders mit der
Problematik um. Das dehnbare, hierarchisch gegliederte tibetische Rein-

karnationssystem erlaubte es, wie früher die alten Bon-Gottheiten, nun
auch den chinesischen Kaiser in sich aufzunehmen und ihm eine feste

Position zu geben,24 wodurch eine Kommunikation auf gleicher Ebene

möglich wurde. Schwieriger gestaltete sich die Situation für die
universalistisch ausgerichtete chinesische Staatsideologie. Dem Kaiser standen

grundsätzlich drei Möglichkeiten zur Bewältigung der Herausforderung
offen. Er konnte die ihm zugedachte Rolle als göttliche Inkarnation
annehmen25 und gleichzeitig versuchen, die weltliche Kontrolle über die
höchsten tibetischen Würdenträger zu erlangen, damit diese ihre
charismatische, weite Teile Zentralasiens umfassende Macht zu seinen Gunsten

ausspielten. Eine weitere Möglichkeit war, die tibetische Religionsideologie

als Farce darzustellen und auf eine überzeugende Art und Weise
den Beweis für die Falschheit der Reinkarnationsidee und deren

Verkörperungen zu erbringen. Schliesslich blieb ihm noch, das ganze System mit
rigoroser Gewalt und ideologischer Infiltration aufzulösen. Etwas vereinfacht

formuliert, übte China die erste Methode in dynastischer Zeit bis
kurz nach der Wende zum 20. Jahrhundert aus, die zweite in der ersten
Hälfte diese Jahrhunderts bis zur Gründung der Volksrepublik, die dritte
und rigoroseste in der jüngsten Vergangenheit und Gegenwart.

Bestimmt wurden diese unterschiedlichen Vorgehensweisen nicht nur
durch Verlagerungen innerhalb der Interessensschwerpunkte oder durch
eine wechselnde Interpretation des gegenseitigen Verhältnisses und die
damit einhergehende Verschärfung der Spannung innerhalb der sino-

24 Mehra, 1976: S. 1. Als Inkarnation des Bodhisattvas Manjusri erhielt er seinen

Platz in der Hierarchie der göttlichen Wiedergeburten.
25 An dieser Stelle sei auf die Wei-Zeit (386-550 n.Chr.) verwiesen, als im Zuge des

einfliessenden Buddhismus das alte indische Konzept des universalen buddhistischen

Weltenherrschers (Chakravartin) vom chinesischen Kaiser übernommen und

zur Sicherung seiner Macht verwendet wurde. Zahlreiche Zeugnisse dieser Idee

finden sich zum Teil noch heute in Gestalt monumentaler Steinskulpturen in
chinesischen Grottentempeln. Bereits damals diente also die Religion dem Herrscherhaus

als eine Art Einflusskanal für die Realisierung kultureller und national-politischer
Interessen.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1135

tibetischen Beziehung, sondern ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
auch durch den zunehmenden Druck von Seiten der Westmächte und durch
gravierende gesellschaftliche und ideologische Veränderungen in China
selber. Im Zuge der verstärkten Einflussnahme durch Fremdstaaten und
des sich abzeichnenden Verfalls der Qing-Herrschaft wurde das
überlieferte Welt- und Selbstverständnis des chinesischen Volkes und seiner
Machthaber herausgefordert und in Frage gestellt. Mehr und mehr wich
das Streben nach Universalität der Forderung und dem Bedürfnis nach der

Bewahrung der Identität. Die nach Aussen gerichtete Komponente (wai jt\-)
des Konfuzianismus verschwand fast vollständig. Stattdessen wurde seine

Innen-Komponente (nei F*3) betont, und sein absoluter Charakter als

Essenz einer Zivilisation wandelte sich zum relativen Charakter als

Wertekomplex einer spezifisch chinesischen Zivilisation.26
Ein erstes deutliches Anzeichen dieser innerchinesischen Veränderungen

stellte um die Mitte des 19. Jahrhunderts die sog. "Taiping-Bewe-
gung" (Taiping Tîanguo yundong A ^F A^ Hl M W)) dar. Sie war eine

direkte Attacke auf das etablierte Wertesystem des Konfuzianismus,
verbunden mit der Forderung, selber Geschichte zu machen. Beeinflusst

von den messianischen Vorstellungen des Missions-Christentums planten
ihre Anhänger, eine antikonfuzianische, transzendental ausgerichtete
Monarchie zu errichten, deren Herrscher seinen Auftrag direkt von einem
ausserhalb der irdischen Welt stehenden personalen Gott erhalten und den

Titel "Himmlischer König" (Tian Wang A.EE) tragen sollte. Dieser wurde
dem traditionellen "Himmmeissohn" entgegengesetzt. Es sollte kein
Trägerwechsel des Mandates stattfinden, sondern eine versuchsweise Neudefi-
nierung überlieferter Ideologie-, Legitimations- und Wertvorstellungen.
Auch wenn der Taiping-Bewegung schliesslich aus verschiedenen Gründen
kein Überleben beschieden war, so darf sie doch als Ausdruck des Bedürfnisses

und der Notwendigkeit einer neuen ideologischen und politischen
Standortbestimmung betrachtet werden. Das Dilemma, in dem sich die

Qing-Regierung in den letzten zehn bis zwanzig Jahren ihrer Herrschaft
sah, konzentrierte sich in der Frage nach dem Verhältnis von traditionellen
Konzepten und modernen Ideen. Mit der Strategie des "Neuen Lernens"
(zhong xue wei ti - xi xue wei yong ffc^P^fi-WPISffl : chinesisches
Lernen bildet die Essenz - westliches Lernen bildet das Instrument)

26 Levenson, 1964: S. 110-114.



1136 MARTINA WERNSDÖRFER

versuchte sie in selektionierender Art und Weise einen synkretistischen
Mittelweg einzuschlagen. Westliches, technisches Know-How sollte das

traditionelle Wissen des Geistes ergänzen. Die beabsichtigte Ergänzung
nahm jedoch bald die Gestalt einer Ersetzung an, und die westlichen
Erkenntnisse wurden zu einem Substitut der chinesischen Werte. Letzte
verzweifelte Gegenmassnahmen, wie zum Beispiel die Erhöhung der Opfer
an Konfuzius im Jahre 1906,27 sollten der Transformation entgegenwirken
und das Bewusstsein für die eigene Kulturtradition wieder stärken. Der
Prozess war jedoch innerlich bereits soweit fortgeschritten, dass ihn nichts
mehr aufhalten konnte. Die Gegenmassnahmen waren ihm indirekt sogar
förderlich, so dass die Auflösung der universalen Struktur des Reiches der
Mitte und seines Herrscherapparates ihren Fortgang nahm. Absolute Werte
degenerierten zu relativen Werten, die Legitimation durch das Mandat des

Himmels wich der Legitimation durch eine nationale Ideologie, der Geist
des Volkes als Ausdruck des himmlischen Willens überliess seinen Platz
dem Willen des Volkes,28 das Streben nach Universalität verminderte sich

zugunsten der Forderung nach nationaler Identität.
Neben politischen führten vor allem diese geistigen Umwälzungen zu

den zukunftsweisenden Ereignissen und dem Untergang des chinesischen
Kaiserreiches in den Jahren 1911/12. Die revolutionäre Überwindung des

traditionellen Systems, der überlieferten Ideologie- und Wertvorstellungen
bedingte eine neue Definierung und Legitimation der Machtstruktur. Das
Mandat wurde nicht wie bei früheren Dynastiewechseln einfach an den

neuen Träger weitergegeben, sondern aufgelöst und neu interpretiert.
Dementsprechend bestand das Resultat der Revolution nicht in der politischen

Ablösung einer Dynastie durch eine andere, sondern in der kulturellen

Vertreibung der Manchus durch die Han-Chinesen. Vor diesem
Hintergrund konnte Yuan Shikai als Präsident der Republik nicht mehr der
"Sohn des Himmels" sein, sondern höchstens noch König über China. Der
absolute Status seiner kaiserlichen Vorgänger als universale Herrscher des

27 Wing-tsit Chan, Religious Trends in Modern China: S. 14 und 140.

28 G.K. Kindermann (Hrsg.), Konfuzianismus, Sunyatsenismus und chinesischer

Kommunismus: S. 34. Diese Verlagerung entspricht der von Sun Yatsen explizit
übernommenen Forderung Abraham Lincoln's nach einer "Regierung des Volkes,
durch das Volk und für das Volk".



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1137

Reiches der Mitte hatte sich in ihm zum relativen Status als Herrscher
einer Nation transformiert.

Diese Wesensveränderung innerhalb des chinesischen Staats- und

Gesellschaftssystems und innerhalb der Herrscherideologie und -natur blieb
nicht ohne Auswirkungen auf die personellen und interstaatlichen
Beziehungen zu Tibet und seiner Führungsspitze. Mit dem Untergang der einen
Seite wäre eine Neudefinierung des Verhältnisses in angemessenen Kategorien

notwendig gewesen. Stattdessen versuchte man sich in einer Adaption
der Vergangenheit, in der Beibehaltung althergebrachter Konzepte, die den

Interessen und Vorstellungen der beiden Partner gemäss unterschiedlich
ausgelegt wurden. Am besten lässt sich diese Strategie wohl anhand der

speziellen, religio-politischen Beziehung zwischen den tibetischen Dalai
Lamas und den Herrschern Chinas illustrieren, die als Lama-Schutzherr-

Beziehung in die Geschichtsbücher eingegangen ist.

4. Die Lama-Schutzherr-Beziehung

Die Lama-Schutzherr-Beziehung wird im Tibetischen als "Chö-yön"29
wiedergegeben. Sie stellt sich als eine personelle Beziehung sui generis
zwischen den Dalai Lamas und den Herrschern Chinas dar. Gemeint ist
damit ein Verhältnis, das zwar auf religiösen, kulturellen und politischen
Gegebenheiten gründet, nicht aber einer spezifischen Raum-Zeit-Situation
unterworfen ist, es sei denn, die innere Natur der Beteiligten selber sei von
irgendeinem Ereignis betroffen, wie dies 1911/12 der Fall war.30

29 T.W. Wylie, "The First Mongol Conquest of Tibet reinterpreted:" S. 118/19.

"mchod" (Chö) kommt von "mchod-gnas" und bedeutet "jemand, der Gaben

empfängt", "yon" (yön) kommt von "yon-bdag" und bedeutet "jemand, der eine

sakrale Person mit Gaben beschenkt".

30 P. Mehra, The Younghusband Expedition: S. 36. Sagaster, 1975: S. 132. Von ver¬

schiedener Seite wurde der Versuch eines Vergleiches zwischen dieser Beziehung

und derjenigen zwischen dem römischen Kaiser und dem Papst im mittelalterlichen

Europa unternommen. Er basiert auf einer gewissen Analogie in der Lehre der beiden

Gewalten (potestas uterque) bzw. der beiden Ordnungen (ordo uterque) von

Religion und Staat und ihrem Verhältnis zueinander. Eine solche Übertragung soll-



1138 MARTINA WERNSDÖRFER

In Tibet Hegt die Basis für die religiöse Auslegung der Beziehung
zweifelsohne in der buddhistischen Glaubensvorstellung vom Heil als Endziel

allen Lebens. Um diesen Heilszustand zu erreichen, bedarf es einer

angemessenen Existenzform und Lebensführung, die sich ihrerseits im
(Ver)Dienst an anderen äussert. Dem Dalai Lama als körperlicher
Präsenzform des Bodhisattvas Chenrezi auf Erden fällt die Aufgabe zu, sein
Wissen als Erleuchteter zum Wohle der Menschen und der Welt
weiterzugeben. In der Beziehung zum Kaiser verkörpert er den geistigen Lehrer
und verschafft jenem gleichzeitig die ideologische Legitimation seiner
weltlichen Macht. Umgekehrt bedarf der Dalai Lama des Schutzes von
aussen, wenn er seine Lehre erhalten und fruchttragend verbreiten will.
Die Funktion des Beschützers fällt dem Kaiser zu. Objektiv gesehen sollte

er sie uneigennützig und in Ehrfurcht und Dankbarkeit gegenüber seinem

geistigen Lehrer wahrnehmen. Seine Hilfe sollte eine Art "Gabe an die

Religion" darstellen, und die duale Beziehung eine zwischen zwei
gleichwertigen Partnern sein. Wie die Ereignisse zeigen, war sie jedoch von
Beginn weg nicht rein religiöser Natur, sondern, zumindest latent, von
politischem Gedankengut infiltriert. Dieses trat unter dem Deckmantel der

Religion, der von beiden Seiten zur Verbergung der wahren Absichten
oder zur Legitimation bestimmter Handlungsweisen dann und wann
darübergelegt wurde, nur nicht immer klar zum Vorschein. Ein Hauptcha-
rakteristikum der Beziehung ist ihre ausserordentliche Flexibilität und

Aufnahmefähigkeit, die es ihr gestattete, den unterschiedlichsten
Situationen zu genügen. Gleichzeitig hing die Möglichkeit zur vollen Entfaltung
aber auch von Macht, Prestige und Fähigkeit der beiden Partner ab.

Bei genauerer Betrachtung erscheint es mir, als stelle die Lama-
Schutzherr-Beziehung eine Art Erweiterung und Übertragung alter
innertibetischer Verhältnisse auf die übernationale Ebene dar. Es ist zumindest

auffällig, dass das frühe tibetische Regierungssystem auf dem gleichen
dualen Prinzip von Religion und Staat als zwei gleichwertigen, sich
ergänzenden Ordnungen basierte. Vor der Zeit des fünften Dalai Lama oblag die
geistig-religiöse Sphäre der Führung der Dalai Lamas, die irdisch-weltliche
den Königen von Tsang (Zentraltibet). Mit dem Untergang des Königtums

te meiner Meinung nach mit grösster Vorsicht bewertet und nur als eine Hilfsanalogie

am Rande verstanden werden.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1139

und dem steigenden Einfluss der Religion fügten sich die beiden parallelen
Ordnungsstränge zu einer Pyramide zusammen und vereinigten sich an

deren Spitze in der Person und Institution des Dalai Lama. Innerhalb der

Lama-Schutzherr-Beziehung zwischen dem höchsten tibetischen Würdenträger

und dem chinesischen Kaiser existierten beide Stränge bis ins Jahr
1911 parallel nebeneinander, standen in ständiger Verbindung zueinander,

waren voneinander abhängig und bedingten sich gegenseitig. Da sie wie
die Beziehung zwischen den Dalai Lamas und den Königen von Tsang
einen personellen bzw. institutionellen Charakter besass, wurde ihr mit dem

Untergang der weltlichen Seite ebenfalls die Existenzgrundlage entzogen.
Weshalb man sich auch nach der Revolution weiterhin auf sie berief und
sie in neuen Kategorien zu adaptieren versuchte, mag die folgende Darstellung

ihrer Entstehung und Entwicklung aufzeigen.

4.1 Von den Anfängen bis zum Ende der Ming-Zeit

Der Grundstein der späteren Chö-yön-Beziehung zwischen den Dalai
Lamas und den Herrschern Chinas wurde in Gestalt einer personellen
tibeto-mongolischen Bindung bereits in der Mitte des 13. Jahrhunderts

gelegt. Kurz zuvor hatte der Mongolenherrscher Chingis Khan das

zwischen seinem Land und Tibet liegende Tangutreich Xixia erobert und dessen

Verwaltung in die Hände seines Enkels, des Prinzen Godan, gelegt.31

Mittels militärischer Erkundungsmissionen musste dieser Informationen
über die umliegenden Gebiete sammeln und dem Khan zukommen
lassen.32 Im Zuge dieser Unternehmungen gewann der Prinz Einsicht in die
instabile innenpolitische Lage Tibets und trachtete danach, die Situation zu
seinem Vorteil auszunützen. Vermutlich war er auf der Suche nach einer

31 L. Kwanten, "Chingis Khan's Conquest of Tibet - Myth or Reality?" S. 5 und

17/18.

32 D. Schuh, "Wie ist die Einladung des fünften Karma-pa an den chinesischen Kai¬

serhof als Fortführung der Tibetpolitik der Mongolen-Khane zu verstehen?" S.

222, Anmerkung 7. Von chinesischer Seite her wurden diese Expeditionen als Teil
einer umfassenden Kampagne zur Eroberung Tibets interpretiert, die schliesslich zu

dessen Eingliederung ins Mongolenreich führte. Auf diesem «Tatbestand» gründet

bis heute die Legitimation des chinesischen Anspruches auf Tibet.



1140 MARTINA WERNSDÖRFER

kompetenten Führungspersönlichkeit, die in der Lage sein würde, als

Vertreterin ihres Landes mit den Mongolen zu kommunizieren. Aufgrund
der Dominanz der Religion in Tibet lag es auf der Hand, eine solche nicht
in den weltlichen, sondern in den geistlichen Kreisen zu suchen. Das
Ansinnen des Prinzen mag darin gelegen haben, in dieser unpolitischen, aber

gleichfalls hoch angesehenen Person eine integrierende Kraft zu gewinnen,
mit der sich die weltlichen Lokalherrscher Tibets schliesslich identifizieren
würden und die ihm selber Garant der Einflussnahme und Machtausübung
wäre.

Im Jahre 1244 lud er deshalb Sakya Pandita (1182-1251), den Führer
der Sakya-pa, der damals stärksten religiösen Schule Tibets, an seinen Hof
ein. Begleitet wurde dieser von seinen beiden Neffen Phagspa (1235-1280)
und Phyag-no dor-je (1239-1267), den zukünftigen Familien- und
Schuloberhäuptern. Im Verlauf des Besuches anerkannte Prinz Godan Sakya
Pandita und seine Nachfolger als höchste religiöse Autoritäten Tibets und
sicherte ihnen damit die privilegierte Stellung vor den Führern der anderen
buddhistischen Schulen. Im Gegenzug beanspruchte er für sich die alleinige

Entscheidungsgewalt im weltlich-politischen Bereich.
Relevant für die spätere Interpretation dieses Arrangements ist der

Tatbestand, dass bei seiner Schliessung weder der Sakya-Lama noch Prinz
Godan die oberste Macht ihres Landes repräsentierten.33 Dennoch gelang
es, ohne militärischen Einsatz, allein unter Ausnützung der politisch
wirksamen Integrationskraft eines hohen geistlichen Lamas, die Basis für die
nachfolgende, zentral gesteuerte Beherrschung Tibets durch die Mongolenkhane

zu legen.
Die Bindung zwischen Sakya Pandita und Prinz Godan erfuhr im Jahre

1253 eine Fortsetzung. Politische Umstände hatten dazu geführt, dass

das für Tibetangelegenheiten zuständige mongolische Zentrum bereits
Ende der 1240er Jahre nach Karakorum an den Hof des Lokalherrschers
Kublai Khan (1216-1295) verlegt worden war. Nach dem Tode Sakya
Panditas lud jener dessen Neffen und Nachfolger Phagspa an seinen Hof
ein und delegierte mit der Verleihung des Titels "Staatslehrer" (guoshi [g

33 van Walt van Praag, 1987: S. 5. Dieser Umstand macht es unmöglich, die dama¬

lige Beziehung als Legitimation der politischen - mongolischen oder chinesischen -
Oberherrschaft über ganz Tibet auszulegen.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1141

ÈÇ) auch die weltliche Autorität über Tibet an ihn.34 Im Gegensatz zu
Sakya Pandita, der seinen Einfluss vor allem im religiösen Bereich geltend
zu machen hatte, nahm Phagspa als eingesetzter höchster Amtsträger in der
letztlich von den Mongolen kontrollierten Verwaltung Tibets theoretisch
ebenfalls an dieser teil. Sein Status hatte jedoch, zumindest was diesen
Punkt betraf, nur nominellen Charakter. Er konnte nicht frei schalten und

walten, sondern musste stets der speziellen Bindung, die ihn mit Kublai
Khan verband, Rechnung tragen.

In der Einsetzung Phagspas als Autorität über den doppelten
geistlichweltlichen Aufgabenbereich liegen die Wurzeln für die dominierende
Herrschaft der tibetischen Lamas, die im wesentlichen bis ins Jahr 1959 erhalten

bleiben sollte. Die chinesische Seite ihrerseits sah und sieht darin den
Beweis für die definitive Unterwerfung Tibets unter die Mongolenherrschaft.35

Vier Details werden jedoch bei dieser historischen Beweisführung
der Souveränität Chinas ausser Acht gelassen. Erstens war Kublai Khan

zum Zeitpunkt der Titelverleihung an Phagspa noch nicht Khan der
Mongolen, sondern erst einer unter vielen Lokalherrschern. Zweitens sollte es

noch fast dreissig Jahre dauern, bis die Mongolen im Jahre 1279 die
Herrschaft über ganz China erlangten und den Dynastienamen Yuan annahmen.

Drittens wurde Tibet auch nach der Eroberung Chinas nie vollständig ins

mongolische Grossreich eingegliedert. Obwohl sich die politische Organisation

des ehemaligen Khanats veränderte, folgte die Verwaltung Tibets in
ihren Grundzügen weiterhin der traditionellen Form und basierte
ausschliesslich auf der Beziehung zu Phagspa und seinen Nachfolgern. Und
viertens schliesslich mutet es seltsam an, dass die chinesische Führung sich
für die Legitimation ihrer Oberherrschaft über Tibet ausgerechnet auf die
Situation zur Zeit der Mongolen beruft, die als "Fremddynastie" meistens
als Kontinuitätsbruch empfunden und als "Barbaren" abgewertet wurden.

34 Wylie, 1977: S. 104. R. Rahul, 1969: S. 2.

35 T.-Ts. Li, Tibet - Today and Yesterday: S. 32. "Zur Zeit Kublai Khans wurde

Tibet ein Vasallenstaat Chinas und blieb es bis zum Ende der Ming-Dynastie. " T.

Ling: "Ein Augenzeuge der Geschichte Tibets - Ngapo Ngawang Jigmi," S. 36.

"Im 13. Jahrhundert wurde Tibet offiziell zu einem Teil des chinesischen

Reichsgebietes. Später, in der Ming- und Qing-Dynastie waren die Beziehungen zwischen

der Lokalregierung Tibets und der chinesischen Zentralregierung normal."



1142 MARTINA WERNSDÖRFER

Kurz nachdem Kublai im Jahre 1260 zum mongolischen Khan
aufgestiegen war, proklamierte er den Buddhismus zur offiziellen Religion des

östlichen Teils seines Reiches. Der Sakya-Lama verschaffte ihm die
notwendige Legitimation seiner religio-politischen Herrschaft und empfing als

Gegenleistung Schutz für sich selber und für seine Schule. Damit war die

Beziehung der gegenseitigen, zweipoligen Verantwortlichkeit, die auf der

Gleichheit, der Abhängigkeit und des Respektes beider Partner basierte,
voll etabliert.36 Ein zwischen Phagspa und Kublai Khan geschlossenes
Konkordat besagt:

"Es gibt in der Welt zwei Ordnungen, Religion und Staat. Die Ordnung der

Religion findet ihren institutionellen Ausdruck in der buddhistischen Universalreligion

und die Ordnung des Staates im mongolischen Universalstaat. An der

Spitze der Ordnung der Religion steht der tibetische Lama, der für das geisüiche

Heil zu sorgen hat, an der Spitze des Staates der mongolische König, der für das

weltliche Heil, für Frieden und Ruhe verantwortlich ist."37

Obwohl diese Bindung die Grundlage der späteren Lama-Schutzherr-Beziehung

zwischen den Dalai Lamas und den Kaisern Chinas darstellt, war zu
diesem Zeitpunkt noch keine Kontinuität gewährleistet, welche über den
Tod der beiden Partner (Phagspa 1280; Kublai 1294) hinausreichte. Die
Gründe dafür waren zweierlei. Erstens basierte das personelle Verhältnis
trotz seiner Legitimation im religiösen Bereich zur Hauptsache auf
machtpolitischen Ansprüchen und Zielsetzungen. Es entbehrte einer inneren,
ideologischen Basis, welche ein Fortbestehen auch nach dem Tod der

Beteiligten gewährleistet hätte. Der Lamaismus bildete für den Khan zwar
eine starke ideologische Waffe zur Festigung seiner Herrscherposition. Sie

konnte ihre Wirkkraft jedoch nur bei einem ebenso starken und allgemein
anerkannten Gegenüber erfolgreich entfalten. Dadurch aber, dass das

Oberhaupt der Sakya-pa seine privilegierte Position allein durch Erbfolge
weitergab, wuchs der Widerstand der Führer der anderen Schulen und

36 van Walt van Praag, 1987: S. 6. Auch nach der Etablierung der Yuan-Dynastie
wurden die Mongolenherrscher von tibetischer Seite nicht in erster Linie als Nachfolger

der Kaiser vorhergegangener Dynastien betrachtet, sondern vor allem als

Erben in der Linie der universalen buddhistischen Herrscher (Chakravartin).
37 Sagaster, 1975: S. 131.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1143

eskalierte nach dem Tode Phagspas. Damit entstand nicht nur in der Lama-

Schutzherr-Beziehung ein Vakuum, sondern ebenso in der Verwaltungsstruktur

Tibets. Die Nachfolger Phagspas büssten als weniger charismatische

Persönlichkeiten immer mehr an geistlicher und weltlicher Dominanz
ein. Zudem verdarben Reichtum und Macht die Moral der Schule. All dies

hatte eine schnell fortschreitende politische und soziale Disintegration und
das Ende der Vorherrschaft der Sakya-pa zur Folge. Der zweite Grund für
das längerfristige Scheitern der tibeto-mongolischen Allianz ist ideologischer

Natur und hängt mit der Etablierung der Yuan-Dynastie und dem
damit verbundenen Herrscher- bzw. Herrschaftskonzept zusammen. Mit
der Eroberung Chinas wurde Kublai Khan Kaiser eines Reiches, dessen

gesamte Regierungs-, Gesellschafts-, und Denkstruktur nach den
Grundkonzepten Himmelsmandat (tian ming Aap), Himmelssohn (tian zi A-F)
und (Welt)reich (tianxia A~f) aufgebaut war. Wie in späterer Zeit die

Manchu-Herrscher, musste er sich diesen ideologischen Prinzipien und

Konzepten weitgehend öffnen, um die Legitimation und Anerkennung seiner

Macht im eroberten Land za erhalten. Dadurch ergaben sich zwangsweise

Einschränkungen in der Art der Beziehung zu den Führern anderer
Länder. Das personelle Band auf Basis der Gleichrangigkeit geriet in Konflikt

mit den universalen chinesischen Herrschaftsansprüchen und
Denkmustern und konnte erst nach der Verdrängung durch die Ming-Dynastie
auf lokaler Ebene wieder neu belebt und stabilisiert werden.

Die Ming-Kaiser ihrerseits übernahmen im grossen und ganzen die

Tibetpolitik ihrer Vorgänger, zeigten jedoch immer weniger Interesse am
Geschehen im westlichen Nachbarland. Aufgrund der instabilen und
ungeordneten Situation in Tibet selber drohte von dort weder aus der weltlichen
noch aus der geistlichen Ecke heraus eine Gefahr. Bis ins 17. Jahrhundert
hinein begnügten sich deshalb die chinesischen Kaiser mit der Praktizierung

einer Laissez-faire-Politik. Um den Einfluss nicht ganz zu verlieren,
entschieden auch sie sich, die Rivalitäten unter den verschiedenen religiösen

Schulen auszunützen und einer von ihnen Unterstützung zukommen zu
lassen. Die Frage bleibt allerdings, inwieweit die Aufnahme dieser Beziehung

nicht bloss formal, sondern auch inhaltlich qualitativ eine Fortführung

der Verhältnisse zwischen den Sakya-Lamas und den
Mongolenherrschern im 13. und 14. Jahrhundert darstellte. Das weitere Geschehen

zeigt, dass weder der einen noch der anderen Seite nachhaltig wirksame



1144 MARTINA WERNSDÖRFER

und dauerhafte Vorteile daraus erwuchsen. Auch wurde nichts unternommen,

um eine solidere ideologische Grundlage zu schaffen.
Ein ähnlicher Verlauf, wie ihn die tibeto-mongolische Beziehung

genommen hatte, war damit bereits vorgezeichnet, nicht zuletzt auch durch
den Aufstieg der Gelug-pa, der es gelingen sollte, eine stabile Schul- und

Nachfolgetradition aufzubauen und sich so an die Spitze zu stellen. Während

sich die Mongolen-Herrscher den Sakya-Lamas zugewandt hatten,
wählten die Ming-Kaiser die Karma-pa-Hierarchen als Gegenüber.
Zahlreiche von ihnen fanden während des 14. und 15. Jahrhunderts den Weg an
den Kaiserhof, wo ihnen ehrenvolle, religiöse Titel ohne jegliche politische
Implikation verliehen wurden. Je nach Vorliebe und Geschmack vergaben
die Ming-Kaiser diese an den einen oder anderen Lama. Interessanterweise
beschränkten sich die Titelverleihungen nicht auf die Lamas der Karma-pa,
sondern kamen vereinzelt auch denjenigen anderer Schulen zu. Die Strategie

der chinesischen Monarchen bestand darin, die zersplitterten und
eifersüchtigen Schulen gegeneinander auszuspielen, den Aufstieg einer einzigen
an die Spitze zu verhindern und sich selber ein Mass an Einfluss zu bewahren.

Eine solch labile und ideenlose Tibetpolitik musste auf beiden Seiten
ohne nachhaltige Auswirkungen bleiben. Ab der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts wurde der Einfluss der Ming-Herrscher im westlichen
Nachbarland zusehends schwächer, und nur noch vereinzelt fanden sich
tibetische Lamas am Kaiserhof ein. Somit war nun genügend Raum für die
schnell aufblühende Gelug-pa vorhanden, deren Führern es mittels des

Reinkarnationssystems gelang, eine fundierte religiöse Tradition
aufzubauen, die den Herausforderungen der anderen Schulen standhalten und
der Lama-Schutzherr-Beziehung eine dauerhafte, stabile Basis verleihen
konnte.

4.2 Das Verhältnis der späteren Mongolen-Khane zu den Dalai Lamas

Während sich das Interesse der Ming-Kaiser an Tibet in Grenzen hielt,
wurde die Bindung zwischen den Lamas und den mongolischen Herrschern
im 16. Jahrhundert wieder enger. Die Ziele beider Seiten blieben im
wesentlichen die gleichen wie zur Zeit von Chingis Khan und Sakya
Pandita bzw. Kublai Khan und Phagspa. Auch Altan Khan hoffte, durch
das Prestige eines lamaistischen Würdenträgers seine Position in Tibet



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1145

wiederzuerlangen und zu festigen. Umgekehrt benötigten die Lamas nach

wie vor die weltliche und, falls nötig, auch militärische Unterstützung
eines Patrons. Da die Sakya-pa ihre Vorrangstellung längst eingebüsst
hatte und die Karma-pa in einem losen Verhältnis zu den Ming-Kaisern
stand, fiel die Wahl des Khans auf die Gelug-pa. Im Jahre 1576 lud er
Sonam Gyatso, das dritte Oberhaupt der Schule, an seinen Hof ein und
verlieh ihm dort den Titel Dalai Lama.38 Damit war die Re-etablierung der

tibeto-mongolischen Chö-yön-Beziehung eingeleitet. Als ideologischer
Ausdruck der seit jeher bestehenden kulturellen und religiösen Ähnlichkeiten

sollte sie die beiden Länder unter wechselnden Vorzeichen bis ins
20. Jahrhundert hinein verbinden. Als weitere Massnahme zur Verhütung
des Abbruchs der Beziehung nach dem Tod der beiden Partner kündigte
Sonam Gyatso kurz vor seinem Tod im Jahre 1588 an, er werde in der

Mongolei wiedergeboren. Tatsächlich entdeckte man seine Reinkarnation
im Körper eines Grossenkels von Altan Khan. Yonten Gyatso (1589-1616)
ging als vierter Dalai Lama in die Geschichte ein. Auf der anderen Seite

wechselte die Rolle des weltlichen Patrons nach dem Tode Altan Khans im
Jahre 1583 zu Gusri Khan. Sein Gegenüber war im 17. Jahrhundert

Ngawang Lozang Gyatso (1617-1682), der berühmte fünfte Dalai Lama.

Aufgrund einer innertibetischen Revolte in den 1630er Jahren bat dieser
den Führer der Qosot-Mongolen um Hilfe. Gusri Khan kam seiner Rolle
als Schutzpatron nach, besiegte die Aufständischen und trat in der Folge
die ihm nun eigentlich zustehende weltliche Herrscherposition über Tibet
an den Dalai Lama ab. Damit waren zum ersten Mal geistliche und
weltliche Macht in einer einzigen Person bzw. Institution vereint, was zu
einem ungeheuren ideologischen und praktischen Machtpotential der Dalai
Lamas führte.39

Die Ereignisse in den Jahren 1638-1643 und die daraus resultierende

Beziehung zwischen Gusri Khan und Ngawang Lozang Gyatso waren wie-

38 Li, 1960: S. 70. Im Gegenzug soll Sonam Gyatso den Khan als Verteidiger des

Glaubens angeredet haben, eine Ehrenbezeichnung, welche auf dessen Rolle als

weltlicher Schutzpatron verwies.

39 Es ist sicher kein Zufall, dass der fünfte Dalai Lama gerade jetzt seinen Sitz vom
Kloster Drepung in die Hauptstadt Lhasa verlegte und mit dem Bau des Potala

begann. Der gewaltige Palast im Herzen Tibets symbolisierte seine doppelte

Führungsposition auf eine materiell fassbare und allgemein sichtbare Art und Weise.



1146 MARTINA WERNSDÖRFER

derholt Thema von Diskussionen über den Status von Tibet gegenüber der

Mongolei ab der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts. Pro-chinesische

Interpretationen sehen im Einsetzungsakt das eindeutige Zeichen für die

Abhängigkeit Tibets und für die Souveränität des Mongolenherrschers.
Pro-tibetische Auslegungen machen den Dalai Lama zum alleinigen Subjekt

und betrachten die Einsetzung als Geschenk des Khans für die religiösen

Unterweisungen seines geistigen Lehrers. Die Wahrheit liegt meiner
Meinung nach irgendwo dazwischen. Hätte Gusri Khan nach seinem Feldzug

die gesamte Macht in seinen Händen behalten, so wäre sein Vorgehen
von tibetischer wie von chinesischer Seite her als Eroberung Tibets
interpretiert worden. Von Seiten der Ming-Dynastie wäre wohl aufgrund der

eigenen prekären politischen Situation keine Intervention erfolgt. Der Khan
hätte aber seinen Einfluss in Tibet als Eroberer nie so effizient spielen lassen

können, wie ihm dies nun als akzeptierter Schutzpatron und über den
Dalai Lama als Mittelsperson möglich war. Die Offerte der weltlichen
Autorität an den höchsten tibetischen Würdenträger und dessen

Anerkennung als Reinkarnation Chenrezis machten Gusri Khan in den Augen
der Tibeter zu einem Verehrer und Wohltäter an der Religion und erhöhten
sein Ansehen ungemein.40

Dass diese Sichtweise nicht aus der Luft gegriffen ist, zeigen die

nachfolgenden Ereignisse bis ins 20. Jahrhundert hinein deutlich. Immer
wieder ist festzustellen, dass sich das Verhalten der tibetischen Regierung
und des tibetischen Volkes anderen Mächten und Herrschern gegenüber
zum grossen Teil danach richtete, wie sie mit dem Dalai Lama umgingen.
Die Quelle, aus der heraus die meisten Handlungs- und Ansichtsweisen
entstanden, durchgeführt, interpretiert und gerechtfertigt wurden, ist in der

Chö-yön Beziehung zu suchen. Beiden Seiten, der tibetischen wie der chi-
nesischen/mongolischen/manchurischen, gereichte ihre Aufrechterhaltung
stets zum Vorteil. Für die Tibeter einerseits implizierte sie die Bestätigung
und Anerkennung des Dalai Lama als höchsten geistlichen und weltlichen
Symbols ihrer Nation. Andererseits Hessen sich so sämtliche Aktionen des

40 Zahiruddin, 1975: S. 27. "He (Gusri Khan) was the worshipper of the Dalai Lama

because he had worshipped the God incarnate in the Dalai Lama and had made an

offering of the whole of Tibet to him. The essential thing to realize is that the

protector, being human, was the subordinate of the protected, who was a God

incarnate. "



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1147

Patrons als Pflichthandlungen zum Schutz der Religion und ihrer
Funktionsträger rechtfertigen. In dieser unterschiedlichen Auslegung liegt aber

auch das Konfliktpotential verborgen, welches mit der Zeit zu einer

Verhärtung der Positionen führen und sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts
entladen sollte.

4.3 Das Erbe der Manchu-Kaiser

Auch die Manchu-Kaiser bedienten sich zur Wahrung ihres Einflusses in
Tibet der Patronatspolitik. Sie verbanden damit jedoch weitergreifendere
Ziele als ihre diversen Vorgänger und verlagerten das Gewicht von der

religiösen immer mehr auf die politische Seite. Dies führte allmählich zu
einer Vergrösserung der Kluft in der unterschiedlichen ideologischen
Interpretation der Beziehung, die sich zunehmend praktisch auszuwirken
begann. Die Religion degenerierte zu einem leeren Medium, mit dem man
sich Einfluss und Kontrolle über Tibeter und Mongolen zu erhalten hoffte.
Die Manchu-Kaiser benutzten den Lamaismus, seine Institutionen und
Vertreter als politisches Instrument unter dem Deckmantel des Chö-yön.
Damit folgten sie einem alten chinesischen Konzept zur Beherrschung von
Fremdvölkern: "Barbaren durch Barbaren beherrschen" (yi yi zhi yi ])X ^
WÄ).

"Patronage of the high Lamas of Tibet always enabled the Manchu rulers of
China to govern, fairly effectively, the wild inner Asian frontier region,

especially Tibet and Mongolia, without any expensive occupying army. The

Tibetans and the Mongols worshipped the Buddha and had implicit faith in their

Lamas. The Manchu patronage of Buddhism and the Lamas was thus in

accordance with their Central Asian policy. From a spiritual point of view, the

Manchus were no admirers of the Lamas. Their interest in patronizing
Buddhism or in helping the spread of its influence among the Mongols of
Central Asia and Siberia is to be ascribed to their appreciation of Buddhism as a

political instrument in the subjugation and control of Mongolia and Tibet."41

41 Rahul, 1969: S. 115/16.



1148 MARTINA WERNSDÖRFER

1652, acht Jahre nach Errichtung der Dynastie, fand am Manchu-Hof in
Beijing eine Audienz zwischen dem fünften Dalai Lama und dem Shunzhi-
Kaiser (reg. 1644-1662) statt. Im Verlauf derselben erhielt der Dalai Lama
die offizielle Anerkennung seiner Funktion als höchster Würdenträger der
buddhistischen Welt Zentralasiens. Seit diesem Treffen wurde es zu einem
festen Ritual, dass sich jeder nachfolgende Dalai Lama und interessanterweise

auch jeder Panchen Lama42 von der Zentralregierung Chinas
feierlich als Reinkarnation bestätigen Hess.43 Die Institutionalisierung
dieser zeremoniellen Bestätigung liess bei Beteiligten wie Aussenstehenden
einmal mehr die Frage nach der Interpretation aufkommen. Die meisten
"neutralen" Tibetforscher vertreten die Ansicht, es habe sich 1652 um ein
Treffen zwischen zwei unabhängigen und sich respektierenden Führungspersonen

gehandelt, mit dem Zweck, die gegenseitige Beziehung und
dadurch auch die Position des Einzelnen zu stärken.44 Die Regierung in
Beijing leitete und leitet daraus die freiwillige Unterwerfung Tibets unter
die «chinesische» Oberherrschaft ab. Nach ihrer Auffassung bestand seither
zwischen den Manchu-Kaisern und den Dalai Lamas eine "Tributbringer-
Beziehung" (gongshi guanxi HflËffflf:^), ein politisch-kulturelles Verhältnis

also zwischen einer übergeordneten und einer untergeordneten
Person.45 Tibetischer Interpretation zufolge ging es beim Akt der Titelverleihung

um die rituelle Bestätigung einer religiösen Beziehung zwischen

42 Ch.A. Bell, The Religion of Tibet: S. 105, Anmerkung 1. Die Bezeichnung "Pan¬

chen" ist die Abkürzung von "Pandita chen - Grosser Gelehrter/Weiser".

Ursprünglich handelte es sich um einen Titel, der allen gebildeten Lamas verliehen

werden konnte. Erst der fünfte Dalai reservierte ihn für seinen Lehrer Chokyi
Gyaltsen und dessen Nachfolger. Im religiös-ideologischen Bereich gilt der
Panchen Lama als Inkarnation des Buddha Amitâbha, ein Tatbestand, der immer

wieder Anlass zu Diskussionen um seine Stellung gegenüber dem Dalai Lama gab.

43 O. Weggel, "Zum 40. Jahrestag der Befreiung Tibets - Wie China seine Souverä¬

nitätsansprüche über die 'Autonome Region' zu rechtfertigen versucht," S. 366.

Der Autor zieht hier eine Parallele zu den Verhältnissen im mittelalterlichen Europa,

wo das Ritual allerdings in umgekehrter Richtung verlief, d.h. der deutsche

Kaiser sich vom Papst salben liess.

44 van Walt van Praag, 1987: S. 12. W.W. Rockhill, "The Dalai Lamas of Lhasa and

their Relations with the Manchu Emperors of China 1644-1908," S. 18.

45 Weggel, 1991: S. 366.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1149

einem geistlichen Lehrer und seinem weltlichen Beschützer und Verehrer.
Das Chö-yön-Verhältnis wurde also nicht subordinativ, sondern egalitär-
koordinativ verstanden und vom Gedanken gegenseitiger Unterstützung
getragen.46 Diese Sichtweise gründet letztlich im lamaistischen Reinkarna-

tionskonzept, in das auch die Manchu-Kaiser eingegliedert wurden. Durch
deren Anerkennung als Reinkarnationen des Bodhisattvas Manjusri wurde
ihnen wiederum die Kontrollnahme über die buddhistische Welt Zentralasiens,

insbesondere über Tibet und die Mongolei, erheblich erleichtert.
Als Verkörperungen einer Gottheit durften sie sich eines grösseren
Respektes gewiss sein als "gewöhnliche" irdische Herrscher. Darüberhinaus

war es auf diese Weise möglich, mit dem Dalai Lama auf der
gleichen religiösen Ebene zu kommunizieren.47

Das Hauptproblem für die "fremden" Manchu-Kaiser war, dass sie

sich seit der Gründung ihrer Dynastie einem Geflecht verschiedenster,
manchmal widersprüchlicher Vorstellungen und Ideologien gegenüber
sahen. Auf diesem Hintergrund lässt sich ihre häufig ambivalente
Regierungsführung zum grossen Teil erklären. Sie wurde im wesentlichen durch
Bemühungen bestimmt, einen Mittelweg zu finden, der ihnen einerseits die

Machtposition in China selber und andererseits den "ererbten" Einfluss in
Tibet und der Mongolei sichern würde.

"(...) On the one hand they felt obliged to write dedications for Buddhist

monasteries, while on the other they felt obliged to adopt a discrete, secular

tone in preparing them. This was because the Manchu rulers had early

decided that their most important economic and political interests lay in China,

and that their most visible religio-political image was to be Chinese and

Confucian. The Manchu rulers ignored their bodhisattva status, but in fact

surrepetitously promoted it, for it increased their political influence in Mongolia
and Tibet."48

Um diesen Einfluss auch in praktischer Hinsicht zu gewährleisten, war es

notwendig, eine ständige Kontaktperson im Zentrum Tibets zu stationieren.

46 van Walt van Praag, 1987: S. 135.

47 D. Farquhar, "Emperor as Bodhisattva in the governance of the Ch'ing Empire,"
S. 25.

48 Farquhar, 1978: S. 26 und 33/34.



1150 MARTINA WERNSDÖRFER

Deren Aufgabe sollte es sein, Präsenz zu demonstrieren, die Beziehung
zum Dalai Lama aufrechtzuerhalten und als Beobachter den Kaiser mit
Informationen zu versorgen. Im Jahre 1720 ergab sich, bedingt durch einen
Einfall der mongolischen Dzungaren in Tibet, durch das Exil des siebten
Dalai Lama49 und durch die daraus resultierende allgemeine politische und

religiöse Instabilität, für den Kangxi-Kaiser die Gelegenheit, den Plan in
die Tat umzusetzen. Er wusste die Situation geschickt auszunutzen. Auf
der formalen Basis des Chö-yön eilte er den Tibetern zu Hilfe, vertrieb die

Eindringlinge, brachte den siebten Dalai Lama nach Lhasa und verlieh
ihm, wie seinerzeit Gusri Khan der fünften Reinkarnation, die weltliche
Autorität über sein Land. Dadurch gelang ihm nicht nur die Festigung der

Beziehung zum Dalai Lama, in den Augen der Tibeter genoss er fortan
auch ein hohes Ansehen als Wohltäter an der Religion. Um die Tibeter in
ihrem Glauben zu bestärken, stationierte er, angeblich für die Sicherheit
der heiligen Stadt, eine kleine Militärgarnison in Lhasa.50 In Tat und
Wahrheit bildete sie ein Instrument zur effizienteren Kontrolle der internen
Verwaltung. Diese wurde formell in den Händen der Tibeter gelassen, um
ihnen das Gefühl zu geben, die Garnison sei nur zur Verteidigung des

Glaubens und nicht aus Eigennutz stationiert worden. Kangxi konnte die
Früchte seines Tuns nicht mehr lange ernten. 1722 ereilte ihn der Tod, und
ein Jahr später wurde die Garnison aufgrund akuter finanzieller Engpässe
wieder abgezogen.

Unter seinem Nachfolger Yongzheng (reg. 1722-1735) kam es jedoch
in Tibet zu einigen grundlegenden Verwaltungsreformen, die eine Situation

49 Shakabpa, 1967: S. 156. Der Grund für das Exil liegt in der politischen Instabilität

zur Zeit des sechsten Dalai Lama. Im gleichen Jahr seiner Inthronisation, 1697,

übernahm Lhazang Khan die Führung der Qosot-Mongolen und beschloss, eine

Reinkarnation seiner Wahl einzusetzen. Der "falsche" Dalai Lama fand jedoch bei

der tibetischen Bevölkerung keine Anerkennung und wurde nach dem Tode des

Khans im Jahr 1717 prompt wieder abgesetzt. Bis zu diesem Zeitpunkt musste sich

die siebte Verkörperung im Kloster Kumbum versteckt halten.

50 Mehra, 1968: S. 39. Es war das erste Mal, dass chinesische Truppen in Lhasa ein¬

marschierten. Diese Militärpräsenz diente und dient pro-chinesischen
Wissenschaftlern zur Zementierung ihrer Interpretation, Tibet habe von 1720-1912 unter
der Oberherrschaft der Manchus gestanden.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1151

schufen, welche im wesentlichen bis 1911/12 bestehen bleiben sollte.51

Eine der wichtigsten Massnahmen betraf die Installierung zweier manchu-
rischer Zivilbeamten in Lhasa im Jahre 1728, die als "Ambane"52 in die
Geschichte eingehen sollten. In der Qianlong-Ära (Kaiser Gaozong, reg.
1736-1796) wurde ihr Einflussbereich mehr und mehr erweitert. Sie übten

nun ihre Funktion durch das tibetische Kabinett aus, welches sie über
wichtige Vorhaben und Entscheidungen im Voraus zu informieren hatte.
Damit stand auch der Dalai Lama unter der indirekten Kontrolle der
Ambane, was dem Kaiser wiederum die unmittelbare Einflussnahme in
innertibetische Angelegenheiten ermöglichte. Gerade diese Konsolidierung
des Amban-Postens trug aber wesentlich dazu bei, dass es bald zu
Machtmissbrauch und zu erheblichen Kompetenzüberschreitungen kam. Die
zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts war geprägt von einer unkontrollierten
und eigenmächtigen Handlungsweise der manchurischen Repräsentanten.
Dazu kam, dass auf tibetischer Seite, aufgrund der Unmündigkeit oder des

frühen Todes mehrerer Dalai Lamas, die Macht meistens in den Händen
der Regenten lag. Um dieser Misere abzuhelfen, griff der Qianlong-Kaiser
zu einer Taktik, die bereits sein Vorgänger angewandt hatte und die ein
charakteristisches Merkmal der manchurischen Tibetpolitik bleiben sollte.
Er begann, neben dem Dalai Lama auch den Panchen Lama zu patroni-
sieren und den Ball zwischen den beiden hohen Würdenträgern zum
eigenen Vorteil hin und her zu spielen.53

51 J. Kolmas, Tibet and Imperial China - A Survey of Sino-Tibetan Relations up to

the End ofthe Manchu Dynasty in 1912: S. 41/42. 1724 wurde Amdo von Tibet

getrennt und der chinesischen Provinz Qinghai einverleibt. 1725 folgte die

Einrichtung einer Protektoratszone im sino-tibetischen Grenzgebiet und 1727 die

Ziehung einer neuen Grenzlinie zwischen Tibet und Sichuan. Das eigentliche tibetische

Gebiet wurde durch diese Massnahmen um fast die Hälfte reduziert.

52 Kolmas, 1967: S. 43. "Amban" war ursprünglich ein manchurischer Ehrentitel,

etwa gleichbedeutend mit "Eure Exzellenz", der nichts mit einem Amt zu tun

hatte.

53 A. Zito, "The Imperial Birthday - Ritual encounters between the Panchen Lama

and the Qianlong Emperor in 1780," S. 17ff. Als in den 1770er Jahren aufgrund
der beiden Missionen von George Bogle (1774) und Alexander Hamilton (1778)

klar wurde, dass auch die Engländer Kontakt zum Panchen Lama suchten, wurde



1152 MARTINA WERNSDÖRFER

Zu Beginn der 1790er Jahre bot sich eine weitere Gelegenheit, die
Einflussnahme in Tibet zu verstärken. Erneut war der Auslöser dafür eine

Fremdinvasion, die diesmal von Seiten der nepalesischen Gurkhas erfolgte.
Wiederum gelang es, durch die Hilfe des manchurischen Generals Fu

Kang'an, die Eindringlinge zu vertreiben. Der Vorfall veranlasste jedoch
den Qianlong-Kaiser, effizientere Massnahmen für die innere und äussere

Sicherheit Tibets zu ergreifen. Mit Hilfe eines 29-Punkte-Programms
leitete er 1793 politische und administrative Reformen ein. Unter anderem
wurde darin die rechtliche Kontrolle über alle Gebiete des Landes in die
Hände der Zentralregierung gelegt.54 Sorgfältig wurden zwei neue Ambane

gewählt und mit grosser Macht ausgestattet, die im weltlichen Bereich
derjenigen des Dalai Lama gleichkam. Zudem fungierten sie nun auch als

Mittelsmänner zwischen den beiden höchsten tibetischen Würdenträgern
und dem Kaiser.55

Gleichzeitig mit diesen verwaltungstechnischen Massnahmen versuchte

der Kaiser auch, Einfluss auf das traditionelle, religiös-ideologische
Gefüge zu nehmen. Mittels einer Goldenen Urne (jin ping 5^M), die er im
gleichen Jahr nach Lhasa bringen liess, sollte das bisherige Erkennungsverfahren

bei der Suche nach einer neuen Reinkarnation von Dalai Lama
und Panchen Lama in ein Wahlverfahren transformiert werden.56 Der

dieser zur 70. Geburtstagsfeier des Qianlong-Kaisers kurzerhand nach Beijing
eingeladen.

54 van Walt van Praag, 1987: S. 19-21. Weitere Reformen beinhalteten die Einfüh¬

rung einer einheitlichen Währung; die Erstellung von Handelsregulationen; die

Überwachung der offiziellen Schätze des Potala und des Klosters Tashilhunpo
durch die kaiserlichen Repräsentanten; die Durchführung der Beamtenwahl in

Übereinstimmung mit den Ambanen; die Ersetzung des Mönchsbeamten im Kashag

durch einen weltlichen Beamten und die Einschränkung des Kontaktes mit dem

Ausland.

55 Rockhill, 1910: S. 53. Während zuvor Dalai und Panchen Lama direkt mit dem

Kaiser kommunizieren konnten, müssten sie nun als erstes dem Amban Bericht

erstatten und seine Befehle abwarten.

56 Rockhill, 1910: S. 56. Die Urne (tibet. bumba) wurde im Jokhang plaziert. Bei der

Suche nach einer neuen Reinkarnation sollten die Namen möglicher Kandidaten auf



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1153

Vorsitz sollte ebenfalls den Ambanen zukommen. Ziel und Zweck dieses

Urnenwahlverfahrens waren vielschichtig. Vordergründig wurde es als

Instrument zur Verhinderung von Korruption und Bevorzugung der Adligen
proklamiert.57 In Tat und Wahrheit diente es der Erhöhung der
ideologischen Autorität des Kaisers in Tibet und damit auch der Erhöhung der

Macht der Weltlichkeit über die Macht der Geistlichkeit und ihrer Institutionen.

Als eine Art pompöser Spielstein war die Urne ein Propagandaobjekt

zur Demonstrierung der kaiserlich-konfuzianischen Oberherrschaft
über den Aberglauben der Tibeter. Die Änderung des Auffindungsverfahrens

der höchsten tibetischen Würdenträger in ein Ernennungsverfahren
stellte einen massiven Eingriff in Sein und Natur dieser institutionalisierten
Persönlichkeiten und einen gewaltsamen ideologischen Übergriff auf das

vom Kaiser patronisierte Objekt dar. Dementsprechend heftig fiel der
Widerstand des Volkes und der tibetischen Beamten gegen diese Aktion
aus, so dass die Urne bereits bei der Auffindung des neunten Dalai Lama
nicht zur Anwendung kam. Interessanterweise verleitete diese Missachtung
den Kaiser zu keinerlei Bestrafungsmassnahmen.58 Mitverantwortlich
dafür war mit Sicherheit die rasante Abnahme des "chinesischen"
Einflusses in Tibet nach der Abdankung des Qianlong-Kaisers im Jahre 1796

und nach seinem Tod drei Jahre später. Die Blüte der dynastischen
Tibetpolitik war damit an ihr Ende gelangt.

Auf der anderen Seite hatte der direkte Eingriff in die Person und
Institution von Dalai und Panchen Lama dazu geführt, dass die Rolle des

Kaisers als Patron der tibetischen Religion und des tibetischen Volkes von
diesem nicht mehr anerkannt wurde. Die Attacke auf seine bedeutendsten

Nationalsymbole hatte sein Vertrauen massiv erschüttert und wandte sich

nun gegen den Initiator. Allgemein müssen wohl die verschiedenen Ver¬

Stäbchen geschrieben und in die Urne gelegt werden. Durch Ziehen erhoffte man

sich die Ermittlung der richtigen Person.

57 Dieses Argument ist im Grunde genommen nichtig, da seit dem fünften Dalai

Lama alle nachfolgenden Reinkarnationen aus einfachen Familien mit niedrigem
sozialem Status stammten.

58 Rockhill, 1910: S. 57ff. Mit dem Hinweis auf die Fähigkeit des Kindes wurde die

Irregularität von kaiserlicher Seite her verziehen. Bei der Ernennung des zehnten

Dalai Lama kam das neue Wahlverfahren jedoch zum Zug.



1154 MARTINA WERNSDÖRFER

suche der Herrscher Chinas, auf ideologische, politische oder militärische
Art und Weise Einfluss auf die Wesensnatur der höchsten tibetischen
Würdenträger zu nehmen, als grösster Fehler in der Tibetpolitik des Reiches

der Mitte interpretiert werden. Die Folgen waren stets verheerend und
vereitelten die Erreichung jeglicher Ziele.

In den der Qianlong-Ära nachfolgenden Jahrzehnten wurde die kaiserliche

Position in Tibet immer unklarer. Die zahlreichen Umwälzungen in
China selber wirkten sich negativ auf die Ambane aus, die ihrerseits als

schwache Persönlichkeiten der Korruption und Ausbeutung verfielen. Dazu

kam, dass Tibet während des ganzen 19. Jahrhunderts von Regenten

regiert wurde. Der Kaiser aber bedurfte eines fähigen, mündigen, von ihm
direkt unterstützten und beschützten Dalai Lama, um den Kontroll- und
Einflusskanal auf Basis des Chö-yön aufrechtzuerhalten. Da dies nicht
möglich war, wurde versucht, den Autoritätsverlust mittels anderer
Massnahmen zu kompensieren. Diese bestanden in der Einflussnahme auf die
Klöster als religiöse Machtzentren des Landes und in der Förderung der
Isolation Tibets als Barriere gegen imperialistische Interessen der
Westmächte. Chinesische Mönche wurden in die grossen tibetischen Klöster
eingeschleust. Ihre Aufgabe war es, die tibetischen Brüder davon zu
überzeugen, Reisende aller Art stellten eine Bedrohung für die buddhistische

Religion dar. Diese ideologische Infiltrationspolitik schürte die Furcht vor
äusseren Einflüssen und führte schliesslich dazu, dass Tibet von einer Art
mystischem Schleier des "Verbotenen Landes" überzogen wurde.

Interessant ist, dass trotz der Unzulänglichkeit des Kaisers in der

Ausübung seiner Macht und trotz der Verletzung seiner Pflichten als

Patron die Fiktion einer nominalen Schutz- und Kontrollfunktion auf Basis
der Chö-yön-Beziehung von beiden Ländern aufrechterhalten wurde.
Sowohl für China, als auch für Tibet ergaben sich dadurch Vorteile. China
konnte gegen aussen und gegen innen sein Gesicht wahren und angebliche
Stärke demonstrieren, während Tibet die Bindung als Schild gegen
anderweitige, unerwünschte Einflüsse einsetzte. Nachdem im Jahre 1895 der
dreizehnte Dalai Lama Thubten Gyatso (1878-1936) die weltliche und
geistliche Führung seines Landes übernommen und die Zeit der
Regentenherrschaft ein Ende gefunden hatte, versuchte die Manchu-Regierung
verzweifelt, das traditionelle Band wieder zu festigen. Die Situation spitzte
sich zu, als sich das tibetische Oberhaupt wegen der Bedrohung durch die



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1155

britische Younghusband-Expedition von 190459 ins mongolische Exil
begab. Mit dem Vorstoss einer Westmacht ins Herz Tibets war für China
nicht nur die Gefahr einer fremden Einflussnahme und der Verlust des

wichtigsten Gesprächspartners in seiner Tibetpolitik verbunden, der Kaiser
fühlte sich durch die direkte Kommunikation der Engländer mit einem

Volk von "Lamas und Barbaren" auch in seiner Würde als Sohn des Himmels

und Mandatsträger über das kulturell überlegene Reich der Mitte
verletzt.60 Darüberhinaus gelangte mit den Expeditionsteilnehmern
westliches Gedankengut in die traditionellen asiatischen Beziehungsmuster.
Spätestens ab 1904 entwickelte sich deshalb zwischen China und Tibet ein

Verhältnis, das von westlichen Denkschemata geprägt war und dessen

Konflikte in europäischen Begriffen ausgetragen wurden. Die typisch
asiatische Flexibilität in der Regelung von Beziehungen und Machtkonstellationen

wich in sozial-politischen Angelegenheiten einer verbal fixierten
Bestimmtheit, die sich in den Begriffen Souveränität - Suzeränität -
Autonomie äusserte.

Es ist charakteristisch für das zu Beginn des 20. Jahrhunderts selber
im Übergang begriffene China, dass die neu formulierten und in modernen

Kategorien ausgedrückten Ansprüche auf Tibet mit historischen
Verhältnissen und Zuständen begründet und legitimiert wanden. Mehr oder

weniger bewusst überging man dabei die Tatsache, dass jene Verhältnisse
von einer ganz anderen Art waren, als die Ansprüche, die sie begründen
sollten. Die chinesische Regierung forderte nun das Recht auf Souveränität,

deren Basis in ihren Augen bereits in der traditionellen Chö-yön-
Beziehung zum Dalai Lama gelegt worden war und die ihre tieferen
Wurzeln im Bewusstsein der kulturellen Überlegenheit des Reiches der
Mitte gegenüber den Nachbarländern und dem Rest der Welt hatte. Das
moderne BegriffsVokabular ermöglichte es, diese traditionellen Konzepte

59 Die Expedition trägt den Namen ihres Leiters, Colonel Francis Younghusband. Sie

stellt das erste westliche Unternehmen dar, dem es gelang, bis nach Lhasa vorzu-
stossen und einen direkten Vertrag mit den tibetischen Regierungsvertretern
auszuhandeln.

60 H.E. Richardson, Tibet and its History: S. 268-271. Nach: British and Foreign
State Papers 1904-1905, XCVII: 148-151. Besonderen Anstoss eregte Artikel 9

der zwischen England und Tibet unterzeichneten Lhasa-Konvention, welcher China

der Kategorie "Fremdmacht" zuordnete.



1156 MARTINA WERNSDÖRFER

von der nationalen auf die internationale Ebene zu heben, sie zu rationalisieren

und innerhalb global-gültiger Kategorien zu legitimieren. Damit
erfuhr die alte Strategie im Umgang mit dem tibetischen Oberhaupt eine

Umkehrung. Während früher die gegenseitigen Aktionen, zumindest an der
Oberfläche, auf der religiösen Schiene erfolgten und von dort her gerechtfertigt

wurden, während der Kaiser selber, in der Annahme der Bodhi-
sattvaschaft und in seiner Funktion als Schutzpatron der Religion, sich auf
jene Schiene begab, um eine wirksame Kommunikation zu betreiben, wurde

nun, im Gegenzug, der Dalai Lama als Person und Institution säkularisiert

und abgewertet. Er war nicht mehr ein göttliches Gegenüber, dessen

Einfluss man sich durch eine reziproke Beziehung sicherte, sondern ein
menschliches, untergeordnetes Individuum in einem Herrscher-Untertanen-
Verhältnis.

Am deutlichsten kommt diese einseitige Modifizierung im Verhalten
des Kaiserhofes gegenüber dem Dalai Lama in den der Younghusband-
Expedition nachfolgenden Jahren zum Ausdruck. Bereits kurz nach der
Flucht des tibetischen Oberhauptes in die Mongolei wurde es in einem
kaiserlichen Edikt für abgesetzt erklärt, eine Aktion, die aus dem
religiösen Blickwinkel heraus unmöglich war und deshalb von tibetischer Seite
her unbeachtet blieb. Die Wiedereinsetzung in weltliches Amt und geistliche

Würde erfolgte vier Jahre später in Beijing anlässlich einer Einladung
an den Kaiserhof.61 Im Zuge dieses Treffens wurde dem Dalai Lama ein
neuer Titel verliehen, der auf den ersten Blick als respektvolle Ehrbezeugung

erscheint, in Tat und Wahrheit aber das Resultat der geschickten
Methode des Kaiserpaares darstellt, den politischen Status seines Gegenübers

ein für allemal festzulegen. Im Edikt vom 3.11.1908 findet diese

Titelverleihung ihren Ausdruck:

"The Dalai Lama already, by the Imperial commands of former times,62 bears

the title of Hsi-T'ien-Ta-Shan-Tzu-Tsai-Fo (Xi Tian Da Shan Zi Zai Fo MAA
# È ftfifë), the Great, Good, self-existent Buddha of Heaven. We now
expressly conferred upon him the addition to his title of Ch'eng-Shun-Tsan-Hua-

61 van Walt van Praag, 1987: S. 41.

62 Rockhill, 1910: S. 18. Gemeint ist die Titelverleihung von Altan Khan an den drit¬

ten Dalai Lama, die dann vom Shunzhi-Kaiser gegenüber dem fünften Dalai Lama
übernommen und erweitert wurde.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1157

T'ien-Ta-Shan-Tzu-Tsai-Fo (Cheng Shun Zan Hua Tian Da Shan Zi Zai Fo 3$

H W it A. A # S & B), the Loyally Submissive Vice-Regent, the Great,

Good, self-existent Buddha of Heaven."63

Der Akt der Titelverleihung war seit alter Zeit ein charakteristisches
Merkmal innerhalb der Strategie des chinesischen Kaiserhofes gegenüber
den Herrschern anderer peripherer Volksgemeinschaften. Er diente fast
immer der Einschränkung ihrer unabhängigen oder autonomen Macht und
der damit einhergehenden Überführung unter die Herrschaft der
Zentralregierung des Reiches der Mitte.

Man kommt an dieser Stelle nicht umhin, die Überlegung anzustellen,
weshalb der Dalai Lama dieser Wiedereinsetzung und Titelverleihung
durch den Kaiserhof zustimmte, die analoge Handlungsweise von Yuan
Shikai vier Jahre später jedoch ablehnte. Eine mögliche Antwort liegt
einmal mehr in der Natur der traditionellen, jahrhundertealten Chö-yön-
Beziehung zwischen dem Dalai Lama und dem Kaiser. Gerade weil auch

der Dalai Lama die Krise in diesem Verhältnis erkannt hatte, eine Krise,
die einerseits aus dem direkten Eingriff auf seine göttliche Legitimation
und andererseits aus den gewaltsamen Aktivitäten der chinesischen Beamten

in Osttibet resultierte, erhoffte er sich möglicherweise bei seinem
Besuch in Beijing eine Versöhnung und betrachtete die Rückerstattung
seines Ranges als ersten Schritt auf diesem Weg. Aus diesem Grund
durchschaute er mit grosser Wahrscheinlichkeit weder die wahren
Absichten der chinesischen Regierung, noch war er sich der bedeutsamen

Auswirkung der Titelergänzung bewusst.
Als das Kaiserpaar gegen Ende des Jahres 1908 starb, verschärfte

sich die Situation auf beiden Seiten zusehends und wurde verworrener als

je zuvor. Der Zerfall der Qing-Dynastie war nicht mehr aufzuhalten,
zahlreiche revolutionäre Strömungen brachen hervor, die Zentralkontrolle über
die westlichen Grenzgebiete schwand praktisch vollständig, die Lokalmilizen

in jenen Regionen agierten eigenmächtig und drangen immer tiefer
nach Osttibet vor. An zahlreichen Ecken und Enden brodelte der Widerstand.

Das frühere Bemühen um eine einigermassen diplomatische
Kommunikation wich nun gänzlich einer rigorosen Strategie der Gewalt, deren

63 van Walt van Praag, 1987: S. 41, nach L/P & S/10/147, Jordan to FO. 2.11.

1908.



1158 MARTINA WERNSDÖRFER

Wellen Richtung Lhasa schlugen.64 All dies hatte zur Folge, dass der
Dalai Lama im Februar 1910 erneut die Flucht ergriff, die ihn diesmal
nach Indien führte, und in einem kaiserlichen Edikt vom 25.2.1910 zum
zweiten Mal abgesetzt wurde.65 Die wichtigsten Punkte dieses vielschichtigen

und aufschlussreichen Ediktes können folgendermassen zusammen-
gefasst werden:

Erstens: Der Dalai Lama wird mit seiner eigenen Waffe, der
Religion, zu schlagen versucht. Indem er sich in die weltlichen Angelegenheiten

einmischte, so heisst es, habe er seine religiösen Pflichten vernachlässigt,

die Anordnungen des Kaisers missachtet und damit Unglück über
sein Volk gebracht. Dadurch, dass bereits hier das Verhältnis zwischen
dem Gottkönig und dem Sohn des Himmels klar gestellt wird, legitimiert
China seine Aktion nicht bloss auf der politischen, sondern auch auf der

ideologischen Ebene.
Zweitens: Nachdem der Dalai Lama als Übeltäter an seinem Volk

entlarvt wurde, wird nun der Kaiser als Wohltäter dargestellt. Die Betonung
liegt auf seinem guten Willen als Patron, dem Dalai Lama bei der
Erfüllung seiner Pflichten zu helfen und seinen Geist zu reformieren. Da aber

nicht einmal die Rückerstattung des Titels im Jahre 1908 eine positive
Veränderung nach sich zog(!), ja das tibetische Oberhaupt sein Land erneut
verliess, sah sich die chinesische Regierung zu weiteren Massnahmen

gezwungen.

64 Wiederholt wurde darüber spekuliert, wo der tiefere Grund für die chinesische

Invasion von 1910 gelegen haben könnte. Vermutlich ist er tatsächlich in der

Younghusband-Expedition zu suchen. Sie dürfte letztendlich der Auslöser für die

Tibetpolitik Chinas in den Jahren 1905-1910 gewesen sein, die geprägt war von

ideologischer Infiltration und Verwaltungsreformen, von der militärischen Expansion

von Ost- nach Zentraltibet, von der Reduzierung der Macht der Geistlichkeit,
und die schliesslich im Vorstoss in die Keimzelle des gesamten tibetischen

Religions- und Gesellschaftssystems, Lhasa, gipfelte. Nur die Revolution im Inneren

Chinas verhinderte, dass Tibet bereits damals unter die volle Kontrolle seines

grossen Nachbarn geriet.
65 "Le Dalai Lama. " L'Asie française. Bulletin mensuel du Comité de L'Asie fran¬

çaise, 109. Paris. 1910: S. 204. Hier findet sich das Absetzungsedikt in voller

Länge in französischer Übersetzung.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1159

Drittens: Der Dalai Lama als Person wird entsakralisiert. Durch die

Absetzung aus seinem göttlich legitimierten Amt wird er zu einem menschlichen

Wesen degradiert, mit dem man nach irdischen Verfahrensweisen
umgehen kann. Implizit erhöht sich damit die durch das Himmelsmandat
legitimierte Stellung des Kaisers. Der von China beanspruchte übergeordnete

Status auf der weltlich-politischen Ebene bekommt so auch auf der

religiös-ideologischen Ebene Gültigkeitswert.
Viertens: Die Institution Dalai Lama wird entsakralisiert. Mit der

Entfernung seiner Person aus Amt und Würden war dem chinesischen Ansinnen

noch nicht Genüge getan. Der Kaiser brauchte ja einen
Verhandlungspartner, den er kontrollieren konnte. Vor diesem Hintergrund ist der
Befehl an die kaiserlichen Repräsentanten zu verstehen, sich auf die Suche
nach besonderen Kindern zu machen und das richtige dann mit Hilfe der
Goldenen Urne zu wählen.66 Dieser letzte Punkt bedeutete, wie bereits am
Ende des 18. Jahrhunderts, eine vollständige Verkennung und Verneinung
des tibetischen Reinkarnationssystems und stellte das Amt des Dalai Lama
auf die gleiche Ebene wie "normale" irdische Regierungsämter.

Insgesamt offenbart das Absetzungsedikt von 1910 in meinen Augen
die ideologische Wurzel des Konfliktes zwischen der Institution Kaiser und
der Institution Dalai Lama, zwischen religiösen (buddhistischen) und
nichtreligiösen Prinzipien und schliesslich zwischen den Regierungssystemen
und Weltsichten beider Länder, von denen zumindest das eine in Kontakt
mit modernem westlichem Gedankengut gekommen war. Im Grunde
genommen spielt es keine Rolle, ob man die Aktion des Kaiserhauses und die

nachfolgenden Ereignisse bis zu seinem Fall im Jahre 1912 von einem

religiösen Standpunkt aus interpretiert, wie Charles A. Bell67 dies tut, oder

66 Der Rückgriff auf dieses Relikt aus der Qianlong-Ära hatte ohne Frage auch einen

symbolischen Wert. Indem man sich auf die Urne besann, erwachte auch die

Erinnerung an jene Blütezeit im innen- und aussenpolitischen Bereich, der man

nachstrebte.

67 van Walt van Praag, 1987: S. 133. Nach L/P & S/10/147, Bell to GOL 10.5.

1910. "TheEmperor of China never conquered Tibet or gave it to the Dalai Lama.

Titles given by the Emperor to the Dalai Lama are complimentary; the Dalai
Lama's power and position does not depend on them. The deposing of the Dalai

Lama is as if the Dalai Lama would try to depose the Emperor by withholding the

usual title of 'Celestial Emperor Manjusri incarnate of China'."



1160 MARTINA WERNSDÖRFER

von einem juristischen, wie Michael van Walt van Praag68. Ein Aspekt
bleibt sich gleich: die besondere Beziehung zwischen den Dalai Lamas und
den Herrschern Chinas kam objektiv durch den Untergang der letzten

Dynastie und durch das damit einhergehende Verschwinden des einen
Partners ebenfalls zu ihrem Ende, denn:

"The President of a modem republic could not take the place of the Son of
Heaven - a sort of honorary reincarnation - as Patron of the Dalai Lama. "69

Zu diesem politischen gesellte sich ein kultureller Aspekt hinzu. Yuan Shi-
kai war ein Han-Chinese, kein Manchu, und auch aus diesem Grund in den

Augen des Dalai Lama nicht berechtigt, das Erbe seiner Vorgänger
anzutreten. Drittens schliesslich hatten sich in den vier Jahren seit 1908,
bedingt durch die Schwäche Chinas, die Neutralitätspolitik des Auslandes
und durch die Erfahrungen des Dalai Lama im Exil, die Unabhängigkeitsbestrebungen

in Tibet derart verstärkt, dass dieser sich nun explizit auf
seine göttliche und daher absolute und unantastbare Legitimation
zurückbesinnen konnte und die Wiedereinsetzung durch ein menschliches Wesen
ablehnte.70 Die neue chinesische Republiksregierung war herausgefordert,
der Beziehung zu Tibet eine andere Basis zu geben, eine Aufgabe, die sie

zu erfüllen nicht im Stande war und die sie schliesslich ab der zweiten
Hälfte des 20. Jahrhunderts mit pseudo-traditionellen Rechtfertigungen und
Gewalt überdeckte. Auf der anderen Seite Hess aber auch das wieder eini-

germassen erstarkte Tibet kaum eine Tür für Versuche einer neuartigen
Beziehung offen, sondern verharrte für weitere vierzig Jahre in seinem

traditionellen, relativ isolierten Zustand.

68 van Walt van Praag, 1987: S. 45. "The Patron/Protector was now invading the

country of his priest, destroying the religion of the Protected, and deposing the

Lama, who was the object of his worship and protection. Thus, the Chö-yön relationship

that existed with the Qing Emperors came to an end. "

69 Richardson, 1984: S. 103.

70 van Walt van Praag, 1987: S. 318. Diese Einstellung findet ihren deutlichsten Aus¬

druck in der Einleitung zur sogenannten Unabhängigkeitserklärung des Dalai Lama

vom Januar 1913. Sie beginnt mit den Worten: "I the Dalai Lama, most omniscient

possessor of the Buddhist faith, whose title was conferred by the Lord
Buddha's command from the glorious land of India, speak to you as follows. (...)"



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1161

5. Strategien und Grundsätze im Umfeld der Konferenz von Simla

Die Xinhai-Revolution von 1911/12 war trotz oder vielleicht gerade wegen
ihrer eher kulturellen denn politischen Relevanz in China selber von
einschneidender Bedeutung für die Beziehung zu Tibet. Die junge Republik
sah sich einem enormen innen- und aussenpolitischen Druck ausgesetzt.
Um Stabilität zu gewährleisten und Anerkennung zu gewinnen, waren
schnelle Erfolge notwendig. Die verschiedenen Massnahmen gegenüber
dem westlichen Nachbarland in den Jahren nach dem Umbruch sind daher
als Versuche zu werten, Ordnung in das militärische und soziale Chaos zu
bringen, die Kontrolle zurückzugewinnen und so allfälligen Ambitionen

von dritter Seite vorzubeugen.71 Da eine gemeinsame Aktion der
Lokalmilizen an der Grenze zu Tibet aufgrund der schlechten Informations- und

Kommunikationslage72 und aufgrund des damit einhergehenden Truppenzerfalls

unmöglich geworden war, beschloss die neue chinesische Regierung

im Sommer 1912, mit einem einmaligen militärischen Schlag klare
Verhältnisse zu schaffen. Zu diesem Zweck wurde Yin Changheng, der
Gouverneur von Sichuan, mit einer gewaltigen Truppe allein ins Feld

geschickt. Dieser Vorstoss bewirkte jedoch das genaue Gegenteil von dem,

was er sollte. Anstatt den tibetischen Widerstand zum Erliegen zu bringen,
stachelte er ihn noch mehr an und rief zudem die diplomatische
Intervention Grossbritanniens hervor.73 Der Druck wurde so gross, dass die

71 Die Erinnerung an den britischen Vorstoss der Younghusband-Expedition von 1904

war im Geiste noch sehr lebendig. China befürchtete einen erneuten Gesichtsverlust,

würde es nicht gelingen, Kontrolle über die Spitzen der tibetischen Geistlichkeit

zu erlangen.

72 M. Hitz, Die Chinesische Tibetpolitik im ersten Jahr der Republik. Die Kommu¬

nikation mit den verschiedenen lokalen Truppen lief hauptsächlich über Indien.

Eine Reihe von Telegrammen (insgesamt 239), die im Jahre 1912 zwischen der

Regierung in Beijing und ihren Informanten an der indo-tibetischen Grenze

zirkulierten, vermitteln ein interessantes Bild über das Geschehen in Tibet und über die

Einstellung der Beteiligten.
73 van Walt van Praag, 1987: S. 314-318. Die britische Regierung drohte der jungen

Republik ihre Anerkennung zu verweigern, falls die militärischen Aktivitäten in

Tibet nicht aufhören würden. Sie erfolgte schliesslich am 6.10.1913, nachdem

China und Tibet diesbezüglich ein Friedensabkommen geschlossen hatten.



1162 MARTINA WERNSDÖRFER

Regierung in Beijing sich zum Dialog mit der tibetischen Führung bereit
erklären musste. Am 12.8.1912 unterzeichneten die Bevollmächtigten beider

Länder ein Abkommen, in dem China für die Ablieferung sämtlicher
Waffen und Munition und für den vollständigen Abzug seiner Beamten und
Soldaten eine Frist von fünfzehn Tagen gesetzt v/urde. Diese Forderung
konnte in Beijing auf kein Gehör stossen, kam sie doch der Aufgabe aller
Errungenschaften gleich, die seit der Stationierung der beiden Repräsentanten

im Jahre 1723 erworben worden waren, und implizierte die Entlassung

Tibets in die Eigenständigkeit. Der Inhalt einiger Telegramme liefert
den Beweis dafür, dass China gar nicht daran dachte, den einzelnen Punkten

in der Vereinbarung nachzukommen, sondern im Gegenteil neue Strategien

ersann, um die Präsenz in Tibet zu wahren.74

Diese bezogen sich zur Hauptsache auf das Verhalten gegenüber dem
Dalai Lama, das im Verlauf eines einzigen Jahres mehrfach modifiziert
wurde. Galt er seit seiner Flucht in die Mongolei und nach Indien noch als

Verräter seines Landes und als Urheber allen Übels, so wurde er nun im
ersten Jahr der Republik als hilfloses Opfer der britischen Aussenpolitik
und interessanterweise auch als Opfer der Manchu-Politik eingestuft. Von
beiden Seiten, so die neue Argumentation, seien ihm Handlungs- und
Verhaltensweisen aufgezwungen worden, welche die gegenseitige Beziehung
beeinträchtigt hätten.75 Die bereits erwähnte Rückgabe und Ergänzung
seines Titels sollte die Tibeter und ihr Oberhaupt vom guten Willen der

neuen chinesischen Führung überzeugen, ihnen aber gleichzeitig auf eine

unmissverständliche Art und Weise die untergeordnete Statusposition ins
Bewusstsein einprägen. Yuan Shikai bediente sich zur Erreichung seines

74 Hitz, 1993: S. 56, (chinesischer Text: 123, Originaltext: 58). Telegramm Nr. 97

vom 16.9.1912. In dem Schreiben des Staatsrates an den Amban Lian Yu und den

General Zhong Ying heisst es: "Oben erwähnter Amban und die anderen (dürfen)

Tibet auf keinen Fall überstürzt verlassen (und) den Fehler machen, (unser)

Territorium aufzugeben. Der Staatsrat hat auch bewilligt, dem Dalai (Lama)
seine Titel wiederzugeben, (um mit ihm) Han (und) Fan zu beschwichtigen (und

das Verhältnis zwischen ihnen) zu harmonisieren."
75 D. Cedain, "Die Geschichte der Dalai Lamas," S. 47. Auch heute weisen pro¬

chinesische Zeitschriften, wie die hier aufgeführte, klar darauf hin, der Dalai Lama

habe sein Land im Jahre 1910 wegen der falschen Politik der Qing-Regierung
verlassen.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1163

Ziels geschickt der Methode der ideologischen Diplomatie, wie aus dem

direkt an den Dalai Lama gerichteten Telegramm vom 31.12.1912 deutlich
hervorgeht:

"Dem aufrichtigen (und) loyalen Verbreiter der Kultur, dem grossen, gerechten

(und) genügsamen Buddha des wesüichen Paradieses, dem Dalai Lama zur
Kenntnisnahme. (Wir) haben das Streben (nach) Frieden gemein. (Ihre)

Vorstellung, die fünf Völker zu vereinigen, ist sehr erfreulich. Die früheren

(Probleme zwischen) Han (und) Fan beruhen alle (auf) Missverständnissen

zwischen (unserer) Regierung und dem werten Dalai (Lama). Wir haben

(Euch), dem werten Dalai (Lama), bereits Telegramme gesandt, (damit Sie

Ihren) Untertanen Befehl geben, mit kämpfen aufzuhören. (Wir) denken, (dass

Sie) den buddhistischen Weg grossartig propagieren. (Deshalb haben Sie dies)

sicher bereits angeordnet. Jetzt (haben wir) eigens einen Bevollmächtigten

ernannt, (der) sich nach Tibet begibt, (um mit Ihnen) über die Situation zu

konferieren (und eventuelle Probleme mit Ihnen zusammen) anzugehen. (Wir)
hoffen sehr, (dass) der werte (Dalai) Lama (uns) ausführlich anweisen wird,
damit Han (und) Fan gemeinsam glücklich sein (können). Die Verdienste (und)

Tugenden des werten (Dalai) Lama sind ohne Zahl. Auf welchem Weg soll sich

(nun) oben erwähnter Beamter nach Tibet begeben? (...)"76

Mit dem Apell an die geistliche Aufgabe des Dalai Lama und dem

Lobpreis ihrer adäquaten Durchführung versuchte Yuan Shikai, die Essenz

der buddhistischen Doktrin für seine eigenen Ziele zu verwenden. Das

religiöse Potential des Friedens, der Gewaltlosigket und der Versöhnung
sollte auf die politische Ebene transferiert werden und der Vereinigung der
fünf Völker (Han, Mongolen, Manchus, Muslime, Tibeter) im Mutterland
dienen.

So geschickt diese Vorgehensweise auch sein mochte, so zeigte sie

dennoch nicht die gewünschte Wirkung. In den zehn Jahren zuvor hatte
sich zuviel verändert, als dass die tibetische Regierung zum nochmaligen
Einlenken bereit gewesen wäre.77 Die Positionen der beiden Länder waren

76 Hitz, 1993: S. 96/97, (chinesischer Text: 153, Originaltext: 117ff). Telegramm

Nr. 239 vom 31.12.1912.

77 P. Mehra, "The Mongol-Tibetan Treaty of January 11, 1912," S. 19. "For the Da¬

lai Lama was now reasonably certain that 'whatever assurances' were held forth



1164 MARTINA WERNSDÖRFER

unvereinbarer denn je geworden, ein Tatbestand, der sich bei der Konferenz

von Simla zwischen China, Tibet und England im Sommer 1914
auswirken sollte und letztendlich ihr Scheitern verursachte. Die ursprünglich
personelle Bindung liess sich nicht einfach auf die neuen Verhältnisse
übertragen und in neuen Kategorien definieren, zumal auf der einen Seite

nicht bloss eine politische Veränderung vom Kaiserreich mit einem universalen

Herrscher zur Republik mit einem nationalen Präsidenten eingetreten

war, sondern ebenso ein kultureller Wechsel von der Herrschaft der Manchus

zu derjenigen der Han-Chinesen.
Nachdem sowohl die militärischen Aktionen, als auch der Versuch,

den Dalai Lama zurückzugewinnen, fehlgeschlagen waren, blieb der
Regierung in Beijing nur noch ein Weg offen, um ein Mass an Kontrolle in
Tibet aufrechtzuerhalten und andersweitige Einflüsse zurückzubinden. Mit
allen Mitteln versuchte sie nun, den Status des Dalai Lama zu untergraben
und stattdessen den Panchen Lama zu protegieren, eine Strategie, die
bereits zu Beginn des 18. Jahrhunderts zur Anwendung gekommen war und
seither die Tibetpolitik der Manchus geprägt hatte. Initiant dieses Planes

und leitender Kopf bei der Durchführung war Lu Xingqi, ein chinesischer

Agent in Calcutta. Unter Ausnützung der offensichtlichen Schwäche des

neunten Panchen Lama Choskyi Nyima (1883-1937) sollte dieser zu einem

Gegengewicht des Dalai Lama geformt werden. Um ihn von der
Unterstützung Chinas zu überzeugen, wurde er mit Titeln und anderen Gaben

überhäuft. Lu Xingqi hegte sogar den Plan, ihm die Erlaubnis zu geben,
einen eigenen Repräsentanten an den Verhandlungstisch von Simla zu
entsenden. Aus Angst vor weiteren Komplikationen verweigerte Beijing
jedoch seine Zustimmung. Auf der anderen Seite verhinderte gerade die
Labilität des zweithöchsten tibetischen Würdenträgers eine klare Stellungnahme

und liess ihn ständig zwischen den verschiedenen Fronten hin und
her pendeln. Aus Angst vor allfälligen Massnahmen des Dalai Lama und

aus Furcht vor der Reaktion der Briten, die offensichtlich Kenntnis von
den chinesischen Intrigen hatten und dem Panchen Lama jegliche Hilfe

and 'whatever platitudes' enacted by the president of the Republic at Peking for his

alleged benefit, once a four thousand Chinese troups sneaked into Lhasa, all

vestiges of Tibetan autonomy will be swept away on the pretext that the Tibetans

themselves desired to return to the Chinese fold."



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1165

verweigerten, sollte sich die Kluft zwischen ihm und dem Dalai Lama

aufgrund derselben vergrössern, wagte er nicht, die sicheren Mauern
seines Klosters zu verlassen.

Damit waren alle Versuche der jungen republikanischen Regierung,
das Erbe der Manchus in Tibet mit traditionellen Strategien zu übernehmen,

gescheitert. Da aufgrund der instabilen innenpolitischen und
wirtschaftlichen Lage in China selber sowohl Ideen als auch Möglichkeiten für
eine Neudefinierung der Beziehung fehlten, da keine Kommunikationsbereitschaft

von Seiten der tibetischen Führungsspitze zu erwarten war und
da der Druck von Seiten Englands ständig zunahm, wurde ein Zusammentreffen

aller drei Länder unvermeidlich. Als geeigneten Konferenzort
einigte man sich auf Simla in Nordindien.78 Im Juni/Juli 1914 fanden dort
Gespräche statt, die bis heute immer wieder Gegenstand verschiedenster

widersprüchlicher Interpretations- und Legitimationsversuche sind. Als
bevollmächtigte Verhandlungspartner fungierten Chen I-fan (Ivan Chen) für
China, Lonchen Shatra für Tibet und Sir Henry MacMahon für England.
Ihre Grundsätze und Ansprüche waren in Kürze die folgenden:79

Chen I-fan hatte den souveränen Status Chinas gegenüber Tibet und
damit das Erbe der Manchu-Dynastie, sowie die privilegierte Stellung
gegenüber den Fremdmächten zu sichern.

Die Forderungen der tibetischen Regierung bestanden in der
Anerkennung der Unabhängigkeit des Landes mit dem Dalai Lama als geistlichem

und weltlichem Oberhaupt, in der geographischen Eingliederung der
Distrikte bis Dajianlu und im Aufenthaltsverbot jeglicher Chinesen im
Land, ausgenommen Händler.

England schliesslich trachtete danach, den alten Status quo Tibets als

neutralen Pufferstaats im Herzen Zentralasiens wiederherzustellen und
dadurch den Frieden mit China und die Sicherheit an der nordindischen
Grenze zu gewährleisten. Diese Absicht bildete letztendlich den Raison
d'être für die Idee des britischen Abgeordneten, Tibet in zwei Teile zu

78 L.E. Nyman, "Tawang - A Case Study of British Frontier Policy in the Himala¬

yas," S. 153/54. London und Beijing lagen beide zu weit weg, Lhasa verweigerte
den Zutritt und Darjeeling scheint zu sehr unter chinesischem Einfluss gestanden

zu haben.

79 The Boundary Question Anhand zahlreicher Dokumente werden hier die An¬

sinnen der Verhandlungspartner erläutert.



1166 MARTINA WERNSDÖRFER

spalten. Konkret schlug Sir Henry MacMahon die Ziehung einer Grenzlinie

(die sog. MacMahon Linie) zwischen Ausser-Tibet im Westen und
Inner-Tibet im Osten vor. Inner-Tibet sollte unter die chinesische Suze-

ränität fallen, Ausser-Tibet die Autonomie zugesichert bekommen.80 Dieser

Kompromissvorschlag sollte den Zielsetzungen aller Parteien ein Stück
weit entgegenkommen und einen erfolgreichen Abschluss der Konferenz
garantieren. Schliesslich war es aber gerade die Grenzfrage, an der sich
die Geister spalteten und welche die Gespräche scheitern liess. Die Süzeräne

Oberherrschaft über nur einen Teil Tibets, in dem sich weder der Sitz
der höchsten Führungsspitzen noch die wichtigsten Regierungsinstitutionen
befanden, genügte den chinesischen Souveränitätsansprüchen nicht. Nach

Auffassung der Regierung in Beijing war Tibet ja bereits seit der Zeit der

Mongolenkhane ein integraler Bestandteil Chinas. Dementsprechend ging
es bei der Konferenz von Simla in ihren Augen eben gerade nicht um die

Herstellung des souveränen Status - und schon gar nicht um Suzeränität -
sondern nur um die vertragliche Festlegung und internationale Anerkennung

eines China-internen, auf Basis der Chö-yön-Beziehung traditionell
legitimierten Faktums.

Das Dreiparteientreffen endete am 3. Juli 1914 mit der Unterzeichnung

einer Zweiparteienkonvention durch Tibet und England, der von Seiten

Chinas bis heute jegliche Gültigkeit abgesprochen wird. Aber auch

abgesehen von der internationalen Legalität oder Illegalität dieses

Vertrages muss die Konferenz an sich als Misserfolg auf allen Linien gewertet
werden. Der Status von Tibet gegenüber China blieb weiterhin ungeklärt,
die chinesische Suzeränität existierte nur auf dem Papier und wurde von
China selber nicht einmal akzeptiert, und England sah sich durch den
Ausbruch des Ersten Weltkrieges bald anderen Problemen gegenüber, als dass

es eventuelle, in der Konvention enthaltene Vorteile hätte ausnützen können.

Die Frage nach einer "modernen" Lösung des Tibet-Problems, das in
den Augen der Regierung in Beijing gar keines war, wurde aufs Eis gelegt.
Beide Seiten blieben ihren Grundsätzen und Vorstellungen im Grunde

genommen bis in die Gegenwart hinein treu. Während der Dalai Lama
immer wieder versuchte, das alte Lama-Schutzherr-Verhältnis unter Be-

80 Das autonome Ausser-Tibet hätte alle wichtigen Städte und Klöster Zentral- und

Westtibets in sich eingeschlossen, darunter Lhasa, Shigatse, Gyantse und Ta-

shilhunpo.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1167

rücksichtigung moderner Staatsformen wiederzubeleben, plädierte die

Führung Chinas stets für die traditionelle Zugehörigkeit Tibets zum
Mutterland und implizierte damit ein Untergeordneten-Übergeordneten-Ver-
hältnis. Diese einander diametral entgegengesetzten und bis heute nicht zu
vereinbarenden Positionen haben ihre Wurzeln meiner Meinung nach

einerseits in den unterschiedlichen traditionellen Gesellschafts- und
Herrscherkonzepten beider Länder und dem daraus resultierenden Konfliktpotential

in der Interpretation der gegenseitigen Beziehung, andererseits in
den vielfältigen Umwälzungen und Einflüssen im ersten Viertel des 20.

Jahrhunderts, in der damit einhergehenden Notwendigkeit der ideologischen

und politischen Neuorientierung und in der historischen
Neubewertung der Vergangenheit.

6. Schlusswort

Der Hauptkonflikt in der sino-tibetischen Beziehung, wie er sich uns durch
die Jahrhunderte hindurch darstellt, ist in meinen Augen ein ideologischkultureller.

Er beruht darauf, dass das mächtige chinesische Reich der Mitte

mit dem Sohn des Himmels als oberstem, universalem und tugendhaftem
Herrscher und Ordnungsträger seit der Tang-Zeit von einem relativ kleinen,

unwirtlichen Barbarenland mit einer nicht genau definierbaren spirituellen

Führungsmacht herausgefordert wurde. Der zunehmende religiöse
Einfluss dieses Landes in der zentralasiatischen Region und seine strategisch

günstige Lage bildeten neben dem sozio-missionarischen Willen der
Kaiser Chinas, die Länder an der Peripherie zu zivilisieren, den Auslöser
für die Kontaktaufiiahme. Die lamaistische Religionsideologie diente ihnen
in ihrer Funktion als Einfluss- und Kontrollkanal stets als willkommenes
Mittel zum Zweck. Jede Dynastie war darum bemüht, den seit dem 13.

Jahrhundert bestehenden Kontakt zu den Oberhäuptern der religiösen
Schulen Tibets in irgendeiner Weise aufrechtzuerhalten. Das zur Zeit der

Mongolenherrscher auf kulturellen Ähnlichkeiten basierende und trotz
latent vorhandenem politischem Gedankengut in der Religion wurzelnde
Lama-Schutzherr-Verhältnis wurde um dieses Zieles willen von beiden
Seiten immer wieder herbeigezogen und je nach Situation und Notwendigkeit

unterschiedlich interpretiert. Tibet glaubte sich auf diese Weise der

Anerkennung seiner religiösen Regierungsinstitutionen, insbesondere des



1168 MARTINA WERNSDÖRFER

Dalai Lama, versichert zu wissen, konnte in Zeiten der Gefahr auf die
militärische Hilfe des Schutzpatrons zählen und diesen als Schild gegen
äussere Aggressionen verwenden. China auf der anderen Seite benutzte die
Beziehung zur Legitimierung seines Souveränitätsanspruches über Tibet,
zur Wahrung der Kontrolle und zur ideologischen Rechtfertigung seiner

politischen Aktionen.
Eine Bedingung für die Aufrechterhaltung der Beziehung war jedoch,

dass beide Seiten über das nötige Mass an politischer und ideologischer
Stärke, über Macht und Anerkennung im eigenen Land verfügten. In Tibet
war diese Stabilität mit der Etablierung des Reinkarnationssystems und
seiner Institutionalisierung in der Tradition einer einzigen Schule, der

Gelug-pa, gewährleistet und hielt sich im wesentlichen bis in die 1950er
Jahre. Auch wenn die realpolitische Macht des Dalai Lama zeitweise
Einschränkungen erfuhr, und auch wenn er selbst als geistliches und
weltliches Oberhaupt seines Landes in einem gewissen Spannungsfeld zwischen
Adel und Klerus stand, so reichte doch sein göttlich legitimiertes Charisma
als Person und Institution aus, den inneren Herausforderungen zu begegnen,

seinem Volk ein Gefühl der Sicherheit und Zusammengehörigkeit zu
vermitteln und so zu einem unantastbaren Nationalsymbol zu werden. Die
Dynastieherrscher Chinas sahen sich dagegen stets dem zweifachen
Problem gegenüber, einerseits den nationalen Herrschaftsansprüchen im eigenen

Land und andererseits den universalen Ansprüchen über die Länder
der Peripherie zu genügen. Diese Aufgabe brachte sie unausweichlich in
Konflikt mit dem Konfuzianismus des eigenen Reichsgebietes und dem
Buddhismus Zentralasiens. Fremddynastien, wie Mongolen und Manchu-

ren, müssten sich die chinesischen Wert- und Moralvorstellungen weitgehend

aneignen, um Legitimation und Anerkennung zu erlangen.
Durch die Patronisierung der Religion und ihrer Träger im benachbarten

Tibet war es zwar möglich, sowohl das gewalttätige als auch das

spirituelle Potential in Grenzen zu halten, gleichzeitig musste aber ein Weg
gefunden werden, den eigenen Status als Sohn des Himmels, Herrscher
über die Welt und Kaiser Chinas gegenüber der Reinkarnation einer
Gottheit zu wahren. Vor diesem Hintergrund ermöglichte das tibetische
Reinkarnationssystem nicht nur der Gelug-pa und den Dalai Lamas eine

Festigung ihrer Position, sondern passte auch ausgezeichnet in die Strategie

der chinesischen Monarchen. Durch die Anerkennung als Verkörperung

des Bodhisattvas Manjusri waren sie nun in der Lage, mit den führen-



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1169

den Reinkarnationen der lamaistischen Kirche auf der gleichen religiösen
Ebene zu kommunizieren, ein Umstand, der ihren Plänen und Absichten

nur förderlich sein konnte. Dies bedeutete, dass die Herrscher des Reiches

der Mitte nie bloss eine einzige Person, sondern sowohl ideologisch als

auch praktisch ein Paket verschiedener Persönlichkeiten darstellten. Während

sie im eigenen Land in erster Linie den Sohn des Himmels und

Träger seines Mandates verkörperten, waren sie für die Mongolen und

Manchuren gleichzeitig auch die legitimen Nachfolger früherer
Lokalherrscher und für die Tibeter die weltlichen Beschützer ihres Glaubens und

ihrer Glaubensträger.
Gerade dieses Prinzip der Gleichzeitigkeit von praktisch nicht oder

nur schwer in Einklang zu bringenden gegensätzlichen Aspekten zwang
jedoch die Kaiser wiederholt, Schwergewichte zu setzen und sich je nach

Raum und Zeit für die eine oder andere Rolle zu entscheiden. Langfristig
gesehen fiel die Entscheidung stets zugunsten des chinesischen Welt- und

Wertesystems aus. Die Aufrechterhaltung der Herrschaft über den Kern
des Reiches der Mitte genoss oberste Priorität. Ein weiteres Mittel im
Umgang mit den peripheren Gebieten war deshalb die Demonstration der
Präsenz. Es wurde nach Wegen gesucht, die Beziehung indirekt, das

heisst, im Einklang mit der chinesischen Ideologie und unter Verwendung
der lokalen Gesellschaftsstrukturen und Glaubensvorstellungen
aufrechtzuerhalten. Als Mittel dazu diente die Strategie, "Barbaren durch Barbaren

regieren". Die ausführenden Regierungsorgane wurden in den Händen der
lokalen Amtsträger belassen, jedoch durch chinesische Repräsentanten
überwacht und kontrolliert. Titel wurden verliehen, um sich selbst der

Gunst, der Loyalität und des Einflusses der Beschenkten, i.e. des Dalai
Lama und Panchen Lama, zu versichern. Auf der anderen Seite deuteten
diese die Vorgehensweise ihres mächtigen Nachbarn als einen Akt der

Verehrung und der Anerkennung innerhalb einer Beziehung zwischen zwei
gleichgestellten Partnern.

Solange der asiatische Raum nicht zu sehr ins Kräftefeld fremder
Einflüsse geriet, machte es die Flexibilität der sino-tibetischen Beziehung
möglich, die unterschiedlichen Sichtweisen unter einen Hut zu bringen.
Die Situation änderte sich, als im Laufe des 19. Jahrhunderts, bedingt
durch die imperialistischen Interessen der Westmächte, der politische und

ideologische Druck auf die traditionellen Gesellschaftssysteme der asiatischen

Länder immer grösser wurde. In China wie in Tibet machten sich



1170 MARTINA WERNSDÖRFER

deshalb um die Jahrhundertwende vermehrt nationalistische Gefühle und

Strömungen bemerkbar, die sich gegen alles Fremde richteten. Die
grundsätzliche Angst der Tibeter vor einer Bedrohung ihrer Religion und
damit ihres Gesellschaftssystems kam dem Kaiser in seinen Bestrebungen
um die Wahrung der Kontrolle zu Hilfe. Indem er sie in ihrem Argwohn
bestärkte, förderte er die bereits vorhandene Tendenz zu Isolation und

Abschliessung zusätzlich.
Diese Strategie erhielt mit den Ereignissen des Jahres 1904 einen

empfindlichen Schlag. Die Tatsache, dass es einer ausländischen Expedition

zum ersten Mal gelang, nach Lhasa vorzustossen und einen Vertrag
mit der tibetischen Obrigkeit zu schliessen, erschütterte das traditionelle
Beziehungs- und Glaubensgefüge. Auf der einen Seite musste man erkennen,

dass die religiöse Aura einer göttlichen Reinkarnation auf der
internationalen Ebene nicht mehr genügend Schutz gewährte, auf der anderen
Seite wurde die latente Schwäche des Kaiserreiches nun offensichtlich und

allseitig erkannt. Die Jahre bis zum Ausbruch der Revolution im Jahre
1911 sind deshalb geprägt von verzweifelten Bemühungen, das durch den

Abzug der britischen Expedition und durch die Flucht des Dalai Lama in
Tibet entstandene Machtvakuum wieder zu füllen. Mittels traditioneller
Methoden - Titelverleihungen, Absetzung und Wiedereinsetzung,
Manipulationsversuche -, die mit westlichen Begriffskategorien - Souveränität,
Suzeränität, Autonomie - angereichert wurden, versuchte die Qing-Regie-

rung, ein modernes, internationales Spiel zu spielen, das im Grunde
genommen bereits verloren war.

Das Jahrhunderte alte Band zwischen dem Kaiser und dem Dalai
Lama zerriss nun innerhalb kürzester Zeit. Mit dem Untergang der Dynastie

löste sich die eine Seite politisch und kulturell auf. Der Präsident der
neuen Republik war weder ideologisch noch praktisch in der Lage, die
Rolle des Schutzpatrons einzunehmen. Die Labilität der jungen Republik,
das Streben des Dalai Lama nach Unabhängigkeit, der weiter anhaltende
Druck der Westmächte und das Geschehen auf der internationalen Bühne
verhinderten die Entwicklung eines innovativen Geistes, um die sino-tibe-
tische Beziehung auf eine neue Ebene zu stellen. Halbherzig griff man
beiderseits auf traditionelle Methoden zurück, die einstmals erfolgreich
gewesen waren, nun aber eine blosse Farce darstellten.

Die heutige Situation zeigt, dass trotz einschneidender globalpolitischer

Veränderungen im Laufe dieses Jahrhunderts die ideologischen



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1171

Differenzen und praktischen Zielsetzungen beider Länder im wesentlichen
die gleichen geblieben sind. Tibet strebt nach wie vor eine Beziehung auf
Basis der Gleichrangigkeit und unter Anerkennung des Dalai Lama zumindest

als geistlichem Oberhaupt an, China betont weiterhin seine kulturelle
Überlegenheit und die traditionelle Zugehörigkeit Tibets zum Mutterland.
Die vielfältigen und vielschichtigen, auf dem Konflikt zwischen einem

religiösen Gesellschaftssystem mit einer göttlichen Führungsspitze und
einem säkularen Gesellschaftssystem mit einer weltlichen Führungsspitze
basierenden Problemkreise warten also auch heute noch darauf, gelöst zu
werden. So wie sich die Situation zum gegenwärtigen Zeitpunkt präsentiert,

hängt wohl die Zukunft Tibets hauptsächlich davon ab, inwieweit der
chinesischen Regierung nach der physischen auch die psychische Domination

gelingen wird.

BIBLIOGRAPHIE

Bell, Charles A., Tibet - Past and Present. Oxford: Clarendon Press. 1924.

—, Portrait ofthe Dalai Lama. London & Glasgow: Collins Clear-Type Press. 1946.

—, The Religion of Tibet. Oxford: University Press. 1968.

The Boundary Question of China and Tibet - A Valuable Record of the Tripartite
Conference between China, Britain and Tibet Held in India, 1913-1914. Peking. 1940.

Burman, Bina Roy, Religion and Politics in Tibet. New Delhi: Vikas Publishing

House. 1979.

Chan, Wing-tsit, Religious Trends in Modern China. New York: Columbia University
Press. 1953.

Farquhar, David M., "Emperor as Bodhisattva in the governance of the Ch'ing
Empire." Harvard Journal ofAsiatic Studies 38 (1978): 5-34.

Grunfeld, Tom A., The Making of Modern Tibet. Bombay: Oxford University Press.

1987.



1172 MARTINA WERNSDÖRFER

Hicks, R. & Chögyam, N., Weiter Ozean Dalai Lama. Essen: Synthesis Verlag.
1985.

Hrrz, Maya, Die Chinesische Tibetpolitik im ersten Jahr der Republik. Unveröffentlichte

Lizentiatsarbeit an der Universität Zürich. 1993.

HÜRSCH, Thomas, "Die Reinkarnationsreihe der Dalai Lamas." Unveröffentlichter

Vortrag am Völkerkundemuseum München. 1982.

Kindermann, Gottfried Karl (Hrsg.), Konfuzianismus, Sunyatsenismus und chinesischer

Kommunismus. Freiburg i.B.: Verlag Rombach. 1963.

Kolmas, Josef, Tibet and Imperial China - A Survey of Sino-Tibetan Relations up to

the Manchu Dynasty in 1912. Occasional Paper 7. Canberra: The Australian University.

1967.

Kwanten, Luc, "Chingis Khan's Conquest of Tibet - Myth or Reality?" Journal of
Asian History 8, Nr.l (1974): 1-120.

Levenson, Joseph R., Confucian China and its Modern Fate. (Band 2) London:

Routledge & Kegan Paul. 1964.

Li, Tieh-Tseng, Tibet - Today and Yesterday. New York: Bookman Associates. 1960.

Mehra, Parshotam, The Younghusband Expedition. Bombay: F. Wiesinger at Thacker

& Co. LTD Press. 1968.

—, Tibetan Polity, 1904-1937 - The Conflict between the 13th Dalai Lama and the 9th

Panchen Lama. Asiatische Forschungen 49. Wiesbaden: Otto Harassowitz. 1976.

Michael, Franz, Rule by Incarnation - Tibetan Buddhism and its Role in Society and

State. Boulder Colorado: Westview Press. 1982.

Rahul, Ram, The Government and Politics of Tibet. New Delhi: Vikas Publishing
House. 1969.

—, The Dalai Lama - The Institution. New Delhi: Vikas Publishing House. 1995.



CHINA - TIBET: PROBLEME DER BEZIEHUNGEN 1173

Richardson, Hugh E., Tibet and its History. Boston MA: Shambhala Publications.

1984.

Rockhill, W.W., "The Dalai Lamas of Lhasa and their Relations with the Manchu

Emperors of China 1644-1908." T'oung Pao 11 (1910): 1-104.

Sagaster, Klaus, "Die Institution der Dalai Lamas und das Verhältnis zwischen Religion

und Politik in Tibet." In: Thiel, Josef Franz & Albert Doutreloux (Hrsg.), Heil
und Macht - Approches du sacré. St. Augustin: Anthropos Institut. 1975.

Schuh, Dieter, "Wie ist die Einladung des fünften Karma-pa an den chinesischen

Kaiserhof als Fortführung der Tibet-Politik der Mongolen Khane zu verstehen?" Folia
Rara (1976): 209-244.

Shakabpa, Tsepon W., Tibet, A Political History. New Haven & London: Yale

University Press. 1967.

Shen, Tsung-lien & Liu, Shen-chi, Tibet and the Tibetans. Stanford California:

Stanford University Press. 1953.

Snellgrove, David & Richardson, Hugh E., A Cultural History of Tibet. Boston &
London: Shambhala Publications. 1995.

van Walt van Praag, Michael, The Status of Tibet - History, Rights, and Prospects

in International Law. Boulder Colorado: Westview Press. 1987.

Wangyal, Phuntsog, "The Influence of Religion on Tibetan Politics." The Tibet

Journal 1, Nr.l (1975): 78-86.

Weggel, Oskar, "Zum 40. Jahrestag der Befreiung Tibets - Wie China seine

Souveränitätsansprüche über die 'Autonome Region' zu rechtfertigen versucht. " China Aktuell

(1991): 361-377.

Wernsdörfer, Martina, 1904-1914: Zehn Jahre sino-tibetische Beziehungen im Spiegel

der ideologischen Auseinandersetzung zwischen einem säkularen und einem religiösen

Staat vor der Kulisse der internationalen Asienpolitik. Unveröffentlichte Lizentiatsarbeit

an der Universität Zürich. 1997.



1174 MARTINA WERNSDÖRFER

Wylie, Turell W., "The First Mongol Conquest of Tibet reinterpreted." Harvard

Journal ofAsiatic Studies 37 (1977): 103-133.

Zahiruddin, Ahmad, "The Historical Status of China in Tibet." The Tibet Journal 1,

Nr.l (1975): 24-32.

Zrro, Angela, "The Imperial Birthday - Ritual encounters between the Panchen Lama

and the Qianlong Emperor in 1780." Unveröffenüichter Vortrag am NEH Seminar in

Ann Arbor. 1994.


	Chinesischer Himmelssohn - tibetischer Gottkönig : die Souverän-Suzerän-Problematik im Lichte der Lama-Schutzherr-Beziehung

