Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 4

Artikel: Rekonstruktion und Reflexion osmanischer Geschichte im Medium der

Fiktion : innovative Tendenzen des historischen Romans am Beispiel
von Nedim Girsels Boazkesen

Autor: Furrer, Priska
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REKONSTRUKTION UND REFLEXION OSMANISCHER
GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION
Innovative Tendenzen des historischen Romans am Beispiel von
Nedim Giirsels Bogazkesen

Priska Furrer, Universitit Bern

Der tiirkische Schriftsteller Nedim Giirsel hat 1995 einen vielbeachteten
historischen Roman mit dem doppeldeutigen Titel Bogazkesen verodffent-
lichtl: Bogaz, die “Meerenge”, ist eine oft gebrauchte Abkiirzung fiir
Bogazi¢ci oder Istanbul Bogazi, den Bosporus. Bogazkesen (kesmek:
schneiden, durchtrennen) bedeutet demnach etwa soviel wie die “Meer-
engendurchtrennende”, die “Meerengensperrende”. Es ist der Name der
Burg, die 1452 als Auftakt zur Eroberung Konstantinopels an der engsten
Stelle des Bosporus gebaut wurde und heute eher als Rumeli Hisari bekannt
ist.2 In seiner ersten Bedeutung ist Bogaz aber auch “der Hals”, “die Keh-
le”, und dass es in dem Roman auch um das ganz konkrete “Kehlen-
durchschneiden” geht und mit dem “Hilsedurchtrenner” Mehmet der Ero-
berer - oder zumindest seine Herrschaft - gemeint ist, daran ldsst der
Autor schon auf der zweiten Seite keinen Zweifel:

1 Nedim Giirsel: Bogazkesen. Fatih'in Romani, Istanbul: Can, Ocak 19963 (1: Eyliil
1995). Vor kurzem ist eine deutsche Ubersetzung des Romans erschienen. Ihr Titel
Der Eroberer lehnt sich an den tiirkischen Untertitel Farih'in Romam (Der Roman
Fatihs, d.h. des Eroberers) an (Nedim Giirsel: Der Eroberer, aus dem Tirkischen
von Ute Birgi, Ziirich: Ammann, 1998). Die Ubersetzungen der folgenden Zitate
stammen nur aus dieser deutschen Ausgabe, wo es ausdriicklich vermerkt ist, sonst
aber von der Verf.

2 Ein Beispiel fiir die Verwendung des Namens Bogazkesen fiir die Bosporusburg
findet sich in der Tarih-i Ebii'l Feth von Tursun Bey, einem Zeitgenossen des
Eroberers (vgl. dazu die Ausgabe von Mertol Tulum, Istanbul: istanbul Fetih
Cemiyeti, 1977, S. 44); vgl. auch Mordtmann, Andreas D.: Belagerung und
Eroberung Constantinopels durch die Tiirken im Jahr 1453. Nach den Original-
quellen bearbeitet, unverand. Neudr. d. Ausgabe Stuttgart u. Augsburg: Cotta,
1858, Osnabriick: Biblio-Verlag, 1987, S. 2 f.



1104 PRISKA FURRER

Als Sultan Mehmet - zu jener Zeit war er noch nicht der Eroberer - ihr den Na-
men Bogazkesen gab, konnte er natiirlich nicht wissen, dass Jahre, Jahrhunderte
spater sich einer daran machen wiirde, ausgehend von diesem Namen eine
Erzahlung zu schreiben. So wie er nicht wissen konnte, dass die wéihrend seiner
Herrschaftszeit waltenden Hélsedurchtrenner und die durchtrennten Hélse eines
Tages durch Historiker untersucht und an den Tag gebracht wiirden. So wie er
auch nicht wissen konnte, dass [...] man eines Tages von ihm Rechenschaft iiber
das vergossene Blut verlangen wiirde.3

Mit diesen friihen Sitzen ist in komprimierter Form schon Wesentliches
tiber Bogazkesen ausgesagt: Es handelt sich um ein anlati, einen litera-
rischen Erzihltext, iiber Mehmet den Eroberer und seine Zeit, in welchem
dem Gewaltaspekt von Mehmets Herrschaft eine wichtige Rolle zukommt.
Es handelt sich aber auch um einen Text, der den Gegenwartsstandpunkt,
von dem aus die Vergangenheit gedeutet wird, transparent macht und der
sich in einen expliziten Bezug zur Historiographie setzt.

Dies alles ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert: Beim Blick auf
die tiirkische Romanliteratur des 20. Jahrhunderts fillt auf, dass da zwar
einiges an geschichtlichen Themen bearbeitet wird, aber es ist fast aus-
schliesslich die Geschichte und unmittelbare Vorgeschichte des Kemalis-
mus und der Entstehung der Republik.4 Damit fiigt sich der Roman ein ins
offizielle Selbstverstindnis des kemalistischen Staates, das lange Zeit auf
einem weitgehenden Bruch mit dem Osmanischen beruhte.d Die allmih-
liche Revision dieses Geschichtsbildes machte sich in den letzten Jahr-
zehnten in vielen Bereichen des tiirkischen Gffentlichen Lebens bemerk-

3 S.10.

4 Vgl. nur die bei Fethi Naci in den Kapiteln “Batililagma Cabalan ve Bunun
Romanimiza Yansimasi” und “Romanlarimizda ittihat ve Terakki” diskutierten
Titel (Fethi Naci: 100 Soruda Tiirkiye'de Roman ve Toplumsal Gelisme, Istanbul:
Gergek Yayinevi, 1981).

5 Vgl. dazu Martin Strohmeiers vielsagenden Befund: “In der offiziellen ‘Geschich-
te’ (Tarih, 1931) wurden 600 Jahre Osmanisches Reich auf 150 Seiten abgehan-
delt, wéhrend sechs Jahre Republik auf doppelt so vielen Seiten ausgebreitet wur-
den.” (Strohmeier, Martin: “Der Blick in die Zukunft geht zuriick”, in: Merian.
Tirkei, 4, April 93, S. 134),



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1105

bar®, hat sich im Roman hingegen lange Zeit kaum niedergeschlagen? -
mit der bekannten Ausnahme des 1967 erschienenen, vieldiskutierten Ro-
mans Devlet Ana (Mutter Staat) von Kemal Tahir, der die Entstehung des
Osmanischen Reiches in marxistischen Kategorien deutete.8 Eine Ande-
rung des Befundes von der weitgehenden Nichtexistenz der osmanischen
Geschichte in der Literatur bringen erst die achtziger, noch markanter aber

6 Als Zeitpunkt, an dem diese Revision erstmals augenfillig wurde, nennt
Strohmeier die 500-Jahr-Feiern zur Eroberung Istanbuls im Jahr 1953 (Strohmeier,
S. 134). Heute ist die “Versohnung der Republik mit der Geschichte” so weit
fortgeschritten, dass die Regierung Yilmaz plant, die Feiern zum 75jihrigen
Bestehen der Republik mit einer 700-Jahr-Feier der Griindung des Osmanischen
Reiches zu verbinden (vgl. den Artikel “Tiirkiye, tarihiyle bangiyor mu?” in:
Nokta, 14. Feb. 1998, S. 10-14). Zur Revision der Historiographie am Beispiel der
Beurteilung von Abdiilhamid II. s. Kleinert, Claudia: Die Revision der Historio-
graphie des Osmanischen Reiches am Beipiel von Abdiilhamid II.: Das spdte
Osmanische Reich im Urteil tirkischer Autoren der Gegenwart (1 930—1990),
Berlin: Klaus Schwarz, 1995; zur positiven Bezugnahme auf die osmanische
Geschichte, die heute in allen Segmenten der tiirkischen Gesellschaft anzutreffen
sei, dussert sich auch Seufert, Glinther: Politischer Islam in der Tiirkei. Islamismus
als symbolische Reprdsentation einer sich modernisierenden muslimischen Gesell-
schaft, Stuttgart: Steiner, 1997 (Beiruter Texte und Studien; Bd. 67), spez. S. 82 f.

7 Es gibt zwar in der Zeit von den zwanziger bis in die sechziger Jahre einige
“Serienschreiber” von historischen Romanen wie M. Turhan Tan, Aptullah Ziya
Kozanoglu und Feridun Fazl Tilbentgi, doch gehdren ihre Romane zum Bereich
des vom offiziellen Literaturbetrieb als “trivial” oder - wie im Falle des Tiirkisten
Hiiseyin Nihal Atsiz - politisch “tendenziés” Ausgegrenzten.

8 Die Frage, inwiefern dieser Roman nicht nur ein Reflex war auf eine schon im
Gang befindliche Revision der Geschichte (entsprechend einem traditionellen Ver-
stindnis von Literatur als “Ausdruck” schon bestehender “Realititen™), sondern
ein mitpragender Faktor dieser Revision und inwiefern er — zumindest fiir sikula-
risierte, mit dem kemalistischen Geschichtsbild aufgewachsene Intellektuelle - zu
den Auslosern einer neuen, unter positiveren Vorzeichen stehenden Auseinan-
dersetzung mit der osmanischen Vergangenheit gehdrte, wire einer nédheren
Betrachtung wert; vgl. dazu Hilmi Yavuz, der Kemal Tahir zu den Mitpromotoren
der sogenannten Osmanlilik tezi zihlt (Yavuz, Hilmi: Osmanlihk, Kiltir, Kimlik,
Istanbul: Boyut, 1996, S. 16).



1106 PRISKA FURRER

die Jahre ab 1995: In auffilliger Hiufung kommen nun Romane auf den
Markt, die historische Stoffe aus der Osmanen-, aber auch der Seldschu-
kenzeit bearbeiten. Neben Orhan Pamuk, Giirsel Korat, Ihsan Oktay Anar,
Ziilfi Livaneli und Haldun Cubukgu ist auch Nedim Giirsel mit seinem
Bogazkesen einer der Autoren, die fiir diese literarische Neuentdeckung
der Geschichte stehen.

Doch an den historischen Romanen der achtziger und neunziger Jahre
ist nicht nur die Thematik neu und aussergewdhnlich, auch formal lassen
sich interessante Neuerungen feststellen: Bei aller Unterschiedlichkeit in
der individuellen Ausprdgung ihrer Texte fillt doch auf, dass zumindest
einige der genannten Autoren die Konventionen des realistischen Erzidhlens
spielerisch durchbrechen oder selbstreflexiv in Frage stellen. Was sie pro-
duzieren, ist weit entfernt vom unproblematischen, pathetisch-heroischen
Geschichtsbild populdrer Unterhaltungsromane etwa eines Mustafa Necati
Sepetcioglu®, sondern verweist eher auf die innovativen Formen histori-
scher Fiktion, wie sie in den europiischen und amerikanischen Literaturen
der Nachkriegszeit entwickelt wurdenl0. Mit seiner Gegenwartsorientiert-
heit und seinem betont reflexiven Charakter ist Nedim Giirsels Roman
eines der bemerkenswertesten tiirkischen Beispiele fiir diese neue Art der
literarischen Auseinandersetzung mit der Geschichte. Aus diesem Grund
soll er hier nidher vorgestellt werden:

9 Mustafa Necati Sepetcioglu hat zwischen 1971 und 1980 vier historische Trilogien
publiziert: iiber die Seldschuken, die ersten Osmanen, die Zeit des Thronfolge-
streites unter den Sohnen Bayezits I. und die Eroberung Istanbuls. Gespriche mit
tirkischen Bekannten lassen mich - bei aller Zufilligkeit solcher Hinweise - zu-
mindest vermuten, dass diese Romane keine unwesentliche Rolle bei der Priagung
des Geschichtsbildes tiirkischer Leser gespielt haben diirften.

10 Stellvertretend fiir die inzwischen umfangreiche Sekundarliteratur zu dieser The-
matik sei hier nur verwiesen auf: Wesseling, Elisabeth: Writing History as a
Prophet. Postmodernist Innovations of the Historical Novel, Amsterdam/Philadel-
phia: John Benjamins Publ., 1991 und Niinning, Ansgar: Von historischer Fiktion
zu historiographischer Metafiktion. Band 1: Theorie, Typologie und Poetik des
historischen Romans. Bd. 2: Erscheinungsformen und Entwicklungstendenzen des
historischen Romans in England seit 1950, Trier: WVT Wissenschaftlicher Verlag
Trier, 1996.



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1107

Ein Roman auf zwei Ebenen

Es gehort zu den auffallenden Merkmalen von Bogazkesen, dass er auf
zwel narrativen Ebenen aufgebaut ist: Da ist zuerst einmal die Gegenwart
des Ich-Erzdhlers. Diese fiktive Ich-Figur - ein Schriftsteller, der wie
Nedim Giirsel seit vielen Jahren in Paris lebt und arbeitet - sitzt um die
Zeit des Militdarputsches von 1980 in einem verlassenen Sommerhaus am
Bosporus, gegeniber der Burg Rumeli Hisari, und arbeitet an einem
Roman tber Mehmet II. und die Eroberung Istanbuls. Die Kapitel, die
dieser fiktive Erzdhler iiber den Sultan und seine Zeit schreibt, sind
zwischen seine tagebuchartigen Aufzeichnungen eingeschoben und bilden
die zweite, die historische Ebene des Romans. Wir befinden uns hier also
in einem “Roman im Roman”, auf der zweiten Stufe der Fiktion gewis-
sermassen.

Diese zweischichtige Anlage des Romans ist ein geschickter Schach-
zug, um die iiberkommenen Wege historischen Erzihlens zu verlassen: Sie
erlaubt es dem Autor nicht nur, ein literarisches Geschichtsbild zu
prasentieren, sondern schafft ihm in der Figur des Ich-Erzihlers, dieses
Schriftstellers am Werk, welcher der fiktive Produzent jenes Geschichts-
bildes ist, gleichzeitig die Maoglichkeit, das Entstehen von literarischen
Texten im allgemeinen und von Geschichtsdarstellungen im speziellen
explizit zu reflektieren. Die Suche nach der Geschichte, der Akt ihrer
Rekonstruktion wird so neben der Geschichte selber zur zweiten themati-
schen Achse des Textes. Dazu kommt etwas weiteres: Durch das Neben-
einander der beiden Ebenen wird das Spannungsverhiltnis zwischen
Gegenwart und Vergangenheit und das Alternieren zwischen ihnen zu
einem der zentralen Strukturprinzipien des Romans - eine ideale Voraus-
setzung, um Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen den beiden
Zeiten darzustellen und so Bruch oder Kontinuitdt mit der Geschichte zu
inszenieren.

Die rekonstruierte Vergangenheit

In den in der Vergangenheit angesiedelten Textteilen von Nedim Giirsels
Roman wird insgesamt weniger erzihlt als beschrieben. Die Geschichts-
darstellungen seines Ich-Erzédhlers sind nicht sehr narrativ, sondern eher



1108 PRISKA FURRER

im Stil grossflichiger Tableaus gehalten: Sie zeigen den Bau der Burg, den
Aufmarsch der Heere vor der Stadt, die Belagerung Istanbuls, aber auch
einen sehr besinnlichen Mehmet, wie er sich an seine Kindheit erinnert und
an seinen nie erfiillten Traum, Rom zu erobern, oder wie er in der Medre-
se der Fatih-Moschee in Disputationen mit Gelehrten verwickelt ist. Neben
der Beschreibung dominiert die Bewusstseinswiedergabe: Mehmet selber,
aber auch der Grosswesir Candarli Halil oder der gefangene venezianische
Schiffssekretdr Niccolo reflektieren iiber sich und ihr Leben, ihre Rolle in
der Geschichte und erinnern sich an private oder politisch bedeutsame
Episoden aus ihrer Vergangenheit.

Durch dieses subjektive Beschiftigtsein einzelner Figuren mit ihrer
individuellen Vergangenheit kommt ein dichtes und detailliertes Bild der
Zeit Mehmets II. zustande, ein Bild aber auch, das nicht geschlossen ist,
sondern aus einzelnen Fragmenten besteht, nicht chronologisch, sondern
assoziativ geordnet ist und unterschiedliche Perspektiven nebeneinander-
stellt, ohne dass die daraus entstchenden Widerspriiche immer aufgeldst
werden. Die Eroberung Istanbuls etwa ist aus der Sicht des Mystikers Ak
Semseddin eine lange verheissene glorreiche Etappe auf dem heilsge-
schichtlichen Weg, zu dem die Osmanen berufen sind. Fiir den Grosswesir
Candarli Halil aber, der Mehmet sehr kritisch gegeniibersteht und an ihm
auch massive Schwichen sieht, bedeutet siec das Ende einer Epoche, den
endgiiltigen Verrat nimlich an den alten turkmenischen Traditionen und
den Sieg der Clique der “Derwische und Devsirme”.

Diese betonte Perspektivierung relativiert feste Urteile iiber dle Ge-
schichte, sie erlaubt Nedim Giirsel aber auch seinen Figuren “in den Mund
gelegte” Passagen mystisch-verziickten oder romantisch-pathetischen Ton-
falls, die bei einem sonst so kritischen Autor ob ihrer Distanzlosigkeit trotz
allem etwas befremden. So etwa in den Erinnerungen des Grosswesirs:

Der Krieg war vorbei, und auf dem mit Blut, Tranen, Schmerz und Schweiss
getrankten byzantinischen Boden waren gemeinsam mit den Friithlingsblumen
die prachtvollen Kelims aus Horasan erbliiht. Er dachte an die Tiirkmenen-
sippen, die sich mit ihren schwarzen Zelten aus Ziegenhaar wie Adler auf der
Steppe Anatoliens niederliessen. Sie waren durch endlose Ebenen gezogen, hat-
ten Berge liberstiegen und ganze Linder durchquert. Ihre dunkelglinzenden
Pferde mit den prichtigen Miahnen hatten sie an Almquellen und Flussufer
gefiihrt. Mit ihren zweifach gehirteten Krummsibeln hatten sie Burgen erobert,



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1109

hatten Leben genommen und ihr Leben gelassen. [...] Die Pferde, die die Donau
iiberquerten, waren die Pferde ihrer Ahnen, die aus einem Stamm mit 400
Zelten einen riesigen Staat hervorgebracht hatten.11

Nedim Giirsel hat sich nach eigener Aussage intensiv mit den gidngigen
Quellen beschiftigt und sowohl byzantinische als auch osmanische
Historiker und Chronisten zu Rate gezogen: Dukas, Kritoboulos und
Sphrantzes auf der einen, Tursun Bey, Asikpasazade und Nesri auf der an-
deren Seite. Was die Relation seines Romans zum etablierten Geschichts-
wissen angeht, so spricht aus dem Text ein starkes Bemiihen, einen Ein-
druck von moglichst weitgehender Faktentreue und fast wissenschaftlicher
Zuverlassigkeit beim Offenlegen der benutzten Quellen und der gewahlten
Arbeitsweise zu erwecken: Giirsel enthdlt sich offensichtlicher kontra-
faktischer Realitdtsreferenzen und Anachronismen, er zeigt seinen Ich-
Erzdhler im selbstverstindlichen Umgang mit osmanischen Handschriften
und bei der soliden Recherche in Bibliotheken, und er ldsst ihn seinen
Leserinnen und Lesern jeweils explizit mitteilen, wenn er sich nicht strikt
an die Uberlieferung hilt, sondern Figuren oder Ereignisse frei erfindet.
Die Kapitel, die in der Vergangenheit spielen, leitet er jeweils durch
ein Quellenzitat ein, das sich auf den entsprechenden Vorfall bezieht. Dies
ist natiirlich eine Authentisierungsstrategie. Gleichzeitig aber werden so
die beiden Textarten, der historische Quellentext und der fiktionale literari-
sche Text, auch in Kontrast zueinander gesetzt — ein indirekter Kommentar
zu den Privilegien des Romanautors, sich auch zu den dark areas der Ge-
schichte, den Bereichen, zu denen die Quellen schweigen, zu &dussern.
Uber das erste venezianische Schiff etwa, das von der neu erbauten
Festung Bogazkesen aus versenkt wurde, und iiber die Gefangennahme und
Pfihlung des Kapitins Antonio Rizzo verliert der Venezianer Niccold
Barbaro, aus dessen Tagebuch Giirsel zitiert, nur 5 Sitzel2, von denen im

11 S.51f.

12 Die tiirkische Ubersetzung des von E. Cornet herausgegebenen “Tagebuches der
Belagerung Konstantinopels” von N. Barbaro ist auf Tiirkisch erschienen unter
dem Titel: Nicold Barbaro: Kostantiniyye Muhdsarast Ruzndmesi. Enrico Cornet
tarafindan notlar ve vesikalar ildve edilmistir (Viyana: Tendler ve §. Kitaphénesi,
1856), iibers. S. Talip Diler, Istanbul: Istanbul Fetih Cemiyeti, 19762. S. darin S.
16, vgl. auch Mordtmann, S. 22 f.



1110 PRISKA FURRER

Zitat erst noch zwei weggekiirzt werden. Daraus macht Giirsel in seinem
Roman fast 10 Seiten: Er erfindet fiir Antonio Rizzo eine physische
Gestalt, eine Lebensgeschichte, Gefiihle und Leidenschaften und beschreibt
ausfiihrlich seinen grauenvollen Tod. Den im selben Zusammenhang
gefangengenommenen und “fiir den Gebrauch des Sultans ins Serail ge-
steckten” jungen Scrivanello des venezianischen Schiffesl3, iiber den man
sonst offenbar nichts Weiteres weiss, erwihlt er sich zu einer seiner
Hauptfiguren: Er macht den ehemaligen Niccold unter dem Namen Selim
zu einem von Mehmets Lustknaben, ldsst ihn an der Belagerung Istanbuls
teilnehmen und schildert die Schrecken des Krieges aus der Perspektive
dieses zwangskonvertierten Gefangenen, der durch seine personliche
Geschichte zwischen den Fronten steht, “die Fliiche beider Seiten” versteht
und “an den Gott beider Seiten”14 glaubt.

Solches Erfinden von Fakten ist aus der Sicht von Giirsels Ich-Er-
zahler kein Spiel mit Beliebigkeiten, sondern entspricht durchaus einem
verantwortungsbewussten Umgang mit der Geschichte. In mehreren expli-
ziten metahistoriographischen Kommentaren kommt er zur Legitimation
seines Vorgehens auf die dusserst magere Quellenlage zu sprechen. So
begriindet er die Tatsache, dass er fiir Antonio Rizzo eine ganze Lebens-
geschichte erfinden musste, damit, dass er fast nichts liber ihn wisse und
“die Ungerechtigkeit, die ihm das Schicksal zufiigte, wenigstens ein wenig
ausgleichen” wolle.15 Zur Kritik an der Parteilichkeit und Selektivitit der
Quellen greift er an einer Stelle zu einem besonders wirkungsvollen Mittel:
Er ldsst seinen erfundenen Chronisten Niccold/Selim mit dem realen Chro-
nisten Tursun Bey zusammentreffen und diesem seine ganze Lebensge-
schichte — die Versenkung des Schiffes, die Gefangennahme, das Leben im
Dienste des Sultans - erzdhlen. Tursun Bey hort aufmerksam zu. “Dann
meinte er aber, dass meinen Ausfiilhrungen nichts Brauchbares zu ent-
nchmen sei, dass er gehalten sei, in die Geschichte, die er schreibe, aus-
schliesslich die Siege des Sultans Mehmet aufzunehmen und seine Hel-
dentaten zu riihmen.” 16

13 Mordtmann S. 23; vgl. auch Barbaro, S. 16.
14 S. 160.
15 §.32.
16 S. 180.



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1111

In einem Kommentar zu seinem Roman hat Nedim Giirsel unterstri-
chen, dass er in seinem Roman versucht habe, die Mystifikation der
osmanischen Geschichte durch den offiziellen Diskurs zu konterkarrieren,
“en insérant dans le récit le point de vue de 1'autre, c'est-a-dire des per-
sonnages chrétiens qui observent, agissent et se battent.”17 Er beniitzt in
seinem Roman seine literarische Freiheit auch tatsichlich, um auch den
Opfern und Verlierern einen Platz in der Geschichte einzurdumen. Doch
hat auch bei ihm die Modifikation des etablierten Geschichtsbildes ihre
Grenzen: So weit, dass er auch dem weiblichen “Anderen” “Gerechtig-
keit” oder Subjektstatus zukommen lassen wiirde, geht er nicht. Geschichte
bleibt auch bei ihm eine ausschliesslich mannliche Angelegenheit.

Ein weiterer Bereich, in dem die literarische Geschichtsdarstellung im
Vergleich zur wissenschaftlichen Historiographie privilegiert ist, ist der
der Psychologie, der Darstellung des Innenlebens historischer Figuren.
Auch von diesem Privileg macht Nedim Giirsel ausfiihrlich Gebrauch. So
verwendet er mehrere Reflektorfiguren, in deren Bewusstsein die Vor-
ginge der Aussenwelt gespiegelt werden: Den Grosswesir Candarli Halil,
den Mystiker Ak Semseddin, Antonio Rizzo, Niccold/Selim, aber auch
Mehmet den Eroberer selber. Eines der zwei zentralen und ldngsten
Kapitel ist ganz aus der Perspektive des Sultans geschrieben, zeigt dessen
Lektiire und geistigen Horizont und gibt Einsicht in seine geheimen
Wiinsche und Triume, seine Uberlegungen zu Religion, Wissenschaft und
Macht und sein zwiespiltiges Bild von sich selber. Immer wieder greift
Giirsel zu psychologischen Erklirungsmodellen fiir die Geschichte: So
setzt er Mehmets Machtwillen und Eroberungsdrang mit einer nie verwun-
denen Demiitigung in Beziehung - der junge Mehmet nahm vor seiner
endgiiltigen Thronbesteigung zweimal die Stelle seines Vaters Murat II.
ein, beide Male aber rief der Candarli-Grosswesir diesen wieder zuriick an
die Macht, weil Mehmet offenbar seiner Aufgabe nicht gewachsen warl8 —
und mit einer Schwiche, die er sich selber nicht verzeihen kann: Als
Junger Thronfolger zeigte er sich unfdhig, den Hurufi-Derwisch, der ihm

17 Referat anlésslich des Symposiums “Der Auftrag des Dichters in Selbstaussagen”
vom 14.-16. Juli 1997 am Institut fiir Islamwissenschaft der Universitit Bern.
18 S. 44.



1112 PRISKA FURRER

die Eroberung Konstantinopels prophezeit hatte, vor der Wut der religi-
6sen Fanatiker zu rettenl9,

Nedim Giirsels Mehmet II. ist eine faszinierende und gerade wegen
ihrer inneren Zerrissenheit zur Romanfigur pradestinierte Gestalt. Giirsel
zeigt einen ungeziigelten Machtmenschen, der in seinem personlichen
Leben unfihig zur Liebe ist, sich aber durchaus Gedanken iiber das Wohl
seiner Untertanen macht, mystische Interessen und einen grossen Wissens-
durst hat, sehr gebildet ist, sich gerne mit Gelehrten umgibt und in religi-
osen Dingen tolerant ist. In seinem Scheitern wird er fast zur tragischen
Figur: Sein tiefes Bediirfnis nach spiritueller Harmonie bleibt unerfiillt,
seine Versuche, in aller Bescheidenheit als einer der ihren mit den Gelehr-
ten in der Medrese der Fatih-Moschee zu debattieren, erweisen sich ange-
sichts seiner Machtposition und seines Jihzorns letzten Endes doch nur als
Farce, sein Tod ist einsam und grotesk. Die ganze Gespaltenheit seiner
Hauptfigur bringt Giirsels Ich-Erzédhler in einem Kommentar zu Mehmets
Dichtertétigkeit unter dem mahlas (Dichterpseudonym) Avni zum Aus-
druck: “Das heisst, Avni weinte Blut, wihrend Mehmet Blut vergoss.”20
Es ist dies eine Aussage, die wohl auch in einer bestimmten Tradition der
Kritik an der osmanischen Dichtung als “unauthentisch” steht, die Giirsel
hier aber so verwendet, dass er “Avni” und seinen Gefiihlen durchaus ein
gewisses Mass an “Echtheit” zugesteht.

Seine zwiespiltige Darstellung einer der grossen Leitfiguren der
tiirkisch-islamischen Geschichte hat Nedim Giirsel in der Tiirkei nicht nur
Freunde geschaffen. Er ist nicht nur von der nationalistischen Presse
angegriffen worden?!, in Zusammenhang mit den Feiern zur Eroberung
Istanbuls, die von der Refah-Partei nach der Ubernahme der Istanbuler
Stadtverwaltung jahrlich am 29. Mai gefeiert wurden und in ihrer
Selbstdarstellung eine wichtige Rolle spielten, ist er 1996 auch in einer
Fernsehsendung heftig angegriffen worden22. Was die Gemiiter dabei

19 S. 14-16; vgl. dazu auch Babinger, Franz: Mehmed der Eroberer. Weltenstiirmer
einer Zeitenwende, Munchen/Ziirich: Piper, 1987 (1953), S. 35 f.

20 S. 231.

21 Nedim Giirsel: “Tarihsel roman tarihi yorumlayan romandir”, in: “Tahiri'lerin
donisi mi? ‘Roman mi tarih mi’ tartiymasi”, in: Hiirriyet-Gosteri, 197-198
(Nisan-Mayis 1997), S. 75.

22 Vgl. Anm. 17.



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1113

besonders erregte, waren die im Roman zwar nicht zentralen, aber doch
unmissverstindlichen Hinweise auf homosexuelle Neigungen des Sultans.
Aber auch Kritiker, die nicht dem rechts-nationalistischen oder islamischen
Milieu angehéren, haben ihm vorgeworfen, dass sein Mehmet-Bild zu
negativ sei und dass er sich zu sehr nur auf die westliche Historiographie
stiitze, die in ihrer Bewertung des Eroberers einseitig sei. Der Literatur-
kritiker Konur Ertop etwa wirft Nedim Giirsel vor, dass er Mehmets
“Identitdt als Renaissance-Mensch” zerstort habe, weil er ihn mit heutigen
Massstiben messe. “Auf diese Weise hat er sich die Chance entgehen
lassen zu zeigen, auf welche Weise sich ein fortschrittlich denkender
Mensch aus der Vergangenheit, welcher der Wissenschaft hochsten Wert
einrdumte und die Religions- und Gedankenfreiheit verteidigte, von seines-
gleichen unterschied. 723

Der Prozess der Produktion

In den Teilen von Nedim Giirsels Roman, die in der Gegenwart handeln,
konnen wir seinen Ich-Erzédhler dabei erleben, wie er schreibt, nachdenkt,
in Bibliotheken nach Quellen sucht und sich Gedanken iiber die schon
geschriebenen oder erst geplanten Teile seines Romans macht. Wir sind
auf dieser narrativen Ebene also nicht nur zeitlich von der Vergangenheit
entfernt, sondern befinden uns auch ontologisch auf einer anderen Stufe:
der der “Realitidt” des Romans, auf der die historischen Teile als fiktionale
Texte produziert werden. Mit dem Einschalten dieser “Meta”-Ebene hat
Giirsel eine Methode gefunden, Reflexionen iiber Fiktion, Geschichte und
Historiographie direkt in den literarischen Text zu integrieren — er muss
dazu nur seinen fiktiven Erzihler seine Arbeit kommentieren lassen .

Bei seiner literarischen Rekonstruktion der Vergangenheit gibt sich
unser Ich-Erzdhler, wie schon gesagt, ernsthaft um Realitdtstreue bemiiht.
Er arbeitet sich in die vorhandenen Quellen ein, betreibt “Quellenkritik”,
indem er “Legenden” von “verldsslichen Quellen” unterscheidet, legt of-
fen, welche Teile des Textes nur seiner Imagination entspringen, und fiihlt
sich ganz offensichtlich von einer ethischen Verpflichtung getrieben, die

23 Konur Ertop: “Romancilifimizda tarihe yaklasim”, in: “Tahiri'lerin donisi mii?”,
Hiirriyet-Gosteri, 197-198 (Nisan-Mayis 1997), S. 62.



1114 PRISKA FURRER

Wahrheit zu sagen — unhinterfragt Legenden weiterzugeben wire fiir ihn
eine Ungerechtigkeit gegeniiber den historischen Personen, die darin zur
Hochstilisierung anderer schlecht wegkommen. Auch wenn die vorhande-
nen historischen Quellen hochst beschrinkt, selektiv und unvollstindig
sind, bleibt er vom Willen zur Wahrheit getrieben und gibt die Vor-
stellung, so etwas wie eine giiltige Reprisentation historischer Wirklichkeit
erreichen zu miissen, nicht auf. Die Zuwendung zur Phantasie und zur
fiktionalen Form dient in gewisser Weise nur einer iibergeordneten “Wahr-
heit”: Sie gibt denen eine Geschichte, die von den Quellen vergessen
wurden. Sie macht das “Skelett” der Fakten, die aus den alten Chroniken
und Dokumenten zu entnehmen sind, erst zu etwas Lebendigem, zu einer
“konkreten Welt” und “den Schicksalen in dieser Welt lebender und
atmender Menschen”.24 Auch hinter seiner Darstellung der Figur des
Sultans steht das Bemiihen um eine Art von “Authentizitit”, welche in der
herkommlichen Geschichtsschreibung zu kurz kommt. Am deutlichsten
kommt dies in den paar Sitzen zum Ausdruck, die der Erzdhler den Maler
Bellini iiber sein geplantes Mehmet-Portrit machen ldsst — ein Abschitt,
der naiirlich als mise-en-abyme, als eingebettete Selbstreprisentation des
Romans, gelesen werden kann:

Mehmet hat die Unsterblichkeit schon langst verdient. Aber wie soll ich es
anstellen? Wie soll ich alle Eigenschaften meines Modells, nicht nur die dussere
Erscheinung, sondern den Menschen, der mit seiner ganzen Vergangenheit,
seinen Kampfen, Triumen und Kiimmernissen hinter diesem Ausseren steckt,
auf die Leinwand bannen, einen, der auch wenn es sich um den Herrscher des
Osmanischen Reiches handelt, ein Mensch ist?25

Doch wenn hier auch die Wiedergabe der “Eigenschaften des Modells”
zum obersten Ziel des kiinstlerischen Bemiihens erklart wird, ist Bogaz-
kesen doch auch ein Roman iiber die Unmoéglichkeit, dieses Ziel zu er-
reichen. Schon die Akteure der Geschichte interpretieren die Vorgédnge, an
denen sie beteiligt sind, unterschiedlich - eine Tatsache, die der Roman
seinen Leserinnen und Lesern vorfiihrt, indem er in den historischen Tei-
len die Perspektive mehrerer Reflektorfiguren beniitzt. Auf der Gegen-

24 S. 63.
25 S.222.



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1115

wartsebene wird nun auch noch die Standortgebundenheit und Subjektivitit
des nachtriglich berichtenden “Historiographen” thematisiert: Die Uber-
ginge von den Teilen aus dem Alltag des Erzdhlers zu den historischen
Teilen, aus denen sein Roman besteht, machen in aller Deutlichkeit klar,
wie sehr die Gegenwart tiber die Selektion der Vergangenheitselemente
entscheidet, die ins rekonstruierte Geschichtsbild eingehen. Was unseren
Ich-Erzdhler an der Vergangenheit interessiert, hat in erster Linie mit ihm
und seiner Gegenwart zu tun: Wenn er am Bosporus sitzt und sich gegen-
iber die Burg Rumeli Hisart sieht, inspiriert ihn das, seinen Roman mit
einem Kapitel iiber den Bau der Burg zu beginnen. Wenn sich ein Delphin
in sein Bootshaus verirrt und den Ausgang nicht mehr findet, wird das
Anlass dazu, ein Kapitel aus der Perspektive eines Kriegsgefangenen zu
schreiben. Grundsitzliche Fragen der Geschichtstheorie werden hier also
nicht diskursiv erortert, sondern am Beispiel eines Schriftstellers, der
einen historischen Roman schreibt, konkretisiert und durch explizite
Erzdhlerkommentare noch zusidtzlich hervorgehoben:

Ich habe - vielleicht mehr schlecht als recht - einige Kapitel meines Romans
abgeschlossen, wobei ich es auch nicht vernachldssigte, die Vorkommnisse in
der Villa, die mehr oder weniger wichtigen Dinge, die mir hier zustiessen, mit
einzuflechten. Ich habe mich sogar bemiiht, meine Erzdhlung dem Fluss dieser
Ereignisse anzupassen.26

Damit sind wir beim zentralen Paradox des in Bogazkesen dargestellten
Schreibprozesses angelangt: Der Anspruch des fiktiven Erzdhlers, eine
giiltige Reprasentation der historischen Realitdt zu schaffen, steht in einem
dauernden Spannungsverhiltnis zu einem anderen: dem, ein kreativer Au-
tor zu sein. Der bescheidene Gestus dessen, der sich in den Dienst der
Wahrheit und der vergessenen Seiten der Geschichte stellt, steht nicht nur
in Kontrast zu der sehr ichbezogenen Personlichkeit des Erzihlers,
sondern auch zu seinem Wissen um seine Rolle als Autor und einem aus-
gepragten Bewusstsein seiner schriftstellerischen Macht, das zur “Wahr-
heit” zu erkldren, was er will. Die Frage, ob Mehmet wohl Schuldgefiihle
gehabt habe, nachdem er dem Architekten der Fatih-Moschee die Hiande
abhacken liess, ist schnell entschieden: “Natiirlich hat er solche gehabt. Ich

26 S.79; Ubers. Birgi, S. 108.



1116 PRISKA FURRER

habe nimlich geschrieben, dass es so war.”27 Selbstzweifel an seiner Dar-
stellung der Vorfille um die Ermordung des Thronfolgers Mustafa sind fiir
den Erzihler unter diesem Gesichtspunkt ebenfalls hinfillig:

Aber ich kannte [die Wahrheit]. Genauer gesagt, ich sah sie, ich musste sie
sehen. Denn ich hielt die Fiaden in meiner Hand. Ich sass gegen Morgen in der
Kiiche eines alten Sommerhauses vor dem Fenster, brachte wirkliche Personen
einer Epoche wie in einem Marionettentheater auf die Biihne, bewegte ihre Ar-
me und Hande und, was noch merkwiirdiger war, brachte sie zum Sprechen. In
diesem Stiick ohne Zuschauer war ich gleichzeitig derjenige, der zum Sprechen
brachte, und der, der sprach. Derjenige, der sah und der gesehen wurde, der
titig war und der handelte, ja, alles war ich.28

Von den “Eigenschaften des Modells” hat sich nun das Gewicht eindeutig
zugunsten des bestimmenden Einflusses des “Malers” verschoben. Hier
spricht nicht nur ein sehr selbstbewusster Autor, sondern auch einer, der
sich der Fiktionalitit und Konstrukthaftigkeit des eigenen Textes absolut
bewusst ist und sie auch offenlegt — genauso wie Nedim Giirsel, der seine
Geschichtsdarstellung iiber die eingeschobene Instanz eines fiktiven
Schriftstellers vermittelt und so ganz offen als Fiktion der Gegenwart
charakterisiert.

Doch bei aller direkten oder indirekten Thematisierung text- und
geschichtstheoretischer Fragen schiebt sich auch hier wiederum der
psychologische Diskurs in den Vordergrund: Giirsels Ich-Erzihler ist
andauernd aufs intensivste befasst mit seiner eigenen Befindlichkeit, seiner
Existenz als Schriftsteller, seinem Schreibdrang, dem “Kampf” mit den
Wortern aber auch mit den Kriften, die sich zwischen ihn und sein Buch
stellen wollen: Dazu gehort an vorderster Front Deniz (in wortl. Bedeu-
tung: das Meer!), eine junge linke Politaktivistin, die sich — es ist die Zeit
unmittelbar nach dem Putsch von 1980 - vor der Polizei zu ihm in sein
Sommerhaus fliichtet, ihn mit den Realititen von Verfolgung und Folter in
der Gegenwart konfrontiert, ihn von seiner Arbeit ablenkt, zum willen-
losen Opfer seiner Leidenschaft macht, seine Phantasie “kastriert”29 und

27 8. 127.
28 8.233.
29 8. 219.



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1117

ithn mit ihrem “voller tiberwiltigender Anziehungskraft geoffneten Ge-
schlecht”30 in “jhre Tiefen” hinabzieht, obwohl er sich wehrt “wie ein
Schiffbriichiger, der bis zum Ertrinken mit den Armen wild um sich
schligt”31. Diese Inszenierung einer Minnerphantasie vom weiblichen
Korper, der den minnlichen Geist zersetzt, bestimmt in der zweiten Hilfte
des Romans die Gegenwartsebene fast vollig: Deniz driangt sich zwischen
den Erzdhler und seinen Roman, sic nimmt seine Gedanken gefangen,
stiehlt ihm seine Zeit und verandert sein Schreiben:

Der Wunsch, Bogazkesen zu schreiben, begann zunehmend, sich in ein Liebes-
gedicht an Deniz zu verwandeln. Ich muss mich sofort von diesem schreck-
lichen Lyrismus befreien. Meine Romanfiguren warten auf mich.32

Der Kampf zwischen der Frau und dem Roman steigert sich zum Schluss
hin bis zur tddlichen Konsequenz: der Ermordung der Frau durch den
Erziahler. Dessen obsessives und gewalttitiges Verhiltnis zum Weiblichen
findet eine Entsprechung in den historischen Teilen. Dort lidsst er seine
Figur Niccold/Selim, welcher dem Sultan zu Diensten sein musste, in
Phantasien dariiber schwelgen, wie sein gedemiitigter maénnlicher Stolz
wiederhergestellt werden konnte: Er phantasiert sich Konstantinopel als
Frau, die Eroberung als “Hochzeit”, d.h.Vergewaltigung, und das Schwert
als das Instrument, das die unter den Beriihrungen des Sultans verlorene
Miénnlichkeit zuriickbringt.33

Das Verhiltnis von Gegenwart und Vergangenheit

Das Alternieren zwischen der Ebene des “Romans im Roman” und der der
“Realitdt” des fiktiven Ich-Erzdhlers ist gleichbedeutend mit einem
stindigen Alternieren zwischen “damals” und “heute”. Das heisst nichts
anderes, als dass das Spannungsverhiltnis zwischen Gegenwart und
Vergangenheit eines der konstitutiven Strukturprinzipien des Romans ist.

30 S.211.

31 S.217.

32 82121

33 S. 166-170, S. 185.



1118 PRISKA FURRER

Die beiden Zeitebenen sind damit durchgehend aufeinander bezogen,
werden kontrastiert oder parallelisiert, auch ohne dass dies durch explizite
Erzidhlerkommentare geschehen muss.

Wihrend ungefihr der ersten drei Viertel von Bogazkesen sind die
zwei Ebenen klar voneinander getrennt. Auf ein Kapitel, das den fiktiven
Erzdhler beim Nachdenken und Nachforschen zeigt, folgt jeweils ein
Kapitel aus seinem historischen Roman und dann wieder ein Kapitel aus
der Gegenwart. Eine direkte Relation zwischen den beiden Zeiten — oder
so etwas wie historische Kontinuitdt — existiert vordergriindig kaum. Eine
Verbindung ist nur gegeben durch historische Gebidude, welche die
physische Priasenz der Vergangenheit in der Gegenwart markieren - so
etwa die Burg Rumeli Hisari, ehemals Bogazkesen, die der Erzihler von
seinem Fenster aus stdndig vor sich hat — und die Topographie der Stadt.
Eine ganz besondere Rolle spielt hierbei der Bosporus: Unser Ich-Erzéhler
steht an den gleichen Stellen wie in anderen Kapiteln seine historischen
Figuren, er sieht das gleiche Spiel der Farben auf dem Wasser, die glei-
chen Nebel und Sonnenunterginge. Gerade diese verbindenden Elemente
machen aber den Bruch mit der Vergangenheit umso deutlicher. Denn es
ist alles nur auf den ersten Blick so, wie es mal war:

Nein, jene Stimmen, die von dem Boot ausgingen, in welchem die Musiker ihre
Héinde im Schein der Fackeln hoben, um mit jedem Schlag auf das Tamburin
die Schellen klingen zu lassen, jener traurige Widerhall, der sich bei jedem
Anreissen der Saiten einer Laute oder eines alten sechssaitigen Tamburins
verbreitete, wie auch die klagenden Weisen der Geigen, sie alle waren in der
Trunkenheit jener lingst vergangenen Nichte begraben. Genauso wie die
Vergniigungsfahrten in Vollmondnichten, bei denen mehrere Boote Seite an
Seite von Kanlica nach Goéksu dahinglitten, wobei die Sadngerinnen mit ihren
Liebesliedern den Rhythmus der Wellen und ihre immer schneller und lauter
werdenden Refrains die Wirbel des Bosporus zu imitieren schienen. Nein, man
fuhr nicht mehr nach Goksu, um den Nachtigallen zu lauschen. Die Vogel
hatten die Baume verlassen und die Menschen die Villen. Die grossen alten
Familien waren entweder in die Stadt gezogen oder ausgestorben.34

34 S. 219; Ubers. Birgi, S. 300.



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1119

Auch die Verbindung, die historische Gebidude zur Vergangenheit her-
stellen, ist triigerisch. Der Gang des Erzihlers iiber den Hof der Fatih-
Moschee und an das Grab des Eroberers weckt bei ihm zwar zuerst das
Gefiihl, auf den Spuren Mehmets zu wandeln, aber dann erinnert er sich,
dass jeder Stein hier, von den Kuppeln bis zum Grab des Eroberers nach
einem Erdbeben wieder neu aufgebaut worden ist: “Alles war neu. Das
Alte trug nur ich in mir,”35 Und auch Mehmet spricht nicht zu ihm aus
seinem Sarg: “Denn die Toten sprechen nicht. Sie sprechen nicht und
geben keine Nachricht.”36

Auch wenn der Erzéhler in seinen expliziten metahistorischen Bemer-
kungen jede Verbindung oder auch nur Gemeinsamkeit zwischen Vergan-
genheit und Gegenwart negiert, unterlduft sein Text zumindest in einem
Punkt diese Behauptung: Eine nicht zu iibersehende Parallele zwischen
Vergangenheit und Gegenwart ist die Atmosphidre von Gewaltherrschaft
und Willkiir, die beide Zeiten priagt. Gewaltsam und blutig ist nicht nur die
breit ausgemalte Eroberung Konstantinopels, jede einzelne der historischen
Figuren des Romans - einschliesslich des Sultans — scheidet gewaltsam aus
dem Leben, und die politischen Konflikte der Gegenwart, denen der
Erzdhler durch das Schreiben seines Romans entkommen wollte, dringen
mit Deniz in sein Leben ein. Sie konfrontiert ihn mit dem eben erfolgten
Militdrputsch, erzdhlt von Verfolgung, Gefingnis und Folter — und wird
zum Schluss das Opfer seiner eigenen Gewalt. Allerdings gibt es nirgends
Hinweise darauf, dass der Erzdhler — oder Giirsel — zwischen der Gewalt
in der Vergangenheit und der in der Gegenwart einen kausalen Zusammen-
hang postulieren méchte. Gewalt erscheint in Bogazkesen eher wie eine
uiberzeitliche Konstante, deren Griinde am ehesten in der menschlichen
(ménnlichen?) Psyche zu suchen sind.

Spitestens im letzten Viertel wird Bogazkesen zum Roman eines
psychischen Zersetzungsprozesses und des Scheiterns des Projektes von
der poetischen Rekonstruktion der Vergangenheit. Dies dussert sich schon
formal in der Auflésung der bisher herrschenden klaren Gliederung des
Textes: Die einzelnen Kapitel lassen sich nun nicht mehr eindeutig einer
bestimmten Zeitstufe zuordnen; Abschnitte und Sitze, die sich auf histo-
rische Figuren beziehen, und solche iiber die Gegenwart folgen direkt

35 S.76.
36 S.75.



1120 PRISKA FURRER

aufeinander, Vergangenheit und Gegenwart schieben sich ineinander, die
Trennung zwischen den Zeiten und Welten wird allmdhlich aufgehoben.
Motiviert wird diese formale Verdnderung durch den geistigen Zustand des
Ich-Erzihlers: Uber lange Teile seiner Arbeit hin hat er die Vergangenheit
gewissermassen beherrscht. Er hat die Fakten, die er wiedergeben wollte,
ausgewdhlt und gruppiert, und er hat relativ autonom dariiber entschieden,
wo er seiner dichterischen Imagination Raum geben und Figuren und
Ereignisse erfinden wollte. Nun ergreift die Vergangenheit in Form seiner
Romanfiguren allmdhlich Besitz von ihm: Worter und Bilder wirbeln in
seinem Kopf herum und rauben ihm den Schlaf. Er hort Stimmen von
Figuren, die sich dariiber beklagen, dass er sie nicht oder zu wenig aus-
fiithrlich habe zu Wort kommen lassen, und seine Phantasie rast von Szene
zu Szene, so dass er gar nicht mehr dazu kommt, die einzelnen geplanten
Kapitel wirklich auszuformulieren. Es ist vor allem die Figur Mehmets des
Eroberers, die ihn nicht mehr losldsst. Er trdumt von ihm, ja er glaubt,
dass das aus einer Zeitschrift ausgeschnittene Portrdt des Sultans zu ihm
spreche. In seiner Selbstdarstellung als Schriftsteller setzt er - von dem
wir auf Seite 225 von insgesamt 245 Seiten nun auch noch erfahren, dass
er den Namen Fatih triagt — sich immer mehr in Parallele zum Sultan. Denn
wihrend Mehmet die Welt erobern will und das nicht ganz schafft, kimpft
der Erzidhler mit den Wortern; er hinterldsst “Schlachtfelder” voller durch-
gestrichener, ermordeter Wortleichen auf seinen Entwiirfen, und genauso
wie der absolute Herrscher iiber das Leben seiner Untertanen befiehlt, ist
der Schriftsteller frei darin, die von ihm kreierten Figuren jederzeit sterben
zu lassen:

Hier endet das Tagebuch des Bordsekretirs. Das heisst natiirlich nicht, dass die
Tage des Niccold gleichzeitig mit seinen Aufzeichnungen ein Ende fanden.
Ehrlich gesagt, bin ich selbst noch nicht ganz sicher, ob ich ihn weiterleben
lassen soll oder nicht. Ich weiss nur, dass ich sein Schicksal in meiner Hand
halte, dass sein Leben von meiner Laune bestimmt wird, genauso, wie es an
einem einzigen Wort aus Mehmets Mund héngt. Wenn ich will, kann ich
meinen Helden jetzt toten; genausogut kann ich ihn aber auch noch lange Jahre



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1121

leben lassen, um, zum Beispiel, mit Hilfe seines Tagebuches iiber Palastintrigen
und Vorgénge in Mehmets Harem zu berichten.37

Der Hohepunkt diese Prozesses der “Besessenheit” durch die historische
Figur ist am Schluss des Romans erreicht. Nachdem eine ganze Reihe von
Vorzeichen schon darauf hingedeutet haben, wird im Epilog indirekt, aber
trotzdem unmissverstindlich klar gemacht, dass der Erzdhler selber zum
“bogazkesen”, zum “Kehlendurchschneider” geworden ist: Eine Zeitungs-
meldung berichtet dariiber, dass eine vom Bosporus kommende Stromung
die Leiche einer jungen Frau, einer linken Aktivistin, der die Kehle durch-
geschnitten worden sei, ins Meer getrieben habe. Nach allem, was voran-
gegangen ist, kann es sich nur um Deniz handeln, die der Erzéhler er-
mordet hat, weil ihre Gegenwart und seine Leidenschaft fiir sie ihn am
Schreiben und damit an der Beschéftigung mit seinen historischen Figuren
hinderte. Dieser Schluss bildet zusammen mit dem Anfang eine Klammer
um das Buch. Dem Roman ist nimlich ein Zitat aus Marcel Prousts Auf
der Suche nach der verlorenen Zeit als Motto vorangestellt. Es bezieht sich
auf einen Vorfall, der nach Nedim Giirsels eigener Aussage nicht den
historischen Tatsachen entspricht3® und den sein Ich-Erzihler an einer
Stelle selber fiir hochst unwahrscheinlich erklirt39:

Dann fithlte sich Swann im Herzen jenem Muhammad II. verwandt, dessen
Portrit von Bellini ihm so lieb war; dieser Sultan hatte, als er innewurde, dass
er eine seiner Frauen bis zum Wahnsinn liebte, sie kurzerhand erdolcht, um -
wie sein venezianischer Biograph ganz naiv berichtet — die Freiheit seines
Geistes wiederzuerlangen.

Die zu vielen Fragen und theoretischen Erwagungen iliber Geschichte und
Literatur, Wahnsinn und Kreativitit anregende Vielschichtigkeit und
Widerspriichlichkeit von Nedim Giirsels Roman wird hier noch einmal be-
sonders deutlich. Warum setzt der Autor in dieser auffilligen thematischen
und formalen Klammer um seinen Roman seinen Ich-Erzihler und den
osmanischen Sultan als Frauenmorder gleich? Sind die Osmanen nur die

37 S. 193; Ubers. Birgi, S. 266.
38 Vgl. Anm. 21.
39 S.216.



1122 PRISKA FURRER

Projektionsfliche von Phantasien, die ihren Ort einzig und allein in der
Gegenwart — in unserem Fall in der verwirrten Psyche des fiktiven
Schriftstellers — haben, oder sind sie vielleicht doch die finsteren Despoten,
die - zur Nachahmung nicht empfohlen! — besser nicht aus der Mottenkiste
der Vergangenheit hervorgeholt werden sollten? Fiihrt zu viel Beschafti-
gung mit ihnen zu Wahnsinn und Mord, oder ist es eher das Schriftsteller-
Sein oder gar das Mann-Sein? Ist die an so privilegierter Stelle vorge-
nommene Parallelisierung von Mehmet dem Eroberer und Fatih dem
Schriftsteller die Darstellung eines schriftstellerischen Gréssenwahns oder
eine Geschichtsinterpretation, die trotz aller expliziten Leugnung von
Parallelen zwischen Vergangenheit und Gegenwart zumindest auf eine die
Zeiten iiberdauernde Gemeinsamkeit verweist: die Gewalttitigkeit mann-
licher Obsessionen? Eines jedenfalls scheint klar: Der Ich-Erzdhler mag
dort, wo er auch noch selber auf die Geschichte von der wahnsinnigen
“Liebe” Mehmets zur wunderschonen Sklavin Irini zu sprechen kommt40,
in einem abschliessenden Satz noch so deutlich zum Ausdruck bringen,
dass diese Geschichte historisch unwahrscheinlich ist. Mit diesem einen
Satz mag formal der Anspruch, nicht gegen die Fakten zu verstossen, ein-
gelost sein. Das starke Bild vom doppelten Frauenmord - durch die Posi-
tionierung an Anfang und Ende des Textes besonders hervorgehoben -
wird er dadurch nicht aus dem Bewusstsein seiner Leserinnen und Leser
16schen. Wenn vielleicht vom Autor auch gar nicht unbedingt so gewollt,
so lasst sich auch dies als metafiktionale Aussage lesen: Eine gut erzdhlte
Geschichte ist letzten Endes stirker als alle Fakten.

40 S. 216.



	Rekonstruktion und Reflexion osmanischer Geschichte im Medium der Fiktion : innovative Tendenzen des historischen Romans am Beispiel von Nedim Gürsels Boğazkesen

