
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 4

Artikel: Rekonstruktion und Reflexion osmanischer Geschichte im Medium der
Fiktion : innovative Tendenzen des historischen Romans am Beispiel
von Nedim Gürsels Boazkesen

Autor: Furrer, Priska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REKONSTRUKTION UND REFLEXION OSMANISCHER
GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION

Innovative Tendenzen des historischen Romans am Beispiel von
Nedim Gürsels Bogazkesen

Priska Furrer, Universität Bern

Der türkische Schriftsteller Nedim Gürsel hat 1995 einen vielbeachteten
historischen Roman mit dem doppeldeutigen Titel Bogazkesen veröffentlicht1:

Bogaz, die "Meerenge", ist eine oft gebrauchte Abkürzung für
Bogaziçi oder Istanbul Bogazi, den Bosporus. Bogazkesen (kesmek:

schneiden, durchtrennen) bedeutet demnach etwa soviel wie die
"Meerengendurchtrennende", die "Meerengensperrende". Es ist der Name der
Burg, die 1452 als Auftakt zur Eroberung Konstantinopels an der engsten
Stelle des Bosporus gebaut wurde und heute eher als Rumeli Hisari bekannt
ist.2 In seiner ersten Bedeutung ist Bogaz aber auch "der Hals", "die Kehle",

und dass es in dem Roman auch um das ganz konkrete
"Kehlendurchschneiden" geht und mit dem "Hälsedurchtrenner" Mehmet der
Eroberer - oder zumindest seine Herrschaft - gemeint ist, daran lässt der
Autor schon auf der zweiten Seite keinen Zweifel:

Nedim Gürsel: Bogazkesen. Fâtih'in Romani, Istanbul: Can, Ocak 19963 (1: Eylül
1995). Vor kurzem ist eine deutsche Übersetzung des Romans erschienen. Ihr Titel

Der Eroberer lehnt sich an den türkischen Untertitel Fâtih'in Romani (Der Roman

Fatihs, d.h. des Eroberers) an (Nedim Gürsel: Der Eroberer, aus dem Türkischen

von Ute Birgi, Zürich: Ammann, 1998). Die Übersetzungen der folgenden Zitate

stammen nur aus dieser deutschen Ausgabe, wo es ausdrücklich vermerkt ist, sonst

aber von der Verf.
Ein Beispiel für die Verwendung des Namens Bogazkesen für die Bosporusburg

findet sich in der Târïh-i Ebü'l Feth von Tursun Bey, einem Zeitgenossen des

Eroberers (vgl. dazu die Ausgabe von Mertol Tulum, Istanbul: istanbul Fetih

Cemiyeti, 1977, S. 44); vgl. auch Mordtmann, Andreas D.: Belagerung und

Eroberung Constantinopels durch die Türken im Jahr 1453. Nach den Originalquellen

bearbeitet, unveränd. Neudr. d. Ausgabe Stuttgart u. Augsburg: Cotta,

1858, Osnabrück: Biblio-Verlag, 1987, S. 2 f.



1104 PRISKA FURRER

Als Sultan Mehmet - zu jener Zeit war er noch nicht der Eroberer - ihr den

Namen Bogazkesen gab, konnte er natürlich nicht wissen, dass Jahre, Jahrhunderte

später sich einer daran machen würde, ausgehend von diesem Namen eine

Erzählung zu schreiben. So wie er nicht wissen konnte, dass die während seiner

Herrschaftszeit waltenden Hälsedurchtrenner und die durchtrennten Hälse eines

Tages durch Historiker untersucht und an den Tag gebracht würden. So wie er

auch nicht wissen konnte, dass [...] man eines Tages von ihm Rechenschaft über

das vergossene Blut verlangen würde.3

Mit diesen frühen Sätzen ist in komprimierter Form schon Wesentliches
über Bogazkesen ausgesagt: Es handelt sich um ein anlatt, einen
literarischen Erzähltext, über Mehmet den Eroberer und seine Zeit, in welchem
dem Gewaltaspekt von Mehmets Herrschaft eine wichtige Rolle zukommt.
Es handelt sich aber auch um einen Text, der den Gegenwartsstandpunkt,
von dem aus die Vergangenheit gedeutet wird, transparent macht und der
sich in einen expliziten Bezug zur Historiographie setzt.

Dies alles ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert: Beim Blick auf
die türkische Romanliteratur des 20. Jahrhunderts fallt auf, dass da zwar
einiges an geschichtlichen Themen bearbeitet wird, aber es ist fast
ausschliesslich die Geschichte und unmittelbare Vorgeschichte des Kemalis-
mus und der Entstehung der Republik.4 Damit fügt sich der Roman ein ins

offizielle Selbstverständnis des kemalistischen Staates, das lange Zeit auf
einem weitgehenden Bruch mit dem Osmanischen beruhte.5 Die allmähliche

Revision dieses Geschichtsbildes machte sich in den letzten
Jahrzehnten in vielen Bereichen des türkischen öffentlichen Lebens bemerk-

3 S. 10.

4 Vgl. nur die bei Fethi Naci in den Kapiteln "Baülila§ma Çabalan ve Bunun

Romanimiza Yansimasi" und "Romanlanmizda ìttihat ve Terakki" diskutierten

Titel (Fethi Naci: 100 Soruda Türkiye'de Roman ve Toplumsal Gelisme, Istanbul:

Gerçek Yayinevi, 1981).

5 Vgl. dazu Martin Strohmeiers vielsagenden Befund: "In der offiziellen 'Geschich¬

te' (Tarih, 1931) wurden 600 Jahre Osmanisches Reich auf 150 Seiten abgehandelt,

während sechs Jahre Republik auf doppelt so vielen Seiten ausgebreitet
wurden." (Strohmeier, Martin: "Der Blick in die Zukunft geht zurück", in: Merian.

Türkei, 4, April 93, S. 134).



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1105

bar6, hat sich im Roman hingegen lange Zeit kaum niedergeschlagen7 -
mit der bekannten Ausnahme des 1967 erschienenen, vieldiskutierten
Romans Devlet Ana (Mutter Staat) von Kemal Tahir, der die Entstehung des

Osmanischen Reiches in marxistischen Kategorien deutete.8 Eine Änderung

des Befundes von der weitgehenden Nichtexistenz der osmanischen
Geschichte in der Literatur bringen erst die achtziger, noch markanter aber

6 Als Zeitpunkt, an dem diese Revision erstmals augenfällig wurde, nennt

Strohmeier die 500-Jahr-Feiern zur Eroberung Istanbuls im Jahr 1953 (Strohmeier,
S. 134). Heute ist die "Versöhnung der Republik mit der Geschichte" so weit

fortgeschritten, dass die Regierung Yilmaz plant, die Feiern zum 75jährigen
Bestehen der Republik mit einer 700-Jahr-Feier der Gründung des Osmanischen

Reiches zu verbinden (vgl. den Artikel "Türkiye, tarihiyle ban§iyor mu?" in:

Nokta, 14. Feb. 1998, S. 10-14). Zur Revision der Historiographie am Beispiel der

Beurteilung von Abdülhamid II. s. Kleinert, Claudia: Die Revision der Historiographie

des Osmanischen Reiches am Beipiel von Abdülhamid IL: Das späte

Osmanische Reich im Urteil türkischer Autoren der Gegenwart (1930-1990),

Berlin: Klaus Schwarz, 1995; zur positiven Bezugnahme auf die osmanische

Geschichte, die heute in allen Segmenten der türkischen Gesellschaft anzutreffen

sei, äussert sich auch Seufert, Günther: Politischer Islam in der Türkei. Islamismus

als symbolische Repräsentation einer sich modernisierenden muslimischen Gesellschaft,

Stuttgart: Steiner, 1997 (Beiruter Texte und Studien; Bd. 67), spez. S. 82 f.
7 Es gibt zwar in der Zeit von den zwanziger bis in die sechziger Jahre einige

"Serienschreiber" von historischen Romanen wie M. Turhan Tan, Aptullah Ziya
Kozanoglu und Feridun Fazil Tülbentci, doch gehören ihre Romane zum Bereich

des vom offiziellen Literaturbetrieb als "trivial" oder - wie im Falle des Türkisten

Hüseyin Nihal Atsiz - politisch "tendenziös" Ausgegrenzten.
8 Die Frage, inwiefern dieser Roman nicht nur ein Reflex war auf eine schon im

Gang befindliche Revision der Geschichte (entsprechend einem traditionellen
Verständnis von Literatur als "Ausdruck" schon bestehender "Realitäten"), sondern

ein mitprägender Faktor dieser Revision und inwiefern er - zumindest für
säkularisierte, mit dem kemalistischen Geschichtsbild aufgewachsene Intellektuelle - zu

den Auslösern einer neuen, unter positiveren Vorzeichen stehenden

Auseinandersetzung mit der osmanischen Vergangenheit gehörte, wäre einer näheren

Betrachtung wert; vgl. dazu Hilmi Yavuz, der Kemal Tahir zu den Mitpromotoren
der sogenannten Osmanhlik tezi zählt (Yavuz, Hilmi: Osmanhlik, Kultur, Kimlik,
Istanbul: Boyut, 1996, S. 16).



1106 PRISKA FURRER

die Jahre ab 1995: In auffälliger Häufung kommen nun Romane auf den

Markt, die historische Stoffe aus der Osmanen-, aber auch der Seldschu-
kenzeit bearbeiten. Neben Orhan Pamuk, Gürsel Korat, ihsan Oktay Anar,
Zülfü Livaneli und Haldün Çubukçu ist auch Nedim Gürsel mit seinem

Bogazkesen einer der Autoren, die für diese literarische Neuentdeckung
der Geschichte stehen.

Doch an den historischen Romanen der achtziger und neunziger Jahre
ist nicht nur die Thematik neu und aussergewöhnlich, auch formal lassen
sich interessante Neuerungen feststellen: Bei aller Unterschiedlichkeit in
der individuellen Ausprägung ihrer Texte fällt doch auf, dass zumindest
einige der genannten Autoren die Konventionen des realistischen Erzählens

spielerisch durchbrechen oder selbstreflexiv in Frage stellen. Was sie
produzieren, ist weit entfernt vom unproblematischen, pathetisch-heroischen
Geschichtsbild populärer Unterhaltungsromane etwa eines Mustafa Necati
Sepetçioèlu9, sondern verweist eher auf die innovativen Formen historischer

Fiktion, wie sie in den europäischen und amerikanischen Literaturen
der Nachkriegszeit entwickelt wurden10. Mit seiner Gegenwartsorientiert-
heit und seinem betont reflexiven Charakter ist Nedim Gürsels Roman
eines der bemerkenswertesten türkischen Beispiele für diese neue Art der
literarischen Auseinandersetzung mit der Geschichte. Aus diesem Grund
soll er hier näher vorgestellt werden:

9 Mustafa Necati Sepetçioglu hat zwischen 1971 und 1980 vier historische Trilogien
publiziert: über die Seldschuken, die ersten Osmanen, die Zeit des Thronfolgestreites

unter den Söhnen Bayezits I. und die Eroberung Istanbuls. Gespräche mit
türkischen Bekannten lassen mich - bei aller Zufälligkeit solcher Hinweise -
zumindest vermuten, dass diese Romane keine unwesentliche Rolle bei der Prägung
des Geschichtsbildes türkischer Leser gespielt haben dürften.

10 Stellvertretend für die inzwischen umfangreiche Sekundärliteratur zu dieser The¬

matik sei hier nur verwiesen auf: Wesseling, Elisabeth: Writing History as a

Prophet. Postmodernist Innovations of the Historical Novel, Amsterdam/Philadelphia:

John Benjamins Pubi., 1991 und Nünning, Ansgar: Von historischer Fiktion

zu historiographischer Metqfiktion. Band 1: Theorie, Typologie und Poetik des

historischen Romans. Bd. 2: Erscheinungsformen und Entwicklungstendenzen des

historischen Romans in England seit 1950, Trier: WVT Wissenschaftlicher Verlag
Trier, 1996.



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1107

Ein Roman auf zwei Ebenen

Es gehört zu den auffallenden Merkmalen von Bogazkesen, dass er auf
zwei narrativen Ebenen aufgebaut ist: Da ist zuerst einmal die Gegenwart
des Ich-Erzählers. Diese fiktive Ich-Figur - ein Schriftsteller, der wie
Nedim Gürsel seit vielen Jahren in Paris lebt und arbeitet - sitzt um die
Zeit des Militärputsches von 1980 in einem verlassenen Sommerhaus am
Bosporus, gegenüber der Burg Rumeli Hisari, und arbeitet an einem
Roman über Mehmet II. und die Eroberung Istanbuls. Die Kapitel, die
dieser fiktive Erzähler über den Sultan und seine Zeit schreibt, sind
zwischen seine tagebuchartigen Aufzeichnungen eingeschoben und bilden
die zweite, die historische Ebene des Romans. Wir befinden uns hier also
in einem "Roman im Roman", auf der zweiten Stufe der Fiktion
gewissermassen.

Diese zweischichtige Anlage des Romans ist ein geschickter Schachzug,

um die überkommenen Wege historischen Erzählens zu verlassen: Sie

erlaubt es dem Autor nicht nur, ein literarisches Geschichtsbild zu
präsentieren, sondern schafft ihm in der Figur des Ich-Erzählers, dieses

Schriftstellers am Werk, welcher der fiktive Produzent jenes Geschichtsbildes

ist, gleichzeitig die Möglichkeit, das Entstehen von literarischen
Texten im allgemeinen und von Geschichtsdarstellungen im speziellen
explizit zu reflektieren. Die Suche nach der Geschichte, der Akt ihrer
Rekonstruktion wird so neben der Geschichte selber zur zweiten thematischen

Achse des Textes. Dazu kommt etwas weiteres: Durch das
Nebeneinander der beiden Ebenen wird das Spannungsverhältnis zwischen

Gegenwart und Vergangenheit und das Alternieren zwischen ihnen zu
einem der zentralen Strukturprinzipien des Romans - eine ideale
Voraussetzung, um Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen den beiden
Zeiten darzustellen und so Bruch oder Kontinuität mit der Geschichte zu
inszenieren.

Die rekonstruierte Vergangenheit

In den in der Vergangenheit angesiedelten Textteilen von Nedim Gürsels
Roman wird insgesamt weniger erzählt als beschrieben. Die
Geschichtsdarstellungen seines Ich-Erzählers sind nicht sehr narrativ, sondern eher



1108 PRISKA FURRER

im Stil grossflächiger Tableaus gehalten: Sie zeigen den Bau der Burg, den
Aufmarsch der Heere vor der Stadt, die Belagerung Istanbuls, aber auch

einen sehr besinnlichen Mehmet, wie er sich an seine Kindheit erinnert und

an seinen nie erfüllten Traum, Rom zu erobern, oder wie er in der Medresè

der Fatih-Moschee in Disputationen mit Gelehrten verwickelt ist. Neben
der Beschreibung dominiert die Bewusstseinswiedergabe: Mehmet selber,
aber auch der Grosswesir Çandarli Halil oder der gefangene venezianische
Schiffssekretär Niccolò reflektieren über sich und ihr Leben, ihre Rolle in
der Geschichte und erinnern sich an private oder politisch bedeutsame

Episoden aus ihrer Vergangenheit.
Durch dieses subjektive Beschäftigtsein einzelner Figuren mit ihrer

individuellen Vergangenheit kommt ein dichtes und detailliertes Bild der
Zeit Mehmets II. zustande, ein Bild aber auch, das nicht geschlossen ist,
sondern aus einzelnen Fragmenten besteht, nicht chronologisch, sondern
assoziativ geordnet ist und unterschiedliche Perspektiven nebeneinanderstellt,

ohne dass die daraus entstehenden Widersprüche immer aufgelöst
werden. Die Eroberung Istanbuls etwa ist aus der Sicht des Mystikers Ak
Semseddin eine lange verheissene glorreiche Etappe auf dem
heilsgeschichtlichen Weg, zu dem die Osmanen berufen sind. Für den Grosswesir
Çandarli Halil aber, der Mehmet sehr kritisch gegenübersteht und an ihm
auch massive Schwächen sieht, bedeutet sie das Ende einer Epoche, den

endgültigen Verrat nämlich an den alten turkmenischen Traditionen und
den Sieg der Clique der "Derwische und Dev§irme ".

Diese betonte Perspektivierung relativiert feste Urteile über die
Geschichte, sie erlaubt Nedim Gürsel aber auch seinen Figuren "in den Mund
gelegte" Passagen mystisch-verzückten oder romantisch-pathetischen
Tonfalls, die bei einem sonst so kritischen Autor ob ihrer Distanzlosigkeit trotz
allem etwas befremden. So etwa in den Erinnerungen des Grosswesirs:

Der Krieg war vorbei, und auf dem mit Blut, Tränen, Schmerz und Schweiss

getränkten byzantinischen Boden waren gemeinsam mit den Frühlingsblumen
die prachtvollen Kelims aus Horasan erblüht. Er dachte an die Türkmenen-

sippen, die sich mit ihren schwarzen Zelten aus Ziegenhaar wie Adler auf der

Steppe Anatoliens niederliessen. Sie waren durch endlose Ebenen gezogen, hatten

Berge überstiegen und ganze Länder durchquert. Ihre dunkelglänzenden
Pferde mit den prächtigen Mähnen hatten sie an Almquellen und Flussufer

geführt. Mit ihren zweifach gehärteten Krummsäbeln hatten sie Burgen erobert,



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1109

hatten Leben genommen und ihr Leben gelassen. [...] Die Pferde, die die Donau

überquerten, waren die Pferde ihrer Ahnen, die aus einem Stamm mit 400

Zelten einen riesigen Staat hervorgebracht hatten.11

Nedim Gürsel hat sich nach eigener Aussage intensiv mit den gängigen
Quellen beschäftigt und sowohl byzantinische als auch osmanische

Historiker und Chronisten zu Rate gezogen: Dukas, Kritoboulos und

Sphrantzes auf der einen, Tursun Bey, Asikpa§azade und Negri auf der
anderen Seite. Was die Relation seines Romans zum etablierten Geschichtswissen

angeht, so spricht aus dem Text ein starkes Bemühen, einen
Eindruck von möglichst weitgehender Faktentreue und fast wissenschaftlicher

Zuverlässigkeit beim Offenlegen der benutzten Quellen und der gewählten
Arbeitsweise zu erwecken: Gürsel enthält sich offensichtlicher
kontrafaktischer Realitätsreferenzen und Anachronismen, er zeigt seinen Ich-
Erzähler im selbstverständlichen Umgang mit osmanischen Handschriften
und bei der soliden Recherche in Bibliotheken, und er lässt ihn seinen

Leserinnen und Lesern jeweils explizit mitteilen, wenn er sich nicht strikt
an die Überlieferung hält, sondern Figuren oder Ereignisse frei erfindet.

Die Kapitel, die in der Vergangenheit spielen, leitet er jeweils durch
ein Quellenzitat ein, das sich auf den entsprechenden Vorfall bezieht. Dies
ist natürlich eine Authentisierungsstrategie. Gleichzeitig aber werden so

die beiden Textarten, der historische Quellentext und der fiktionale literarische

Text, auch in Kontrast zueinander gesetzt - ein indirekter Kommentar
zu den Privilegien des Romanautors, sich auch zu den dark areas der
Geschichte, den Bereichen, zu denen die Quellen schweigen, zu äussern.
Über das erste venezianische Schiff etwa, das von der neu erbauten

Festung Bogazkesen aus versenkt wurde, und über die Gefangennahme und

Pfählung des Kapitäns Antonio Rizzo verliert der Venezianer Niccolò
Barbaro, aus dessen Tagebuch Gürsel zitiert, nur 5 Sätze12, von denen im

11 S. 51 f.
12 Die türkische Übersetzung des von E. Comet herausgegebenen "Tagebuches der

Belagerung Konstantinopels" von N. Barbaro ist auf Türkisch erschienen unter
dem Titel: Nicolò Barbaro: Kostantiniyye Muhâsarasi Ruznâmesi. Enrico Cornet

tarafindan notlar ve vesikalar Hâve edilmistir (Viyana: Tendier ve S. Kitaphânesi,

1856), übers. S. Tâlip Diler, Istanbul: Istanbul Fetih Cemiyeti, 19762. S. darin S.

16, vgl. auch Mordtmann, S. 22 f.



1110 PRISKA FURRER

Zitat erst noch zwei weggekürzt werden. Daraus macht Gürsel in seinem
Roman fast 10 Seiten: Er erfindet für Antonio Rizzo eine physische
Gestalt, eine Lebensgeschichte, Gefühle und Leidenschaften und beschreibt
ausführlich seinen grauenvollen Tod. Den im selben Zusammenhang
gefangengenommenen und "für den Gebrauch des Sultans ins Serail
gesteckten" jungen Scrivanello des venezianischen Schiffes13, über den man
sonst offenbar nichts Weiteres weiss, erwählt er sich zu einer seiner

Hauptfiguren: Er macht den ehemaligen Niccolò unter dem Namen Selim

zu einem von Mehmets Lustknaben, lässt ihn an der Belagerung Istanbuls
teilnehmen und schildert die Schrecken des Krieges aus der Perspektive
dieses zwangskonvertierten Gefangenen, der durch seine persönliche
Geschichte zwischen den Fronten steht, "die Flüche beider Seiten" versteht
und "an den Gott beider Seiten"14 glaubt.

Solches Erfinden von Fakten ist aus der Sicht von Gürsels Ich-Erzähler

kein Spiel mit Beliebigkeiten, sondern entspricht durchaus einem

verantwortungsbewussten Umgang mit der Geschichte. In mehreren expliziten

metahistoriographischen Kommentaren kommt er zur Legitimation
seines Vorgehens auf die äusserst magere Quellenlage zu sprechen. So

begründet er die Tatsache, dass er für Antonio Rizzo eine ganze
Lebensgeschichte erfinden musste, damit, dass er fast nichts über ihn wisse und
"die Ungerechtigkeit, die ihm das Schicksal zufügte, wenigstens ein wenig
ausgleichen" wolle.15 Zur Kritik an der Parteilichkeit und Selektivität der

Quellen greift er an einer Stelle zu einem besonders wirkungsvollen Mittel:
Er lässt seinen erfundenen Chronisten Niccolò/Selim mit dem realen
Chronisten Tursun Bey zusammentreffen und diesem seine ganze Lebensgeschichte

- die Versenkung des Schiffes, die Gefangennahme, das Leben im
Dienste des Sultans - erzählen. Tursun Bey hört aufmerksam zu. "Dann
meinte er aber, dass meinen Ausführungen nichts Brauchbares zu
entnehmen sei, dass er gehalten sei, in die Geschichte, die er schreibe,
ausschliesslich die Siege des Sultans Mehmet aufzunehmen und seine
Heldentaten zu rühmen."16

13 Mordtmann S. 23; vgl. auch Barbaro, S. 16.

14 S. 160.

15 S. 32.

16 S. 180.



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1111

In einem Kommentar zu seinem Roman hat Nedim Gürsel unterstrichen,

dass er in seinem Roman versucht habe, die Mystifikation der
osmanischen Geschichte durch den offiziellen Diskurs zu konterkarrieren,
"en insérant dans le récit le point de vue de l'autre, c'est-à-dire des

personnages chrétiens qui observent, agissent et se battent."17 Er benützt in
seinem Roman seine literarische Freiheit auch tatsächlich, um auch den

Opfern und Verlierern einen Platz in der Geschichte einzuräumen. Doch
hat auch bei ihm die Modifikation des etablierten Geschichtsbildes ihre
Grenzen: So weit, dass er auch dem weiblichen "Anderen" "Gerechtigkeit"

oder Subjektstatus zukommen lassen würde, geht er nicht. Geschichte
bleibt auch bei ihm eine ausschliesslich männliche Angelegenheit.

Ein weiterer Bereich, in dem die literarische Geschichtsdarstellung im
Vergleich zur wissenschaftlichen Historiographie privilegiert ist, ist der
der Psychologie, der Darstellung des Innenlebens historischer Figuren.
Auch von diesem Privileg macht Nedim Gürsel ausführlich Gebrauch. So

verwendet er mehrere Reflektorfiguren, in deren Bewusstsein die
Vorgänge der Aussenwelt gespiegelt werden: Den Grosswesir Çandarli Halil,
den Mystiker Ak §emseddin, Antonio Rizzo, Niccolò/Selim, aber auch
Mehmet den Eroberer selber. Eines der zwei zentralen und längsten
Kapitel ist ganz aus der Perspektive des Sultans geschrieben, zeigt dessen

Lektüre und geistigen Horizont und gibt Einsicht in seine geheimen
Wünsche und Träume, seine Überlegungen zu Religion, Wissenschaft und
Macht und sein zwiespältiges Bild von sich selber. Immer wieder greift
Gürsel zu psychologischen Erklärungsmodellen für die Geschichte: So

setzt er Mehmets Machtwillen und Eroberungsdrang mit einer nie verwundenen

Demütigung in Beziehung - der junge Mehmet nahm vor seiner

endgültigen Thronbesteigung zweimal die Stelle seines Vaters Murat II.
ein, beide Male aber rief der Çandarli-Grosswesir diesen wieder zurück an
die Macht, weil Mehmet offenbar seiner Aufgabe nicht gewachsen warlg -
und mit einer Schwäche, die er sich selber nicht verzeihen kann: Als
junger Thronfolger zeigte er sich unfähig, den /fwru/i-Derwiscli, der ihm

17 Referat anlässlich des Symposiums "Der Auftrag des Dichters in Selbstaussagen"

vom 14.-16. Juli 1997 am Institut für Islamwissenschaft der Universität Bern.

18 S. 44.



1112 PRISKA FURRER

die Eroberung Konstantinopels prophezeit hatte, vor der Wut der religiösen

Fanatiker zu retten19.

Nedim Gürsels Mehmet II. ist eine faszinierende und gerade wegen
ihrer inneren Zerrissenheit zur Romanfigur prädestinierte Gestalt. Gürsel

zeigt einen ungezügelten Machtmenschen, der in seinem persönlichen
Leben unfähig zur Liebe ist, sich aber durchaus Gedanken über das Wohl
seiner Untertanen macht, mystische Interessen und einen grossen Wissensdurst

hat, sehr gebildet ist, sich gerne mit Gelehrten umgibt und in religiösen

Dingen tolerant ist. In seinem Scheitern wird er fast zur tragischen
Figur: Sein tiefes Bedürfnis nach spiritueller Harmonie bleibt unerfüllt,
seine Versuche, in aller Bescheidenheit als einer der ihren mit den Gelehrten

in der Medresè der Fatih-Moschee zu debattieren, erweisen sich
angesichts seiner Machtposition und seines Jähzorns letzten Endes doch nur als

Farce, sein Tod ist einsam und grotesk. Die ganze Gespaltenheit seiner

Hauptfigur bringt Gürsels Ich-Erzähler in einem Kommentar zu Mehmets

Dichtertätigkeit unter dem mojjlas (Dichterpseudonym) Avni zum
Ausdruck: "Das heisst, Avni weinte Blut, während Mehmet Blut vergoss."20
Es ist dies eine Aussage, die wohl auch in einer bestimmten Tradition der
Kritik an der osmanischen Dichtung als "unauthentisch" steht, die Gürsel
hier aber so verwendet, dass er "Avni" und seinen Gefühlen durchaus ein
gewisses Mass an "Echtheit" zugesteht.

Seine zwiespältige Darstellung einer der grossen Leitfiguren der
türkisch-islamischen Geschichte hat Nedim Gürsel in der Türkei nicht nur
Freunde geschaffen. Er ist nicht nur von der nationalistischen Presse

angegriffen worden21, in Zusammenhang mit den Feiern zur Eroberung
Istanbuls, die von der Refah-Partei nach der Übernahme der Istanbuler
Stadtverwaltung jährlich am 29. Mai gefeiert wurden und in ihrer
Selbstdarstellung eine wichtige Rolle spielten, ist er 1996 auch in einer
Fernsehsendung heftig angegriffen worden22. Was die Gemüter dabei

19 S. 14-16; vgl. dazu auch Babinger, Franz: Mehmed der Eroberer. Weltenstürmer

einer Zeitenwende, München/Zürich: Piper, 1987 (1953), S. 35 f.
20 S. 231.

21 Nedim Gürsel: "Tarihsel roman tarihi yorumlayan romandir", in: "Tahiri'lerin
dönüjü mü? 'Roman mi tarih mi' tartismasi", in: Hürriyet-Gösteri, 197-198

(Nisan-Mayis 1997), S. 75.

22 Vgl. Anm. 17.



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1113

besonders erregte, waren die im Roman zwar nicht zentralen, aber doch
unmissverständlichen Hinweise auf homosexuelle Neigungen des Sultans.

Aber auch Kritiker, die nicht dem rechts-nationalistischen oder islamischen
Milieu angehören, haben ihm vorgeworfen, dass sein Mehmet-Bild zu

negativ sei und dass er sich zu sehr nur auf die westliche Historiographie
stütze, die in ihrer Bewertung des Eroberers einseitig sei. Der Literaturkritiker

Konur Ertop etwa wirft Nedim Gürsel vor, dass er Mehmets
"Identität als Renaissance-Mensch" zerstört habe, weil er ihn mit heutigen
Massstäben messe. "Auf diese Weise hat er sich die Chance entgehen
lassen zu zeigen, auf welche Weise sich ein fortschrittlich denkender
Mensch aus der Vergangenheit, welcher der Wissenschaft höchsten Wert
einräumte und die Religions- und Gedankenfreiheit verteidigte, von
seinesgleichen unterschied."23

Der Prozess der Produktion

In den Teilen von Nedim Gürsels Roman, die in der Gegenwart handeln,
können wir seinen Ich-Erzähler dabei erleben, wie er schreibt, nachdenkt,
in Bibliotheken nach Quellen sucht und sich Gedanken über die schon

geschriebenen oder erst geplanten Teile seines Romans macht. Wir sind
auf dieser narrativen Ebene also nicht nur zeitlich von der Vergangenheit
entfernt, sondern befinden uns auch ontologisch auf einer anderen Stufe:
der der "Realität" des Romans, auf der die historischen Teile als fiktionale
Texte produziert werden. Mit dem Einschalten dieser "Meta"-Ebene hat
Gürsel eine Methode gefunden, Reflexionen über Fiktion, Geschichte und

Historiographie direkt in den literarischen Text zu integrieren - er muss
dazu nur seinen fiktiven Erzähler seine Arbeit kommentieren lassen

Bei seiner literarischen Rekonstruktion der Vergangenheit gibt sich

unser Ich-Erzähler, wie schon gesagt, ernsthaft um Realitätstreue bemüht.
Er arbeitet sich in die vorhandenen Quellen ein, betreibt "Quellenkritik",
indem er "Legenden" von "verlässlichen Quellen" unterscheidet, legt
offen, welche Teile des Textes nur seiner Imagination entspringen, und fühlt
sich ganz offensichtlich von einer ethischen Verpflichtung getrieben, die

23 Konur Ertop: "Romancih|imizda tarihe yakla§im", in: "Tahiri'lerin dönüjü mü?",

Hürriyet-Gösteri, 197-198 (Nisan-Mayis 1997), S. 62.



1114 PRISKA FURRER

Wahrheit zu sagen - unhinterfragt Legenden weiterzugeben wäre für ihn
eine Ungerechtigkeit gegenüber den historischen Personen, die darin zur
Hochstilisierung anderer schlecht wegkommen. Auch wenn die vorhandenen

historischen Quellen höchst beschränkt, selektiv und unvollständig
sind, bleibt er vom Willen zur Wahrheit getrieben und gibt die
Vorstellung, so etwas wie eine gültige Repräsentation historischer Wirklichkeit
erreichen zu müssen, nicht auf. Die Zuwendung zur Phantasie und zur
fiktionalen Form dient in gewisser Weise nur einer übergeordneten "Wahrheit":

Sie gibt denen eine Geschichte, die von den Quellen vergessen
wurden. Sie macht das "Skelett" der Fakten, die aus den alten Chroniken
und Dokumenten zu entnehmen sind, erst zu etwas Lebendigem, zu einer
"konkreten Welt" und "den Schicksalen in dieser Welt lebender und
atmender Menschen".24 Auch hinter seiner Darstellung der Figur des

Sultans steht das Bemühen um eine Art von "Authentizität", welche in der
herkömmlichen Geschichtsschreibung zu kurz kommt. Am deutlichsten
kommt dies in den paar Sätzen zum Ausdruck, die der Erzähler den Maler
Bellini über sein geplantes Mehmet-Porträt machen lässt - ein Abschitt,
der naürlich als mise-en-abyme, als eingebettete Selbstrepräsentation des

Romans, gelesen werden kann:

Mehmet hat die Unsterblichkeit schon längst verdient. Aber wie soll ich es

anstellen? Wie soll ich alle Eigenschaften meines Modells, nicht nur die äussere

Erscheinung, sondern den Menschen, der mit seiner ganzen Vergangenheit,

seinen Kämpfen, Träumen und Kümmernissen hinter diesem Äusseren steckt,

auf die Leinwand bannen, einen, der auch wenn es sich um den Herrscher des

Osmanischen Reiches handelt, ein Mensch ist?25

Doch wenn hier auch die Wiedergabe der "Eigenschaften des Modells"
zum obersten Ziel des künstlerischen Bemühens erklärt wird, ist Bogazkesen

doch auch ein Roman über die Unmöglichkeit, dieses Ziel zu
erreichen. Schon die Akteure der Geschichte interpretieren die Vorgänge, an
denen sie beteiligt sind, unterschiedlich - eine Tatsache, die der Roman
seinen Leserinnen und Lesern vorführt, indem er in den historischen Teilen

die Perspektive mehrerer Reflektorfiguren benützt. Auf der Gegen-

24 S. 63.

25 S. 222.



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1115

wartsebene wird nun auch noch die Standortgebundenheit und Subjektivität
des nachträglich berichtenden "Historiographen" thematisiert: Die
Übergänge von den Teilen aus dem Alltag des Erzählers zu den historischen

Teilen, aus denen sein Roman besteht, machen in aller Deutlichkeit klar,
wie sehr die Gegenwart über die Selektion der Vergangenheitselemente
entscheidet, die ins rekonstruierte Geschichtsbild eingehen. Was unseren
Ich-Erzähler an der Vergangenheit interessiert, hat in erster Linie mit ihm
und seiner Gegenwart zu tun: Wenn er am Bosporus sitzt und sich gegenüber

die Burg Rumeli Hisan sieht, inspiriert ihn das, seinen Roman mit
einem Kapitel über den Bau der Burg zu beginnen. Wenn sich ein Delphin
in sein Bootshaus verirrt und den Ausgang nicht mehr findet, wird das

Anlass dazu, ein Kapitel aus der Perspektive eines Kriegsgefangenen zu
schreiben. Grundsätzliche Fragen der Geschichtstheorie werden hier also

nicht diskursiv erörtert, sondern am Beispiel eines Schriftstellers, der
einen historischen Roman schreibt, konkretisiert und durch explizite
Erzählerkommentare noch zusätzlich hervorgehoben:

Ich habe - vielleicht mehr schlecht als recht - einige Kapitel meines Romans

abgeschlossen, wobei ich es auch nicht vernachlässigte, die Vorkommnisse in

der Villa, die mehr oder weniger wichtigen Dinge, die mir hier zustiessen, mit

einzuflechten. Ich habe mich sogar bemüht, meine Erzählung dem Fluss dieser

Ereignisse anzupassen.26

Damit sind wir beim zentralen Paradox des in Bogazkesen dargestellten
Schreibprozesses angelangt: Der Anspruch des fiktiven Erzählers, eine

gültige Repräsentation der historischen Realität zu schaffen, steht in einem
dauernden Spannungsverhältnis zu einem anderen: dem, ein kreativer Autor

zu sein. Der bescheidene Gestus dessen, der sich in den Dienst der
Wahrheit und der vergessenen Seiten der Geschichte stellt, steht nicht nur
in Kontrast zu der sehr ichbezogenen Persönlichkeit des Erzählers,
sondern auch zu seinem Wissen um seine Rolle als Autor und einem
ausgeprägten Bewusstsein seiner schriftstellerischen Macht, das zur "Wahrheit"

zu erklären, was er will. Die Frage, ob Mehmet wohl Schuldgefühle
gehabt habe, nachdem er dem Architekten der Fatih-Moschee die Hände
abhacken liess, ist schnell entschieden: "Natürlich hat er solche gehabt. Ich

26 S. 79; Übers. Birgi, S. 108.



1116 PRISKA FURRER

habe nämlich geschrieben, dass es so war."27 Selbstzweifel an seiner
Darstellung der Vorfälle um die Ermordung des Thronfolgers Mustafa sind für
den Erzähler unter diesem Gesichtspunkt ebenfalls hinfällig:

Aber ich kannte [die Wahrheit]. Genauer gesagt, ich sah sie, ich musste sie

sehen. Denn ich hielt die Fäden in meiner Hand. Ich sass gegen Morgen in der

Küche eines alten Sommerhauses vor dem Fenster, brachte wirkliche Personen

einer Epoche wie in einem Marionettentheater auf die Bühne, bewegte ihre Arme

und Hände und, was noch merkwürdiger war, brachte sie zum Sprechen. In
diesem Stück ohne Zuschauer war ich gleichzeitig derjenige, der zum Sprechen

brachte, und der, der sprach. Derjenige, der sah und der gesehen wurde, der

tätig war und der handelte, ja, alles war ich.28

Von den "Eigenschaften des Modells" hat sich nun das Gewicht eindeutig
zugunsten des bestimmenden Einflusses des "Malers" verschoben. Hier
spricht nicht nur ein sehr selbstbewusster Autor, sondern auch einer, der
sich der Fiktionalität und Konstrukthaftigkeit des eigenen Textes absolut
bewusst ist und sie auch offenlegt - genauso wie Nedim Gürsel, der seine

Geschichtsdarstellung über die eingeschobene Instanz eines fiktiven
Schriftstellers vermittelt und so ganz offen als Fiktion der Gegenwart
charakterisiert.

Doch bei aller direkten oder indirekten Thematisierung text- und

geschichtstheoretischer Fragen schiebt sich auch hier wiederum der

psychologische Diskurs in den Vordergrund: Gürsels Ich-Erzähler ist
andauernd aufs intensivste befasst mit seiner eigenen Befindlichkeit, seiner
Existenz als Schriftsteller, seinem Schreibdrang, dem "Kampf mit den

Wörtern aber auch mit den Kräften, die sich zwischen ihn und sein Buch
stellen wollen: Dazu gehört an vorderster Front Deniz (in wörtl. Bedeutung:

das Meer!), eine junge linke Politaktivistin, die sich - es ist die Zeit
unmittelbar nach dem Putsch von 1980 - vor der Polizei zu ihm in sein
Sommerhaus flüchtet, ihn mit den Realitäten von Verfolgung und Folter in
der Gegenwart konfrontiert, ihn von seiner Arbeit ablenkt, zum willenlosen

Opfer seiner Leidenschaft macht, seine Phantasie "kastriert"29 und

27 S. 127.

28 S. 233.

29 S. 219.



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1117

ihn mit ihrem "voller überwältigender Anziehungskraft geöffneten
Geschlecht"30 in "ihre Tiefen" hinabzieht, obwohl er sich wehrt "wie ein

Schiffbrüchiger, der bis zum Ertrinken mit den Armen wild um sich
schlägt"31. Diese Inszenierung einer Männerphantasie vom weiblichen
Körper, der den männlichen Geist zersetzt, bestimmt in der zweiten Hälfte
des Romans die Gegenwartsebene fast völlig: Deniz drängt sich zwischen
den Erzähler und seinen Roman, sie nimmt seine Gedanken gefangen,
stiehlt ihm seine Zeit und verändert sein Schreiben:

Der Wunsch, Bogazkesen zu schreiben, begann zunehmend, sich in ein

Liebesgedicht an Deniz zu verwandeln. Ich muss mich sofort von diesem schrecklichen

Lyrismus befreien. Meine Romanfiguren warten auf mich.32

Der Kampf zwischen der Frau und dem Roman steigert sich zum Schluss

hin bis zur tödlichen Konsequenz: der Ermordung der Frau durch den
Erzähler. Dessen obsessives und gewalttätiges Verhältnis zum Weiblichen
findet eine Entsprechung in den historischen Teilen. Dort lässt er seine

Figur Niccolò/Selim, welcher dem Sultan zu Diensten sein musste, in
Phantasien darüber schwelgen, wie sein gedemütigter männlicher Stolz

wiederhergestellt werden könnte: Er phantasiert sich Konstantinopel als

Frau, die Eroberung als "Hochzeit", d.h.Vergewaltigung, und das Schwert
als das Instrument, das die unter den Berührungen des Sultans verlorene
Männlichkeit zurückbringt.33

Das Verhältnis von Gegenwart und Vergangenheit

Das Alternieren zwischen der Ebene des "Romans im Roman" und der der
"Realität" des fiktiven Ich-Erzählers ist gleichbedeutend mit einem

ständigen Alternieren zwischen "damals" und "heute". Das heisst nichts
anderes, als dass das Spannungsverhältnis zwischen Gegenwart und

Vergangenheit eines der konstitutiven Strukturprinzipien des Romans ist.

30 S. 211.

31 S. 217.

32 S. 212 f.
33 S. 166-170, S. 185.



1118 PRISKA FURRER

Die beiden Zeitebenen sind damit durchgehend aufeinander bezogen,
werden kontrastiert oder parallelisiert, auch ohne dass dies durch explizite
Erzählerkommentare geschehen muss.

Während ungefähr der ersten drei Viertel von Bogazkesen sind die
zwei Ebenen klar voneinander getrennt. Auf ein Kapitel, das den fiktiven
Erzähler beim Nachdenken und Nachforschen zeigt, folgt jeweils ein

Kapitel aus seinem historischen Roman und dann wieder ein Kapitel aus

der Gegenwart. Eine direkte Relation zwischen den beiden Zeiten - oder
so etwas wie historische Kontinuität - existiert vordergründig kaum. Eine

Verbindung ist nur gegeben durch historische Gebäude, welche die

physische Präsenz der Vergangenheit in der Gegenwart markieren - so

etwa die Burg Rumeli Hisan, ehemals Bogazkesen, die der Erzähler von
seinem Fenster aus ständig vor sich hat - und die Topographie der Stadt.

Eine ganz besondere Rolle spielt hierbei der Bosporus: Unser Ich-Erzähler
steht an den gleichen Stellen wie in anderen Kapiteln seine historischen

Figuren, er sieht das gleiche Spiel der Farben auf dem Wasser, die
gleichen Nebel und Sonnenuntergänge. Gerade diese verbindenden Elemente
machen aber den Bruch mit der Vergangenheit umso deutlicher. Denn es

ist alles nur auf den ersten Blick so, wie es mal war:

Nein, jene Stimmen, die von dem Boot ausgingen, in welchem die Musiker ihre

Hände im Schein der Fackeln hoben, um mit jedem Schlag auf das Tamburin

die Schellen klingen zu lassen, jener traurige Widerhall, der sich bei jedem
Anreissen der Saiten einer Laute oder eines alten sechssaitigen Tamburins

verbreitete, wie auch die klagenden Weisen der Geigen, sie alle waren in der

Trunkenheit jener längst vergangenen Nächte begraben. Genauso wie die

Vergnügungsfahrten in Vollmondnächten, bei denen mehrere Boote Seite an

Seite von Kanlica nach Göksu dahinglitten, wobei die Sängerinnen mit ihren

Liebesliedem den Rhythmus der Wellen und ihre immer schneller und lauter

werdenden Refrains die Wirbel des Bosporus zu imitieren schienen. Nein, man

fuhr nicht mehr nach Göksu, um den Nachtigallen zu lauschen. Die Vögel
hatten die Bäume verlassen und die Menschen die Villen. Die grossen alten

Familien waren entweder in die Stadt gezogen oder ausgestorben.34

34 S. 219; Übers. Birgi, S. 300.



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1119

Auch die Verbindung, die historische Gebäude zur Vergangenheit
herstellen, ist trügerisch. Der Gang des Erzählers über den Hof der Fatih-
Moschee und an das Grab des Eroberers weckt bei ihm zwar zuerst das

Gefühl, auf den Spuren Mehmets zu wandeln, aber dann erinnert er sich,
dass jeder Stein hier, von den Kuppeln bis zum Grab des Eroberers nach
einem Erdbeben wieder neu aufgebaut worden ist: "Alles war neu. Das

Alte trug nur ich in mir."35 Und auch Mehmet spricht nicht zu ihm aus
seinem Sarg: "Denn die Toten sprechen nicht. Sie sprechen nicht und

geben keine Nachricht."36
Auch wenn der Erzähler in seinen expliziten metahistorischen Bemerkungen

jede Verbindung oder auch nur Gemeinsamkeit zwischen Vergangenheit

und Gegenwart negiert, unterläuft sein Text zumindest in einem
Punkt diese Behauptung: Eine nicht zu übersehende Parallele zwischen

Vergangenheit und Gegenwart ist die Atmosphäre von Gewaltherrschaft
und Willkür, die beide Zeiten prägt. Gewaltsam und blutig ist nicht nur die
breit ausgemalte Eroberung Konstantinopels, jede einzelne der historischen
Figuren des Romans - einschliesslich des Sultans - scheidet gewaltsam aus

dem Leben, und die politischen Konflikte der Gegenwart, denen der
Erzähler durch das Schreiben seines Romans entkommen wollte, dringen
mit Deniz in sein Leben ein. Sie konfrontiert ihn mit dem eben erfolgten
Militärputsch, erzählt von Verfolgung, Gefängnis und Folter - und wird
zum Schluss das Opfer seiner eigenen Gewalt. Allerdings gibt es nirgends
Hinweise darauf, dass der Erzähler - oder Gürsel - zwischen der Gewalt
in der Vergangenheit und der in der Gegenwart einen kausalen Zusammenhang

postulieren möchte. Gewalt erscheint in Bogazkesen eher wie eine

überzeitliche Konstante, deren Gründe am ehesten in der menschlichen
(männlichen?) Psyche zu suchen sind.

Spätestens im letzten Viertel wird Bogazkesen zum Roman eines

psychischen Zersetzungsprozesses und des Scheiterns des Projektes von
der poetischen Rekonstruktion der Vergangenheit. Dies äussert sich schon
formal in der Auflösung der bisher herrschenden klaren Gliederung des

Textes: Die einzelnen Kapitel lassen sich nun nicht mehr eindeutig einer
bestimmten Zeitstufe zuordnen; Abschnitte und Sätze, die sich auf
historische Figuren beziehen, und solche über die Gegenwart folgen direkt

35 S. 76.

36 S. 75.



1120 PRISKA FURRER

aufeinander, Vergangenheit und Gegenwart schieben sich ineinander, die

Trennung zwischen den Zeiten und Welten wird allmählich aufgehoben.
Motiviert wird diese formale Veränderung durch den geistigen Zustand des

Ich-Erzählers: Über lange Teile seiner Arbeit hin hat er die Vergangenheit
gewissermassen beherrscht. Er hat die Fakten, die er wiedergeben wollte,
ausgewählt und gruppiert, und er hat relativ autonom darüber entschieden,
wo er seiner dichterischen Imagination Raum geben und Figuren und

Ereignisse erfinden wollte. Nun ergreift die Vergangenheit in Form seiner

Romanfiguren allmählich Besitz von ihm: Wörter und Bilder wirbeln in
seinem Kopf herum und rauben ihm den Schlaf. Er hört Stimmen von
Figuren, die sich darüber beklagen, dass er sie nicht oder zu wenig
ausführlich habe zu Wort kommen lassen, und seine Phantasie rast von Szene

zu Szene, so dass er gar nicht mehr dazu kommt, die einzelnen geplanten
Kapitel wirklich auszuformulieren. Es ist vor allem die Figur Mehmets des

Eroberers, die ihn nicht mehr loslässt. Er träumt von ihm, ja er glaubt,
dass das aus einer Zeitschrift ausgeschnittene Porträt des Sultans zu ihm
spreche. In seiner Selbstdarstellung als Schriftsteller setzt er - von dem
wir auf Seite 225 von insgesamt 245 Seiten nun auch noch erfahren, dass

er den Namen Fatih trägt - sich immer mehr in Parallele zum Sultan. Denn
während Mehmet die Welt erobern will und das nicht ganz schafft, kämpft
der Erzähler mit den Wörtern; er hinterlässt "Schlachtfelder" voller
durchgestrichener, ermordeter Wortleichen auf seinen Entwürfen, und genauso
wie der absolute Herrscher über das Leben seiner Untertanen befiehlt, ist
der Schriftsteller frei darin, die von ihm kreierten Figuren jederzeit sterben

zu lassen:

Hier endet das Tagebuch des Bordsekretärs. Das heisst natürlich nicht, dass die

Tage des Niccolò gleichzeitig mit seinen Aufzeichnungen ein Ende fanden.

Ehrlich gesagt, bin ich selbst noch nicht ganz sicher, ob ich ihn weiterleben

lassen soll oder nicht. Ich weiss nur, dass ich sein Schicksal in meiner Hand

halte, dass sein Leben von meiner Laune bestimmt wird, genauso, wie es an

einem einzigen Wort aus Mehmets Mund hängt. Wenn ich will, kann ich
meinen Helden jetzt töten; genausogut kann ich ihn aber auch noch lange Jahre



GESCHICHTE IM MEDIUM DER FIKTION 1121

leben lassen, um, zum Beispiel, mit Hilfe seines Tagebuches über Palastintrigen

und Vorgänge in Mehmets Harem zu berichten.37

Der Höhepunkt diese Prozesses der "Besessenheit" durch die historische

Figur ist am Schluss des Romans erreicht. Nachdem eine ganze Reihe von
Vorzeichen schon darauf hingedeutet haben, wird im Epilog indirekt, aber

trotzdem unmissverständlich klar gemacht, dass der Erzähler selber zum
"bogazkesen", zum "Kehlendurchschneider" geworden ist: Eine Zeitungsmeldung

berichtet darüber, dass eine vom Bosporus kommende Strömung
die Leiche einer jungen Frau, einer linken Aktivistin, der die Kehle
durchgeschnitten worden sei, ins Meer getrieben habe. Nach allem, was
vorangegangen ist, kann es sich nur um Deniz handeln, die der Erzähler
ermordet hat, weil ihre Gegenwart und seine Leidenschaft für sie ihn am
Schreiben und damit an der Beschäftigung mit seinen historischen Figuren
hinderte. Dieser Schluss bildet zusammen mit dem Anfang eine Klammer
um das Buch. Dem Roman ist nämlich ein Zitat aus Marcel Prousts Auf
der Suche nach der verlorenen Zeit als Motto vorangestellt. Es bezieht sich
auf einen Vorfall, der nach Nedim Gürsels eigener Aussage nicht den

historischen Tatsachen entspricht38 und den sein Ich-Erzähler an einer
Stelle selber für höchst unwahrscheinlich erklärt39:

Dann fühlte sich Swann im Herzen jenem Muhammad II. verwandt, dessen

Porträt von Bellini ihm so lieb war; dieser Sultan hatte, als er innewurde, dass

er eine seiner Frauen bis zum Wahnsinn liebte, sie kurzerhand erdolcht, um -
wie sein venezianischer Biograph ganz naiv berichtet - die Freiheit seines

Geistes wiederzuerlangen.

Die zu vielen Fragen und theoretischen Erwägungen über Geschichte und

Literatur, Wahnsinn und Kreativität anregende Vielschichtigkeit und

Widersprüchlichkeit von Nedim Gürsels Roman wird hier noch einmal
besonders deutlich. Warum setzt der Autor in dieser auffälligen thematischen
und formalen Klammer um seinen Roman seinen Ich-Erzähler und den
osmanischen Sultan als Frauenmörder gleich? Sind die Osmanen nur die

37 S. 193; Übers. Birgi, S. 266.

38 Vgl. Anm. 21.

39 S. 216.



1122 PRISKA FURRER

Projektionsfläche von Phantasien, die ihren Ort einzig und allein in der
Gegenwart - in unserem Fall in der verwirrten Psyche des fiktiven
Schriftstellers - haben, oder sind sie vielleicht doch die finsteren Despoten,
die - zur Nachahmung nicht empfohlen! - besser nicht aus der Mottenkiste
der Vergangenheit hervorgeholt werden sollten? Führt zu viel Beschäftigung

mit ihnen zu Wahnsinn und Mord, oder ist es eher das Schriftsteller-
Sein oder gar das Mann-Sein? Ist die an so privilegierter Stelle
vorgenommene Parallelisierung von Mehmet dem Eroberer und Fatih dem
Schriftsteller die Darstellung eines schriftstellerischen Grössenwahns oder
eine Geschichtsinterpretation, die trotz aller expliziten Leugnung von
Parallelen zwischen Vergangenheit und Gegenwart zumindest auf eine die
Zeiten überdauernde Gemeinsamkeit verweist: die Gewalttätigkeit männlicher

Obsessionen? Eines jedenfalls scheint klar: Der Ich-Erzähler mag
dort, wo er auch noch selber auf die Geschichte von der wahnsinnigen
"Liebe" Mehmets zur wunderschönen Sklavin Irini zu sprechen kommt40,
in einem abschliessenden Satz noch so deutlich zum Ausdruck bringen,
dass diese Geschichte historisch unwahrscheinlich ist. Mit diesem einen
Satz mag formal der Anspruch, nicht gegen die Fakten zu Verstössen,
eingelöst sein. Das starke Bild vom doppelten Frauenmord - durch die
Positionierung an Anfang und Ende des Textes besonders hervorgehoben -
wird er dadurch nicht aus dem Bewusstsein seiner Leserinnen und Leser
löschen. Wenn vielleicht vom Autor auch gar nicht unbedingt so gewollt,
so lässt sich auch dies als metafiktionale Aussage lesen: Eine gut erzählte
Geschichte ist letzten Endes stärker als alle Fakten.

40 S. 216.


	Rekonstruktion und Reflexion osmanischer Geschichte im Medium der Fiktion : innovative Tendenzen des historischen Romans am Beispiel von Nedim Gürsels Boğazkesen

