
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 3

Artikel: Érudits et lettrés au debut de la dynastie Han

Autor: Zufferey, Nicolas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERUDITS ET LETTRES AU DEBUT DE LA DYNASTIE HAN

Nicolas Zufferey, Université de Genève

Dans cette étude, il sera question des boshi ftldr, les "Erudits", ou

"Docteurs", durant les dynasties Qin (221-207 av. J.-C.) et au début de la

dynastie Han (206 av. J.-C). Notre but n'est pas de faire une histoire
détaillée de ces personnages1, mais de les cerner en tant que "type": nous

nous intéresserons à leurs origines, nous décrirons leurs tâches, nous

évoquerons leurs rapports avec le pouvoir, et les liens qu'ils entretiennent

avec leurs pairs.
Nous nous concentrerons sur les boshi du Ile siècle avant notre ère: à

partir du règne de l'Empereur Wu (r. 141-87), en effet, le cadre
institutionnel des boshi est pour l'essentiel arrêté, et il faut attendre le déclin de

la dynastie, au Ile siècle ap. J.-C, pour que cette situation évolue de

manière significative.

1 Peu de travaux ont été consacrés en Occident aux boshi, et spécialement aux boshi

durant la dynastie Han. En chinois, en revanche, on dispose de quelques solides

études, à commencer par celle de Wang Guowei ("Han Wei boshi kao" iHÜl-fd:
# [1927], in Wang Guowei yishu ZEUlJÉitit Shanghai, Guantang jilin, 1983,

4/4b-26a). Parmi les travaux plus récents, citons surtout l'étude très utile de Zhang

Handong ("Lun Qin Han boshi zhidu" fm^SIff±$!lÄ, in An Zuozhang $f^
3f et Xiong Tieji Jfê ft£, Qin Han guanzhi shi gao $ g£ K M $. $g, Jinan, Qi

Lu shushe, 1984); quelques autres études s'attachent à des aspects plus particuliers
de l'histoire des boshi; beaucoup de travaux (cf. par exemple Lin Yaolin fif-MM,
"Xi Han boshi guan kao shu" 15 ll£ fôî ifc Tlf # M, in Kong Meng xuebao, 59,

1990, p. 161-201) n'apportent rien de neuf. On trouve également des passages

intéressants sur les boshi dans des oeuvres plus générales, par exemple chez Gu

Jiegang Unii!) ("Boshi guan" ff drUT, Qin Han de fangshi yu rusheng IjltUftfJ

#±Affi ±, !978, p. 59-65 [repris de Handai xueshu shilile M ft*% $. B£,

1935, p. 55-60]). Cf. aussi Hans Bielenstein, The Bureaucracy of Han Times,

Cambridge, Cambridge University Press, 1980, p. 138-139 et passim.
# Je tiens à remercier Robert Gassmann pour sa lecture très attentive du manuscrit

de cette étude, et surtout pour les très utiles suggestions qu'il m'a faites afin de

l'améliorer.



916 NICOLAS ZUFFEREY

D'un point de vue macroscopique, on peut distinguer deux phases
dans l'histoire des boshi: une période de gestation, et une période de maturité.

La première période, très longue puisqu'elle commence vraisemblablement

bien avant l'ère impériale, s'étend jusqu'aux premières décennies
de la dynastie Han: durant cette première phase, les boshi semblent
provenir d'horizons très divers, ils ne sont pas exclusivement des spécialistes
des Classiques, ni même des lettrés (cf. infra, notre partie "Premiers
boshi"); ils sont recrutés de manière très libre par les souverains, sans

véritables règles, hors de tout cadre institutionnel.
Au contraire, à partir du règne de l'Empereur Wu, les boshi sont

exclusivement des lettrés, ru ffj, versés dans les Classiques, et ils sont
désignés selon des principes beaucoup plus rigides, fixant notamment le
mode de leur recrutement, leur âge, leur nombre; désormais, ils auront un
statut bien déterminé, c'est-à-dire un rang dans la hiérarchie officielle.
Dans ce processus d'institutionnalisation, les règnes des Empereurs Wen
(180-157) et Jing (157-141) représentent une époque de transition: les boshi

sont déjà presque exclusivement des ru, des spécialistes des Classiques,
mais leur nomination n'obéit pas encore à des règles précises.

Les boshi sont de plus en plus choisis dans les rangs des ru, avec pour
conséquence que la nature et les caractéristiques de quelques dizaines de

boshi sont révélatrices des idéaux, de l'esprit et du comportement des ru
dans leur ensemble. Bien des ru rêvent d'accéder au poste de boshi, qui
représente la plus haute sanction officielle de leur savoir. Le penseur Wang
Chong (27-97? apr. J.-C) suggère explicitement que le poste de boshi est

un débouché naturel pour les lettrés:

Les lettrés [ruzhe] qui ont maîtrisé un Classique et [sont capables] de l'expliquer
achèvent leurs études à la capitale; s'ils sont aussi brillants que Kuang Zhigui,

ou profonds comme Zhao Zidu, ils réussissent d'entrée les examens les plus

difficiles, puis sont promus Gentilshommes [du Palais], ou Erudits. (Lunheng, 3)

Un certain nombre de nos conclusions à propos des boshi seront donc
instructives quant au statut des ru en général:

- Les premiers boshi (jusqu'au règne de l'Empereur Wu) ne sont pas
exclusivement des lettrés "confucianistes"; ils viennent d'horizons divers.
Cette hétérogénéité, cependant, n'empêche pas les souverains de les



ERUDITS ET LETTRES 917

consulter en tant que groupe: cela suggère que, du point de vue du

pouvoir, les ru n'ont pas encore une identité bien tranchée.

- Même à partir du règne de l'Empereur Wu, lorsqu'ils sont choisis
exclusivement dans les rangs des ru, les boshi ne forment pas un groupe
homogène; on les voit s'opposer sur des questions essentielles, et ils ne
font guère preuve d'esprit de corps: ces constatations sont a priori valables

pour les autres ru.

- Les boshi sont des fonctionnaires: comme nous le verrons, le titre
de boshi est moins un titre académique qu'un rang dans la bureaucratie
officielle. Certes, les boshi ont des compétences en matière de Classiques,
et à partir d'une certaine époque gravitent autour d'eux des disciples qui
bénéficient de leur enseignement. Mais ces compétences, ils les mettent au
service du pouvoir. Bien des missions confiées aux Erudits sont de nature
politique: ils sont volontiers employés comme conseillers de l'Empereur,
comme juges, comme diplomates. Cela suggère que les ru représentent
moins une école de pensée qu'un vivier dans lequel le pouvoir trouve
quelques-uns de ses fonctionnaires: les ru sont moins des "confucianistes"

que des serviteurs de l'Etat.

Le mot boshi

Aujourd'hui, le mot boshi désigne les porteurs de la plus haute distinction
académique: les "docteurs" de l'Université. En Chine ancienne, le mot
dénote, de manière technique, un certain type de fonctionnaires; en d'autres

termes, même s'il sanctionne de plus en plus des compétences d'ordre
"littéraire" (la connaissance des Classiques), le mot boshi est moins une
distinction "académique" qu'un titre officiel (boshi guan \Mzh^)'. les boshi

font partie de la bureaucratie impériale (ils y occupent un rang bien
défini), et sont employés, nous le verrons, dans des tâches qui n'ont parfois
qu'un rapport éloigné avec leurs compétences en matière de textes.

Cependant, dans des contextes anciens, c'est-à-dire, selon toute
vraisemblance, au moins jusqu'au milieu de l'époque des Royaumes
Combattants (475-221 av. J.-C), le mot boshi ne désignait sans doute pas un



918 NICOLAS ZUFFEREY

type bien défini de fonctionnaires: il désignait un certain type de shi dr2, à

savoir ceux d'entre eux qui étaient particulièrement "érudits" ou, tout
simplement, qui maîtrisaient un savoir particulier.

Certains auteurs Han, nous le verrons, reprocheront aux boshi de leur

temps de se cantonner dans l'étude des Classiques, voire d'un seul de ces

textes, et souligneront les méfaits d'une spécialisation excessive. L'étymo-
logie semble donner raison à ces esprits critiques: à l'origine, le mot boshi

désignait sans doute simplement des "shi dr au large (bo ]H) savoir". Dans
les sources anciennes, le mot bo qualifie souvent d'amples connaissances

ou de vastes études. L'expression bo xue fif ^, "élargir ses

connaissances", "étudier largement" est fréquente (cf. Lunyu, 6.27, 12.15, etc. ou
Zhuangzi, 12). Dans le Lüshi chunqiu, il est question de bo wen zhi ren tH
~$CZf\, soit littéralement de "personnes ayant beaucoup entendu", ou
"beaucoup appris" (cf. chap. "Shen fen lan"). Le Shiji rapproche explicitement

les mots bo et shi, dans l'expression bo wen zhi shi JH ~$C Z dr (cf.
chap. 121, p. 3119)3.

Sous les Han, les boshi sont de plus en plus choisis parmi les spécialistes

des Classiques, mais le vocabulaire de l'époque suggère que le mot
boshi avait possédé, et peut-être possédait encore, un sens plus large.
Ainsi, dans les textes Han, les composés boxue et bowen font véritablement

partie de la langue courante, de même que l'expression bolan \M f|,
"lire extensivement", qui apparaît dans le Hanshu (cf. par exemple chap.
10, p. 330) et divers autres textes de l'époque.

Les sources répètent à de nombreuses reprises que les boshi
"maîtrisent à la fois le passé et le présent", ming yu gujin HJ J^lÉf^, ou tong

Rappelons que, dans les sources de la fin des Zhou (par exemple le Liji ou le

Zuozhuan), le mot shi fait référence au 5e et demier rang de la noblesse, classe de

petits officiers civils et militaires occupant diverses fonctions; le mot est traduit

parfois par "officier", "chevalier", "clerc", mais aucune de ces traductions n'est

satisfaisante. Notons cependant que, dans certains contextes plus anciens, le mot
shi paraît désigner simplement une personne de sexe masculin, et spécialement un

homme non marié (par exemple dans le Shijing, où le mot shi est à plusieurs
reprises opposé anü fi, "femme").
Pour le Shiji et le Hanshu, la pagination renvoie à l'édition Zhonghua shuju

(Pékin).



ÉRUDITS ET LETTRÉS 919

gujin àSlÉf^ (cf. par exemple Hanshu, 10, p. 313). Cette formule peut se

comprendre de deux manières.
Tout d'abord, elle reflète une pratique courante durant la dynastie

Han, qui consiste à utiliser les textes anciens à des fins idéologiques: une
des tâches des Erudits, c'est de trouver dans les textes anciens des

exemples ou des précédents susceptibles de servir le pouvoir en place. Les

Classiques sont invoqués comme jurisprudence, ou pour légitimer telle

mesure prise par la cour, ou encore interprétés comme des recueils de

prophéties rédigés par Confucius à l'intention des souverains Han. Notons

qu'avant de séduire le pouvoir, cette compétence des Erudits l'a plutôt
inquiété: souvenons-nous des critiques que Li Si (?-208 av. J.-C), le

redoutable Premier Ministre du Premier Empereur, adresse aux boshi de

son temps: ceux-ci, selon lui, "ne s'inspirent pas du présent et ne

s'occupent que du passé [bu shi jin er xue gu ^EfC^M^r^"]"; pire, certains

"s'appuient sur le passé pour critiquer le présent" (Shiji, 6, p. 255).
Mais la formule "maîtriser à la fois le passé et le présent" peut aussi

se comprendre comme une allusion à l'érudition, à l'encyclopédisme des

boshi, qui sont (ou devraient être) à l'aise aussi bien dans les textes anciens

que dans les traditions plus récentes. Dans l'expression tong gu jin, on
retrouve donc les deux dimensions des boshi: les boshi en tant qu'érudits,
au sens non technique, et peut-être dépassé, de ce mot; et les boshi en tant

que simples fonctionnaires qui utilisent leur connaissance des anciens

textes à des fins politiques.
Qu'au départ, le mot boshi devait se comprendre dans un sens large,

comme signifiant "shi au vaste savoir", voilà qui est encore suggéré par
les synonymes du mot bo. Dans la formule traduite ci-dessus, le mot boshi
est rapproché de tong 3J§, "pénétrer", "comprendre". Or, dans bien des

contextes, les mots bo et tong sont parfaitement interchangeables. Le
dictionnaire Shuowen jiezi en fait des quasi-synonymes: "bo, da tong ye W-T^.

M. "ULI", et rapproche par ailleurs ces deux caractères de da pü, "pénétrer",

"comprendre". Le composé botong t§3S est fréquent sous les Han,

par exemple dans le Xinxu de Liu Xiang (env. 77-6 av. J.-C): "Lorsqu'il y
a dans l'Empire des hommes à vaste savoir [bo tong zhi shi t$3@ Z dr],
alors le souverain est respecté." ("Za shi", 4); ce mot est peut-être un
équivalent long de bo tong gujin MsS'é'^, comme en témoigne un
passage du Jinshu où l'on trouve l'expression bo gu tong jin f# iÉf M. "n >

"avoir de vastes connaissances sur le passé et bien comprendre le présent".



920 NICOLAS ZUFFEREY

A côté du mot boshi, on trouve les composés boren flfA, boru jljffl! (dont
le sens est à l'origine proche de boshi); or cette série boren, boshi, boru,
est doublée par la série parallèle tongren jîiÀ (cf. Zhuangzi, 17, ou Hou
Hanshu, 28, p. 960), tongshi jiiidr (cf. Xunzi, 3), tongru üfff (cf. Hou
Hanshu, 27, p. 935), ce qui est une autre indication que bo et tong sont des

mots de sens très voisin. Tous ces composés qualifient, de manière non
technique, l'érudition, et il est probable que boshi ne faisait pas exception;
ce n'est qu'avec le temps que ce mot acquiert un sens plus technique.

A propos de toutes ces questions, le Lunheng de Wang Chong est
particulièrement instructif, et ce pour deux raisons: tout d'abord le vocabulaire

même de Wang Chong, et notamment sa façon d'utiliser les mot bo,

tong, da; et secondement les critiques que ce penseur adresse aux lettrés de

son temps, qu'il juge, précisément, trop spécialisés.
Sur le plan du vocabulaire, dans le Lunheng, le mot bo se réfère très

souvent à un vaste savoir, comme c'était le cas dans les textes cités ci-dessus.

Wang Chong utilise à plusieurs reprises les composés bowen, boxue,
ou encore bolan W-1&, "lire extensivement", mot qui apparaît une bonne
dizaine de fois dans le Lunheng.

Dans bon nombre de passages du Lunheng, le mot bo apparaît très
clairement avec une fonction verbale, avec le sens de "élargir (les
connaissances)", "répandre (le savoir)", "faire comprendre", "comprendre à

fond" (ces diverses traductions ne s'excluant pas): ainsi parle-t-il de neng
bo wujing fbt#iM, "être capable de (faire) comprendre les Cinq
Classiques", de neng bo zhong shi fgf^^^, "être capable de (faire)
comprendre nombre de choses", ou tout simplement de bo wu fî|#J, "(faire)
comprendre les choses" (chap. 38). Bo est parfois remplacé par tong, avec

un sens proche, par exemple dans l'expression tong jing ài§M, "maîtriser
les Classiques" (chap. 39). Bo et tong sont d'ailleurs très souvent utilisés
ensemble dans le Lunheng, par exemple dans l'expression bo tong fil 3S,
"comprendre", ou encore dans la formule tong ming bo jian 3ü§ B£j {§ ^,
"comprendre de manière pénétrante et voir de manière large"; dans ce dernier

cas, on peut considérer que bo et tong ne sont pas tout à fait
synonymes (comme l'indique notre traduction), mais il ne s'agit au plus que
d'une nuance. Signalons encore les composés bo lan tong da fl| H 381 jÊ
(chap. 80) et bo da shu tong 1ï| M J5il 311 (chap. 37), dans lesquels bo est

non seulement rapproché de tong, mais aussi de da jü, "comprendre à

fond", "pénétrer". Le Lunheng combine donc les caractères bo, tong, et



ERUDITS ET LETTRES 921

da de presque toutes les manières possibles, puisque l'on y trouve les
composés tongda, boda, botong, ou encore datong (chap. 21), qui tous ont plus
ou moins le même sens.

Dans ce contexte, un mot du Lunheng est particulièrement instructif:
il s'agit du mot tongren. Wang Chong relie explicitement le mot tongren au

mot bo: "Un tongren, c'est une personne qui lit extensivement [les textes

du] passé et du présent [bo lan gu jin zhe wei tongren fH W "é" "n iE M M
A]" (chap. 39). Wang Chong donne donc du tongren la définition même

que le Hanshu (cf. ci-dessus), à peu près à la même époque, propose pour
le boshi.

Remarquons que le mot tongren paraît plus couramment utilisé sous
les Han postérieurs que sous les Han antérieurs: il apparaît une bonne
douzaine de fois dans le Hou Hanshu, et surtout plus de vingt fois dans le

Lunheng, alors que, si notre compte est bon, on n'en trouve que quatre
occurrences dans le Shiji. On trouve également sous les Han postérieurs le

mot tongshi jîldr (cf. Shenjian, 2, et Qianfu lun, 6) de manière plus
fréquente que sous les Han antérieurs. Comment expliquer ces différences de

vocabulaire entre les Han antérieurs et leurs successeurs? A titre de pure
hypothèse, on peut imaginer que, le mot boshi ayant pris un sens
technique, le mot tongren le remplace dans ses acceptions larges, lorsqu'il
s'agit de désigner non pas un certain type de fonctionnaires, mais simplement

une personne douée d'un large savoir: ces différences d'usage entre
les deux époques Han seraient donc une autre indication quant au sens

originel du mot boshi.
Les conceptions de Wang Chong sur l'érudition sont elles aussi

instructives pour notre propos. Wang Chong traite principalement de ce sujet
dans un chapitre intitulé "Bie tong ^[J3S" (chap. 38), titre que, en
première approximation, on traduira par "De l'érudition". Dans ce chapitre,
on trouve de nombreuses occurrences des mots bo et tong. Un passage est

particulièrement révélateur dans notre contexte:

Certains sont d'avis qu'il faut se cantonner dans l'étude d'un seul Classique, et

qu'il n'est pas nécessaire de lire de manière plus large l~bo lan ffH]. Mais les

disciples de Confucius étudiaient les Cinq Classiques, et c'est seulement

lorsqu'ils maîtrisaient l'ensemble de ceux-ci que leurs compétences étaient

reconnues suffisantes. Yan Hui a dit: "[Le Maître] m'a élargi l'esprit grâce aux

lettres [bo wo yi wen ff îScl^^t]-" [cf. Lunyu, 9.11] Avoir l'esprit large, c'est



922 NICOLAS ZUFFEREY

le fait d'un homme intelligent et doué: Yan Hui aurait-il utilisé le mot "large"

[bo] s'il n'avait maîtrisé qu'un seul Classique? Il végète dans l'obscurantisme le

plus stupide, celui qui ne maîtrise [bo] pas les Cinq Classiques et se montre
donc incapable de comprendre [bo] les innombrables affaires [de ce monde],

celui qui s'en tient à une seule doctrine, répugnant à lire extensivement, celui

dont [l'esprit] n'est jamais illuminé par ce savoir nouveau [qui résulte de]

l'assimilation des [textes] anciens! On comprend dès lors qu'une telle personne

puisse considérer l'étude d'un seul Classique comme suffisante! Nous ouvrons
des portes [dans les murs des maisons] afin que la lumière du soleil puisse y
pénétrer, mais si nous ne perçons pas en plus des fenêtres et des lucarnes, cette

lumière ne saurait atteindre les coins les plus reculés de la maison. On peut

comparer la compréhension d'un Classique à la puissante lumière [qui entre par
la porte], et le secours des autres textes à celle qui passe par les fenêtres - si ce

n'est que la lumière qu'apportent les œuvres des Cent Penseurs est bien autre

chose que celle qui passe par les fenêtres de la maison! Les explications et les

méthodes de ces œuvres illuminent l'esprit comme le soleil éclaire l'intérieur de

la maison. Ouvrir les portes sur le jour, se tenir dans des pièces aérées, monter

sur une terrasse pour contempler de haut les cours voisines, voilà ce que chacun

apprécie. Personne n'aime s'asseoir toutes portes closes, dans le coin le plus

obscur de la maison, creuser un trou pour s'y recroqueviller, avec les Sources

Jaunes [c'est-à-dire les Enfers] pour voisinage! Fermer son esprit, obstruer ses

pensées, ne pas vouloir saisir les choses d'un point de vue plus élevé, c'est faire

comme les morts! [...] Celui qui ne s'ouvre pas au savoir est comme un mort!

[-]
On peut certes considérer ce passage comme une attaque un peu vague
contre l'ignorance des foules, ou contre ces lettrés qui se cantonnent dans

l'étude d'un seul Classique, et il est vrai que c'est là un thème fréquent du

Lunheng. En même temps, la répétition fréquente du mot bo, dans un
contexte où il est question des Classiques, spécialité des boshi, n'est probablement

pas innocente: Wang Chong ne veut-il pas montrer aux boshi que,
précisément, leur savoir n'est pas bo - n'est pas suffisamment large? Wang
Chong invoque le Lunyu et Confucius, suggérant que ce dernier ne se

serait pas satisfait d'une vision étroite de l'érudition: cela n'indique-t-il pas

que pour Wang Chong, les érudits à l'ancienne, ceux du temps de
Confucius par exemple, méritaient beaucoup mieux le titre de boshi que ses

contemporains spécialisés dans un seul Classique?



ERUDITS ET LETTRES 923

Wang Chong insiste sur l'importance des ouvrages des Cent Ecoles de

pensée - il va même plus loin, puisqu'il soutient que ceux-ci sont encore
plus utiles que les Classiques! Sans doute inconsciemment, il revient ainsi
à la situation qui prévalait au début des Han, époque où un lettré au moins,
Jia Yi (200-168 av. J.-C), avait été recruté d'après sa connaissance générale

des ouvrages des Cent Ecoles de pensée (cf. infra); notons au passage

que Wang Chong manifeste ailleurs dans le Lunheng de l'estime pour Jia

Yi, qu'il qualifie de "sac de sagesse" (zhinang zhi chen H? J| Z Ë, cf.
chap. 59). Wang Chong, dans la biographie qui lui est consacrée dans le
Hou Hanshu, est décrit lui-même comme "préférant des lectures extensives

(bo lan) à l'exégèse phrase par phrase des textes", et comme "ayant
maîtrisé les doctrines de tous les courants et de tous les penseurs (bo tong
zhong liu bai jia zhiyan W-MMÎm^M^-W)"'- dans certains contextes,
le mot bo paraît donc lié à la connaissance des ouvrages de tous les

penseurs de la Chine pré-impériale, par opposition à la spécialisation des

Erudits de l'époque.
De cette longue discussion, retenons qu'à l'origine, le mot boshi

qualifiait sans doute tout shi au vaste savoir, et que durant toute la dynastie
Han, des textes, comme par exemple le Lunheng de Wang Chong, se
souviennent de cette acception non technique du mot.

Premiers boshi

Le chapitre sur les fonctionnaires du Songshu ("Bai guan zhi") de Shen

Yue (441-513) affirme qu'il y avait déjà des boshi à l'époque pré-impériale;

plusieurs auteurs modernes suivent le Songshu sur ce point, mais à

vrai dire, même si l'existence de boshi avant l'unification impériale est

vraisemblable, on n'en a aucune preuve irréfutable. En effet, on ne trouve
le mot boshi dans aucun texte datant sans conteste possible de l'époque
pré-impériale. Une exception pourrait être le passage suivant du Zhan-

guoce (chap. "Zhao ce"):

Zheng Tong rendit visite, au nord, au roi de Zhao, qui lui dit: "Vous êtes un

boshi du Sud."



924 NICOLAS ZUFFEREY

Sous sa forme actuelle, cependant, le Zhanguoce est tardif: il fut compilé

par le lettré Liu Xiang, au 1er siècle de notre ère. Certes, cet auteur
affirme dans sa préface s'être fondé sur des matériaux anciens, datant pour
l'essentiel de l'époque des Royaumes Combattants, mais on ne peut exclure
des interpolations ou des corrections.

Dans le Shiji, qui date, rappelons-le, de la fin du règne de l'Empereur
Wu, deux passages font allusion à des boshi dans un contexte très

nettement ancien. Le premier se trouve dans la biographie collective consacrée

aux "Bons Fonctionnaires" ("Xunli liezhuan"). Il y est question d'un
certain Gongyi Xiu, qui aurait vécu au IYe siècle avant notre ère:

Gongyi Xiu était un boshi du pays de Lu. Comme il obtenait de bons résultats

[dans le gouvernement], il fut nommé Premier Ministre de Lu. Il s'en tenait aux

lois et aux règles, sans leur apporter de modification, et tous les fonctionnaires

se corrigèrent d'eux-mêmes. Il fit en sorte que ceux qui touchaient une prébende

n'entrent pas en compétion avec le peuple pour obtenir des profits, que ceux qui
bénéficiaient d'importants privilèges ne luttent pas pour obtenir les petits avantages

[réservés aux inférieurs]. Un jour, un de ses protégés lui offrit du poisson,

mais il refusa. Le protégé dit: "On m'a dit que vous aimez le poisson, pourquoi

n'acceptez-vous pas celui que je vous offre?" Gongyi Xiu répondit: "Si je
refuse, c'est précisément parce que j'aime le poisson! Aujourd'hui, je suis

Premier Ministre, et je peux m'en offrir. Mais si j'accepte votre cadeau et suis

destitué [à cause de cela], qui paiera mon poisson? Telle est la raison de mon

refus." [Une autre fois], il mangea des légumes, et les trouva fort à son goût; il
décida alors d'arracher tous les légumes de son jardin, et de s'en débarrasser.

[Un autre jour], voyant que les étoffes tissées [par les femmes] de sa maison

étaient magnifiques, il fit sortir ses épouses de la maison, et fit brûler sur-le-

champ leurs métiers à tisser. Il dit: "Ainsi, on n'arrivera pas à convaincre les

femmes de paysans et d'artisans à vendre leurs produits!"4 (chap. 119, p. 3101-

3102)

Le second passage, dont nous ne donnons qu'un extrait ici, apparaît dans le

chapitre consacré à la divination ("Gui ce liezhuan"):

4 Ce commentaire de Gongyi Xiu n'est pas très facile à interpréter, mais il s'inscrit
dans toute une tradition qui visait à privilégier l'agriculture, aux dépens notamment

du commerce.



ÉRUDITS ET LETTRÉS 925

La deuxième année du roi Yuan de Song, le Fleuve [Bleu?] envoya une tortue

magique rendre visite au Fleuve [Jaune?]. Mais à Quanyang, Yuju, un pêcheur,

en ramenant ses filets, attrapa cette tortue et l'enferma dans une corbeille. Au

milieu de la nuit, la tortue apparut en rêve au roi Yuan, et lui dit: "J'ai été

envoyée par le Fleuve [Bleu] en mission auprès du Fleuve [Jaune], mais un filet a

bloqué mon chemin. A Quanyang, Yuju m'a capturée, et je ne peux m'échap-

per. Je suis en grand péril, et je n'ai pas d'autre recours que de m'adresser à

vous: vous êtes un souverain vertueux, je vous prie donc d'intercéder en ma

faveur." Surpris, le roi s'éveilla, convoqua le boshi Wei Ping. [Il lui raconta

son rêve, puis lui en demanda la signification. Wei Ping observa les astres,

réfléchit longuement, puis répondit:] "Nous étions hier au jour renzi, jour du

Bouvier. C'est le moment du grand rassemblement de tous les cours d'eau, c'est

le moment où revenants et esprits entrent en discussion. La Voie Lactée est

orientée exactement du Sud au Nord, le Fleuve [Bleu] et le Fleuve [Jaune] se

donnent rendez-vous. Le vent du Sud commence à souffler, les émissaires du

Fleuve [Bleu] sont les premiers à arriver. Les nuages blancs s'amassent sur la

Voie Lactée, toutes choses se fixent et ne bougent plus. Le manche de la Grande

Ourse pointe vers le Soleil. L'émissaire [du Fleuve Bleu] doit être emprisonné;

il faut le revêtir d'un habit noir et le faire voyager dans une voiture couverte.

Celui dont le nom est tortue, vous devez tout de suite envoyer des gens pour le

quérir." [...]5 (chap. 128, p. 3229)

Le Shiji n'est pas le seul texte d'époque Han dans lequel le mot boshi est
associé à des personnages de l'époque pré-impériale. Dans le Shuoyuan
("Zun xian", cf. aussi "Fu en") de Liu Xiang (89-8 av. J.-C), il est

question du célèbre Chunyu Kun, célèbre conseiller qui vécut à la fin du
IVe siècle avant notre ère:

Le texte n'est pas toujours clair dans ce passage, et notre traduction est conjecturale.

Les explications de Wei Ping sont probablement un écho de la célèbre

légende du Bouvier (qianniu, ou niulang) et de la Tisserande (zhinü): le rassemblement

des cours d'eau dont il est question ici rappelle en effet la rencontre annuelle

entre ces deux personnages, séparés toute l'année par la Voie Lactée (ils sont

symbolisés respectivement par les étoiles Altaïr et Véga), mais qui selon la légende

pouvaient se rencontrer le 7e jour du 7e mois.



926 NICOLAS ZUFFEREY

La treizième année [du règne du roi Wei de Qi, soit en 344], les [autres]

royaumes levèrent des armées pour attaquer le royaume de Qi. Cette nouvelle

inquiéta grandement le roi, et il convoqua ses ministres et conseillers: "Qui
usera de sa sagesse pour me donner quelque conseil utile?" Le boshi Chunyu

Kun éclata d'un grand rire à la face du ciel, mais sans donner de réponse. Le roi
réitéra sa demande, et Chunyu Kun éclata à nouveau de rire, toujours sans

répondre. A la troisième fois, le roi s'écria, très en colère: "Vous trouvez donc

matière à rire dans mes propos?" Chunyu Kun dit alors: "Non, ce n'est pas de

vos propos que je me moque! Ce qui me fait rire, c'est mon voisin, qui lors

d'un sacrifice pour les récoltes, s'est contenté d'offrir une petite boîte de nourriture,

une cruche de vin, et trois carpes, tout en faisant la prière suivante: 'Que
les terrains élevés me donnent des céréales en abondance! Que les terrains

encaissés me donnent cent chars [de récoltes]! Et que tout cela se transmette à

mes descendants, avec d'abondants surplus!' Ce qui me fait rire, c'est la

disproportion entre l'offrande et la prière!" Alors le roi nomma Chunyu Kun

Premier Ministre, et lui fit don de mille pièces d'or, de cent chars de guerre,
dans le but de venir à bout des armées des autres princes. A cette nouvelle,

ceux-ci stoppèrent immédiatement leur opération, arrêtant leurs soldats. Ils
n'osèrent pas attaquer le pays de Qi: cela ne témoigne-t-il pas de la force de

Chunyu Kun?

Ces passages suggèrent qu'il y avait déjà des boshi avant l'ère impériale,
peut-être déjà à l'époque des Printemps et Automnes. Mais sont-ils dignes
de foi? Sans les rejeter d'un trait de plume, on peut émettre un certain
nombre de questions.

Tout d'abord, l'utilisation du mot boshi dans ces sources tardives peut
refléter une relecture a posteriori des événements: le fait que tel personnage

paraisse affublé de l'étiquette de boshi dans le Shiji ou dans le Shuo-

yuan n'implique pas forcément que ce personnage était appelé boshi de son
vivant - de la même manière que l'on parle des "philosophes" de l'Antiquité

chinoise, alors qu'aucun mot chinois de l'époque ne correspond
parfaitement à notre mot "philosophes".

De plus, les textes eux-mêmes posent un certain nombre de
problèmes.

Le passage concernant Wei Ping paraît le plus problématique. Tout
d'abord, rappelons que le chapitre "Gui ce liezhuan", d'où il est tiré, n'est
pas l'œuvre de Sima Qian lui-même, mais celle de Chu Shaosun (lui-même



ERUDITS ET LETTRES 927

un boshi), qui vécut au 1er siècle avant notre ère. Si quelques exégètes
récents ont montré de manière convaincante que Chu Shaosun ne fut pas le
médiocre historien décrié par les commentaires traditionnels du Shiji6, il
n'en demeure pas moins qu'on ne sait pas très bien dans quelles conditions
il travailla; il vécut plusieurs décennies après Sima Qian, qui était lui-
même déjà fort éloigné dans le temps des événements décrits ici. Dans le

cas présent, sa présentation de Wei Ping paraît un développement quelque

peu suspect d'un passage analogue du Zhuangzi (cf. "Wai wu"), mais qui
ne fait aucune mention de Wei Ping. Un autre problème réside dans
l'identification de ce roi Yuan de Song (Song Yuanwang): bien des commentateurs

voient dans ce personnage le duc Yuan de Song (Song Yuangong, r.
531-517), mais cette identification ne fait pas l'unanimité. Surtout,
l'ambiance de ce passage, pétrie de magie, de surnaturel, n'invite pas à lui
accorder une valeur historique exagérée.

On peut également s'interroger sur Chunyu Kun: le Shuoyuan est une
source relativement tardive, puisqu'il date du milieu du 1er siècle avant
notre ère; il n'est pas toujours fiable: bien des histoires du Shuoyuan sont

suspectes. On doit d'ailleurs constater des différences assez considérables
entre le récit du Shuoyuan, tel que nous l'avons traduit, et la biographie de

Chunyu Kun dans le Shiji (chap. 126, p. 3197): dans cette dernière
version, notamment, le mot boshi n'apparaît pas. De plus, la biographie de

Chunyu Kun dans le Shiji apparaît dans la biographie collective (le "Guji
liezhuan") consacrée aux bouffons de palais ou nains de cour, personnages
plutôt réputés pour leur langue bien déliée, leur ruse, voire leur excentricité,

que pour leur érudition. Ainsi, de Chunyu Kun, le Shiji nous dit que
"s'il ne faisait même pas sept pieds de haut, il était très habile discoureur,
à tel point que jamais l'on ne se moqua de lui lors des nombreuses
missions diplomatiques dont il fut chargé dans les autres royaumes". Chunyu
Kun apparaît comme un personnage rusé et inventif, qui s'exprimait
volontiers par devinettes, et qui avait un goût certain pour le vin et les

plaisirs de la vie; à aucun moment il n'est fait allusion à un quelconque
savoir particulier de sa part.

Même si ces textes sont quelque peu suspects, on ne peut cependant
exclure la possibilité que des personnages appartenant à la classe des shi

6 Cf. par exemple Zhang Zhongliang jjgftjj ^, "Chu bu Shiji wei ke hou fei" fêtÉ
$.îl3îzafW-4t, in Renwen zazhi, 1, 1984, pp. 91-94.



928 NICOLAS ZUFFEREY

dr réputés pour leur savoir, aient été qualifiés de boshi bien avant l'ère
impériale; cette possibilité est même vraisemblable. Mais comme nous
l'avons dit ci-dessus, il paraît très improbable qu'avant le troisième siècle

avant notre ère, le mot boshi ait été un titre officiel: sans doute doit-il
plutôt se lire dans un sens plus large, comme qualifiant simplement des shi
doués d'un certain savoir (cf. à ce sujet Wang Guowei, p. 5a).

Et de toute façon, même si un léger doute subsiste quant à l'existence
de boshi avant l'époque impériale, ces textes sont au moins instructifs

quant à la vision des choses sous les Han: en effet, qu'il s'agisse de Sima

Qian, de Chu Shaosun ou de Liu Xiang, les auteurs de cette époque ne

paraissent pas embarrassés par l'usage de ce mot dans des contextes qui ne

sont pas "confucianistes" d'inspiration, pour qualifier des personnages qui
ne sont ni des lettrés, ni des spécialistes des Classiques: Wei Ping
interprète des rêves et discute de fantômes, et Chunyu Kun est une sorte de

bouffon de cour. Quant à Gong Yixiu, s'il est un lettré, les textes ne nous
le disent pas; sa frugalité pourrait le rapprocher aussi bien des moïstes ou
des taoïstes que des confucianistes. En d'autres termes, les auteurs Han
reconnaissent implicitement que le mot boshi n'a pas toujours désigné des

fonctionnaires ou des spécialistes des Classiques.

Boshi sous les Qin et au début de la dynastie Han

Lorsque l'on se rapproche de l'unification impériale, la situation devient
plus claire.

Signalons d'abord un passage de la biographie de Jia Shan du Hanshu,
dans laquelle il est question du père de Jia Shan, Jia Qu, décrit comme un

"disciple des boshi dans l'ancien pays de Wei" (chap. 51, p. 2327). Jia
Shan vécut au début des Han antérieurs, les boshi dont il est question ici
existaient donc vraisemblablement à Wei tout à la fin de l'époque des

Royaumes Combattants. Selon Zhang Handong (p. 410), le fait de parler
de "disciples des boshi" suggère une certaine organisation et prouve que
les boshi étaient déjà des fonctionnaires; mais il est plus probable que c'est
à titre privé que ces boshi accueillaient des élèves.

La source la plus convaincante en ce qui concerne des boshi avant
l'ère impériale est la biographie du Premier Empereur dans le Shiji. Selon

ce texte, en 221, c'est-à-dire l'année même de l'unification impériale, des



ERUDITS ET LETTRES 929

boshi participent à la réflexion sur le titre que doit désormais porter le
souverain:

Le Premier Ministre Wang Wan, le Secrétaire Impérial Feng Jie, le Commandant

de la Justice Li Si, avec d'autres, dirent: "Autrefois, les Cinq Empereurs

régnaient sur un territoire de 1000 U; au-delà, c'étaient les territoires des feuda-

taires, puis ceux des barbares. Certains de ces feudataires venaient faire

allégeance à la Cour, d'autres non, mais le Fils du Ciel n'avait pas de moyen de les

y forcer. Aujourd'hui, Votre Majesté a levé une juste armée pour punir les

brigands et les fauteurs de troubles, elle a pacifié le monde, elle a divisé l'espace

entre les mers en commanderies et districts, elle a unifié les lois; voilà qui ne

s'était jamais produit dans le passé, voilà ce que les Cinq Empereurs n'ont pu

réaliser. Vos serviteurs, d'entente avec les boshi, ont soigneusement discuté de

tout cela [et nous sommes arrivés à la conclusion suivante]: dans l'Antiquité, il
y eut le Souverain Céleste, puis le Souverain Terrestre, puis le Souverain

Suprême - ce demier étant le plus vénérable. Bravant la mort, nous proposons que
Vous preniez le titre plus noble de 'Souverain Suprême', que vos commandements

soient appelés 'édits', vos ordres 'décrets', et que le Fils du Ciel s'appelle

désormais lui-même 'Nous'. " (Shiji, 6)

Ces boshi existaient probablement dans le pays de Qin avant 221.
Le Hanshu associe les boshi aux Qin, en affirmant que "les boshi

étaient [à l'origine] des fonctionnaires Qin [boshi, Qin guan f^dr^'S']"
(chap. 19, p. 726), sans préciser si par "Qin", il faut entendre le pays de

Qin, ou la dynastie qui porte ce nom. Cependant, l'unification impériale se

fait sur plusieurs décennies, et la date de 221 ne marque pas une rupture
par rapport à la période qui précède; à mesure que le pays de Qin
l'emporte sur ses rivaux, il leur impose ses usages. Après 221, après l'unification

impériale, des réformes plus fondamentales sont mises en œuvre, mais
dans bien des domaines, la dynastie impériale Qin ne fait que continuer les

usages du pays de Qin avant l'unification.
Selon le Hanshu, les boshi étaient à l'origine des fonctionnaires Qin,

mais cela ne signifie pas qu'il n'y avait de boshi que dans le pays de Qin.
En fait, il est souvent question dans les sources anciennes des Erudits de

Qi et de Lu:



930 NICOLAS ZUFFEREY

La troisième année après son accession à la dignité impériale, le Premier Empereur

fit un voyage d'inspection dans les commanderies et districts de l'Est. A
Zou, il offrit un sacrifice ancestral au mont Yi. [Une stèle fut érigée] à la gloire
de la dynastie Qin. Puis il convoqua soixante-dix lettrés [rusheng fÜ £] et

Erudits des pays de Qi et de Lu, qu'il emmena au pied du mont Tai. Certains de

ces lettrés émirent l'avis suivant: "Autrefois, lors du sacrifice au Ciel et de celui
à la Terre, on enveloppait [les roues] des chars avec du jonc, afin de ne pas

abîmer les pierres et plantes de la montagne; on balayait avant les sacrifices, on

utilisait des nattes confectionnées au moyen de tiges dépouillées de leur
enveloppe. Voilà un usage qui n'est pas difficile à suivre! " Mais le Premier Empereur,

jugeant ces consignes étranges et peu commodes, démit ces lettrés [et les

renvoya chez eux]. (Shiji, 28)

Ce passage suggère qu'il y avait des boshi à Qi et à Lu avant l'unification
impériale; et que ces boshi avaient un statut officiel, puisqu'on nous dit que
l'Empereur, insatisfait de leurs conseils, les dégrade. Certes, on pourrait
imaginer que ces boshi avaient été nommés auparavant par le Premier
Empereur lui-même, mais cela est peu probable. Les textes, en tout cas, ne
font pas état d'une mesure de ce type. Les sacrifices feng et shan se

déroulent en 219, tout au début de l'Empire, et c'est le premier voyage du
Premier Empereur dans l'Est; le souverain avait de plus des desseins
centralisateurs: on voit mal dans ces conditions quand, et pourquoi, il aurait
nommé des boshi dans les commanderies périphériques de son Empire. Au
contraire, la dégradation de ces boshi s'inscrit parfaitement dans son entreprise

de centralisation des institutions.
Quels sont les rapports entre ces boshi de Qi et de Lu, et ceux de la

capitale? Certains auteurs, au moins implicitement, confondent les deux

groupes, notamment parce que les sources parlent de "soixante-dix boshi
de Qi et de Lu", tout en répétant à plusieurs reprises que les boshi de la

dynastie Qin étaient au nombre de soixante-dix (cf. Zhang Handong, p.
428-9). Le manque d'informations interdit d'exclure aucune hypothèse,
mais à notre sens, il convient de distinguer les deux groupes. Les boshi de

Qi et de Lu sont explicitement caractérisés comme venant de ces pays, et
ils sont consultés lors d'une tournée de l'Empereur à l'est de son Empire.
Au contraire, parmi les Erudits qui conseillent l'Empereur à la capitale, un
certain nombre au moins proviennent d'autres régions de l'Empire; le
Premier Empereur, on l'a vu, consulte d'ailleurs des boshi dès 221: à cette



ÉRUDITS ET LETTRÉS 931

époque, alors que l'Empereur vient à peine de conquérir le pays de Qi, on
voit mal pourquoi et comment tous les boshi de la capitale seraient de Qi
ou de Lu. Il paraît donc plus raisonnable d'imaginer qu'il y avait (au

moins) deux groupes de boshi, les premiers résidant à Qi et à Lu, et

consultés par l'Empereur lors de son voyage dans ces pays, les seconds à

sa disposition à Xianyang.
Des recoupements entre les deux groupes sont cependant probables.

Parmi les boshi de la capitale, quelques-uns au moins sont originaires de

Lu ou des pays voisins - c'est par exemple le cas de Shusun Tong, nommé
boshi par le Second Empereur (cf. infra). Il est même probable que déjà
sous la dynastie Qin, les lettrés des pays de Qi et de Lu représentent le

groupe le plus important parmi les boshi: pour les Qin et le début des Han

(jusqu'au règne de l'Empereur Jing), on connaît l'origine géographique de

18 des 25 boshi identifiés dans les sources (principalement le Shiji et le

Hanshu): 11 viennent de Qi ou de Lu (cf. le tableau de Zhang Handong, p.
476-478). Cette importance quantitative, à elle seule, suggère que les pays
de Qi et de Lu avaient une ancienne tradition de boshi - qu'il y avait des

Erudits dans ces pays bien avant l'unification impériale. Qi et Lu étaient

d'ailleurs depuis plusieurs siècles les centres culturels du monde chinois,
on y révère plus qu'ailleurs l'instruction, les traditions anciennes, les

lettres: cette ambiance paraît beaucoup plus propice aux boshi que le pays
de Qin, par tradition attiré par les méthodes "légistes", préoccupé surtout
d'efficacité militaire. L'énoncé du Hanshu selon lequel les Erudits sont des

fonctionnaires Qin signifie peut-être simplement que c'est dans ce pays que
les boshi sont pour la première fois formellement intégrés dans la bureaucratie

officielle.
En pure hypothèse, on peut imaginer l'histoire des boshi de la

manière suivante. Au départ, le mot a probablement désigné, de manière non
technique, des personnes (probablement des shi) douées d'un vaste savoir.
Plus tard, sans doute à partir du milieu de l'époque des Royaumes
Combattants, dans les pays de Lu et de Qi, pays dépositaires de la culture Zhou
déclinante, le mot prend un sens plus étroit, désignant de plus en plus
uniformément des spécialistes des textes anciens (les futurs Classiques) et
des rites; cela expliquerait que durant très longtemps, même sous les Han,
la majorité des boshi nous soient décrits comme venant de Qi ou de Lu. A
la fin de l'époque des Royaumes Combattants, d'autres Etats imitent Qi et

Lu et nomment des boshi, mais ces pays attachant moins d'importance aux



932 NICOLAS ZUFFEREY

Classiques et aux rites, leurs boshi ne sont pas exclusivement des spécialistes

de ces matières: à Qin, par exemple, les souverains dédaignent les

Classiques, et certains des boshi nommés dans ce pays sont spécialisés
dans des domaines qui n'ont guère de rapport avec les compétences de

leurs pairs de Qi et de Lu.

Les tâches des premiers Erudits

Quelles sont les fonctions des boshi durant la dynastie Qin et au début des

Han? Zhang Handong (p. 436) estime qu'à l'origine (avant même l'unification

impériale), les boshi étaient avant tout des conseillers politiques, et les
boshi remplissent au moins épisodiquement cette fonction à l'époque Qin.
Ainsi par exemple les voit-on conseiller le Second Empereur au début des

révoltes qui finiront par emporter la dynastie:

Shusun Tong était originaire de Xue. Comme il avait des compétences en
matière de textes7, il fut recruté par les Qin, en tant qu'Erudit en attente de

nomination. Quelques années plus tard, ce fut la rébellion de Chen Sheng à l'Est des

montagnes. Lorsque les émissaires firent part de cette nouvelle au Second

Empereur, celui-ci convoqua les Erudits et les lettrés, et leur demanda: "Dans le

pays de Chu, les soldats en faction ont pris la ville de Qi, puis sont entrés dans

la commanderie de Chen. Selon vous, que faut-il en penser?" Plus d'une

trentaine de boshi et de lettrés s'avancèrent et dirent: "Des sujets ne sauraient

avoir des troupes sous leur commandement; si cela arrive et qu'ils se révoltent,

il faut les punir par la mort, et ne leur laisser aucun espoir de grâce. Que Sa

Majesté lève en hâte des troupes afin de réduire cette révolte. " Le Second

Empereur, furieux, changea de couleur. Alors Shusun Tong s'avança et dit: "Ces

lettrés ont tort. L'Empire est aujourd'hui unifié et ne forme qu'une seule famille

7 "Textes": wenxue JC*&. Dans nombre de textes anciens, le mot wenxue est très

difficile à interpréter: il peut désigner toute activité sur les textes en général, ou

bien, selon les contextes, la gestion de documents administratifs, ou encore l'étude
des Classiques ou des rituels. Sous les Han, le mot wenxue désigne aussi, de

manière abrégée, des fonctionnaires, à savoir les wenxueshi ~$C*&$1, ou wenxueyuan

~%^Î$ï, chargés notamment de questions liées à l'éducation et à l'instruction dans

les provinces. Sur le wen, cf. aussi infra, notre conclusion.



ÉRUDITS ET LETTRÉS 933

[...]. Lorsqu'un souverain éclairé règne au sommet, ses lois et décrets se

répandent partout, et tous ses sujets les respectent. Les quatre directions de

l'Empire sont comme les rayons d'une roue qui convergent vers le moyeu:

comment oserait-on dans ces conditions se rebeller? Cette [prétendue révolte]

n'est en réalité qu'un ramassis de voleurs et de brigands: tout cela ne vaut pas

qu'on en parle! Que l'on laisse donc les fonctionnaires locaux régler cette

affaire: il n'y a pas là matière à s'inquiéter." (Shiji, 99)

Les questions d'étiquette ou rituelles entrent également dans les attributions
des boshi de cette époque: on a vu que les boshi discutent du titre que doit
porter le souverain, qu'ils le conseillent à propos des sacrifices au Taishan.
On sait d'autre part que les boshi Qin, ou au moins certains d'entre eux,
s'occupent déjà des Classiques. Rappelons les conditions de l'autodafé des

livres, d'après les mots mêmes de Li Si:

"Je propose que tous les ouvrages historiques, à l'exception des Annales de Qin,

soient brûlés; que les Classiques et les ouvrages des Cent Ecoles non indispensables

aux Erudits dans leurs fonctions officielles, qui ne sont gardés qu'à des

fins privées, soient remis aux préfets ou aux commandants militaires afin qu'ils
les fassent brûler; que tous ceux qui oseraient se grouper pour discuter des

Classiques soient exécutés sur la place publique. " (Shiji, 6)

Gu Jiegang (p. 60) estime que si le Premier Empereur ne fait pas brûler les

Classiques nécessaires aux boshi, c'est précisément parce que sans les

Classiques, ceux-ci n'auraient plus eu de raison d'être. Et effectivement, il
y avait bien parmi les boshi de la dynastie Qin des spécialistes des

Classiques, ou au moins un, à savoir Fu Sheng, un spécialiste du Shangshu:

Maître Fu était originaire de Jinan. Il avait été boshi sous les Qin. A l'époque
de l'Empereur Wen, on voulut se mettre en quête de personnes capables d'étudier

le Livre des Documents, mais on n'en trouva pas dans tout l'Empire. C'est

alors qu'on entendit dire que Maître Fu avait cette compétence. L'Empereur
souhaitait le faire venir à la cour, mais à cette époque, Maître Fu avait déjà plus

de quatre-vingt-dix ans, il était âgé et ne pouvait plus se déplacer. L'Empereur
chargea alors le Grand Maître de Cérémonies d'envoyer son Spécialiste de

l'Antiquité, Chao Cuo, chez Maître Fu, pour y recevoir le Livre des

Documents. Lors de l'autodafé des livres de l'époque Qin, Maître Fu avait caché [ce



934 NICOLAS ZUFFEREY

Classique] dans les murs [de sa maison?]. Par la suite, lors des grandes guerres

[qui marquèrent la fin de la dynastie Qin], il s'enfuit. A l'avènement de la

dynastie Han, il [vint pour] récupérer ses livres, mais une dizaine d'entre eux

s'étaient perdus, et il ne retrouva que vingt-neuf chapitres [du Shangshu], qu'il
enseignait [depuis] dans les pays de Qi et de Lu. Grâce à cela, les lettrés furent

relativement bien informés du Shangshu, et les maîtres de l'Est des Montagnes

tentaient tous d'inclure le Shangshu dans leur enseignement. (Shiji, 121, p.

3124-3125)

Fu Sheng fut donc boshi durant les Qin, mais rien ne prouve que ce titre
lui fut donné en raison de sa maîtrise des Classiques, ni qu'il fut consulté à

leur sujet durant cette dynastie. Il faut attendre le règne de l'Empereur
Wen pour voir les connaissances des boshi en matière de Classiques
explicitement utilisées par le pouvoir:

L'été, au quatrième mois, l'Empereur Wen se rendit à la jonction de la Ba et de

la Wei, à Weiyang [c'est-à-dire au nord de la Wei], pour y effectuer un sacrifice

aux Cinq Souverains. Le temple des Cinq Souverains donnait au sud sur la

Wei, et du côté nord, un canal alimentait en eau l'étang Pu, de sorte que lorsque

l'on levait les torches cérémonielles pour le sacrifice, la lumière semblait monter

jusqu'au ciel [à cause de la réverbération]. [Très satisfait], l'Empereur
honora Xinyuan Ping du titre de Très Grand, et lui fit don de pas moins de 1000

pièces d'or. Il ordonna aux Erudits et aux lettrés [boshi zhu sheng ff d: l# Ê.]
de compiler un [Traité des] Institutions royales à partir des Six Classiques, et de

discuter de différentes affaires comme les tournées d'inspection ou les sacrifices

au mont Taishan. (Shiji, 28, p. 1382)

Sous le règne de l'Empereur Wen, un certain nombre de boshi sont nommés

en raison de leurs compétences en matière de Classiques. C'est
notamment le cas de Han Ying, spécialiste du Shijing:

Maître Han était originaire de Yan. Il fut nommé Erudit sous le règne de

l'Empereur Wen. Sous le règne de l'Empereur Jing, il fut Grand Tuteur auprès du

roi de Changshan. Maître Han dégagea le sens [du Classique] des Poèmes et

composa un commentaire intérieur et extérieur de ces Poèmes en plusieurs
dizaines de milliers de caractères. Son interprétation différait quelque peu des

versions de Qi et de Lu des Poèmes, mais sur le fond, toutes ces versions



ERUDITS ET LETTRES 935

s'accordent. Maître Ben, de Huainan, reçut de lui les Poèmes. Par la suite, tous

les spécialistes de Yan et de Zhao des Poèmes s'inspirèrent de Maître Han. Son

petit-fils, Han Shang, fut Erudit sous l'actuel souverain [l'Empereur Wu]. (Shiji,

121, p. 3124)

La compétence dans les Classiques, cependant, n'impliquait pas forcément

un confucianisme sans partage, ni même une adhésion aux idées de
Confucius. Ainsi par exemple, du célèbre Erudit Chao Cuo, spécialiste du

Shangshu, on nous dit qu'il "avait étudié la théorie des châtiments et des

noms [des penseurs légistes] Shen Buhai et Shang Yang auprès de Maître
Zhang Hui", et qu'il était "extrêmement dur et exigeant" (Shiji, 101, p.
2745). Nous verrons d'ailleurs plus bas que, durant la dynastie Han, les

Classiques sont souvent détournés de leur sens, et parfois utilisés à des fins
inattendues.

Les compétences décrites jusqu'ici (conseil en matière de polique, de

religion, de culte, étude des Classiques) annoncent celles qui seront celles
des boshi durant le reste de la dynastie Han. Mais sous les Qin et au début
des Han, les boshi ont de nombreuses autres tâches. Tout d'abord, comme
l'ont remarqué certains auteurs (cf. par exemple Gu Jiegang, p. 59 sqq.),
ils ne se cantonnent pas dans la seule étude des Classiques. On a vu ci-
dessus que Li Si, dans sa diatribe contre les lettrés, n'associe pas seulement

les boshi aux Classiques, mais aussi aux œuvres des "Cent Ecoles".
Et au début de la dynastie Han encore, une partie au moins des Erudits ne

sont pas des spécialistes des Classiques; Lin Yaolin (1990, p. 164) parle
d'"Erudits aux doctrines diverses" (zaxue boshi) pour caractériser cette

phase de l'histoire des boshi. A la différence de ce qui se fera sous le

règne de l'Empereur Wu, il y a peut-être à cette époque des boshi

spécialistes d'autres textes, le Lunyu et le Mengzi, notamment (cf. Wang
Guowei, p. 6a), voire de textes étrangers à la tradition confucianiste.On en

a un bel exemple avec le penseur Jia Yi (200-168), à l'époque de

l'Empereur Wen:

Maître Jia avait pour prénom Yi, il venait de Luoyang. A l'âge de dix-huit ans,

il était capable de chanter des poèmes et de composer des textes, et s'était de ce

fait gagné une certaine renommée dans toute la commanderie [de Henan]. Le



936 NICOLAS ZUFFEREY

Commandant de la Justice Wu, alors préfet de cette commanderie8, informé de

ses talents, le convoqua, le prit dans sa suite, et s'attacha profondément à lui.

Au début de son règne, l'Empereur Wen entendit dire que l'administration de ce

Monsieur Wu comptait parmi les plus remarquables de l'Empire, que ce préfet

était originaire du même pays que Li Si, et qu'il avait souvent pris ce demier

pour maître. Alors il le convoqua [à la capitale] et le nomma Commandant de la

Justice. Celui-ci [recommanda alors Jia Yi à l'Empereur], lui disant que ce

demier, bien que très jeune, était déjà versé dans les œuvres des penseurs et des

Cent Ecoles [zhuzi bai jia ff -f- W S5]. En conséquence, l'Empereur Wen

convoqua Jia Yi, et le nomma boshi. (Shiji, 84, p. 2491)

Notons que non seulement Jia Yi n'est pas un spécialiste des Classiques,
mais que ses liens avec ce Commandant Wu, lui-même un disciple de Li
Si, militent contre les vues de nombreux auteurs récents qui font de Jia Yi
un lettré "confucianiste"9. A partir du règne de l'Empereur Wu, les boshi
seront exclusivement des spécialistes des Classiques, voire d'un seul

Classique: Jia Yi est donc peut-être l'un des derniers boshi généralistes,
ceux que Wang Chong appellera les tongren, à l'aise dans tous les textes et
toutes les traditions.

Outre le "généraliste" Jia Yi, on trouve parmi les boshi identifiés des

Qin et du début des Han d'autres personnages qui manifestement ne sont

pas des "confucianistes" ou des spécialistes des Classiques: un "sophiste"
(mingjia), Huang Ci (cf. Hanshu, 30, p. 1736)10; un spécialiste des Cinq
Eléments, Gongsun Chen (cf. infra); et même, peut-être, un fangshi ^frfc
("shi à technique [ésotérique]", "magicien"). L'exégète Gao You (v. 200

8 Lorsque ce Monsieur Wu fait la connaissance de Jia Yi, il est donc préfet, et non

pas "Commandant de la Justice": il ne portera que plus tard ce titre, lorsque

l'Empereur l'aura nommé à la capitale (cf. la suite du texte): si l'historien l'appelle
ainsi, c'est pour l'identifier clairement, probablement parce qu'il ignore son

prénom.

9 Jia Yi est sans conteste un ru - le lettré Liu Xin - 23 apr. J.-C.) dira même de

lui qu'il "fut le seul ru digne de ce nom à la cour des Han [sous le règne de

l'Empereur Wen]" (Hanshu, 36, p. 1969); mais parler de "confucianisme" à cette

époque n'a guère de sens. Nous revenons sur cette question dans notre conclusion.

10 Wang Guowei (p. 5a), probablement par inadvertance, classe Huang Ci parmi les

fajia (légistes).



ERUDITS ET LETTRES 937

apr. J.-C), dans son commentaire au Huainanzi, affirme en effet que le

fangshi Lu Ao avait porté le titre d'Erudit:

Lu Ao était originaire de Yan. Le Premier Empereur Qin l'appela à son service

et le nomma Erudit. Il le chargea de se mettre en quête des immortels, mais Lu

Ao s'enfuit et ne revint pas. (Huainanzi, "Dao ying xun", notes)

Bien sûr, Gao You rédige son commentaire quatre siècles après la dynastie
Qin, ce qui hypothèque la valeur de son information. D'un autre côté, en

213, on voit Lu Ao (sous le nom de "Lusheng", c'est-à-dire "Maître Lu")
prendre la défense des boshi, et regretter que "ceux-ci ne soient là que

pour faire nombre" (cf. Shiji, 6, p. 258): cela pourrait être une indication

que Lu Ao était un boshi lui-même. Surtout, il n'est pas invraisemblable
d'imaginer qu'un souverain qui se passionne pour la quête des immortels
confère à des "spécialistes" de ces questions le titre de boshi. Les boshi de

l'époque Qin interviennent d'ailleurs fréquemment sur des questions que
nous considérerions plutôt comme l'apanage de devins, d'astrologues, de

magiciens. On en a plusieurs exemples sous le Premier Empereur. Le
premier date de 219, lors d'un voyage du souverain dans les provinces
orientales de son Empire:

Sur le chemin du retour, le Premier Empereur passa par Pengcheng. Il se purifia

et jeûna, et offrit des sacrifices, espérant récupérer les tripodes Zhou dans

les eaux de la Si. Il fit plonger un millier d'hommes à leur recherche, mais sans

résultat. Il se dirigea vers le Sud-Ouest, traversa la Huai, et parvint à Hengshan,

puis à Nanjun. Ils embarquèrent et descendirent le Fleuve Bleu jusqu'au temple
du Mont Xiang [sur la rive sud du Fleuve]. Ils rencontrèrent un grand vent, qui

parvint presque à les empêcher de traverser. L'Empereur interrogea les boshi:

"Quelle sorte de divinité est donc cette Dame [du mont] Xiang?" Les boshi

répondirent: "D'après ce que nous avons entendu dire, elle était la fille de Yao,

et l'épouse de Shun; elle a été enterrée ici." Cela mit en rage l'Empereur, qui
ordonna à trois mille forçats de couper tous les arbres du mont Xiang, dénudant

complètement celui-ci. (Shiji, 6, p. 248)

En 211, nous voyons le Premier Empereur demander à des boshi (qui,
remarquons-le, ont survécu à l'exécution des "lettrés" de 212) de rédiger
un (des?) poème(s) sur l'immortalité:



938 NICOLAS ZUFFEREY

La trente-sixième année de son règne [en 211], la planète Mars stationna dans la

mansion du Cœur. Une étoile tomba dans la commanderie de l'Est, elle se

transforma en pierre en arrivant au sol. Quelqu'un parmi le peuple y grava les

mots suivants: "A la mort du Premier Empereur, son Empire se divisera." A
cette nouvelle, le Premier Empereur dépêcha le Secrétaire Impérial pour faire

une enquête, mais comme personne n'avoua ce forfait, tous ceux qui vivaient à

proximité de l'endroit où était tombée la pierre furent emprisonnés, puis
exécutés, et la pierre fut détruite par le feu. Le Premier Empereur n'était pas

content, et il demanda à ses boshi de composer un "Poème de l'Immortel Vrai"11;
lors de tous ses déplacements dans l'Empire, il ordonnait à des musiciens de

chanter et de jouer ce poème. (Shiji, 6, p. 259)

Un an plus tard, lors du second voyage dans l'est, il interroge les boshi sur
l'un de ses rêves:

[Le Premier Empereur] longea la côte [de la mer de Chine] vers le Nord,

jusqu'à Langye. Xu Fu et les fangshi étaient partis en mer à la recherche

d'élixirs magiques d'immortalité, mais malgré des années d'efforts, ils n'étaient

parvenus à rien. Comme cette quête avait coûté fort cher, et qu'ils craignaient
d'être blâmés, ils inventèrent l'histoire suivante: "On peut trouver des plantes

[d'immortalité] sur l'île Penglai, mais de grands requins sont toujours à nous

harasser, et nous empêchent de l'atteindre. Nous vous prions de nous faire

accompagner d'archers émérites, qui, dès que ces monstres apparaîtront, les

tireront avec leurs arbalètes à répétition." [Par la suite], le Premier Empereur
rêva qu'il se battait avec des esprits marins à forme humaine. Il demanda ce que

siginifiait ce rêve, et les boshi lui dirent: "Les esprits marins ne peuvent

apparaître sous forme visible, c'est pourquoi ils attendent [leurs proies] sous la

forme de grands poissons ou de dragons d'eau. Votre Majesté a effectué avec

application tous les cultes et sacrifices, et pourtant, ces funestes esprits

apparaissent encore: il faut les chasser, afin que les bons esprits puissent venir. "

Alors le Premier Empereur ordonna à ceux qui partaient en mer de se munir
d'instruments pour capturer des poissons de grande taille, et lui-même se posta

avec une arbalète à répétition pour tirer les grands poissons à leur apparition.
De Langye, il se dirigea vers le Nord, jusqu'au mont Rongcheng, sans aper-

11 Ou bien: des poèmes sur les immortels et les "hommes vrais" (xian zhen ren shi f[lj

*AI#).



ERUDITS ET LETTRES 939

cevoir de grand poisson. A Zhifu, il en vit quelques-uns, et tira sur l'un deux,

le tuant. Puis il revint vers l'ouest en longeant la côte. (Shiji, 6, p. 263)

A quoi un tenant d'une vision plus traditionnelle (plus "confucianiste") des

boshi pourrait rétorquer que lorsqu'ils étaient interrogés par l'Empereur,
les boshi étaient forcés de répondre, même si la question posée n'entrait
pas dans leur compétence12; notons cependant que les réponses que les

boshi font au souverain rappellent étrangement le discours des fangshi
spécialistes d'immortalité. De plus, l'hypothèse même selon laquelle les

boshi sont forcés d'adapter leur discours aux désirs de l'Empereur est

révélatrice. Elle présuppose en effet que ce dernier considère que les

Erudits peuvent répondre à de telles questions; elle présuppose aussi qu'il
ne fait pas de distinction nette, pour ce qui est des compétences, entre les

différents Erudits à son service: qu'au moins du point de vue du pouvoir, il
n'y avait pas opposition irréductible, par exemple, entre des lettrés
d'obédience "confucianiste", et des spécialiste d'autres disciplines - par
exemple des techniques d'immortalité. Nous avons d'ailleurs vu Lu Ao

s'indigner du sort réservé aux Erudits, ce qui suggère qu'il n'y avait pas
forcément antagonisme irréductible entre les fangshi et les boshi

spécialistes des Classiques.
Mais au-delà de leur titre commun de boshi, et peut-être une vague

solidarité dans les moments difficiles, les Erudits ne forment pas un groupe
homogène. Les textes nous les montrent assez souvent en conflit les uns
avec les autres: la fraternité ne paraît pas l'une de leurs caractéristiques
marquantes.

Le cas de Shusun Tong est à cet égard intéressant. Nous avons vu ci-
dessus que lorsque le Second Empereur, inquiet à cause de la révolte de

Chen She, interroge ses conseillers, Shusun Tong critique les boshi qui
préconisent de lever des armées pour réduire la révolte, et tient au

12 On trouve dans la littérature un certain nombre d'exemples de conseillers en quel¬

que sorte piégés de la sorte par leur souverain. Sous les Han, cf. par exemple le

cas du lettré Yin Min, auquel l'Empereur Guangwu (r. 25-57 apr. J.-C.) impose

un travail sur les fameuses prophéties (chenwei) en vogue à l'époque. Yin Min, qui
ne croit pas dans ces prophéties, recourt à un stratagème pour se tirer de ce

mauvais pas, mais sans parvenir à éviter tout à fait le mécontentement du

souverain.



940 NICOLAS ZUFFEREY

souverain le discours que ce dernier souhaite entendre: cette prétendue
révolte, dit-il, n'est que la perturbation occasionnée par une bande de

brigands. Ce faisant, Shusun Tong montre qu'il met aisément de côté les

valeurs du "confucianisme", au premier rang desquelles on trouve la

loyauté et l'honnêteté dans les remontrances. Surtout, même s'il prétend au
titre de boshi, il ne fait guère preuve de collégialité, et fait passer son
intérêt personnel bien avant celui du groupe des boshi, avec des

conséquences funestes pour ceux-ci. Le Second Empereur réagit de la manière
suivante au discours de Shusun Tong:

Le Second Empereur dit: "Très juste! " Il interrogea chaque lettré: certains

répondirent qu'il s'agissait d'une révolte, d'autres de bandits. Alors le Second

Empereur ordonna au Secrétariat de mettre en accusation ceux qui avaient parlé
de révolte, et de les déférer devant les juges, pour avoir outrepassé leurs droits;

quant à ceux qui avaient [finalement] affirmé qu'il ne s'agissait que de bandits,

il les congédia. A Shusun Tong, il fit cadeau de vingt pièces de soie, d'une

parure de vêtements, et le nomma Erudit. Peu après avoir quitté le palais, Shusun

Tong rentra chez lui, et les lettrés lui dirent: "Mais enfin, pourquoi avoir

flatté de la sorte l'Empereur?" Shusun Tong répondit: "Vous n'avez donc pas

compris? Il s'en est fallu de peu pour que je n'échappe pas aux griffes du

tigre!" Et il s'enfuit, rentrant à Xue, qui s'était déjà soumis aux armées

[rebelles] de Chu. Lorsque Xiang Liang [l'un des chefs des insurgés] arriva à

Xue, Shusun Tong se mit à son service. (Shiji, 99, p. 2720)

Shusun Tong représente-t-il un cas isolé, une sorte de franc-tireur dans la

foule des lettrés et des boshi? Ce n'est pas impossible. Mais en réalité, les

cas de division parmi les boshi ne sont pas rares. En 213 avant notre ère,

lorsque le Premier Empereur invite soixante-dix boshi à une libation en
l'honneur de la dynastie, le Superviseur Zhou Qingchen, c'est-à-dire le
chef des boshi et très probablement un boshi lui-même (cf. Wang Guowei,

p. 5a), tresse des louanges au Premier Empereur et à sa politique; mais ce

faisant, il suscite l'indignation d'un autre Erudit, Chunyu Yue, qui se fait
une autre idée de ce que doit être le bon gouvernement. Les Erudits ne

parlent pas donc pas d'une même voix. Près d'un siècle plus tard, à une
époque où pourtant ils forment un groupe apparemment plus homogène, les

boshi ne s'entendent pas toujours (cf. infra); alors à plus forte raison sous



ERUDITS ET LETTRES 941

les Qin ou au début des Han, lorsqu'ils représentent des disciplines très
diverses - et donc défendent des intérêts différents, voire opposés.

Ce manque d'homogénéité s'explique aussi par le fait que jusqu'au
règne de l'Empereur Wu, les boshi ne sont pas nommés selon une procédure

bien fixée: ils sont souvent désignés de façon arbitraire, selon le bon

plaisir du souverain. Le Second Empereur octroie le titre de boshi à

Shusun Tong tout simplement parce que son discours lui a plu, et de fait,
jusqu'à une date tardive, la nomination de boshi ne paraît qu'un privilège
de l'autorité, hors de tout cadre institutionnel. Le rebelle Chen She lui-
même nomme des boshi:

Kong Jia [Kong Fu] fut boshi sous Chen She, et mourut avec lui. (Shiji, 121, p.

3116)

Ce privilège, les souverains le conserveront assez longtemps. L'Empereur
Wen en use volontiers. Nous l'avons vu plus haut conférer le titre de boshi
à Jia Yi, et il procède de la même manière pour un autre célèbre lettré de

l'époque, le spécialiste des Cinq Eléments Gongsun Chen:

Gongsun Chen, de Lu, adressa à l'Empereur un mémoire dans lequel il disait:

"Les Qin ont régné par la vertu de l'élément Eau. Les Han leur ayant succédé,

ils devraient d'après les règles de succession des Eléments adopter l'élément

Terre; la vertu de la Terre est annoncée par un présage, à savoir l'apparition
d'un dragon jaune. Il convient donc de changer le premier mois de l'année, la

couleur des vêtements, et adopter le jaune comme couleur impériale. " A cette

époque, le Chancelier Impérial, Zhang Cang, s'intéressait lui aussi aux
problèmes de musique et de calendrier. Il jugeait pour sa part que l'élément
correspondant aux Han était l'Eau: un signe en était que le Fleuve Jaune avait rompu
ses digues à Jinti. Pour ce qui est du mois à choisir pour le début de Tannée,

Zhang Cang considérait qu'en hiver, au dixième mois13, [le qi] était rouge à

l'intérieur, et noir à l'extérieur, ce qui correspondait à l'élément [eau] de la

13 Rappelons que sous les Qin et au début des Han, l'année officielle commençait au

10e mois, c'est-à-dire au premier mois de l'hiver.



942 NICOLAS ZUFFEREY

dynastie14. Cette opinion contredisait donc celle de Gongsun Chen, et l'Empereur

ne tint pas compte de la proposition de ce dernier. Mais trois ans plus tard,

un dragon jaune apparut à Chengji: l'Empereur convoqua alors Gongsun Chen,

le nomma boshi, et le chargea de réformer le calendrier et la couleur des

vêtements, en collaboration avec les autres lettrés. (Shiji, 28, p. 1381)

Au début des Han, la situation semble d'ailleurs particulièrement confuse.
La nomination de boshi n'est pas l'apanage du seul pouvoir central:

A l'époque de l'Empereur Gao, les grands feudataires pouvaient tous lever des

impôts [à leur profit]. [Dans leurs fiefs], ils nommaient à leur guise tous les

fonctionnaires inférieurs au [rang de] Secrétaire de la Capitale, la cour impériale
des Han ne se chargeant que des Chanceliers, portant le sceau en or15. Les

grands feudataires nommaient [dans leurs fiefs] les officiers judiciaires, le

Commandant de la Justice, les Erudits, imitant en tout cela le Fils du Ciel

(Shiji, 59, p. 2104)

Rappelons qu'au début de la dynastie Han, les grands vassaux agissaient à

leur guise dans leurs royaumes, sans en référer au pouvoir central; l'Empire

était certes unifié, mais les différences régionales demeuraient importantes.

Selon le Hanshu, c'est sous le règne de l'Empereur Jing seulement

que des mesures sont prises pour limiter les compétences des grands feudataires

en matière de nomination de boshi (cf. chap. 19, p. 741). Cette

mesure ne date cependant pas du tout début de son règne, puisque l'un des

fils de l'Empereur Jing, le roi Xian de Hejian, nomme encore des boshi
dans son fief (cf. Hanshu, 53, p. 2410). On conçoit que des boshi nommés

14 Au début de l'hiver, le yin, auquel correspond l'eau et la couleur noire, est en ex¬

pansion, et l'emporte sur le yang, associé ici à la couleur rouge, qui se rétracte en

attendant le printemps.
15 Le Secrétaire de la Capitale (neishi) et les chanceliers (chengxiang, xiang) dans les

fiefs (ainsi d'ailleurs que les préfets des commanderies, taishou) avaient un rang

équivalent dans la hiérarchie, fixé à 2000 boisseaux (shi £J). Rappelons qu'à

l'époque de Gaodi coexistent dans l'Empire des commanderies, administrées par
des fonctionnaires nommés par la capitale, et des fiefs (royaumes, marquisats), sur

lesquels l'administration centrale n'avait que peu de regard.



ERUDITS ET LETTRES 943

de la sorte aux quatre coins de l'Empire ne pouvaient guère former un

groupe homogène.

Les boshi à partir du règne de l'Empereur Wu

Au début des Han, les boshi sont donc des personnages très divers, et ils
ne forment pas un groupe uniforme; nous allons voir que, dans une
certaine mesure, cela demeure vrai par la suite, notamment sous le règne
de l'Empereur Wu. On ne peut cependant ignorer que sous ce souverain
sont prises des mesures qui tendent à uniformiser la profession. Le
principal de ces changements, c'est l'institutionnalisation des boshi:
désormais, ils seront sélectionnés selon des critères relativement fixes; une
fois nommés, ils occuperont une place définie dans la hiérarchie officielle.

Avant le règne de l'Empereur Wu, le recrutement des boshi était

quelque peu aléatoire. Dans nombre de cas, l'initiative ne venait pas du

pouvoir, mais des "candidats" au poste eux-mêmes: nous avons par
exemple vu que c'est à la suite d'un mémoire qu'il a adressé de sa propre
initiative à la cour que Gongsun Chen est nommé boshi. A partir du règne
de l'Empereur Wu, la sélection devient active, comme le montre l'ordre
impérial suivant:

"Nous avons entendu dire qu'il convient de conduire le peuple au moyen des

rites, de l'influencer grâce à [l'action civilisatrice de] la musique. [...] Mais de

nos jours, les rites se sont perdus, la musique est en pleine décadence; cela,

Nous le déplorons profondément. Pour cette raison, Nous sommes désireux de

convoquer tous les lettrés honnêtes et à large savoir [fang zheng bo wen zhi shi

^IEffJtZ^: 16L afin de leur donner un emploi à la cour. Nous espérons que

16 Les mots bo wen zhi shi peuvent être considérés comme un équivalent "long" de

boshi (cf. ci-dessus). Les mots/ang zheng qualifient quant à eux la rectitude

morale; on les retrouve notamment dans la formule consacrée xian liang fang zheng

ïf iä ~fij IE, utilisée notamment pour décrire les qualités morales des personnes

dignes d'être recommandées pour un poste ou de l'avancement. Dans le passage

analogue du Hanshu (chap. 88, p. 3593), on trouve au lieu de fang zheng bo wen

zhi shi l'expression fang wen zhi shifijfâZ^:. Le commentateur Yan Shigu, en



944 NICOLAS ZUFFEREY

les fonctionnaires des rites joueront dans l'Empire un rôle de pionniers en

encourageant [les gens] à l'étude, en discutant en profondeur [des affaires selon

les principes confucianistes], en s'instruisant largement, [afin de] restaurer les

rites. Que le Grand Maître des Cérémonies réfléchisse au moyen de confier aux

boshi des disciples, de développer l'instruction dans les campagnes, afin
d'accroître le nombre de gens talentueux." (Shiji, 121, p. 3118-3119)

Ces instructions ne sont pas que des paroles en l'air: en 128 avant notre
ère, il sera décidé que les hauts fonctionnaires qui manqueraient à leurs
devoirs de recommandation doivent être démis de leurs fonctions (cf.
Hanshu, 6, p. 167).

L'Empereur Wu "établit des boshi pour les Cinq Classiques"
(Hanshu, 6, p. 159) en l'an 136 avant notre ère, et cette institutionnalisation

est rendue manifeste par des règles précises quant à leur nomination
et leur organisation. Les candidats au poste de boshi doivent remplir un
certain nombre de conditions. Ils doivent être âgés de 40 ans, et maîtriser
un Classique; s'ils sont encore choisis selon plusieurs méthodes (cf. Wang
Guowei, p. 21b sqq.), par exemple par recommandation, ou par mutation
(à partir d'un autre poste), dans la règle, ils doivent passer un examen

supervisé par le Grand Maître de Cérémonies. Une autre condition, qui ne

dépend pas du candidat, doit être remplie: il ne peut accéder au poste que
si une "chaire" est vacante. A partir du règne de Wu, en effet, le nombre
de boshi est fixe. Les boshi occupent un rang bien déterminé dans la

hiérarchie, rang fixé à 600 boisseaux (cf. infra, note 23). Ils dépendent du

ministère du Grand Maître de Cérémonies, et ont un chef, le Superviseur
(boshipuye fîfdrfüJN")- A partir de 124 avant notre ère, on affecte auprès
d'eux un nombre déterminé de disciples.17

Parmi tous ces traits, deux paraissent a priori favorables à une
uniformisation des boshi: leur nombre restreint, et leur spécialisation dans

les Classiques.

note, explique le mot fang dans cette expression comme signifiant "doctrine",
"méthode".

17 Pour les détails, cf. Zhang Handong, p. 436 sqq. Certains boshi avaient déjà des

étudiants avant le règne de l'Empereur Wu, mais vraisemblablement à titre privé
(cf. Wang Guowei, 1927, p. 13b).



ERUDITS ET LETTRES 945

Pour ce qui est du nombre, rappelons que sous le règne du Premier

Empereur, il était à plusieurs reprises question de soixante-dix boshi, nombre

que l'on retrouvait sous l'Empereur Wen1**. Sous le règne de l'Empereur

Wu, ils ne sont plus que sept, soit un boshi pour les Documents, un

pour le Yijing, un pour les Rites, un pour les Annales de Lu, et trois pour
les Poèmes (Qi shi, Lu shi, Han shifi^. Après ce règne, le nombre des

boshi augmentera quelque peu, mais ils ne seront jamais aussi nombreux

qu'ils l'avaient été sous les Qin ou au début des Han20.

Surtout, à partir du règne de l'Empereur Wu, les boshi sont tous des

spécialistes des Classiques - ce qui signifie qu'ils sont tous des lettrés, des

ru: les textes en général, au premier rang desquels les Classiques, sont en

effet la spécialité, voire l'apanage, des ru (cf. infra, notre conclusion). Et
de fait, à partir du règne de l'Empereur Wu (en réalité, déjà à partir du

règne de l'Empereur Jing), les sources ne font plus jamais mention de boshi

spécialistes d'autres disciplines, comme c'était le cas durant le règne du

Premier Empereur et encore sous celui de l'Empereur Wen. Le Hanshu
associe d'ailleurs explicitement les Erudits, et la fondation de l'Académie
Impériale, sous le règne de l'Empereur Wu, aux ru:

Dans l'ancien temps, on institua l'Académie Impériale dans le but de propager
les principes des premiers rois et de les répandre dans le monde afin de civiliser

celui-ci. Les fonctionnaires de la Forêt des Lettrés [rulin zhi guan Wï^Z !T]
sont la source [de la civilisation pour tout ce qui vit] entre les Quatre Mers: ils

doivent donc être au clair sur les temps anciens et les temps actuels, "ruminer

18 On ne connaît pas le nombre de boshi nommés par les Empereurs Gao et Hui, mais

il est vraisemblable qu'ils étaient beaucoup moins nombreux.

19 Nous suivons l'argumentation de Zhang Handong (p. 415) sur ce point. Selon

d'autres auteurs, il n'y avait que cinq Erudits (un par Classique), durant le règne

de l'Empereur Wu (cf. par exemple H. Bielenstein, p. 138). Wang Guowei (p. 6b)

juge par ailleurs que sous le règne de l'Empereur Wu, le poste de boshi des Rites

n'était peut-être pas toujours pourvu.
20 Les boshi demeureront au nombre de sept jusqu'au règne de l'empereur Xuan,

durant lequel leur nombre sera porté à douze. A partir du règne de l'Empereur

Ping et sous le règne de Wang Mang, ils seront trente, nombre qui sera ramené à

quatorze au début des Han postérieurs, et ne changera plus jusqu'à la fin de la

dynastie.



946 NICOLAS ZUFFEREY

ce qu'ils savent afin d'en tirer un nouveau savoir" [cf. Lunyu, 2.11], et

comprendre parfaitement la manière dont fonctionne l'Etat. Voilà pourquoi on

les appelle boshi. (Hanshu, 10, p. 313)

Sous les Qin et au début des Han, un certain nombre de boshi étaient déjà
recrutés parmi les lettrés. Sous les Qin, six boshi sont explicitement désignés

comme ru dans les sources. Sous les empreurs Gao et Hui, les trois
boshi sur lesquels nous sommes informés sont tous des ru. Sous l'Empereur

Wen, trois sur les cinq boshi identifiés sont des ru. Sous l'Empereur
Jing, les quatre boshi connus sont tous des ru. Sous l'Empereur Wu, nous
connaissons le nom de 21 boshi: 16 sont explicitement désignés comme des

spécialistes des Classiques, et nous n'avons pas de raison de soupçonner
que cela ne vaut pas pour les cinq autres. Il en est de même durant le reste
de la dynastie: la majorité des boshi connus sont présentés comme des

spécialistes des Classiques.
Cette évolution du statut et de la nature des boshi accompagne, bien

entendu, l'institutionnalisation de la "doctrine des lettrés" (du zun ru shu

W^ifêffî) comme seul doctrine officielle. Par rapport aux règnes précédents,

celui de l'Empereur Wu représente un perfectionnement dans

l'uniformisation et la centralisation. Les prédécesseurs de ce souverain
avaient tendu à privilégier le taoïsme Huang-Lao: or, comme certains
auteurs l'ont remarqué (cf. Gu Jiegang), les tenants du Huang-Lao ne
visèrent jamais à l'hégémonie de leur courant; le principe de "non-intervention"

(wuwei) prôné par le taoïsme explique peut-être cette relative
tolérance, même si, rappelons-le, la pensée Huang-Lao doit aussi beaucoup au

légisme. Ce qui est sûr, c'est que si les premiers souverains Han ne

recrutent pas beaucoup de ru, que soit parce qu'ils n'en ont pas le loisir ou

tout simplement par préférence personnelle, ils ne les persécutent pas non
plus:

Après que l'Empereur Gao eut châtié Xiang Ji [Xiang Yu], il leva des troupes

qui encerclèrent le pays de Lu [demeuré fidèle à Xiang Yu]. Mais les lettrés [ru]
de ce pays continuaient à réciter des textes, à s'exercer aux rites et à la musique

[sans faire de cas des armées qui les menaçaient]: le son des instruments à corde

et des chants ne s'interrompit pas un seul instant. N'était-ce pas là la preuve que

Lu avait hérité de la culture des anciens Sages? Ce pays n'était-il pas le pays des

rites et de la musique? [...] A la fondation de la dynastie Han, les lettrés [de Qi



ERUDITS ET LETTRES 947

et de Lu] purent à nouveau s'adonner à l'étude des textes, et s'exercer avec

application aux rites du tir à l'arc, ou aux libations rituelles. Shusun Tong conçut

les rites et l'étiquette de la nouvelle dynastie, et en récompense, il fut
nommé Grand Maître de Cérémonie, et ses disciples qui avaient participé à

l'élaboration du nouveau rituel furent également nommés à diverses postes. Cela

provoqua un enthousiasme certain pour l'étude. Mais les conflits militaires

étaient encore nombreux, et [l'Empereur Gao livrait bataille] pour imposer sa

paix partout dans l'Empire. Dans ces conditions, il n'avait guère le loisir de

s'occuper d'instruction ou d'éducation. Sous le règne de l'Empereur Hui et de

l'Impératrice Lü, les grands ministres étaient tous des personnages qui s'étaient

illustrés aux armes. Sous l'Empereur Wen, [les lettrés] eurent des charges plus

importantes, mais en définitive, l'Empereur préférait s'appuyer sur les doctrines

des châtiments et des noms. L'Empereur Jing n'utilisa pas de ru, et l'Impératrice

Dou avait une préférence pour la doctrine Huang-Lao: les Erudits étaient

là pour faire nombre, mais ils n'étaient jamais consultés; aucun d'entre eux

n'eut de poste important. (Shiji, 121, p. 3117)

Avec l'Empereur Wu, la situation change: à l'uniformisation politique
(réduction du nombre et de l'importance des fiefs, consolidation des pouvoirs
de l'Etat central) correspond une unification de la pensée. La doctrine des

lettrés devient formellement seule doctrine officielle, et désormais, tous les

boshi seront des ru, des exégètes ou étudiants des Classiques, au lieu
d'êtres des spécialistes de techniques très diverses:

A l'accession au pouvoir du présent souverain [l'Empereur Wu], des hommes

comme Zhao Wan et Wang Zang illustraient [les vertus] de la doctrine des

lettrés [ruxue M&]. L'Empereur était lui aussi attiré par cette doctrine, et il
convoqua les hommes intègres, sages et lettrés [fangzheng xianliang wenxue zhi

shi JjlEWek~$C^ßZd:]. [...] A la mort de l'impératrice Dou, Tian Fen, duc

de Wu'an, fut nommé Chancelier; il rabaissa le statut du [taoïsme] Huang-Lao,
celui [des tenants] des Châtiments et des Noms, et celui des Cent Ecoles, et

recruta plusieurs centaines de lettrés [wenxue ruzhe JÇ^&s^i]. (Shiji, 121, p.

3118)

Institutionnalisation des boshi, réduction de leur nombre, uniformisation de

leur recrutement: on est en droit d'attendre une harmonisation croissante
dans le cercle des boshi. Et de fait, une certaine homogénéisation est pro-



948 NICOLAS ZUFFEREY

bable. Mais il convient de ne pas la surestimer: sous le règne de l'Empereur

Wu comme durant la suite de la dynastie, les boshi sont loin de

former un groupe uni. Cela s'explique par plusieurs facteurs: la très

grande diversité de leurs tâches et de leurs rôles, la courte durée de la

fonction, l'importance de leur poste dans une carrière officielle, et, de

manière plus générale, leur statut. Ce dernier point est important. Les

boshi, comme les autres lettrés employés par le gouvernement, sont des

fonctionnaires: ils travaillent pour l'Etat, c'est devant lui qu'ils sont

responsables, et c'est lui qui décide de leurs tâches. Ils n'ont pas de

comptes à rendre à une hiérarchie extérieure, un "clergé" par exemple, qui
pourrait les surveiller, les cantonner dans certaines règles, en d'autres

mots, exercer une influence uniformisatrice. Sans doute certains d'entre
eux conservent-ils un certain respect pour les maîtres qui les ont formés,
mais les devoirs de la reconnaissance ne pesaient pas très lourds face aux
impératifs de la vie politique.

A partir du règne de l'Empereur Wu, tous les boshi sont des spécialistes

des Classiques, mais cela ne suffit pas à uniformiser la "profession".
Ils ne maîtrisent souvent qu'un seul Classique21, voire une seule tradition
d'un seul Classique, qu'ils défendent jalousement contre les autres
interprétations, ce qui devait accentuer les clivages plutôt que les réduire. A
partir du 1er siècle avant notre ère, les querelles sur les différentes
versions des Classiques prennent de l'importance, et exacerbent sans doute

ces différences.
On rétorquera peut-être qu'au-delà de ces divergences, les Classiques

se rejoignent dans le fait qu'ils s'inscrivent dans la tradition
"confucianiste", et véhiculent les valeurs défendues par Confucius; mais au moins

au début des Han, cela ne veut pas dire grand-chose. En vérité, quelle que
soit la lecture que les boshi font des Classiques, ce n'est pas toujours
l'interprétation "confucianiste" de ces textes qui séduit le pouvoir. Par

exemple, le Shangshu est volontiers utilisé pour résoudre des problèmes
d'ordre hydrographique, et certains Erudits sont employés à cette fin:

21 D'après les sources, cette règle ne connaît qu'une seule exception: sur la vingtaine
de boshi connus sous le règne de l'Empereur Wu, seul Chu Da est présenté comme

"maîtrisant les Cinq Classiques" (tong wujing MUM., cf. Hanshu, 58, p. 2633).



ERUDITS ET LETTRES 949

Au début du règne de l'Empereur Cheng, Ping Qun, Commandant en Chef de

[la commanderie de] Qinghe, adressa [à l'Empereur] le mémoire suivant: "La
commanderie [de Qinghe] se trouve sur le cours inférieur du Fleuve [Jaune], qui

marque la limite entre cette commanderie et la commanderie de l'Est [appartenant

à la province] de Yan. Nos villes sont situées dans de basses [plaines],

[les digues], faites d'une terre légère et friable, sont particulièrement
vulnérables. S'il n'y a pas eu de grave catastrophe dans un passé récent, c'est parce

que la Tunshi [un bras du Fleuve] était libre: le courant [du Fleuve Jaune] pouvait

ainsi se répartir entre deux bras. Mais maintenant, la Tunshi est obstruée, et

la Mingdu ne saurait absorber un flux supplémentaire. S'il n'y a qu'un seul bras

pour faire le travail de plusieurs, on aura beau élever et multiplier les digues,

arrivera un jour où les eaux ne pourront plus couler. Qu'une forte pluie tombe

sans interruption durant une dizaine de jours, et le Fleuve débordera. [...] La
Tunshi n'est obstruée que depuis un peu plus de soixante-dix ans, il serait donc

facile d'en approfondir [le lit]; [lorsqu'elle rejoint le Fleuve Jaune], sa pente

plus accentuée permet à ses eaux de rivaliser avec le fort courant [du Fleuve et

de s'y fondre sans difficulté]. [Aux abords de la Tunshi], les communications et

la configuration sont favorables. Si l'on pouvait creuser le lit de la Tunshi pour
qu'elle puisse à nouveau contribuer à l'écoulement des eaux du Fleuve Jaune,

on aurait une assurance en cas d'événement extraordinaire. [...] Une rupture
[des digues] au nord serait catastrophique pour quatre ou cinq commanderies; au

sud, plus de dix commanderies seraient touchées: il ne faut donc pas hésiter à

effectuer ces travaux. Sinon, il sera trop tard pour se lamenter." [L'Empereur]
transmit l'affaire au Chancelier et au Grand Secrétaire, qui lui indiquèrent que
le boshi Xu Shang était un spécialiste du Classique du Documents, qu'il était

habile au calcul, que ses capacités devraient être utiles [dans ces circonstances].

Xu Shang fut alors envoyé en mission d'inspection: il jugea que la Tunshi avait

en fait été creusée par les inondations, que si les moyens manquaient, on

pouvait attendre un peu avant de la creuser davantage22. (Hanshu, 29, p. 1687-

1688)

Par la suite, Xu Shang obtiendra divers postes en relation avec des
problèmes analogues; il s'efforcera aussi de ressusciter les mythiques "Neuf
Rivières", à savoir les neufs bras du Fleuve Jaune auxquels il est fait
allusion dans le traité "Yu gong" du Shangshu.

22 Notre traduction de cette dernière phrase est conjecturale.



950 NICOLAS ZUFFEREY

Le fait d'être un boshi spécialisé dans tel ou tel Classique pouvait
donc n'avoir que peu de rapport avec les valeurs du "confucianisme".
Selon la tradition, le règne de l'Empereur Wu marque la "victoire" de ce

courant23; or il est intéressant de constater que quelques-uns parmi les

principaux artisans de cette victoire, les lettrés Dong Zhongshu, Gongsun
Hong et Ni Kuan, utilisent les Classiques à des fins qui, à première vue au

moins, n'ont guère de rapport avec le confucianisme:

A l'époque de l'Empereur Wu, [l'Empire] s'occupait à l'extérieur de repousser

les barbares aux quatre [directions], et à l'intérieur de réformer les lois. Les

ressources du peuple s'épuisaient, traîtres et brigands ne pouvaient être contenus.

A cette époque, peu de gens se montraient à la hauteur, en gouvernant par
l'éducation. Seuls le Chancelier de Jiangdu, Dong Zhongshu, et les Clercs de la

Capitale Gongsun Hong et Ni Kuan [méritent ici] qu'on se souvienne de leur

action dans le cadre de leurs fonctions. Ces trois personnages étaient des ru très

au fait des réalités politiques de l'époque, et ils comprenaient parfaitement les

lois et institutions. [Ils proposèrent] d'ornementer [run shi] les méthodes des

fonctionnaires [de la justice] au moyen des Classiques, et l'Empereur [Wu] fit
grand cas d'eux. (Hanshu, 59, p. 3623-3624)

Si tous les boshi sont des spécialistes des Classiques, certains sont proches
de courants de pensée, ou proviennent de milieux dont les valeurs sont à

l'opposé de la doctrine confucianiste. Cela était vrai au début des Han

(nous avions vu le cas de Chao Cuo, docteur du Shangshu, et spécialiste
des Châtiments et des Noms, c'est-à-dire du légisme), mais cela vaut pour
des périodes beaucoup plus tardives. Voyons par exemple ce que nous dit
le Hanshu de Zhu Yun, nommé boshi sous le règne de l'Empereur Yuan
(r. 49-33 av. J.-C):

Zhu Yun avait pour prénom social You. Il était originaire de Lu, mais il avait

déménagé à Pingling. Dans sa jeunesse, il avait fréquenté les bretteurs qui ne

font pas de cas [de leur vie], et assisté ses pairs dans leur lutte contre leurs

23 En réalité, cette victoire fut superficielle, et n'eut que peu de rapports avec le

confucianisme. Cf. notre étude "Le confucianisme au début du règne de l'Empereur

Wudi des Han" (à paraître).



ERUDITS ET LETTRES 951

ennemis. Il faisait plus de huit pieds de haut, avait une allure particulièrement

impressionnante, et était réputé pour son courage et sa vigueur.
A l'âge de quarante ans, il retourna sa veste, et reçut du boshi Bai Ziyou le

Yijing; puis il servit l'ancien général Xiao Wangzhi, qui l'instruisit dans les

Entretiens [de Confucius]; dans les deux cas, il fut [à son tour] capable de

transmettre leur enseignement. Il se conduisait avec distinction et panache,

s'attirant ainsi l'admiration de tous.

Sous l'Empereur Yuan, alors que Gong Yu, de Langye, était Grand Secrétaire,

l'Assistant au Préfet de Huayin, [prénommé] Jia, adressa à l'Empereur un

mémoire scellé, dans lequel il disait: "L'art du bon gouvernement, c'est de trouver
des gens capables. On doit choisir [avec soin] les hommes capables de seconder

le Grand Secrétaire, le Premier Ministre et les ministres. Zhu Yun, de Pingling,
maîtrise à la fois les lettres [wen ~$Ç] et les armes [wu jëî]; il est loyal et

honnête, intelligent et habile. Afin qu'il puisse faire la preuve de toutes ses capacités,

on pourrait le nommer Grand Secrétaire à l'essai, avec [pour le moment] un

rang de 600 boisseaux."

L'Empereur délégua l'affaire à ses ministres. Le Tuteur Cadet du Prince Héritier,

Kuang Heng, réagit de la manière suivante: "Les ministres sont les piliers
de l'Etat: c'est eux que le peuple regarde, c'est eux qu'il respecte. Le souverain

éclairé les choisira donc avec le plus grand soin. Les textes [anciens] disent que

lorsque les inférieurs prennent à la légère les hautes dignités, lorsque des

escrocs convoitent les postes importants, alors l'Etat est ébranlé, et l'agitation

gagne le peuple. Aujourd'hui, nous voyons ce Jia, [simple] Assistant auprès

d'un préfet, s'intéresser aux postes les plus élevés, et proposer qu'un homme du

peuple franchisse [d'un coup tous les échelons de la hiérarchie] pour se

retrouver au-dessus des Neuf Ministres! Voilà qui n'est certes pas respecter l'Etat
et ses autels! Depuis Shun, auprès du [roi] Yao, et Taigong, auprès du roi Wen

[de la dynastie Zhou], [tous les serviteurs de l'Etat] furent mis à l'épreuve avant

d'avoir été nommés à de hautes charges! Alors à plus forte raison pour Zhu

Yun, qui a toujours préféré la bravoure [à la vertu], qui a enfreint à plusieurs

repris les lois! Il a reçu le Yijing d'un maître, mais son comportement n'a pas

changé du tout. L'actuel Grand Secrétaire, Gong Yu, est un homme parfaitement

intègre, qui maîtrise les Classiques, et s'inscrit dans la lignée de [sages

comme] Bo Yi ou Shi Yu: qui dans l'Empire n'a pas entendu parler de [ses

mérites]? Jia, en couvrant d'éloges Zhu Yun, en le proposant pour le poste de

Grand Secrétaire, espère s'attirer facilement des louanges et être promu lui-
même: je le soupçonne de nourrir de traîtres intentions. Il convient d'extirper le



952 NICOLAS ZUFFEREY

mal avant qu'il ne se répande: faisons donc examiner cette affaire par les

fonctionnaires compétents, afin qu'ils tranchent entre le bien et le mal." Et Jia

fut finalement puni.

A cette époque, le Trésorier Privé, Wulu Chongzong, était particulièrement en

faveur à la cour. Il avait étudié le commentaire de Liangqiu du Yijing et y
excellait, ce depuis le règne de l'Empereur Xuan [r. 74-49 av. J.-C.]. Comme

l'Empereur Yuan appréciait lui aussi ce commentaire, et qu'il voulait examiner

les différences [entre les différentes traditions du Yijing], il ordonna à Wulu

Chongzong d'en débattre avec les autres spécialistes du Yijing. Wulu Chongzong

pouvait s'appuyer sur sa position, et sur ses talents d'orateur. Les [autres]

lettrés ne pouvaient rivaliser avec lui, et comme ils n'osaient pas participer à

cette discussion, ils prétextèrent quelque maladie [pour s'excuser]. Quelqu'un
recommanda Zhu Yun, et celui-ci fut convoqué. Il releva sa robe et monta en

salle, tête haute lors des salutations, impressionnant avec sa voix de stentor.

Pendant la discussion, il vint même à bout du seigneur Wulu, et les lettrés

[présents] firent le commentaire suivant: "Wulu est eminent, mais Zhu Yun lui
a coupé les comes!" A la suite de cette discussion, Zhu Yun fut nommé boshi.

(Hanshu, 67, p. 2912-2914)

Ce long passage est instructif à plusieurs égards. Tout d'abord, il montre
qu'il y avait parmi les boshi des personnages tout à fait atypiques, et

surtout fort éloignés des idéaux du "confucianisme"; Zhu Yun a commencé
sa carrière dans les rangs de ces paladins redresseurs de torts, personnages
hauts en couleurs, mais réputés pour leur caractère belliqueux et leur
mépris des lois, et il n'oubliera jamais ce début de carrière: après avoir été

nommé boshi, il est encore décrit comme "violent, cruel, et sans
manières" (ibid., p. 2914). Par ailleurs, la promotion de Zhu Yun sera
combattue par un ancien boshi, Kuang Heng, ce qui prouve qu'il y a donc des

divergences quant à l'idée que le pouvoir ou les lettrés se font des boshi.
Dans ce texte nous est également décrite une discussion entre spécialistes
du Yijing, et l'apparente virulence des débats devait être plus propre à

diviser les lettrés qu'à les rassembler (nous revenons plus loin sur les conflits

entre boshi).
Autre facteur qui tend sans doute à accentuer les contrastes dans les

rangs des boshi: la diversité des tâches que le pouvoir leur confie. Car
même s'ils sont désormais recrutés d'après leurs connaissances en matière
de Classiques, et même si certains d'entre eux s'occupent effectivement de



ERUDITS ET LETTRES 953

textes, de livres, d'éducation, toutes affaires que l'on peut considérer

comme liées à leur spécialité d'origine, les tâches des boshi à la fin du 1er

siècle de la dynastie sont à peine moins variées que celles de leurs
prédécesseurs. Zhang Handong (p. 429-436) identifie six fonctions
principales des Erudits durant la dynastie Han:

1. ils sont consultés en matière de politique;
2. ils sont consultés en matière de rites et de sacrifices;
3. ils s'occupent des Classiques, des livres et des bibliothèques;
4. ils sont des enseignants;
5. ils sont actifs lors d'examens ou lors des procédures d'évaluation

de candidats;
6. ils participent à des ambassades, ou sont envoyés en missions

d'inspection.

Cette liste, qui vaut pour le règne de l'Empereur Wu, et pour tout le reste
des Han antérieurs24, montre bien la grande variété des tâches des boshi.

Parmi ces tâches, soulignons-en une qui certainement ne favorisait pas
l'esprit de corps dans les rangs des Erudits: les tournées d'inspection, qui
les tenaient très longtemps loin de la capitale et de leurs pairs. Nous en

avons plusieurs exemples sous le règne de l'Empereur Wu:

Au sixième mois [en 117 av. J.-C], un édit impérial dit: "Récemment, certains

fonctionnaires [ont constaté que] la faiblesse de la monnaie par rapport aux

marchandises était cause de nombreux cas de [circulation] frauduleuse [de fausse

monnaie], ce qui nuit à l'agriculture et encourage les activités secondaires [le

commerce et l'artisanat]. Nous avons [tenté d'] empêcher que [les classes

aisées] n'empiètent sur [les droits des classes défavorisées], nous avons changé la

monnaie pour limiter [de telles pratiques]. Nous avons étudié l'Antiquité et le

passé récent pour voir quelles règles convenaient à notre époque. Il y a plus
d'un an [que l'ancienne monnaie légère] a été abandonnée, mais les habitants

des montagnes et des marais ne paraissent pas avoir compris [cette mesure].

[...] Nous dépêchons donc le boshi Chu Da, avec cinq autres envoyés, qui
chacun de leur côté mèneront une tournée d'inspection dans l'Empire; ils

24 Les boshi des Han postérieurs s'occupent plus exclusivement des rites et des Clas¬

siques (cf. Wang Guowei, p. 20a).



954 NICOLAS ZUFFEREY

s'informeront [de la situation] des veufs et des veuves, des gens abandonnés et

des malades, ils accorderont leur aide à ceux qui n'ont pas d'occupation [pour
subvenir à leurs besoins]. Ils choisiront les Trois Fois Vénérable, les Fils

Filiaux et les Frères Filiaux, pour en faire des guides pour le peuple. Ils

recommanderont les hommes particulièrement éminents et les inviteront à se

rendre [à la cour] où je me tiens. [...]" (Hanshu, 6, p. 180)

A l'automne, au neuvième mois [de l'an 115], un édit impérial dit: "[...] Cette

année, les récoltes dans [les districts de] la capitale n'ayant pas été bonnes,

Nous avons partagé avec le peuple les [produits] abondants de Nos montagnes,

forêts, étangs et marais. Maintenant, les crues arrivent [dans les régions du]

Jiangnan, et à l'approche des rigueurs de l'hiver, [la situation est] urgente: Nous

craignons que [beaucoup] ne puissent survivre à la famine et au froid. [...] Nous

venons d'expédier du millet de Ba et de Shu [par le Fleuve Bleu] jusqu'à

Jiangling, et [maintenant] nous dépêchons le boshi Zhong et d'autres envoyés,

qui chacun de leur côté feront une tournée d'inspection: qu'ils proclament

partout où ils iront que nul ne sera laissé dans le besoin! Qu'ils recommandent

tous les fonctionnaires ou gens du peuple qui aident les affamés et tirent les gens

de leurs difficultés, de sorte que Nous en soyons informé!" (ibid., p. 182)

Autre facteur qui ne devait pas non plus favoriser l'esprit de corps des

boshi: la brièveté de leur mandat. Un certain nombre de textes montrent en
effet que les boshi ne demeuraient pas longtemps en place. Prenons pour
exemple la carrière de Gongsun Hong (200-121 av. J.-C), boshi au début
du règne de l'Empereur Wu:

La cinquième année de l'ère Yuanguang [en 130], un édit impérial convoqua les

lettrés. [Les autorités du] royaume de Zichuan recommandèrent à nouveau

Gongsun Hong. Celui-ci s'excusa, leur disant: "J'ai déjà fait une fois ce voyage

vers l'Ouest pour répondre à un ordre [de l'Empereur], mais je me suis montré

incapable et j'ai dû m'en retourner [à Qi]. Veuillez choisir quelqu'un d'autre."
Mais les gens de Zichuan insistèrent, et Gongsun Hong se rendit [à la capitale]

auprès du Grand Maître de Cérémonies. Le Grand Maître de Cérémonies ordonna

que tous les lettrés, plus d'une centaine en tout, qui avaient été recrutés de la

sorte passent un examen sur une question [d'ordre politique]. Gongsun Hong ne

se classa pas bien, mais lorsque les résultats furent soumis à l'Empereur [Wu],
celui-ci promut Gongsun Hong à la première place. Il le convoqua, fut impressionné

par son allure, et le nomma boshi. A cette époque, on était en train



ERUDITS ET LETTRES 955

d'ouvrir une voie vers les barbares du Sud et de l'Ouest, avec établissement de

commanderies, et les habitants de Ba et de Shu se lamentaient. L'Empereur, par

édit, dépêcha Gongsun Hong en observation sur place. A son retour, il adressa

un rapport à l'Empereur, dans lequel il critiquait en termes virulents l'entreprise,

la jugeant sans usage aucun. Mais l'Empereur ne fit pas de cas de ce

rapport. [...] Gongsun Hong était imposant et très cultivé. Il aimait à dire que le

souverain péchait par manque de grandeur, et ses sujets par manque de frugalité
et de retenue. Lui-même s'habillait de [simples] tissus, et en mangeant, ne

reprenait jamais de viande. Lorsque sa belle-mère décéda, il porta l'habit de deuil

durant trois ans. A chaque fois qu'il y avait discussion à la cour, il se contentait

de suggérer les solutions, laissant à l'Empereur son entière décision; il ne lui
adressait pas de représentations en face, et ne le contredisait pas en public.

L'Empereur, voyant sa loyauté, son habileté dans la discussion, sa grande

compétence en matière d'administration et de lois, et sa façon de tempérer la rigueur
de celles-ci avec les principes des lettrés, l'appréciait grandement. Et en

l'espace de deux ans, Gongsun Hong fut promu jusqu'à devenir Clerc de Gauche de

la Capitale. (Shiji, 112)

Gongsun Hong continuera une belle et rapide carrière, puisqu'il est nommé
Grand Secrétaire (yushi dafu) en 126, puis Chancelier (chengxiang) en 124

(cf. Hanshu, 19). Autre exemple de carrière rapide d'un boshi, Kuang
Heng, sous le règne de l'Empereur Yuan:

Le Chancelier Kuang Heng était originaire de [la commanderie de] Donghai. Il
aimait l'étude, et il étudia le [Classique des] Poèmes auprès des boshi. Venant

d'une famille modeste, il devait louer ses services pour assurer sa subsistance.

Ses talents médiocres lui valurent des échecs répétés aux examens [annuels à

l'Académie], et ce n'est qu'à la neuvième tentative qu'il parvint à arracher un

examen de rang B; mais en raison de ses nombreux échecs [c'est-à-dire des

multiples révisions que ceux-ci avaient entraînées], il était particulièrement à

l'aise dans les Classiques. Après ce succès, il fut nommé à une vacance parmi
les fonctionnaires chargés de l'éducation. Quelques années plus tard, se heurtant

au manque de respect des gens de la commanderie, il fut convoqué [à la

capitale] par le Grand Secrétaire, qui le nomma à un poste vacant de rang de

100 boisseaux; par la suite, [le Grand Secrétaire] le recommanda comme
Gentilhomme, puis il le proposa pour une vacance de boshi. Plus tard, il fut nommé

Tuteur du prince-héritier, au service de l'Empereur Yuan. Ce demier appréciait



956 NICOLAS ZUFFEREY

particulièrement les Poèmes, alors il promut Kuang Heng au poste de

Superintendant de la Maison Royale: Kuang Heng résidait à l'intérieur du palais,

œuvrant comme maître, enseignant aux suivants de l'Empereur. Les fonctionnaires

de district, assis à l'écart, écoutaient son enseignement, et ne tarissaient

pas d'éloges à son égard. Son prestige augmentait de jour en jour. Lorsque

Zheng Hong, le Grand Secrétaire, fut jugé et démis de ses fonctions, Kuang

Heng le remplaça à ce poste. Au bout d'un peu plus d'un an, le Chancelier Wei

Xuancheng mourut, et Kuang Heng reprit sa charge; en même temps, il reçut le

titre de Marquis de Le'an. Kuang Heng parvint au poste de Chancelier en

l'espace de dix ans, sans avoir jamais eu à quitter Chang'an: s'il ne s'agit pas

d'un heureux concours de circonstances, et d'une [bonne] destinée, alors de

quoi s'agit-il? (Shiji, 96, p. 2688-2689)

Ces cas sont peut-être remarquables, mais ils ne sont pas véritablement des

exceptions. Au contraire même, la promotion extrêmement rapide de boshi
semble plutôt la règle, à tel point qu'on peut considérer le poste comme
une simple transition, une passerelle, avant l'octroi de charges beaucoup
plus importantes.

Sous les Han, les boshi ont un rang équivalent à 600 boisseaux (cf.
Hanshu, 19, p. 726), ce qui est relativement bas dans la hiérarchie25. Mais

25 L'administration Han faisait une distinction entre les rangs pleins, et les rangs

"équivalents" au rangs pleins (qui suivaient les rangs pleins dans la hiérarchie);
selon le Dongguan shu (cité dans les notes du Hou Hanshu, zhi-30, p. 3676, note),
les boshi avaient un rang plein de 600 boisseaux. Le Hou Hanshu ("Bai guan zhi")
contredit le Hanshu, et indique que les boshi avaient à l'origine un rang de 400

boisseaux, rang qui ne fut porté à 600 boisseaux que sous le règne de l'Empereur
Xuan (cf. Wang Guowei, p. 21a). Mais comme le remarque Zhang Handong (p.

439, note 2) cela paraît improbable: les boshi avaient des prérogatives qui ne

s'accordent pas avec un rang inférieur à 600 boisseaux. Sous les Han antérieurs, le

Grand Tuteur et les trois Ministres d'Etat ont un rang non déterminé (certains

interprètes parlent de 60000 ou de 40000 boisseaux); à partir de 8 avant notre ère,

les trois Ministres d'Etat auront un rang de 10000 boisseaux. Les neuf Ministres

ont un rang de 2000 boisseaux, tout comme les préfets de commanderies (et non de

600 boisseaux, comme l'affirment certains auteurs, par exemple Lin Yaolin, p.
177). Les principaux assistants des ministres, les chefs de districts importants, etc.,
ont un rang de 1000 boisseaux (ou équivalent). Avec leurs 600 boisseaux, les boshi



ERUDITS ET LETTRES 957

ils bénéficient d'un grand prestige. Comme le dit une note au Jinshu ("Bai
guan biao"), "les boshi ont un rang humble dans la hiérarchie, mais parce
qu'ils transmettent les leçons des anciens rois, ils sont honorés et se voient
accorder un traitement de faveur". Leurs connaissances rendent en fait les

boshi incontournables, les souverains s'appuyant de plus en plus sur les

Classiques pour légitimer leur autorité ou leur politique. On peut d'ailleurs
noter que les boshi sont souvent consultés en même temps que les fonctionnaires

de rang de 2000 boisseaux (cf. parmi de multiples exemples Hanshu,

60, p. 2663). Les boshi fréquentent régulièrement l'Empereur,
certains pouvant d'ailleurs se voir conférer le titre supplémentaire
(surnuméraire) de "chargé d'affaires au palais" (jishizhong j^ijppfi, cf. Hanshu,

19, p. 739, et Wang Guowei, p. 23b sqq.), réservé à des conseillers

ou des serviteurs proches du souverain, chargés notamment du devoir de

remontrance: cette proximité avec le souverain explique aussi leur avancement

rapide dans la carrière officielle.
Zhang Handong (p. 439 sqq.) observe que sur les 50 boshi dont nous

connaissons la première promotion, 36 sont nommés directement à des

postes de 2000 boisseaux ou équivalents, et 8 à des postes supérieurs à 800

boisseaux. Même en tenant compte du fait que les sources privilégient les

carrières réussies, de tels chiffres prouvent que la promotion rapide des

boshi était loin d'être exceptionnelle: être nommé Erudit était un excellent

moyen de sauter les échelons de la hiérarchie. A certaines occasions, les

Erudits bénéficient même de mesures d'avancement collectif: à l'époque de

l'Empereur Xuan, qui pourtant ne manifeste pas des sympathies excessives

pour les lettrés, un édit décrète "que l'on choisira pour remplir les

vacances dans les postes de préfets de commanderies et de ministres de

royaumes des Erudits et des Maîtres Censeurs compétents en matière

politique" (Hanshu, 78, p. 3274); une mesure analogue, quoique moins

spectaculaire, sera prise durant le règne de l'Empereur Cheng (r. 33-7 av.
J.-C).

On peut d'ailleurs émettre ici une hypothèse quant à la fameuse
querelle entre tenants des textes en "nouvelle écriture" (jinwen) et tenants des

sont donc effectivement relativement bas dans la hiérarchie, au même niveau, par
exemple, que les responsables des parcs funéraires, des boucheries royales, ou des

équipages royaux.



958 NICOLAS ZUFFEREY

textes en "ancienne écriture" (guwen). A partir du règne de l'Empereur
Wu, les boshi sont peu nombreux: ils avaient été soixante-dix sous les Qin
et sous le règne de l'Empereur Wen, ils ne sont plus que sept (voire moins)
sous le règne de l'Empereur Wu. Or le poste de boshi, avec ses rapides
possibilités d'avancement, est très convoité; d'un autre côté, à mesure que
l'éducation et les valeurs "lettrées" progressent dans la société, les candidats

au titre de boshi se multiplient - le nombre des disciples des Erudits,
qui augmente de manière spectaculaire, témoigne de cette évolution. Les

places de boshi deviennent donc de plus en plus disputées, et si certains au
1er siècle de notre ère proposent de créer de nouvelles chaires de boshi

(pour les Classiques en écriture ancienne), c'est peut-être aussi pour
désengorger une filière très encombrée, pour s'ouvrir de nouvelles portes dans

l'administration impériale.
A cause de la diversité de leurs tâches, de la brièveté de leur mandat,

et surtout de la nature de leur poste, propice à l'avancement, et donc
occasion de concurrence, voire de jalousie ou d'intrigue, les boshi ne

peuvent guère former un groupe homogène. Ils ont beau être "lettrés", une
fois qu'ils sont entrés dans l'administration impériale, ils sont avant tout
des fonctionnaires: ils ne forment pas une sorte de "confrérie", de "syndicat",

ou d'école de pensée; ils ne défendent que modérément les intérêts
des ru en général.

Les liens entre boshi sont lâches, quand ils ne sont pas conflictuels.
Si, pour ce qui est des Han antérieurs, la littérature ne fournit pas
d'exemple de conflits ouverts entre boshi, elle fait à plusieurs reprises état

de rivalités ou de disputes entre anciens boshi, ou entre boshi et disciples
de boshi, ou entre boshi et ru. L'histoire suivante met aux prises un ancien
boshi et un ancien disciple de boshi:

Quand le [futur] Chancelier du royaume de Liang, Chu Da, maître des Cinq

Classiques, était boshi, Ni Kuan fut son étudiant. Lorsque le poste de Grand

Secrétaire devint vacant, Chu Da fut convoqué [à la capitale, Chang'an], et il
crut qu'il allait obtenir le poste. Mais lorsqu'il arriva à Luoyang, il apprit que le

poste avait été donné à Ni Kuan, et il railla [cette nomination]. Cependant, une

fois à [Chang'an], il eut devant l'Empereur [Wu], à propos des sacrifices au

Ciel et à la Terre, une discussion avec Ni Kuan, et il ne put rivaliser avec ce

demier. Alors il se retira en s'inclinant, et dit: "Sa Majesté connaît bien les

hommes." (Hanshu, 58, p. 2633)



ÉRUDITS ET LETTRES 959

Cette affaire se termine en quelque sorte à l'amiable, mais elle montre bien
les espoirs de carrière que nourrissaient les boshi, et les tensions

susceptibles de se développer entre concurrents pour un même poste. Dans

d'autres cas, les conflits pouvaient être beaucoup plus sévères. Nous avons

vu plus haut l'ascension rapide du boshi Gongsun Hong; dans le texte

suivant, nous le voyons inventer un stratagème pour nuire au célèbre

penseur Dong Zhongshu (1987-115?), qui avait été nommé boshi sous le

règne de l'Empereur Jing:

Dong Zhongshu était un homme intègre et droit. A cette époque, [la dynastie

lançait des offensives] à toutes les frontières pour repousser les barbares. Gongsun

Hong, dans ses études sur les Annales, n'avait pas atteint le niveau de Dong

Zhongshu. Mais il avait su faire preuve d'opportunisme, et était parvenu au

poste de Chancelier26. Dong Zhongshu le considérait comme un vil courtisan, et

Gongsun Hong lui en voulait [pour cela]. Le roi de Jiaoxi [...], frère aîné de

l'Empereur [Wu], menait une vie particulièrement dissolue; il s'était déjà

débarrassé de plusieurs officiers et fonctionnaires de rang de 2000 boisseaux

[venus le surveiller]. Gongsun Hong, [espérant de la sorte se débarrasser de

Dong Zhongshu], dit alors à l'Empereur: "Seul Dong Zhongshu fera l'affaire

comme chancelier du roi de Jiaoxi." [Et Dong Zhongshu fut nommé à ce poste].

Mais le roi de Jiaoxi connaissait la réputation de grand lettré dont Dong

Zhongshu jouissait, et il le traita avec égards. (Hanshu, 56, p. 2525)

Dans l'épisode suivant, on voit un ancien disciple de boshi prendre parti
contre un boshi, entraînant ainsi la mort de ce dernier:

Zhong Jun, qui avait pour prénom social Ziyun, était originaire de Jinan. Tout

jeune, il aimait déjà l'étude, et s'était fait une réputation pour ses facilités

d'expression orale et écrite. A l'âge de dix-huit ans, il fut enrôlé parmi les disciples

des boshi. [...] L'Empereur jugea ses écrits remarquables, et le nomma Mandataire

[avec le titre supplémentaire de] Chargé d'Affaires au palais. [...] Durant

l'ère Yuanding [qui dura de 116 à 111 av. J.-C], le boshi Xu Yan fut envoyé

en mission d'inspection; il contrefit son ordre de mission et incita les gens de

Liaodong et de Lu à fondre du fer et à produire du sel. [...] Zhong Jun accusa

26 Littéralement: il s'occupait des affaires (de l'Etat). Gongsun Hong fut nommé

Chancelier en 124 avant notre ère.



960 NICOLAS ZUFFEREY

Xu Yan en ces termes: "[...] Xu Yan a contrefait un ordre; [en incitant de la

sorte les gens à] fondre du métal, il avait [certes] pour but d'assurer aux paysans

suffisamment d'outils pour leurs travaux agricoles de printemps; mais avant

d'inciter les gens de Lu à fondre du métal, il aurait d'abord fallu prendre des

dispositions afin qu'ils aient de quoi allumer leurs feux à l'automne27. Avant [sa

mission d'inspection], Xu Yan a présenté à trois reprises des mémoires à la

cour, mais sans susciter de réaction [de la part de l'Empereur], et pourtant il n'a

pas hésité à agir sans autorisation, s'arrogeant les pouvoirs suprêmes, ce afin de

se gagner la faveur populaire et se faire une réputation! Voilà ce qu'un [souverain]

éclairé ne saurait laisser passer sans châtiment sévère. [...]" (Hanshu, 64,

p. 2814-2818)

Les textes nous donnent aussi quelques exemples, sinon de conflits entre
boshi, du moins d'occasions dans lesquelles ils ne parviennent pas à parler
d'une seule voix devant l'Empereur. Ainsi par exemple s'attirent-ils par
leurs remarques quelque peu désordonnées le courroux de l'Empereur Wu,
qui les interroge sur les sacrifices sur le mont Tai:

Depuis qu'un tripode précieux avait été découvert28, l'Empereur [Wu] discutait

[fréquemment] avec ses ministres et lettrés des sacrifices au Ciel [feng] et à la

Terre [shan] au mont Tai. Mais ces sacrifices n'avaient été que très rarement

organisés [dans le passé] et la tradition s'était perdue: personne ne savait quel type
de rites il fallait effectuer. Pour se faire une idée de la manière de procéder, les

lettrés puisèrent alors dans le Livre des Documents, le [Traité des] Fonctionnaires

des Zhou, et le [Traité des] Institutions royales, des renseignements au

sujet des sacrifices aux montagnes et aux rivières, et au sujet des tirs [rituels]

sur les veaux. Ding Gong, un homme de Qi âgé de plus de quatre-vingt-dix ans,

dit: "Le sacrifice au Ciel scelle une union durable [avec le Ciel] 29. Le Premier

Empereur des Qin n'a pas obtenu d'effectuer ce sacrifice au sommet [de la

montagne]. Si Votre Majesté désire effectuer ce sacrifice, qu'Elle ne fasse d'abord

27 Notre traduction est conjecturale.
28 Sur le ou les tripodes découverts sous le règne de l'Empereur Wu, cf. H.H. Dubs,

History ofthe Former Han Dynasty, Baltimore, Waverly Press, 1938, vol. II, p.

71, note 17.9, et p. 75, note 19.5. L'apparition d'un tel tripode était considérée

comme un signe de bon augure, par lequel le Ciel manifestait son approbation.
29 Notre traduction est conjecturale.



ÉRUDITS ET LETTRÉS 961

qu'une petite partie de l'ascension; si aucune tempête ne se lève, alors Elle

pourra continuer jusqu'au sommet et y effectuer ce sacrifice." L'Empereur
ordonna aux lettrés de s'exercer aux tirs [rituels] sur les veaux, et à esquisser un

projet de sacrifice au Ciel. Plusieurs années passèrent, et le moment du sacrifice

arriva. L'Empereur avait entendu les paroles de Gongsun Qing et des

magiciens, selon lesquelles les sacrifices au Ciel et à la Terre, jusqu'à l'époque de

l'Empereur Jaune, avaient tous provoqué l'apparition de créatures étranges, et

permis la communication avec les esprits. Il désirait imiter l'Empereur Jaune

qui [après les sacrifices avait pu] entrer en contact avec des immortels et des

hommes de [l'île magique de] Penglai. L'époque était aussi resplendissante que

celle des Neuf Souverains [de la très haute Antiquité], et l'on [pouvait] utiliser

quelques-unes des idées des lettrés pour embellir [les cérémonies]. Les lettrés,

cependant, ne parvenaient pas à décider comment effectuer les sacrifices au Ciel

et à la Terre; ils s'enferraient dans les Classiques et les vieux textes, et n'osaient

pas aller de l'avant. L'Empereur fit préparer des objets sacrificiels, qu'il montra

aux lettrés. Mais certains d'entre eux estimèrent que ces objets n'étaient pas

conformes à ceux du passé; [le boshi] Xu Yan jugea [pour sa part] qu'il valait

donner la responsabilité des sacrifices aux lettrés de Lu plutôt qu'au Grand

Maître de Cérémonies et aux lettrés [présents]; [le boshi] Zhou Ba rassembla

[les lettrés] pour rediscuter de toute cette affaire. Alors l'Empereur congédia Xu

Yan et Zhou Ba, et tous les autres lettrés, sans utiliser leurs compétences. (Shiji,

12, p. 473)

Conclusion: les Erudits et les lettrés

Bien des caractéristiques des boshi valent pour les ru en général.
A l'origine, le mot boshi désignait probablement, de manière non

technique, des "érudits", des shi dr dotés d'un savoir particulier. Il faut

une longue évolution avant que le mot en vienne à désigner plus précisément

un certain type de fonctionnaires, recrutés d'après leurs connaissances

des Classiques à l'issue d'une procédure relativement rigoureuse, et

touchant des émoluments bien déterminés. Si cette évolution n'était pas une
nécessité historique, elle n'en obéit pas moins à une certaine logique. Elle
nous donne une piste pour comprendre l'évolution du mot ru: ce mot,
comme le mot boshi, avait probablement à l'origine un sens plus large; il



962 NICOLAS ZUFFEREY

désignait toute personne douée d'une compétence lui permettant d'échapper
aux travaux des champs (ou de la guerre) - et non pas les seuls "confucianistes".

Nous n'entrerons pas dans cette discussion ici.
L'histoire des boshi confirme par un autre biais l'hypothèse selon

laquelle le mot ru avait une acception qui dépassait le cadre du seul

confucianisme. Sous les Qin et au début des Han, on l'a vu, les boshi ne

sont pas tous des lettrés: à côté de maîtres des Classiques, on trouve dans

leurs rangs des "généralistes", des spécialistes des lois, et sans doute des

fangshi et des tenants du Huang-Lao. Or, les souverains ne paraissent pas
opérer de distinction entre tous ces personnages: le Premier Empereur, par
exemple, les consulte de manière collective. Cela indique que, au moins du

point de vue du pouvoir, les ru, parmi les boshi, n'ont pas une identité très

marquée.
Cette hypothèse est corroborée par d'autres observations: nous avons

rappelé ici-même que des "magiciens" (fangshi) prennent la défense des

boshi en 212 avant notre ère, ce qui suggère une certaine proximité entre
tous ces personnages (ne serait-ce parce que tous sont des shi dr). De

plus, dans une autre étude^O, nous avons montré que les ru exécutés sur
ordre du Premier Empereur à cette date étaient sans doute des "magiciens"
(ou des "spécialistes" de l'immortalité (des fangshi) plutôt que des lettrés;
comme les victimes de cette exécution sont assez rapidement désignées, de

manière collective, par le mot ru (cf. l'expression fen shu keng ru), il faut

supposer que ce mot possède à cette époque une acception suffisamment
large pour pouvoir s'appliquer à une grande variété de personnages - ou
mieux, que tous ces hommes (lettrés, fangshi, etc.) ne se distinguent pas
(encore) radicalement les uns des autres.

Le mot "confucianiste" est beaucoup trop étroit, et idéologiquement
trop connoté, pour traduire le mot ru^1: le cas des boshi est à cet égard
édifiant. Les boshi, à partir d'une certaine époque, sont sans conteste des

ru: les sources sont catégoriques sur ce point; les biographies collectives
des ru du Shiji (chap. 121, "Rulin liezhuan") et du Hanshu (chap. 88,

30 Cf. "Le Premier Empereur et les lettrés : l'exécution de 212 av. J.-C", in Etudes

chinoises, 16 (1997), pp. 59-100.

31 On ne rappellera jamais assez que les mots "confucianistes", "confucianisme",
n'existent pas en chinois classique - et pas non plus, à proprement parler, en

chinois moderne.



ÉRUDITS ET LETTRÉS 963

"Rulin zhuan") sont d'ailleurs presque exclusivement consacrées à des

Erudits. Mais on peut difficilement leur coller, sans autre précaution,
l'étiquette de "confucianistes": le pouvoir interroge les boshi sur des sujets
très variés, et leur confie des missions dont la majorité n'ont guère de

rapport avec le "confucianisme"; les valeurs, les idéaux, et les références
des Erudits sont bien souvent éloignés de cette doctrine: il est par exemple
tout à fait remarquable que Gongsun Hong, l'un des principaux boshi de

l'époque de l'Empereur Wu, et l'un des grands promoteurs de la "doctrine
des lettrés" durant ce règne, ne fasse jamais allusion à Confucius dans les

mémoires qu'il adresse à la cour.
A partir de la fin du Ile siècle avant notre ère, les boshi sont recrutés

d'après leur connaissance des Classiques - non pas en raison de leur
attachement à Confucius: ce qui caractérise véritablement les boshi, et donc
les ru, ce n'est donc pas leur "confucianisme", mais leur maîtrise des

textes, au premier rang desquels les Classiques, ainsi que les traditions et

coutumes conservées dans ces textes. L'institutionnalisation des boshi
durant le règne de l'Empereur Wu fait partie de toute une série de mesures

(création d'écoles dans les campagnes, affectation de disciples auprès des

érudits, ébauche d'un système d'examens sur la base des Classiques)
résumées par la formule du zun ru shu, "promotion exclusive de la
doctrine des lettrés"; ces mesures favorisent la diffusion de l'éducation, des

textes, des Classiques (du wen) - elle n'ont qu'un rapport indirect avec
Confucius. En d'autres mots, ce qui définit les ru, c'est le wen, l'écrit, les

"lettres". Les rapports entre la "doctrine des lettrés" (ru shu) et le wen
sont tout à fait manifestes dans les deux énoncés suivants, qui se réfèrent
tout deux au même événement:

[L'Empereur Wu], attiré par les lettres [wen xue], recruta des hommes éminents

afin de propager [les doctrines] des lettrés [ru]. (Shiji, 112, p. 2963)

L'Empereur lui-même était attiré par la doctrine des lettrés [ru shu] [...] Zhao

Wan, Wang Zang et d'autres furent engagés d'après leur connaissances

littéraires [wen xue] et nommés parmi les grands ministres. (Ibid., p. 452)

Ces deux passages montrent clairement que wen (ou wen xue) et ru shu

sont des mots interchangeables.
Les boshi et les ru ne sont pas des confucianistes, mais les dépositaires

du wen, des "lettres", et "lettré" convient beaucoup mieux que "con-



964 NICOLAS ZUFFEREY

fucianiste" pour traduire le mot ru. Les mots "confucianisme",
"confucianistes" ont un autre inconvénient: ils suggèrent, avec leur terminaison

en -isme, -iste, que les ru sont avant tout des penseurs, appartenant à une
école philosophique. Or ce n'est pas le cas: les boshi sont moins des

penseurs ou des moralistes que des employés du pouvoir, et cela vaut pour
les ru en général. Certes, tous les lettrés ne sont pas des fonctionnaires

(certains d'entre eux ne trouvent pas d'emploi, ou se retirent de leur plein
gré, prenant parfois des élèves pour survivre), mais pour l'immense
majorité, une existence hors de l'administration est tout simplement
anormale: elle n'est qu'un pis-aller. "La valeur d'une personne se juge à la

réussite de sa carrière de fonctionnaire" (Lunheng, 85), dit-on couramment
à l'époque.

Bien sûr, une minorité de ru ont des ambitions moins égoïstes,
entretiennent un idéal plus élevé, et vont jusqu'à mettre leur carrière ou leur vie

en jeu pour promouvoir leurs idées, ou simplement convaincre le souverain
de changer de politique - certains de ceux-là, peut-être, méritent l'étiquette
de "confucianistes". Mais les lettrés les plus intègres eux-mêmes ne
conçoivent pas leur mission hors du gouvernement, d'une part parce que leur
idéal demeure de nature essentiellement politique, et d'autre part parce
qu'une idée s'impose beaucoup plus facilement "du haut vers le bas", "du
centre vers la périphérie" (Shiji, 121, p. 3119), que le contraire: sous les

Han, il n'y a pas véritablement de "société civile", ou de "clergé"
suffisamment fort pour peser "d'en bas", ou "du dehors", sur le gouvernement.

Le but étant pour la majorité des ru la réussite d'une carrière
officielle, on ne peut guère espérer d'eux plus d'homogénéité et d'esprit de

corps qu'on en trouve chez les boshi. Les textes, en tout cas, ne donnent

pas d'indication d'une quelconque fraternité de principe entre les ru. La
seule solidarité qu'on trouve parfois entre les lettrés relève de ce que les

Chinois appellent aujourd'hui guanxi: par exemple entre un maître et ses

disciples, ou entre le lettré déjà en place et ses protégés qui grâce à lui
obtiennent un poste. Les ru ne sont pas une école philosophique, et pas
plus que les boshi, ils ne forment une véritable congrégation; tout au plus
défendent-ils, en certaines occasions, quelques intérêts communs. Dong
Zhongshu et Gongsun Hong, tous deux d'anciens boshi, et d'accord pour
promouvoir la "doctrine des lettrés", sont de véritables ennemis; et si les

sources ne jugent pas particulièrement choquante cette inimitié, c'est tout



ÉRUDITS ET LETTRÉS 965

simplement parce que les ru ne formant pas un groupe soudé, on n'attend

pas d'eux une solidarité particulière.
En définitive, le statut des boshi, leurs revendications, les traits qui

les caractérisent, nous obligent à réévaluer nos catégories: on ne trouve
pas de "confucianisme" au début des Han, mais seulement une "doctrine
des lettrés" (ru shu), qui n'est au mieux qu'un programme minimum de

diffusion des lettres et de la culture, de promotion du wen comme principe
de gouvernement, par des fonctionnaires employés par le pouvoir
politique.




	Érudits et lettrés au debut de la dynastie Han

