
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 3

Artikel: Der weise Herrscher und die Regeln der gesellschaftlichen Ordnung :
Instrumente der Herrschaft in den Theorien der Neo-Konfuzianer und
Platons

Autor: Ommerborn, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER WEISE HERRSCHER UND DIE REGELN
DER GESELLSCHAFTLICHEN ORDNUNG

Instrumente der Herrschaft in den Theorien
der Neo-Konfuzianer und Piatons

Wolfgang Ommerborn, Ruhr-Universität Bochum

1. Vorbemerkung

Die Idee des weisen und tugendhaften Herrschers spielt innerhalb des

Konfuzianismus eine zentrale Rolle. Sie spiegelt sich deutlich in den an
vielen Stellen in den Schriften hervorgehobenen Hinweisen auf das Wirken
sagenhafter Herrschergestalten aus frühester Zeit wider. Diese verkörpern
den Weisen schlechthin und werden als Paradigmen menschlichen Denkens
und Handelns überhaupt verstanden. Sie sind Schöpfer und Garanten der

Ordnung in dem von Menschen konstituierten Gemeinwesen, wobei ihr für
diese Aufgabe notwendiges Wissen als von universalen Prinzipien abgeleitet

verstanden wird.
Das Ideal des weisen Herrschers als Verkörperung übergeordneter

Prinzipien ist aber keine Besonderheit des konfuzianischen Denkens,
vielmehr finden sich auch in der westlichen Geistesgeschichte seit der Antike
entsprechende Vorstellungen. Es ist darum interessant, die aus
unterschiedlichen Kulturräumen stammenden Konzeptionen einmal
gegenüberzustellen. Exemplarisch soll das an den Theorien des Neo-Konfu-
zianers Zhang Zai <>I |£ (1020-1077) und Piatons (427-347 v.u.Z.)
durchgeführt werden. Auch wenn Zhang Zai nicht die Prominenz erlangt hat,
die z.B. Neo-Konfuzianern der Song-Zeit (960-1276) wie Zhu Xi ^ H
(1130-1200) oder Cheng Yi ig gg (1033-1107) zugebilligt wird, zählt er
doch zu den wichtigsten Gestaltern dieser Schule und wird als einer der
"Fünf Meister" des Konfuzianismus der Song-Zeit genannt. Seine grundlegenden

Vorstellungen in den Bereichen der Ethik und des politischen
Denkens sind von denen anderer Vertreter dieser Schule nicht verschieden,
so daß sie einen beispielhaften Charakter für den Neo-Konfuzianismus der
Song-Zeit haben. Es soll in dem Zusammenhang außerdem aufgezeigt
werden, daß schon im frühen Konfuzianismus, auf den sich die Neo-
Konfuzianer explizit berufen, die ersten Ansätze für die entsprechenden



872 WOLFGANG OMMERBORN

politischen Theorien zu finden sind. In der Tat handelt es sich um Vorstellungen,

die im gesamten Konfuzianismus eine wichtige Rolle spielen.

2. Das Problem des angemessenen Instruments der Herrschaft bei Piaton:
der Weise oder die Gesetze?

Eine wichtige Stellung innerhalb der politischen Theorie Piatons nimmt die

Frage ein, auf welchen Säulen ein geordnetes Staatswesen (i.e. der
Stadtstaat der Polis) aufgebaut werden muß, i.e. ob die Herrschaft
ausschließlich bzw. in erster Linie auf Gesetze oder auf qualifizierte Personen

beruhen soll. In dem Zusammenhang ist es notwendig, auf das Ziel seines

idealen Staates hinzuweisen: die Formung des tugendhaften Bürgers, der
"sich selbst beherrscht und ordnet und Freund seiner selbst ist und auf
alle Weise einer wird aus vielen, besonnen und wohlgestimmt".1 Dieser
muß das Gute erkennen und zum Maßstab seines Handelns machen.
Anzustreben ist darum die Schaffung eines nach Kriterien der Sittlichkeit
ausgerichteten Staates, denn daß der Mensch nur in der Gemeinschaft mit
anderen Vervollkommnung anstreben kann, steht für Piaton außer Frage.
"Er geht ganz selbstverständlich davon aus, daß wir soziale Wesen sind
und unsere natürliche Erfüllung im politischen Leben finden, und fragt von
da aus, wie es am besten organisiert werden kann. "2 Wie aber ist es möglich,

das politische und gleichsam philosophische Ziel eines von tugendhaften

Menschen gebildeten und geordneten Staatswesens am besten zu
erreichen und zu bewahren? In den platonischen Schriften wird diese Frage
nicht einheitlich beantwortet. Vielmehr läßt sich eine gewisse Entwicklung
in der Haltung gegenüber der jeweiligen Priorität der genannten Instrumente

der Herrschaft feststellen, die von der Betonung der Gesetze in
früheren Dialogen wie dem Kriton über die einseitige Hervorhebung der
wissenden Herrscher in der Politeia zu einer ausgleichenden Auffassung in
den späteren Dialogen Politikos und Nomoi führt, welche offensichtlich auf
die Einsicht in das politisch Machbare gründet.

In der Politeia entwirft Piaton die Theorie der Regentschaft weiser
Herrscher als Grundlage des Staates. Grundsätzlich geht er davon aus, daß

1 Politeia 443d f.
2 Annas, J., "Platon", S.374.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 873

eine Regierung nur dann optimal ist, wenn sie von Philosophen ausgeübt
wird: "Wenn nicht, entweder die Philosophen Könige werden in den
Staaten oder die jetzt so genannten Könige und Gewalthaber wahrhaft und

gründlich philosophieren eher gibt es keine Erholung von den Übeln
des Staates."3 Ausschlaggebend für die Legitimation des Herrschers sind
weder eine königliche Herkunft noch die Ausübung von Gewalt zur Erlangung

eines Thrones. "Der wahre Herrscher ist nicht derjenige, der zufällig
an der Macht ist, sondern derjenige, der über ein philosophisch begründetes

Wissen verfügt".4 Dieses Wissen ist die Erkenntnis "von dem höchsten
Ziel alles menschlichen Handelns", und das "ist nichts anderes als die Idee
des Guten"5, denn, anders als die Mehrheit, sind die Philosophenkönige in
der Lage, "die göttliche Wahrheit zu schauen".6 Sie fungieren mit ihrem
speziellen Wissen darum auch als Erzieher der Menschen, und es ist ihre
Aufgabe, die Bürger der Polis besser zu machen.7 Da die wirklich Wissenden

immer nur wenige sein können, gelten Piaton als beste Staatsformen
die Monarchie oder die Aristokratie.8 Im optimalen Fall wird die
Herrschaft von einem "wissenden" Alleinherrscher ausgeübt. Er ist ein
"Wissender", der "weder nach dem Gesetz noch nach Gewohnheiten handelt".9
"Denn gäbe es nur einen, wie wir meinen, so würde er wohl empfangen
werden und glückselig sein Leben verbringen, indem er den genau
genommenen allein richtigen Staat beherrschte."!0

3 Politeia 473c f.
4 Annas, a.a.O., S.379.

5 Jaeger, W., Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. Bd. 3, S.3.

6 Sophistes 254a.

7 Gorgias 514a ff.
8 Politeia 445d f.

9 Politikos 301c.

10 Ibid., 301d. Görgemanns weist darauf hin, daß Piaton in der Politeia nicht ein¬

deutig sagt, ob er sich nur auf einen Philosophenkönig oder mehrere bezieht: Das

"monarchische Ideal wird oft als Königtum bezeichnet, und historisch gesehen

wird hier intellektuell der Boden bereitet für den Siegeszug der Monarchie.

Vor diesem Hintergrund wird verständlich, daß der Begriff 'König' bei Piaton

ohne weitere Erklärung auftritt; in der Politeia bleibt offen, ob mit dem

Philosophen-König ein einzelner gemeint ist oder eine Gruppe von Regenten."
Görgemanns, H., Platon, S.152.



874 WOLFGANG OMMERBORN

Wie aber manifestiert sich das richtige Wissen in der politischen Praxis?

Eine zentrale Forderung ist, daß die exponierten Persönlichkeiten
nicht ihren eigenen Nutzen, sondern immer den der Allgemeinheit im Auge
haben müssen, denn nur so sei Gerechtigkeit realisierbar. Mit dieser Haltung

heben sie sich aus der Masse der normalen Mitglieder der Gesellschaft

heraus, die in der Hauptsache nur ihre individuellen Interessen

verfolgen wollen. Um das Postulat des Verzichts auf das Streben nach

privatem Nutzen zu erfüllen, sollen die Regierenden kein eigenes Privat-
und Familienleben und auch keinen Besitz haben. Auf dieses Weise können
sie ihre ganze Kraft dem allgemeinen Wohl widmen. H Sie üben eine

unumschränkte Macht gegenüber ihren Untertanen aus, denn sie wissen

immer, was für die Allgemeinheit gut ist, d.h. sie stehen bei ihren
politischen Entscheidungen über den Gesetzen und Institutionen. Gesetze sind

im Grunde überflüssig, da die Herrscher stets die richtigen Entschlüsse

treffen, indem sie mit ihrem überlegenen Wissen auf konkrete Situationen

adäquat reagieren können. Die anderen Mitglieder der Polis haben keine

Möglichkeit, sich den Entscheidungen zu widersetzen, was auch überflüssig

ist, wenn diese stets objektiv gerecht sind: "Der platonische Philosoph
ist unkorrumpierbar, die Form seiner Herrschaft notwendig gerecht."!2

Eine wichtige Frage ist zunächst, woher die weisen Herrscher ihr
spezifisches Wissen haben, durch das sie sich von den anderen Mitgliedern
der Polis abheben und die Qualifikation zur Regierung erlangen. Es soll
durch eine langjährige Phase der angemessenen Erziehung und des Studiums

vermittelt werden, wobei auch körperliche und kriegerische Schulungen

eine Rolle spielen. Die diesen Prozeß durchlaufenden Personen sollen
sich von "Wächtern" (Phylakes), die als Kriegerstand fungieren und den
Schutz des Staates im Inneren und nach außen gewährleisten, zu
"Herrschern" (Archontes) entwickeln und am Ende der harten und langjährigen
Ausbildung Philosophenkönige sein, die das für den Einzelnen und die
Gemeinschaft Gute erkannt haben.

Dies setzt freilich voraus, daß es immer schon Personen gibt, die ein
entsprechendes Wissen vermitteln können. In dem platonischen Dialog
Menon wird aber im Zusammenhang mit der Anamnesis-Lehre das Wissen

11 Politeia 415d-417b.

12 Graeser, A., Die Philosophie der Antike 2. Sophistik und Sokratik, Plato und

Aristoteles, S.186.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 875

um die Tugend - im Unterschied zum anderen Wissen - als nicht angeboren

und somit auch nicht lehrbar bezeichnet.!3 Darum gäbe es auch keine
Lehrer der Tugend. Vielmehr werde sie nur wenigen auserwählten
Menschen durch "göttliche Schickung" zuteil.!4 Dieser Gedanke - auch wenn
er die Existenz einer Elite der Wissenden nicht negiert - steht in gewisser
Weise im Widerspruch zu den oben genannten Ausführungen des Gorgias,
welche auf die pädagogische Tätigkeit des Politikers rekurrieren. Die
Vorstellung des im ethischen Sinne erzieherisch wirkenden Staatsmannes und
seine Aufgabe der Erziehung begabter junger Männer zu weisen
Regierenden findet sich vor allem auch in der Politeia formuliert. Der größte
Teil der Politeia (376e-427c) beschäftigt sich mit dieser, im Menon als

nicht durchführbar bezeichneten Erziehung.
Die Negation der Erlernbarkeit der Tugend im Menon kollidiert auch

mit dem erkenntnistheoretischen Aspekt der platonischen Ideenlehre. Wenn
davon ausgegangen wird, daß die Seelen aller Menschen vor der Geburt
die Ideen schauen, ihnen also "Erkenntnis einwohnte und richtige
Einsicht"!5, und Lernen darum nur das "Wiederaufnehmen einer uns schon

angehörigen Erkenntnis"!6 bedeutet, nämlich das der früher erblickten
Ideen, warum soll die Idee des Guten für die meisten Menschen davon

ausgeklammert sein? Auch wenn die Idee des Guten eine besondere
Position neben allen anderen Ideen einnimmt, da alles "Sein und Wesen"
von ihr kommt und sie "noch über das Sein an Würde und Kraft
hinausragt"!7, so ist sie doch ebenfalls etwas, das Gegenstand der Erkenntnis ist.
In der Tat wird dann im Phaidon auch "das Schöne und Gute als ein

vorher Gehabtes, was wir als das unsrige wieder auffinden"!8 bezeichnet.
Damit wird das Gute ebenfalls sowohl in die Anamnesis- als auch in die
Ideenlehre integriert. In seinem Schlußwort im Menon zeigt sich außerdem,

daß Piaton diese Frage hier als noch nicht gelöst betrachtet, denn er
läßt Sokrates sagen, es "scheint die Tugend durch eine göttliche Schickung
denen einzuwohnen, denen sie einwohnt. Das Bestimmtere darüber werden

13 Menon 88d-95d.

14 Ibid., 99e.

15 Phaidon 73a.

16 Ibid., 75e.

17 Politeia 509b.

18 Phaidon 1(Ai.



876 WOLFGANG OMMERBORN

wir aber erst dann wissen, wenn wir, ehe wir fragen, auf welche Art und
Weise die Menschen zur Tugend gelangen, zuvor an und für sich
untersuchen, was die Tugend ist."!9 £)er Gedanke der "göttlichen Schickung"
im Menon bedeutet also zuletzt nicht die Negation des Schauens der Idee
des Guten durch alle Seelen, sondern ist als Hinweis darauf zu verstehen,
daß nur wenige Menschen, die von einer höheren Instanz selegiert werden,
in der Lage sind, die innewohnende Idee des Guten zu aktualisieren und
andere - ebenso begabte Personen - entsprechend zu belehren.

Diese Überzeugung findet sich bei Piaton in der Theorie der
Philosophenkönige deutlich formuliert. Ihre "von der Schau des Guten geprägte
Seele"20 weiß selbst um die Ordnung der idealen Polis und sucht sie darum
auf die Realität zu übertragen. In der Tat bezeichnet Piaton im Gorgias die
Staatskunst als die der Seele zukommende Kunst.2! Grundsätzlich bedeutet

Erziehung sogar "die Rückkehr der Seele in ihre wahre Natur, an der alle
Menschen teilhaben."22 Im Zusammenhang mit der Seelentheorie weist
Piaton aber auch gleich auf das erkenntnistheoretische Dilemma des seienden

Menschen hin, das gleichzeitig das Problem der Verwirklichung der

optimalen Polis impliziert, denn "solange wir noch den Leib haben neben

der Vernunft bei dem Erforschen und unserer Seele mit diesem Übel in

Gemenge ist, wir nie befriedigend erreichen können, wonach uns verlangt;
und dieses, sagen wir doch, sei das Wahre."23 Der mit einem Leib
behaftete Mensch wird niemals das Gute vollständig verwirklichen können.
Im Höhlengleichnis der Politeia macht Piaton außerdem auf das pädagogische

Problem der Vermittlung der Wahrheit aufmerksam, denn wenn
man einen Menschen "in das Licht selbst zu sehen nötigte, würden ihm
wohl die Augen schmerzen, und er würde fliehen und zu jenem
zurückkehren, was er anzusehen imstande ist, fest überzeugt, dies sei in der
Tat deutlicher als das zuletzt gezeigte".24 Damit wird auch hier der
Gedanke des Phaidon unterstrichen, daß nur wenige Menschen überhaupt
in der Lage sind, sich dem Guten zuzuwenden.

19 Menon 100b.

20 Weber-Schäfer, P., "Piatons Politeia", S. 83.

21 Gorgias 464b.

22 Hentschke, A.B., Politik und Philosophie bei Platon, S. 147.

23 Phaidon 66b.

24 Politeia 515d f.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 877

In der Politeia wird aber zugleich auf die nur paradigmatische
Bedeutung der idealen Polis, der "Schönen Stadt", verwiesen, denn - heißt es

dort - "auf der Erde glaube ich nicht, daß er (i.e. der ideale Staat) irgendwo

zu finden sei. - Aber, sprach ich, im Himmel ist doch vielleicht ein

Muster aufgestellt, für den, der sehen will und nach dem, was er sieht,
sich selbst einrichtet".25 Weber-Schäfer schreibt: "Hier wird die im
eigentlichen Sinn politische Bedeutung des Modells der Schönen Stadt
deutlich: Sie, ist das unsichtbare Maß, an dem die Ordnung der real
existenten Gesellschaft gemessen werden kann, und das Maß wird nicht
weniger zuverlässig, wenn die Dinge, die an ihm gemessen werden, es

nicht erreichen."26 Die Einsicht, daß diese Form des Staates nicht
vollständig, sondern nur approximativ realisierbar ist, klingt somit schon in
der Politeia ganz deutlich an. Das Modell selbst stellt eine Aufforderung
dar, die existierenden Poleis so gut es geht nach den Kriterien eines idealen
Vorbildes auszurichten, denn "wenn wir nur imstande sind zu finden, daß

ein Staat der Beschreibung so nahe als möglich eingerichtet wäre, wollen
wir uns schon rühmen gefunden zu haben, was du forderst".27

Die Frage ist nun, welche Bedeutung Piaton den Gesetzen für die

Ordnung der Polis zuweist, denn die Darstellung des Staates in der Politeia
ist - wie gezeigt - nur ein Ideal, dessen vollständige Realisierung nicht
möglich ist. Im Politikos gibt Piaton zu, daß es "in den Staaten keinen

König so gibt, wie in den Bienenschwärmen einer aufwächst, der sich

gleich nach Leib und Seele als einziger unterscheidet"28, und in den Nomoi

sagt er, er glaube selbst nicht an das Auftreten völlig von Korruption freier
Personen, da "von Natur kein Mensch befähigt ist, das zur Staatseinrichtung

den Menschen Zuträgliche zu erkennen, noch nachdem er es erkannte,

den Willen und das Vermögen hat, das Beste stets zu vollbringen".29
Er unterstellt damit, "daß sich die Menschen für eine derartige - nur an
den Primat des philosophischen Wissens gebundene - Form der Herrschaft
nicht eignen".30 Piaton plädiert darum für den "zweiten Weg"31, mit dem

25 Ibid., 592a f.
26 Weber-Schäfer, a.a.O., S.82

27 Politeia 473a f.
28 Politikos 301d f.
29 Nomoi 875a ff.
30 Graeser, a.a.O., S.187.



878 WOLFGANG OMMERBORN

er die Notwendigkeit festgeschriebener Gesetze als Herrschaftsinstrument
in den Vordergrund stellt. Aber er ist sich auch der Gefahr der Anwendung

starrer Gesetze bewußt, wenn er im Politikos kritisch feststellt: "Das
Gesetz aber sehen wir doch, daß es eben hiernach strebt, wie ein
selbstgefälliger und ungelehriger Mensch, der nichts will anderes als nach seiner

eigenen Anordnung tun und auch niemanden weiter anfragen lassen, auch

nicht, wenn für jemand etwas Neues etwa besser ist außer der Ordnung,
die er selbst festgestellt hat."32 Den von den Menschen formulierten
Gesetzen wird hier vorgeworfen, auf konkrete Lebenssituationen nicht in
jedem Fall adäquat anwendbar zu sein. Sie sind, einmal vom Gesetzgeber
festgelegt, nicht flexibel genug, um die vielfältigen, sich ändernden Ereignisse

immer richtig zu erfassen und zu regeln.
Schon in Piatons früheren Dialogen ist jedoch der Glaube an die

Wirksamkeit der Autorität der Gesetze deutlich zu erkennen. Im Kriton
z.B., der davon berichtet, daß Sokrates - mittlerweile zum Tode verurteilt

- sich weigert, der Aufforderung seiner Freunde zur Flucht Folge zu
leisten und als Begründung für diese Weigerung auf die Autorität der
Gesetze und der Regierung Athens verweist, zeigt sich diese Auffassung.
Piaton läßt den Sokrates auf das entsprechende Ansinnen des Kriton
folgendermaßen antworten: "Wenn, indem wir von hier davonlaufen wollten,

die Gesetze kämen und, uns in den Weg tretend, fragten: Ist es

nicht so, daß du (i.e. Sokrates) durch diese Tat, welche du unternimmst,
uns den Gesetzen und also dem ganzen Staat den Untergang zu bereiten

gedenkst, soviel an dir ist? Oder dünkt es dich möglich, daß jener Staat

noch bestehe und nicht in gänzliche Zerrüttung gerate, in welchem die

abgetanen Rechtssachen keine Kraft haben, sondern von Einzelpersonen
können ungültig gemacht und umgestoßen werden?"33 Hier wird die
existentielle Bedeutung der Gesetze für die Bewahrung der staatlichen

Ordnung konstatiert. Ein einzelner Bürger, mag er sich auch ungerecht
behandelt fühlen, darf sich den Bestimmungen der Gesetze nicht
widersetzen, um das Ganze nicht zu gefährden. Mit einem solchen Verhalten
würde er sich über das Gesetz stellen und seine eigenen Interessen über die

31 Politikos 300c.

32 Ibid., 294b f.
33 Kriton 50a f.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 879

des Staates, was nicht akzeptiert werden kann. In einem Vergleich wird
von Sokrates der Gehorsam gegenüber den Gesetzen bzw. dem Staat mit
dem unbedingten Gehorsam der Kinder gegenüber den Eltern verglichen.
Wird ein Sohn von seinen Eltern bestraft, darf er sich nicht dagegen
auflehnen.34 In der gleichen Weise sei es dem verurteilten Bürger Sokrates

nicht gestattet, sich gegen die Gesetze zu stellen, nur um sein Leben zu

retten. Schließlich - und das ist ein weiteres Argument - habe er sieben

Jahrzehnte mit diesen Gesetzen gelebt und sie akzeptiert.35 Die Möglichkeit,

in einem Staat zu leben, aber nicht mit allen seinen Gesetzen
einverstanden zu sein, zumal sie angewandt werden, um einem selbst Schaden

zuzufügen, wird im Kriton offensichtlich nicht erwogen. Jeder Bürger muß

sich der Autorität der von dem Gesetzgeber verfaßten Gesetze unterordnen.

Die Gesetze stellen die Grundlage der staatlichen Ordnung dar.
In seinem späteren Werk verweist Piaton zwar auf den relativen

Charakter der Gesetze, stellt aber deren grundsätzliche Bedeutung nicht in

Frage. Dies wird in dem oben genannten Zitat aus dem Politikos deutlich,
in dem die mangelnde Flexibilität der Gesetze beklagt wird, und in dem

Tatbestand, daß gerade der Politikos eine Hervorhebung der Relevanz der
Gesetze enthält, die vor allem in den Nomoi ihren Niederschlag findet. Die
beiden Dialoge Politikos und Nomoi stellen gegenüber der einseitigen
Hervorhebung der Funktion der weisen Herrscher in der Politeia eine
Korrektur im Hinblick auf das politisch Machbare dar. Die Tatsache, daß die
Nomoi für eine auf der Insel Kreta zu gründende Stadt bestimmt sind,

"zeigt schon, daß Piaton äußere Realitäten berücksichtigen will".36 In den

Nomoi dominiert die Darstellung der Gesetze und ihrer Bedeutung für die
Polis den gesamten Dialog. Sie sind - wie Görgemanns schreibt - "der
Entwurf eines vollständigen, systematisch aufgebauten Gesetzbuches
einschließlich der Regelung über Ämter, Erziehungswesen und Religion".37
Auf der Basis der Gesetze ist demnach ein akzeptables Staatswesen zu
verwirklichen: "Denn demjenigen Staate in welchem es (i.e. das Gesetz)
aber Herr der Obrigkeiten und diese Sklaven der Gesetze sind, da erkenne

34 Ibid., 51c.

35 Ibid., 52a-53a.

36 Görgemanns, a.a.O., S. 160.

37 Ibid.



880 WOLFGANG OMMERBORN

ich, daß Fortbestehen und alle Güter, welche irgend die Götter dem Staate

verleihen, demselben zuteil werden."38
Am Schluß des Dialogs39 wird jedoch auf eine "nächtliche Versammlung"

erfahrener Persönlichkeiten verwiesen, welche die Gesetze überprüfen,

und zwar unter dem Aspekt der Einheit der sich in vielen Formen
manifestierenden Tugend.40 Damit knüpft er offensichtlich wieder an die
Idee der weisen Herrscher der Politeia an. Sowohl der Politikos als auch
die Nomoi sind Ergebnis der nüchternen Erkenntnis, daß eine Umsetzung
der in der Politeia konstruierten Theorie der weisen Herrscher nicht
möglich ist. Sie sollen also die Theorie des realisierbaren Staates formulieren.

Gesetze, deren Anwendung von besonders fähigen Personen
kontrolliert wird, stellen demnach die beste Möglichkeit dar, sich dem Ideal
der Regierung durch einen oder mehrere weise Herrscher zu nähern. Für
Piaton bildet im Politikos und in den Nomoi der Philosophenkönig also
ebenfalls weiterhin die optimale Form der Herrschaftsausübung. Selbst in
den Nomoi sagt er darum, "denn vorzüglicher als das Wissen ist weder ein
Gesetz noch eine Einrichtung noch ist es dem göttlichen Willen gemäß,
daß der Geist, wenn er seiner Natur nach ein wahrhaft freier ist, von
irgend etwas abhängig oder dessen Sklave sei, sondern vielmehr alles
beherrsche".4! Der Gesetzesstaat ist ihm auch hier nur ein Staat "der
zweiten Ordnung".42

Die Alternative zu dem Ideal der Philosophenherrschaft ist gemäß
Piaton demnach ein von Gesetzen reglementiertes Gemeinschaftswesen,
wobei als Komplement zu den festgelegten Regulationen eine Versammlung

besonders erfahrener und kluger Männer fungiert, die diese ständig
auf ihre Nützlichkeit für das nach Kriterien der Tugendhaftigkeit
ausgerichtete Gemeinschaftswesen überprüfen. Damit soll ein auch in die Realität

umsetzbares Modell der Polis vorgestellt werden, das weder nur auf der
Herrschaft der Philosophenkönige basiert noch die von Menschen zur
Ordnung der Gesellschaft niedergeschriebenen Gesetze zum einzigen
Kriterium der Regierung erhebt. Beide Instrumente erweisen sich in der

38 Nomoi 715d.

39 Ibid., 962b ff.
40 Ibid., 965d.

41 Ibid., 875c f.
42 Ibid., 739a.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 881

Praxis als nicht durchführbar bzw. unzulänglich, wobei die Ursache in
beiden Fällen aber in der Beschränktheit des Menschen selbst zu suchen

ist. Wenn der leibgebundene Mensch in seinem Streben, das Gute vollständig

zu erreichen, unvollkommen ist, so müssen es auch die von ihm festgelegten

Gesetze sein.

Die grundlegenden Gesetze sind für Piaton schließlich etwas, über das

der Mensch nicht nach eigenem Gutdünken verfügen kann.43 Sie verkörpern

Prinzipien, die über den Bereich der Polis hinausweisen. In diesem

Zusammenhang wird der Kosmos als "ein beseeltes und in Wahrheit mit
Vernunft begabtes Lebewesen"44 verstanden. Der Mensch und die
menschliche Gesellschaft müssen mit der Weltseele, i.e. der kosmischen

Vernunftordnung, in Übereinstimmung sein: "Die Weisen aber behaupten,
daß auch Himmel und Erde, Götter und Menschen nur durch Gemeinschaft

bestehen bleiben und durch Freundschaft und Schicklichkeit und
Besonnenheit und Gerechtigkeit, und betrachten deshalb, die Welt als

Ganzes und Geordnetes, nicht als Verwirrung und Zügellosigkeit."45 Die
Einzelseele soll der Weltseele folgen, i.e. der Mensch soll sich unmittelbar
an der kosmischen Ordnung orientieren, denn ebenso wie die Menschenseele

von einem Leib umgeben ist, hat der Demiurg die Weltseele mit
einem Körper versehen. Er verlieh "der Seele Vernunft und dem Körper
die Seele und gestaltete daraus das Weltall".46 Der Kosmos ist dem
Menschen überlegen, da bei ihm zwischen Seele und Körper vollkommene
Harmonie besteht, so daß er der idealen Ordnung näher ist als der Mensch.
Dies wird im Timaios z.B. mit seiner Kugelgestalt und Rotationsbewegung
erklärt.47 Aufgabe der Erziehung beim Menschen ist darum, "die Harmonie

zwischen Seele und Körper herzustellen, damit der Mensch den Kosmos

als vollkommenes Lebewesen nachahmt".48 In diesem Zusammenhang

wird die Beobachtung der Ordnung in der Natur nicht zum
Selbstzweck, sondern als nützlich für die Erkenntnis der menschlichen Ordnung
begriffen: "Gott habe das Sehvermögen uns ersonnen und verliehen, damit

43 Ibid., 889dff.
44 Timaios 30b f.
45 Gorgias 507e f.
46 Timaios 30b.

47 Ibid., 33b-34a.

48 Hentschke, a.a.O., S. 183.



882 WOLFGANG OMMERBORN

wir beim Erschauen der Kreisläufe der Vernunft am Himmel (i.e. der

Bewegungen der Himmelskörper) sie für die Umschwünge unserer eigenen
Denkkraft benutzten, welche jenen, die regellosen den geregelten,
verwandt sind, und, nachdem wir sie begriffen und zur naturmäßigen
Richtigkeit unseres Nachdenkens gelangten, durch Nachahmung der
durchaus von allen Abschweifen freien Bahn Gottes unsere eigenen, dem
Abschweifen unterworfenen danach ordnen möchten."49 Der Hinweis auf
die vernünftige Ordnung des Kosmos, die Piaton insbesondere durch
astronomische Erscheinungen bestätigt zu finden glaubt, soll die Auffassung
stützen, daß es auch eine vernünftige Ordnung für den Menschen und die

von ihm bewohnte Polis gibt.
Die gute Polis wäre also Widerspiegelung einer das ganze Universum

umgreifenden Ordnung, und das für die Polis von qualifizierten Personen

formulierte positive Recht muß sich an den als vernünftig und gut verstandenen

Gesetzen des Kosmos orientieren. In seiner Ontologie geht Piaton
aber über diese Ordnung hinaus. Sie ist ihm nur ein Fingerzeig, der auf
eine noch höhere Seinsebene verweist. Indem von einer vernünftigen
Ordnung des sichtbaren Kosmos ausgegangen wird, schreibt Hentschke,
"kann den Menschen gegenüber, die an der sinnlichen Welt niemals
zweifelten, durch dieses selbst der Hinweis auf etwas nicht mehr Sinnliches

gegeben werden".50 Die Gesetze des Universums sind selbst Widerspiegelungen

dieser höchsten Ordnung, denn die gesamte physische Welt, heißt

es im Timaios, ist nur "Abbild von etwas".5! Dieses ist die Welt der
Ideen, hinter der "alles so in den Wahrnehmungen Vorkommende"
zurückbleibt.52 Die Ideen stellen die "obersten Strukturpläne der Welt" dar, sie

sind "das Sein der Seienden".53 Ideenwelt und empirische Welt verweisen

jeweils auf voneinander getrennte Bereiche, i.e. - wie Aristoteles sagt -
"die Sinnesdinge existieren neben diesen" Ideen54, und somit unterscheidet

49 Timaios Alb f.

50 Hentschke, a.a.O., S.32.

51 Timaios 29b.

52 Phaidon 75b.

53 Hirschberger, J., Geschichte der Philosophie. Bd. 1, S.99.

54 Metaph. I 6, 987b8.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 883

Platon "zwischen einer raum-zeitlichen Welt des Werdens und einer

jenseits von Raum und Zeit befindlichen Welt des Seins. 55

Der durch die Weltseele geordnete Kosmos ist darum zwar nicht
identisch mit der Ideenwelt, aber der Demiurg des Timaios "schafft die
Welt im Hinblick auf die ewigen Ideen"56, indem er die mit Vernunft
versehene Seele zu ihrem Ordnungsprinzip macht. Die Weltseele ist folglich
die Instanz, welche die Verbindung zwischen physischer Welt und
Ideenwelt gewährleistet, ebenso wie die Einzelseele vor der Geburt die
Ideen schaut und somit beim körperlichen Menschen zu "einem Mittleren
zwischen Idee und Sinnlichkeit" wird.57 Diese exponierte Funktion der
Seele unterstreicht gleichsam ihre Relevanz für die Verwirklichung der

richtigen Ordnung des Staates. Aus diesem Grund wird auch - wie schon

erwähnt - im Gorgias das Führen eines Staates als die der Seele zukommende

Kunst bezeichnet.

55 Graeser, a.a.O., S.129. Hirschberger (S.100) meint, man dürfe die Zwei-Welten-

Lehre, von der auch Graeser (S.132) sagt, sie stünde "auf schwachen Füßen",

aber nicht im Sinne einer totalen Trennung von Ideenwelt und Dingwelt verstehen.

In der Tat ist der Gedanke der Teilhabe der Dinge an den Ideen, den Piaton

ausspricht (Phaidon 100c), mit einer völligen Trennung beider Welten nicht

vereinbar. Hirschberger zieht es darum vor, von verschiedenen Modalitäten des

Seins zu sprechen. Die Probleme der Ideenlehre spiegeln sich deutlich im

Parmenides wider. Görgemanns schreibt hierzu, Parmenides "bringt zu Anfang

des Gesprächs Einwände gegen dessen (i.e. Sokrates) These von den Ideen vor,
die Sokrates nicht überzeugend beantworten kann. Die Interpreten stehen vor der

Frage, ob Piaton damit der Ideenlehre eine Absage erteilen wollte, um dann im

Alterswerk andere Wege einzuschlagen, oder ob er die Einwände für widerlegbar

hielt. Es wäre auch möglich, daß er nur eine Modifikation der Theorie fordern

wollte. Piaton hat vielleicht Möglichkeiten gesehen, den Argumenten des

Parmenides zu begegnen; dieser deutet selbst an, daß Sokrates, wenn er älter und

reifer werde, weiterkommen würde Das würde aber eine Modifikation der

Vorstellungen von Phaidon und Politeia erfordern; der Chorismus der Ideen dürfte

nicht so radikal aufgefaßt werden. Solche Modifikationen hat Piaton nie

ausdrücklich ausgeführt. Man kann nur vermuten, daß sie den Spätdialogen

stillschweigend zugrunde gelegt sind." Görgemanns, a.a.O., S.107 f.

56 Hirschberger, a.a.O., S.142.

57 Ibid., S. 122.



884 WOLFGANG OMMERBORN

3. Der Weise und die universalen Prinzipien im Neo-Konfuzianismus

Die konfuzianischen Schriften rekurrieren immer wieder auf die Gestalt
des weisen Herrschers. In der Hauptsache werden dabei die legendären
Könige Yao H, Shun ff, Yu H und Tang Wo genannt, deren Existenz
nicht in Zweifel gezogen wird, aber auch historisch greifbarere Personen,
wie die Begründer der Zhou-Dynastie (ll.-3.Jh.v.u.Z.), die Könige Wen
~$Ç und Wu j£ und der Herzog von Zhou JH &, finden in diesem
Zusammenhang Erwähnung. Diese Namen, sowie die des Konfuzius jFl-f- (trad.
551-479 v.u.Z.) und des Menzius ]£-?- (ca. 372-289 v.u.Z.), erscheinen in
der erstmals von Han Yu H ]^ (768-824) formulierten Idee der "Tradition
der wahren Lehre" (daotong jM $t)58, die von den Neo-Konfuzianern
übernommen wird, wobei Zhu Xi überzeugt ist, daß diese Tradition
erstmals wieder von seinen Vorläufern im 11.Jh. fortgesetzt worden sei. Die
Neo-Konfuzianer reihen sich somit in eine geistige Linie ein, die ihren
Anfang in den weisen Herrschern des Altertums hat und die nach dem Tod
des Menzius bis zum 11 Jh. unterbrochen gewesen sein soll.

Schon in den frühen Schriften des Konfuzianismus taucht der Hinweis
auf die legendären Herrscher des Altertums auf. Sie Verkörpern das Ideal
des Weisen, und ihr Charakteristikum ist eine fundamental altruistische

Haltung, da sie "nicht für sich selbst, sondern für andere leben".59 Als
Exempel des Altruismus dient Menzius z.B. die Geschichte von Yu, der in
jahrelanger selbstloser Arbeit die Flüsse regulierte und so die Grundlage
für die Ernährung der Menschen schuf.60 Im Meng zi 'Sî.^r wird außerdem

erwähnt, daß die Könige des Altertums den Thron nicht erbten, sondern

aufgrund ihrer Sittlichkeit erhielten, welche sie befähigte, die Menschen

richtig zu führen und die Welt zu ordnen.6! Das die Lehre des Konfuzius
enthaltene Lunyu fmi§ preist die Herrschaft von Shun und Yu als erhaben,
da sie die Welt beherrschten, ohne sich übermäßig in den Gang der Dinge
einzumischen.62 Dies war möglich, weil sie durch die Wirkkraft ihrer
Tugend (de '{%) regierten, die in alle Richtungen ausstrahlte. In dem zum

58 Han Changli quanji, Kap. 11, S.4b.

59 Ching, J., "Neo-Confucian Utopian Theories and Political Ethics", S.30.

60 Meng zi 3A4, S. 124.

61 Ibid., 3A4, S. 124 f; 3B9, S. 154 f; 5A1-5, S.206-221.

62 Lunyu 8.18, S.83; 15.5, S. 162.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 885

konfuzianischen Kanon zählenden Shujing HH heißt es, daß König Wen
seine Tugendkraft erstrahlen ließ und auf diese Weise angemessen regierte.63

Die Emanation der Tugendkraft bedeutet, daß die Untertanen von
dem sittlichen Vorbild ihres Monarchen beeinflußt und selbst zu tugendhaften

Menschen geformt werden. Damit wird die paradigmatische Funktion

des Herrschers unterstrichen. Auch im Lunyu stützt der wahre Herrscher

seine Autorität auf diese immanente Tugendkraft, denn ihr Vorbild
bewirkt, daß das Volk Scham empfindet und das Gute zu erlangen trachtet.64

Der Fürst wird mit dem Polarstern verglichen, der in unveränderlicher

Position den Mittelpunkt des Himmels bildet und um den alle
anderen Sterne in ihrer Ordnung kreisen.65 Der Herrscher, der sich durch
seine innere Fähigkeit tugendhaft zu sein qualifiziert und die Welt durch
Sittlichkeit gewinnt66, steht darum im Zentrum der Welt und ist, wie es

von Yao heißt, in Übereinstimmung mit der Ordnung des tian61 A -68

Die den Bereich der menschlichen Gesellschaft übersteigende Begründung,

welche der Regentschaft der Könige der Vorzeit hier zugewiesen

63 Shujing, Kap. Kang gao 3,4. Legge, J., The Chinese Classics. Vol. 3, S.383.

64 Lunyu 2.3, S.12.

65 Ibid., 2.1., S.U.
66 Mengzi 4A3, S. 166.

67 Die ursprüngliche Bedeutung von tian ist "Himmel", "Himmelsgott". Obwohl in
den frühen konfuzianischen Schriften der alte religiöse Inhalt des Begriffs
gelegentlich auftaucht, vor allem im Zusammenhang mit der Theorie vom "Mandat

des Himmels", ist er aber nicht im Sinne einer willentìich handelnden personalen

Gottheit zu verstehen. Zwar wird im Lunyu z.B. an einer Stelle (3.13, S.27) zum

tian gebetet oder im Meng zi (5A5, S.219) erwähnt, daß tian dem Shun die Welt

zur Regierung übergab; doch heißt es im Meng zi an der gleichen Stelle auch,

tian rede nicht und manifestiere sich nur durch Handlungen und Ereignisse, und

im Lunyu (17.19, S.188) wird tian ebenfalls als nicht redend bezeichnet und mit

dem natürlichen Prozeß der Dinge gleichgesetzt. Tian ist hier vor allem im Sinne

einer übergeordneten, moralischen Kriterien entsprechenden Ordnungsinstanz zu

verstehen, mit welcher der Mensch und seine Gesellschaft übereinstimmen müssen.

Für die Neo-Konfuzianer hat tian in diesem Zusammenhang die umfassende

Bedeutung "Universum". Siehe: Ommerborn, W., Die Einheit der Welt. Die Qi-
Theorie des Neo-Konfuzianers Zhang Zai (1020-1077), S.68, Fn.166.

68 Lunyu %A9, S.83.



886 WOLFGANG OMMERBORN

wird, spiegelt sich noch früher in der im Shujing erstmals auftauchenden
Theorie vom "Mandat des Himmels" (tianming^pp) wider: "Die Könige
Wen und Wu breiteten ihre große Tugendkraft in der Welt aus und

erlangten so das Mandat (des Himmels), das (vorher) die Yin (-Herrscher)
ausübten."69 Diese Theorie wird zwar im Lunyu nicht explizit ausgeführt,
findet dort aber ihren Niederschlag, wenn an einer Stelle dem Yao bei der
Thronübergabe an Shun die Worte in den Mund gelegt werden: "Oh Shun!

Die Ordnung des tian geht nun an dich. Ergreife vollständig ihr Wesen."70

Im Meng zi wird deutlich gesagt, daß Shun den Auftrag zur Regierung der
Welt von tian empfangen hat.7! Die Herrscher treten hier als Persönlichkeiten

auf, deren sittliches Handeln Widerspiegelung einer höheren

Ordnung ist, von der sie die Legitimation zur Regierung der Menschenwelt
empfangen. Ihre Herrschaft wird darum als die optimale Form politischen
Handelns verstanden.

Der Begriff tianming taucht ebenfalls im Lunyu auf, wird an dieser
Stelle aber nicht genauer erklärt. Konfuzius behauptet jedoch von sich, er
selbst habe dieses im Alter von fünfzig Jahren erkannt.72 Wie das oben

genannte Zitat aus dem Lunyu zeigt, handelt es sich hierbei auch im
Verständnis des Konfuzius um das einen Herrscher legitimierende Wissen
der für die Regierung der Menschengemeinschaft gültigen
Ordnungsprinzipien. Konfuzius selbst, der diese Normen erkennt, befindet sich aber
in einem Dilemma. Er ist zwar ein Weiser, der, wie er selbst sagt, darum
die Ursache seiner Tugendkraft (de) unmittelbar auf tian zurückführt73,
doch er ist - anders als seine Vorgänger - kein weltlicher Herrscher
mehr.74 Das Wissen alleine legitimiert ihn in den Augen seiner Zeitgenossen

offensichtlich nicht, selbst einen Staat zu leiten und zu ordnen. Und
es gelingt ihm auch nicht, in einer Zeit zunehmender gewalttätiger
Auseinandersetzungen, einen Fürsten zu finden, der bereit ist, seine ethischen

69 Shujing, Kap. Bi ming 2. Legge, Bd. 3, a.a.O. S.572.

70 Lunyu 20.1, S.207.

71 Meng zi 5A5, S.219.

72 Lunyu 2A, S. 12.

73 Ibid., 7.23, S.72.

74 Konfuzianer der Han-Zeit versuchen diesen Mangel nachträglich zu korrigieren,
indem sie Konfuzius als den "ungekrönten König" bezeichnen oder in ihm den

Begründer einer fiktiven Dynastie sehen. Ching, a.a.O., S.30.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 887

Prinzipien beim politischen Handeln umzusetzen. Darum kann in seiner

Epoche, die in ihm einen Wissenden besitzt, die universale Ordnung nicht
wieder in der menschlichen Gesellschaft verwirklicht werden. Das gleiche
Schicksal teilt Menzius, der sich nach dem Tod des Konfuzius selbst die
besondere Fähigkeit bescheinigt, der Welt die wahre Ordnung zurückgeben
zu können.75

Mit dem Ende der Regierung der frühen Zhou-Herrscher findet
demnach der ideale Zustand der von einem weisen Herrscher ausgeübten

Regierung sein Ende. Insgesamt ist hier ein Gedanke impliziert, der auch

von den Neo-Konfuzianern vertreten wird, i.e. daß die ideale politische
Gemeinschaft in der Vergangenheit tatsächlich einmal verwirklicht
gewesen ist. In dem Ritenbuch Liji $HfB aus der Han-Zeit wird z.B. auf
eine solche Epoche verwiesen. Sie heißt dort Zeitalter der "Großen
Einheit" und bezieht sich offensichtlich auf die Regentschaft von
Herrschern wie Yao und Shun. In dieser Zeit, so heißt es, war die Welt der
Besitz aller Menschen, und die Fähigsten wurden als Herrscher
ausgewählt.76 Die folgende Phase der drei Erbdynastien Xia, Shang und Zhou
wird darin zwar noch immer als eine besondere Epoche hervorgehoben,
doch bedeutet sie schon eine gewisse Abweichung von der idealen

Ordnung.77 Dennoch verstehen die späteren Konfuzianer vor allem die

politische Ordnung der frühen Zhou-Zeit als ihre Form des optimalen
Staatswesens. Das zeigt sich z.B. auch deutlich in Zhang Zais Äußerungen

zu konkreten politischen Forderungen, auf die noch eingegangen werden
soll. Die grundsätzliche Überzeugung, daß mit dem Verlauf der Geschichte
eine zunehmende Tendenz der Deterioration von der idealen Regierung
und Gesellschaftsordnung stattfindet, findet auch im Meng zi ihren Niederschlag,

wenn es dort im Hinblick auf die Herrschertugenden heißt: "Yao
und Shun besaßen sie als Wesen; (die Dynastiengründer) Tang und Wu

verkörperten sie; die Fünf Hegemonen borgten sie (nur noch)"78, und an

anderer Stelle gesagt wird: "Die Fürsten unserer Zeit sind Verbrecher

gegenüber den Hegemonen".79 Damit wird deutlich, daß Menzius den

75 Meng zi 2B13, S. 109.

76 Liji, Kap.4.9, S.120.

77 Ibid., S. 121.

78 Meng zi 7A30, S.314.

79 Ibid., 6B7, S.287.



888 WOLFGANG OMMERBORN

Fürsten seiner Zeit die Fähigkeit abspricht, auch nur annähernd dem Ideal
der richtigen Herrschaft zu entsprechen. Der wahre Regent hat die

Tugendprinzipien als sein Wesen realisiert, denn nur derjenige, der sich,
sobald er am frühen Morgen aufgewacht ist, um das Gute bemüht, kann als

ein Schüler des weisen Königs Shun bezeichnet werden80, und einzig ein

Herrscher, der, von seiner Tugendkraft ausgehend, Sittlichkeit praktiziert,
darf wahrhaftig ein König genannt werden.8!

Im Gegensatz zur pessimistischen Einschätzung hinsichtlich der
Machthaber seiner Zeit, bringt Menzius im Rahmen seiner Theorie vom
guten Wesen (xing f£) des Menschen, die von der Immanenz der sittlichen
Prinzipien ausgeht, aber schließlich eine grundsätzlich optimistische
Einstellung zum Ausdruck. Die Struktur der sittlichen Ordnung findet sich im
Menschen selbst keimartig angelegt, darum ist der Mensch wesentlich gut.
So heißt es im Meng zi: "Wer seinen Geist ausschöpft, der erkennt sein
Wesen (xing); wer sein Wesen erkennt, erkennt tian. "82 Der Mensch und
die übergeordnete Ordnung sind den gleichen Prinzipien unterworfen, und
der Mensch trägt diese als Wesen in sich. Hier wird zudem die
Möglichkeit eingeräumt, daß der Mensch in der Lage ist, die Prinzipien in sich

zu erkennen und so schließlich die Ordnung des Gesamten zu verstehen.
Wie gezeigt, waren Konfuzius und Menzius von sich überzeugt, das

entsprechende Wissen erlangt zu haben.
Gemäß der Auffassung des Menzius bleibt die Möglichkeit dieser

Erkenntnis aber nicht nur wenigen Auserwählten vorbehalten, vielmehr kann
sie grundsätzlich jeder Mensch erreichen, denn das innere Wesen ist bei
allen Menschen gleich. In der Tat betont Menzius dann auch, jeder
Mensch könne ein Weiser wie Yao oder Shun werden.83 Diese Auffassung
impliziert die Möglichkeit der Wiederherstellung der alten Ordnung und
nährt so die Hoffnung, daß eines Tages tatsächlich wieder ein Weiser auf
dem Thron sitzt. Das Bemühen der Konfuzianer ist darum in erster Linie
darauf gerichtet, als Lehrer oder Berater einem Herrscher die Erkenntnis
der immanenten Ordnungsprinzipien zu vermitteln. Im Meng zi wird das in
der Geschichte des Einsiedlers Yi Yin f^ f* verdeutlicht, der, in der Er-

80 Ibid., 7A25, S.312.

81 Ibid.,2A3, S.74.

82 Ibid., 7A1, S.271.

83 Ibid.,6B2, S.276.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 889

Wartung, einen Fürsten zu einem Yao oder Shun zu machen, eine hohe
politische Funktion in einem Staat annimmt. Yi Yin begründet diesen Schritt
mit der Überzeugung, daß "derjenige, der zuerst Erkenntnis gewinnt,
diejenigen erwecken muß, die erst später erwachen".84 Die Aufgabe des

Weisen gegenüber dem Herrscher ist - um mit Piaton zu sprechen - die
des "Geburtshelfers" bei der Erkenntnis der sittlichen Prinzipien. Da der
Weise, in dem "die geistige Ordnung der Menschheit ihre paradigmatische
Verkörperung findet", in der Epoche des Menzius nicht mehr identisch mit
dem Herrscher ist, muß seine vorrangige Aufgabe "die Vereinigung der
beiden Gewalten in der einen Person des 'weisen Königs'" sein.85 Nur so

kann die Ordnung in der Gesellschaft wieder hergestellt werden. Ist der

Fürst, heißt es bei Menzius, durch den Weisen richtiggestellt, dann ist das

ganze Reich gefestigt, und alle Dinge sind richtiggestellt.86
Die im frühen Konfuzianismus im Lunyu und Meng zi formulierten

Gedanken zum weisen Herrscher und den schließlich im Rahmen einer
übergreifenden Ordnungskonzeption begründeten Normen seiner
Herrschaftsausübung bilden auch die Grundlage der entsprechenden Theorien
der folgenden Konfuzianer. Xun Zi Iç^ (ca. 313-238 v.u.Z.) z.B., der
bei den Neo-Konfuzianern aber weniger Ansehen genießt, betont ebenfalls
sehr deutlich die Aufgabe der weisen Herrscher, die Welt richtig zu ordnen

und ihre daraus resultierende besondere Position gegenüber den anderen

Menschen, deren Erzieher sie sind87; und er glaubt, daß das gesamte
Universum sittlichen Normen folgt, mit denen die Ordnung der menschlichen

Gesellschaft in Einklang sein muß.88 Diese Auffassung zeigt sich

gleichsam sehr ausgeprägt bei Dong Zhongshu iHif^iü? (179-104 v.u.Z.),
dem wohl wichtigsten Konfuzianer der frühen Han-Zeit.89 Er ist
überzeugt, daß es die von der übergeordneten Instanz des tian verliehene
eigentliche Aufgabe des Herrschers ist, seine Untertanen im Sinne der dem
Menschen immanenten universalen Sittlichkeitsnormen zu erziehen:
"Wenn tian die Menschen erzeugt, hat ihre Natur die Ausstattung des

84 Ibid., 5A7, S.225.

85 Weber-Schäfer, P., "Piatons Politeia", S.99.

86 Meng zi 4A20, S.liO.
87 Z.B. Xun zi, Kap.3, S.33; Kap. 19, S.322.

88 Z.B. ibid., Kap.9, S.126; Kap. 19, S.313.

89 Z.B. Chunqiu fanlu, Kap. 11.44, S.6; Kap. 17.80, S.5.



890 WOLFGANG OMMERBORN

Guten; aber die (Menschen) sind unfähig, selbst gut zu sein. (Tian) errichtete

(darum die Herrschaft) des Königs, um sie gut zu machen. Das ist die

Bedeutung des tian. "90

Auch nach Auffassung des Neo-Konfuzianers Zhang Zai bildet die

Errichtung und Bewahrung der gesellschaftlichen Ordnung die spezifische
Aufgabe des Weisen. Dabei ist er ebenfalls überzeugt, daß die ideale

Ordnung während der Regentschaft der weisen Könige des Altertums
tatsächlich einmal verwirklicht wurde. Zhangs Forderung an die Politiker
seiner Zeit lautet darum, "die verlorene Lehre der früheren Weisen (wieder)

fortsetzen und für alle Zeiten den großen Frieden eröffnen".9! Ebenso
wie Dong Zhongshu die Legitimation des weisen Monarchen in seiner

Fähigkeit begründet sieht, den Menschen das Gute zu vermitteln, ist auch

für Zhang der für ihn in keiner Weise mit der idealen Ordnung
übereinstimmende Zustand der Gesellschaft der Grund für die Notwendigkeit des

Auftretens des Weisen: "Müßte der Weise die Welt nicht durch
Nachdenken und Besorgnis regulieren, welchen Nutzen hätte er dann? Die
Ordnung des Universums würde sich selbst genügen."92

Der Tatbestand, daß in der existierenden menschlichen Gesellschaft
ständig Abweichungen von dieser Ordnung auftreten, wird mit der
Beschaffenheit des seienden Menschen erklärt. Der Mensch folgt nicht
einfach spontan den Ordnungsprinzipien, da seine Wesen nicht nur den

Aspekt des Guten, sondern auch den des Bösen in sich faßt. So hat er häufig

aus selbstsüchtigen Motiven die Neigung, die Normen zu ignorieren.
Das heißt, der Mensch trägt zwar die sittlichen Prinzipien und die Fähigkeit

diese zu erkennen natürlich in sich, sie bilden seine innere Struktur -
aus diesem Grund betonen die Neo-Konfuzianer die x/ng-Theorie des Menzius

-, aber der Mensch ist als ein stets mit Körperlichkeit ausgestattetes
Wesen gleichzeitig nie ohne das Böse, i.e. er besitzt die Anlage, Böses zu
tun.93 Die Grundlage für den Gedanken, daß der Mensch immer auch die

Fähigkeit Schlechtes zu tun als eine Wesenseigenschaft in sich trägt, liefert
die sowohl in den Lehren von Denkern wie Zhang Zai als auch Zhu Xi zu

90 Ibid., Kap. 10.35, S.5.

91 Shiyi. Jinsilu shiyi. Zhang Zaiji, S.376.

92 Hengqu Yishuo. Xici, shang. Zhang Zaiji, S.189.

93 Ommerborn, W., "Die Idee der Immanenz des Guten und Bösen in der Xing-
Theorie der Neo-Konfuzianer der Song-Zeit. "



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 891

findende ontologische Relevanz der materiellen Substanz qi ü, neben dem
universalen sittlichen Ordnungsprinzip li Ig. Qi ist ebenso wie li im seienden

Menschen immer vorhanden.94 Von Ausnahmen abgesehen, und hierzu

zählen die weisen Herrscher des Altertums, sind die mit der Geburt
gegebenen immanenten sittlichen Prinzipien nicht klar im Bewußtsein,
sondern sie müssen erst in einem mühseligen Kultivierungsprozeß deutlich
gemacht werden: "Der große Nutzen des Lernens liegt darin, daß man
seine materielle qi-Ausstattung (qi-zhi Ulf) ändern kann. (Wenn du nicht
lernst,) wirst du nie Klarheit zum Ausdruck bringen und nicht die
Tiefgründigkeit des Weisen erkennen."95 Die Weisen werden zu Autoritäten
dieses Wissens erhoben, zu Vorbildern, denen die Menschen nacheifern
müssen. Der Weise ist darum der Lehrer der Menschen: "Den noch
Unwissenden (meng J§) kultivieren, um ihn richtigzustellen (zheng IE), das

ist die Tätigkeit des Weisen."96 Die Tatsache, daß Zhang Zais Hauptwerk
den Titel Zhengmeng trägt, macht deutlich, wie sehr er sich selbst mit der
Rolle des zur Tugendhaftigkeit erziehenden Lehrers identifiziert.

Die Tätigkeit des Weisen transzendiert aber selbst die Grenzen der
menschlichen Gesellschaft: "Der Weise leitet die unzähligen Dinge im
Universum; ferner umfaßt sein Wissen die unzähligen Dinge, und er
ordnet die Welt (tianxia Ai ~F)-"97 Auch wenn Zhang Zai bei dieser
Äußerung in erster Linie die Welt ins Auge faßt, die sich der Mensch
selbst angeeignet hat, so klingt darin jedoch die schließlich universale
Bedeutung der für die Gesellschaft grundlegenden Normen an. In
Übereinstimmung mit bestimmten - wie gezeigt schon im frühen Konfuzianismus
allmählich Konturen annehmenden - Gedanken, sind die Neo-Konfuzianer
überzeugt, daß Menschenwelt und Naturwelt den gleichen grundlegenden
Gesetzen folgen müssen, wenn in ihnen die optimale Struktur der Ordnung
verwirklicht sein soll. Darum sagt Zhang: "Was das Volk im allgemeinen
anstreben muß, sind die universalen Prinzipien (7/)."98 Der Mensch trägt
die kosmische Ordnungsstruktur als sein Wesen in sich. So heißt es bei

94 Ommerborn, W., "Zum Stellenwert der Ontologie und der Frage nach dem

ersten Seienden im Neo-Konfuzianismus. "

95 Jingxue liku. Tili. Zhang Zaiji, S.274.

96 Hengqu Yishuo. Shangjing, meng. Zhang Zaiji, S.85.

97 Ibid., Xici, shang. Zhang Zaiji, S.185.

98 Jingxue liku, shishü. Zhang Zaiji, S.257.



892 WOLFGANG OMMERBORN

Zhang in Anknüpfung an eine oben zitierte Äußerung des Menzius: "Das
dao jjt des Universums ist das Wesen (des Menschen). Wer darum über
den Menschen reflektiert, der muß das Universum kennen. Wer das

Universum erkennen kann, der kann den Menschen erkennen."99 Der Weise
soll die Menschen zu diesem Wissen führen; seine Erziehung "hält nur die

Prinzipien (li) des Universums aufrecht und offenbart sie."l°° Er hat eine

Bewußtseinsstufe erlangt, in der er die Einheit von kosmischer und
menschlicher Ordnungsstruktur erkannt hat: "Wenn (der Weise) die Welt
betrachtet, (erkennt er, daß) es kein Ding gibt, das nicht er selbst ist."l°l
"Der Mensch muß die Dinge und sich als gleich (erkennen) und (so mit
seinem Geist) Inneres und Äußeres vereinen. "1°2

Im Zusammenhang mit Zhang Zai ist nun ebenfalls die Frage zu
stellen, wie die Weisen des Altertums das im Menschen verborgene Wissen

aktualisieren konnten. Offensichtlich haben sie im Unterschied zu
andern schon seit ihrer Geburt das Bewußtsein des Guten viel deutlicher

vor Augen gehabt. Zhang Zai kann diesen Tatbestand vor dem Hintergrund

seiner gi-Lehre erklären.!03 Die weisen Könige besaßen aufgrund
einer günstigeren cj-Ausstattung die besondere Fähigkeit, die ihnen selbst
immanenten Ordnungsprinzipien und deren universale Bedeutung zu erkennen.

Die entsprechende ci-Ausstattung ist dabei nur ein zufälliges Ergebnis
des spontanen Transformationsprozesses der Dinge im Universum. Es gibt
hier keine übergeordnete Instanz, die das Entstehen eines Weisen bewußt

manipulieren kann: "Das Universum kann nicht all die guten Menschen

hervorbringen, denn das Universum ist ohne Absichten."!04
Die Weisen des Altertums erlangten das Wissen der Prinzipien auch

nicht durch eine meditative Innenschau, obwohl dies möglich ist, vielmehr
waren sie besonders in der Lage, die natürlichen Phänomene im Universum

zu beobachten und in deren Wirken die universalen Prinzipien zu
erkennen: "Der Weise paßt sich den Transformationen des Universums an
und errichtet die Gesetze, um das Volk den Wechsel von Kälte und Hitze

99 Hengqu Yishuo. Shuogua. Zhang Zaiji, S.234.

100 Zhengmeng, Kap. Chengming. Zhang Zaiji, S.23.

101 Ibid., Kap. Daxin. Zhang Zaiji, S.25.

102 Jingxue liku. Xue dayuan, xia. Zhang Zaiji, S.285.

103 Ommerborn, Die Einheit der Welt.

104 Hengqu Yishuo. Xici, shang. Zhang Zaiji, S.189.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 893

erkennen zu lassen, welcher Frühling, Sommer, Herbst und Winter entstehen

läßt."!05 In den in der Naturwelt ablaufenden Prozessen spiegelt sich
die für den Menschen notwendige Ordnung wider. Zhang Zai greift hier
auf einen Gedanken zurück, der schon im Yijing ü $§£ (Buch der
Wandlungen) formuliert wird. Er kommentiert den darin auftauchenden Satz:

"Das Universum transformiert sich, die Weisen imitieren dies" mit folgenden

Worten: "Das Universum transformiert sich, und die Weisen schrieben

das Yi (fing), um dieses beim Orakel zu imitieren."!06 Das Yijing
enthält eine auf den beiden komplementären Wirkprinzipien yin und yang
beruhende symbolische Darstellung der Struktur und der Prozesse im
Universum und ist somit ein Mittel zum Erkennen der Welt. Es bildet auch das

von den Weisen den Menschen hinterlassene Lehrbuch zur Errichtung und

Bewahrung der Ordnung in der menschlichen Gesellschaft: "Die Weisen
schufen für die Menschen ein Buch mit Regeln, damit sie erkennen, was
sie anstreben und was sie meiden sollen; das ist die Bedeutung des Yi

Omgj."l°7
Zhang fordert darum, daß die im Yijing in verschlüsselter Form

vorliegenden universalen Prinzipien als Normen richtig auf die menschliche

Gesellschaft übertragen werden müssen: "Weil das Universum die

Dinge hervorbringt, gibt es die Erscheinungen von Ehrwürdigem und

Niedrigem, Großem und Kleinem. Der Mensch hat diesem nur zu folgen.
Aus diesem Grund entstanden die Riten. "1°8 Die gesellschaftlichen
Normen, i.e. die "Riten", haben ihr Fundament in den grundlegenden
Gesetzen des Kosmos. Aus diesem Grund sind sie in einem prinzipiellen Sinn
keine von den Menschen selbst geschaffenen Regeln: "Selbst wenn es

keine Menschen gäbe, wären die Riten des Universums spontan
vorhanden."!09 Die Bezeichnung "Riten" (li fft) steht somit für die von den Weisen

verwirklichte Anwendung des universalen Ordnungsprinzips (li S im
Bereich der menschlichen Gesellschaft. Zhang Zai betont mit seinen
Gedanken ganz deutlich die Verbundenheit zwischen menschlicher und
kosmischer Ordnung.

105 Ibid., Xici, xia. Zhang Zaiji, S.208.

106 Ibid., Xici, shang. Zhang Zaiji, S.204

107 Ibid., S.182.

108 Jingxue liku. Qizhi. Zhang Zaiji, S.264.

109 Hengqu Yishuo. Qizhi. Zhang Zaiji, S.264.



894 WOLFGANG OMMERBORN

Neben dem Yijing werden auch den anderen Büchern des traditionellen

konfuzianischen Kanons wichtige Rollen bei der Vermittlung des

richtigen Wissens zugewiesen. Zhang hebt hierbei besonders die
frühkonfuzianischen Werke Lunyu und Meng zi hervor. H° Aber auch das Zhouli
jtfllJt (Riten der Zhou), dem er eine kleinere Abhandlung widmet! 11

; spielt
als Darstellung der in der frühen Zhou-Zeit angeblich verwirklichten politischen

Ordnung eine wichtige Rolle, ü2 Wenn er den Lernenden diese Werke

besonders ans Herz legt, hat das seinen Grund auch darin, daß das

Yijing für den normalen Menschen ein schwieriges Buch ist. Die
verschlüsselte Form der Darstellung kann leicht zu Mißverständnissen führen.
Insgesamt wird aber deutlich, daß die alten konfuzianischen Schriften eine

wichtige Position bei der Vermittlung der Wahrheit erhalten. Andererseits
ist Zhang überzeugt, daß diese Bücher, er nennt hier namentlich neben

Werken wie dem Shujing und dem Shijing jNf M113 auc^ das Lunyu und
das Meng zi'H4, durchaus Fehler enthalten; und er warnt davor, sich von
den Worten in den Schriften in die Irre leiten zu lassen, ohne ihren eigentlichen

Sinn zu erfassen, weil den Menschen die Prinzipien, die sie verdeutlichen

sollen, nicht klar seien, û5 Damit verweist Zhang wieder auf die

Bedeutung der besonders qualifizierten Lehrer für den Kultivierungsprozeß,

die den Lernenden die richtige Anleitung geben müssen, indem sie die
in den Werken zum Ausdruck kommenden wesentlichen Intentionen
erklären. Grundsätzlich ist er davon überzeugt, daß "Weisheit durch Lernen
zu erlangen ist".U6

110 Jingxue liku. Yili. Zhang Zaiji, S.278.

111 Ibid., Zhouli. Zhang Zai ji, S. 248-255.

112 Das Zhouli wird traditionell als ein Werk des Herzogs von Zhou verstanden, sei¬

ne Entstehungszeit somit in das 11.Jh. v.u.Z. gelegt. Schon im 2Jh. traten in

China Zweifel an dieser Datierung auf, und es wurde vermutet, daß es erst im

3Jh.v.u.Z. verfaßt wurde. Karlgren, B., "The Early History of the Chou Li and

the Tso Chuan Texts", S.5. Selbst Zhang Zai ist überzeugt, daß zumindest Teile

des Zhouli aus der Endphase der Zhou-Zeit stammen. Jingxue liku. Zhouli. Zhang

Zaiji, S.248.

113 Jingxue liku. Xue dayuan, xia. Zhang Zaiji, S.284.

114 Ibid., Yili. Zhang Zaiji, S.277.

115 Ibid.
116 Ibid., Ziao. Zhang Zaiji, S.289.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 895

Den optimalen Tatbestand würde freilich das Auftreten eines wirklichen

Weisen bilden. Auch Zhang betont in dem Zusammenhang die
Vorbildfunktion des tugendhaften Menschen, insbesondere des Herrschers, für
das gesamte Volk: "(Der Edle) fehlt nicht die Mitte zu erlangen. Darum
bildet er in Bewegung und in Ruhe ein Beispiel für die Massen."û7 "Wer
in sich selbst Freude findet und (anderen) ein Muster ist, ist ein Weiser.

"II8 Er trägt auch ein konkretes Beispiel für die Vorbildfunktion des

Weisen vor, wobei er eine Stelle aus dem Meng zi zitiert: "Wenn der
Weise 'Die alten Menschen in seiner Familie ehrwürdig behandelt und dies

auf die alten Menschen anderer ausdehnt'II9, dann werden die Menschen

wünschen, alte Menschen ehrwürdig zu behandeln. So kann er mit seinem

Verhalten andere beeinflussen."!20 Das vorbildliche Denken und Handeln
ist eine wichtige Methode andere Menschen umzuformen. In diesem Satz

spiegelt sich zugleich die für die Konfuzianer zentrale Relevanz des

angemessenen Verhaltens in der Familie wider, das auf die gesamte Gesellschaft

übertragen werden muß. Die Familie übernimmt auf diese Weise die
Funktion eines mikroskopischen Staates, in der die Menschen auf ihre
Rolle in der Gesellschaft vorbereitet werden. Diese Parallelität zwischen
Familie und Staat findet sich - wie gezeigt - auch bei Piaton.

Wie ist aber die Möglichkeit, daß tatsächlich ein Weiser auftritt,
einzuschätzen? Immerhin ist auch Zhang überzeugt, daß seit einer sehr

langen Zeit kein Weiser mehr geboren wurde. Er kann dieses Faktum ohne
weiteres auf der Basis seiner Lehre von der natürlichen, i.e. zufälligen, qi-
Ausstattung erklären. Seit Menzius hat demnach kein Mensch mehr eine

den Weisen entsprechende Ausstattung mit qi erhalten. Seine Menzius
folgende Theorie der Immanenz der sittlichen Prinzipien, deren Bewußtheit
durch die unterschiedliche Intensität des qi beeinflußt wird, bildet jedoch
die Grundlage für die Hoffnung, daß jederzeit ein mit den entsprechenden
Fähigkeiten versehener Mensch geboren werden kann. Er zeigt sich vor
allem in bezug auf seine eigene Epoche zuversichtlich: "Das dao ist nach
Menzius für mehr als tausend Jahre verlorengegangen. Heute gibt es wie-

117 Hengqu Yishuo. Xici, xia. Zhang Zaiji, S.223.

118 Zhengmeng, Kap. Youde. Zhang Zaiji, S.46.

119 MengzilAl, S.16.

120 Hengqu Yishuo. Xiajing, xian. Zhang Zaiji, S.125.



896 WOLFGANG OMMERBORN

der Menschen, die es verstehen."I21 "Die Prinzipien sind heute (wieder)
klar. Selbst wenn Konfuzius wieder geboren würde, könnte er nicht mehr
tun. Die Lernenden praktizieren auf der Ebene unteren Verstehens die

Riten, später werden sie die Natur und das dao des Universums erkennen
und eines Tages gewiß Menzius übertreffen. " l22

Im Grunde bezieht sich dieser Optimismus aber nur auf wenige Personen,

denn die meisten Lernenden und gelehrten Amtsträger seiner Zeit hält

Zhang für verdorben, da sie nur ihre eigene Karriere im Sinn hätten, aber

nicht das Erlangen der nach seiner Auffassung wahren Prinzipien.i23
Zhang Zai versteht sich dabei selbst als jemanden, der die universalen

Prinzipien zu erkennen trachtet: "Früher war mein Geist weitschweifig,
jetzt ist er (auf Wesentliches) beschränkt. Bald wird er sich noch mehr
beschränken. Er muß sich besonders auf das Wesentliche beschränken."!24

"in der Vergangenheit wurde ich oft von (schlechtem) qi geleitet,
dann wurde das reduziert. Ich hoffe sehr, in einem Jahr davon befreit zu
sein."!25 Er sieht sich offensichtlich auf dem richtigen Weg zur Weisheit
vorwärts schreiten. Aber es handelt sich hierbei de facto um einen
individuellen Kultivierungsprozeß, der nur wenige Menschen in seiner
unmittelbaren Umgebung beeinflussen kann. In bezug auf die Verwirklichung
der Prinzipien in einem größeren Umfang, zeigt er sich eher pessimistisch.
Als er einmal feststellt, daß die wahre Lehre lange Zeit verloren war, sagt
er besorgt: "Heute kann das dao aber wieder vernommen werden. (Aber)
wird es (wieder) verschwinden oder wird es (tatsächlich) verwirklicht
werden?"!26 In dieser Äußerung manifestiert sich das Dilemma des Weisen,

der keine politische Macht besitzt, i.e. dessen paradigmatische Funktion

sich nur auf einen kleinen Kreis von Anhängern erstreckt, und der

121 Jingxue liku. Yili. Zhang Zaiji, S.274.

122 Ibid., Xue dayuan, shang. Zhang Zai ji, S.281. Offensichtlich hat Zhang das

Wissen des Menzius nicht mehr so hoch eingestuft wie das des Konfuzius. An
einer Stelle bezeichnet er Menzius im Vergleich zu den Weisen sogar als grob.

Shiyi. Xingli shiyi. Zhang Zaiji, S.375.

123 Zhang zi yulu. Yulu, xia. Zhang Zaiji, S.329.

124 Ibid., Yulu, zhong. Zhang Zaiji, S.317.

125 Jingxue liku. Xue dayuan, shang. Zhang Zaiji, S.281.

126 Ibid., Zidao. Zhang Zaiji, S.291.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 897

darum die universalen Ordnungsprinzipien nicht in einem für den gesamten
Staat relevanten Umfang realisieren kann.

Daß Zhang zumindest versucht, Einfluß in der praktischen Politik zu

erlangen, zeigt sich daran, daß er bei den staatlichen Prüfungen den höchsten

akademischen Grad erwirbt, verschiedene Ämter ausübt und sich
immer wieder zu öffentlichen Angelegenheiten äußert. In seiner Idealisierung
des politischen Systems der frühen Zhou-Zeit plädiert er z.B. grundsätzlich
für die Errichtung des überlieferten Zhou-Feudalismusl27, i.e. für eine
gewisse Dezentralisierung der Macht, die aber die grundsätzliche Vormachtstellung

des Kaisers nicht erschüttern darf. Ebenso wie die Beamten am

Hof, deren Funktionen im Zhouli genau beschrieben werden, dienen auch

die Lehensträger als Vermittler der Tugenden des Zentralherrschers. Daß

in erster Linie der Kaiser für die Errichtung und den Erhalt der rechten

Ordnung verantwortlich ist, zeigt Zhang, wenn er die Herrschaft durch
eine Person als den Weg des Tugendhaften, i.e. des Edlen (junzi ;&-?•),
und die Herrschaft durch viele als das Prinzip des Untugendhaften (xiaoren

fhK) bezeichnet: "Wenn darum zwei Fürsten ein Volk beherrschen und
ein Volk zwei Fürsten dient, dann (herrscht) bei den oberen und unteren
(Schichten) der Weg des Untugendhaften. Wenn (hingegen) ein Fürst zwei

Völker beherrscht und zwei Völker einen Fürsten verehren, dann

(herrscht) bei den oberen und den unteren (Schichten) der Weg des

Tugendhaften."!28 Eine besondere Rolle in der Zentralregierung wird
neben dem Kaiser aber den hohen Beamten, wie z.B. dem Kanzler (zai-

xiang 5j? t@), zugewiesen.!29 Darin spiegelt sich auch die vor dem

Hintergrund der Erfahrungen mit den Herrschen seiner Zeit realistische
Überzeugung wider, daß eine Person alleine, zumal wenn sie kein Weiser
ist, die gesellschaftliche Ordnung nicht sichern kann.

Außerdem plädiert Zhang für die Durchführung des sogenannten

"Brunnenfeldsystems" (jingtian # BB)130, das angeblich in der frühen
Zhou-Zeit praktiziert worden sein soll. Mit diesem strebt er eine gerechtere

Landverteilung an, von der alle Teile der Bevölkerung profitieren
sollen. Insgesamt fordert er, wie andere Neo-Konfuzianer auch, das gründ-

127 Ibid., Zhouli. Zhang Zaiji, S.251.

128 Hengqu Yishuo, Xici, xia. Zhang Zaiji, S.214.

129 Jingxue liku. Zhouli. Zhang Zaiji, S.251.

130 Ibid., S.258 ff.



898 WOLFGANG OMMERBORN

liehe Studium des Zhouli, um die darin enthaltenen politischen
Ordnungsvorstellungen in der eigenen Epoche zu verwirklichen. i3l Ein Zeitgenosse
empfiehlt ihn darum sogar beim Kaiser mit den Worten, seine Ansichten

zur Theorie des Regierens hätten ihr Fundament im Altertum.!32 zhang
gerät aber aufgrund seiner Vorstellungen immer wieder in Konflikt mit
anderen Amtsinhabern, so daß er entweder entlassen wird oder seine
Ämter selbst nach kurzer Zeit niederlegt. I33 Daß er auch als Privatmann
bestrebt ist, die Möglichkeit der Verwirklichung seines Gesellschaftsideals

131 Im Zhouli finden sich zwar auch Hinweise auf ein Lehnswesen, in der "Haupt¬

sache beschäftigt es sich aber nicht mit der Organisation des Reiches als Ganzes,

sondern mit der königlichen Domäne". Wu Kuo-cheng, Ancient Chinese Political

Thought, S.39. Es enthält vor allem detaillierte Beschreibungen der Aufgaben der

am Hof des Königs tätigen Beamten. Die Idee des "Brunnenfeldsystems" wird im

Zhouli nur angedeutet, wenn es dort heißt, "teile die Felder in jing ein; neun Bauern

besitzen ein jing". Zhouli, Kap.3, S.23a; siehe auch: Kap. 12, S.18b. Der

Begriff selbst und eine detailliertere Beschreibung zeigt sich aber erstmals im Meng

zi (3A3, S. 118 f). Dort teilen sich acht Familien ein aus neun Feldern bestehendes

jing. Das neunte Feld wird von den acht Familien für den Staat bearbeitet.

Das Zhouli liefert somit nur begrenzt Informationen zur Organisation eines ganzen

Staates. In der Hauptsache inspiriert es die Neo-Konfuzianer bei ihren

Überlegungen hinsichtlich des Aufbaus der Zentralregierung in der Hauptstadt. Das

wird von Zhu Xi in einem Memorandum an den Kaiser deutlich zum Ausdruck

gebracht. Zhu Wengong wenji, Kap. 11, S.22a. Anders als Zhang Zai zeigt sich

Zhu Xi an einigen Stellen skeptisch in bezug auf die Umsetzung des Zhou-Feuda-

lismus und des "Brunnenfeldsystems" in der Gegenwart. Er hebt jedoch deren

Funktion unter der Herrschaft der weisen Könige hervor und glaubt ebenfalls,

daß im Altertum eine ideale Gesellschaft verwirklicht war, die seiner Epoche als

Vorbild dienen muß. Zhu zi yulei, Kap. 108, S.2b f; Zhu Wengong wenji, Kap. 15,

S.la f. Es ist außerdem überliefert, daß Zhu Xi während seiner Amtszeit in

Zhangzhou versuchte, eine am "Brunnenfeldsystem" angelehnte gerechtere

Verteilung der Bodenflächen durchzuführen. Song lun, Kap. 12, S.216; siehe hierzu:

Ommerborn, W., "Der Versuch der Realisierung einer Utopie: Das

'Brunnenfeldsystem' in der politischen Theorie und Praxis der Neo-Konfuzianer der Song-

Zeit".
132 Songshi, Kap.427. Liezhuan 168, S.8.

133 Ibid.,S.9.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 899

zu beweisen, ist daran zu erkennen, daß er - wie sein Biograph und Schüler

Lü Dalin g A Wo (1044-1093) berichtet - das oben genannte
"Brunnenfeldsystem" selbst durch Landkauf und Landverteilung an seine Schüler

zu praktizieren sucht; doch stirbt er, bevor er diesen Plan vollständig in die
Tat umsetzen kann.134

Der Weise hat die Aufgabe, die universalen Ordnungsprinzipien in
der Gesellschaft anzuwenden. Er übernimmt damit eine aktive politische
Funktion. Wenn Zhang Zai den höchsten Erkenntnisstand des Weisen
charakterisiert, dann tauchen aber Formulierungen auf, die auch daoistische
und buddhistische Färbungen zeigen. So spricht er von der geistigen Stufe

des "stillen Einhaltens"!35 und dem Zustand des "leeren Geistes", die der
Weise erlangt hat. Der "leere Geist" ist frei von Denkbewegungen, er ist
der in sich ruhende Geist: "Wenn (dein Geist) ständig in Bewegung und

Veränderung ist, wie (kann er) Licht und Klarheit erkennen? Nur wenn
er innehält, gibt es Licht und Klarheit."!36 Dieser Geist entzieht sich auch

der sprachlichen Darstellung, da er eine Bewußtseinsebene bildet, die "mit
Worten nicht ausgesagt werden kann."!37 Auf dieser Erkenntnisstufe wird
das Wesentliche erfaßt, denn "erst wenn man mit dem leeren Geist sucht,
ist das Richtige tatsächlich das Richtige"!38, dann sind "Richtiges und
Falsches leicht zu erkennen, und (man) weiß spontan, was getan werden
soll und was nicht."!39 Daß damit das sittlich Richtige gemeint ist, sagt
Zhang deutlich: "Leere (des Geistes) ist die Grundlage des Innehaltens
beim Guten."!40

Der Weise ist hier eine Person, die sich in der Erkenntnis der

grundlegenden Einheit der Welt in einem Zustand der "Mitte" (zhong 4"
befindet. Auf das Erlangen dieser "Mitte", schreibt Zhang, haben die

Könige Yao, Shun und Wen und der Weise Konfuzius sich konzentriert.!41
Das bedeutet für ihn aber auf keinen Fall einen Rückzug aus dem politi-

134 Zhang Hengqu xiansheng xingzhuang. Zhang Zai ji, S. 3 84.

135 Hengqu Yishuo. Shangjing, qian. Zhang Zaiji, S.75.

136 Jinsilu, Kap.4.68, S.19.

137 Shiyi. Jinsilu shiyi. Zhang Zaiji, S.377.

138 Jingxue liku. Xue dayuan, shang. Zhang Zaiji, S.279.

139 Ibid.,S.280.
140 Zhang zi yulu. Yulu, shang. Zhang Zaiji, S.307.

141 Jingxue liku. Qizhi. Zhang Zaiji, S.276.



900 WOLFGANG OMMERBORN

sehen Leben. Darin liegt der entscheidende Unterschied zu den Lehren
bestimmter daoistischer Strömungen und vor allem des Buddhismus. Im
Grunde sind die hier von Zhang geäußerten Gedanken zum erleuchteten
Herrscher schon im frühen Konfuzianismus in der Idee der Regierung
durch die immanente Tugendkraft angelegt. Im Lunyu - darauf wurde
verwiesen - wird der weise Herrscher z.B. mit dem in der Mitte des

Himmels ruhenden Polarstern verglichen. Er greift eigentlich nicht mehr
aktiv in den Lauf der politischen Ereignisse ein, vielmehr bewirkt die von
ihm emanierende Tugendkraft, daß die universale Ordnung auch in der
Gesellschaft in höchster Form bewahrt bleibt. In der spontan ausstrahlenden

immanenten Tugendkraft des weisen Herrschers spiegelt sich die gute
Ordnungsstruktur des gesamten Kosmos wider.

Aus diesem Grund bildet für die Neo-Konfuzianer der die
Tugendprinzipien kennende und praktizierende Monarch, dem freilich - hier wird
wieder die Funktion des konfuzianischen Lehrers und Beraters betont -
kongeniale Amtsträger zur Seite stehen können, das optimale Instrument

politischer Herrschaftsausübung. Im Grunde benötigt dieser Herrscher,
falls er wirklich ein Weiser ist, keine schriftlich genau formulierten
Gesetze (fa ü), denn er handelt stets in Übereinstimmung mit der universalen

Ordnung, die in den "Riten" und nicht in der Form positiven Rechts

ihren angemessenen Ausdruck findet.142 Tatsächlich haben die Konfuzianer

häufig die Verwendung von Gesetzen im Gegensatz zu den "Riten"
als unbrauchbar zurückgewiesen.143 Die "Riten" stellen kein starres Sy-

142 Interessant ist hier anzumerken, daß in der Rechtspraxis auch klassische Riten¬

bücher wie das Zhou li und das Liji zu Rate gezogen wurden. Bünger führt einige

Beispiele aus der Tang-Zeit an und bemerkt dazu, dies sei gemacht worden, "weil
die Vorschriften des Gesetzesbuches als zu starr und ihre Anwendung offenbar als

ungerecht empfunden wurde". Bei den aus diesen Büchern zitierten Normen,

"handelt es sich um eine Art allgemeiner Rechtsgrundsätze" und nicht um präzis

festgelegte Gesetze. Bünger, K., Quellen zur Rechtsgeschichte der T'ang-Zeit,
S.62.

143 Erinnert sei an die Konfuzius zugeschriebene Kritik an der Kodifizierung von

Strafgesetzen im Staat Jin aus dem Jahre 536 v.u.Z. Zuozhuan, Herzog Zhao, 29.

Jahr. Legge, J., The Chinese Classics. Vol. 5. The Ch'un ts'ew with the Tso-

chuen, S.732. Dieser Hinweis wäre gleichzeitig der älteste in bezug auf ein

geschriebenes Gesetz in China. Creel sucht nachzuweisen, daß es schon vorher



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 901

stem fixierter Regeln dar, sondern heben die persönliche Integrität der
Regierenden hervor. Sie haben ihr Fundament in den sittlichen Normen
und "leiten ihre universale Gültigkeit von dem Faktum ab, daß sie von den

klugen Weisen des Altertums in Übereinstimmung mit der menschlichen
Natur und der kosmischen Ordnung geschaffen wurden".144 Die Gesetze

hingegen sind nach konfuzianischer Auffassung meist nur "Ausdruck des

Willens eines Herrschers", der seine privaten Interessen in den Vordergrund

stellt.145 Wenn Bünger schreibt, daß es in der Auseinandersetzung
zwischen Gesetzen und "Riten" darum ging, entweder "mit einer objektiven

Rechtsordnung zu regieren oder mit einer nach subjektiven Maßstäben
arbeitenden Verwaltung, die nach bestem Ermessen handelt und den
Nachdruck auf die Erziehung und die Leitung des Volkes durch das

Vorbild legt"146, dann muß aber hinzugefügt werden, daß die Neo-Konfuzianer

gerade die "subjektiven Maßstäbe" ihres Handelns, die sich an
den sittlichen Prinzipien orientieren sollen, durch die universale Ordnungs-

geschriebene Gesetzeswerke gegeben hat. Er kann hierzu aber nur Vermutungen
äußern. Im kaiserlichen China hat es nachweislich Gesetzbücher gegeben. Creel,

H.G., The Origin of Statecraft in China. Vol.1. The Western Chou Empire,
S. 165. Der älteste Beweis für die Existenz solcher Bücher bildet das Gesetzbuch

der Qin-Dynastie aus dem 3.Jh.v.u.Z., das, auf Bambus geschrieben, im Jahre

1975 bei Ausgrabungen gefunden wurde. Siehe: "Yunmeng Qin jian shiwen".

Das Gesetzbuch der Han-Dynastie baut auf diesem auf, existiert heute aber nur
noch in Fragmenten. Hulsewé, A.F.P., Remnants ofHan Law. Vol. 1. Die wichtigste

Quelle für die Geschichte des chinesischen Rechts bildet das Gesetzeswerk

der Tang-Zeit, "das uns vollständig erhalten geblieben ist" und das späteren

Kodizes "ausdrücklich als Muster" dient. Bünger, a.a.O., S.l. Vor allem die

Song-Dynastie "akzeptierte den Kodex mit nur unwesentlichen Veränderungen."

Johnson, W., The T'ang Code. Vol. 1. General Principles, S.9. Es ist offensichtlich,

daß die in der politisch Praxis Tätigen im alten China, auch in der Song-

Zeit, dem geschriebenen Gesetz bei ihrer Regierungsarbeit eine wichtige Funktion

zuweisen.

144 Bodde, D./Morris, C, Law in Imperial China, S.20 f.

145 Ching, a.a.O., S.5.

146 Bünger, a.a.O. S.66.



902 WOLFGANG OMMERBORN

struktur legitimiert sehen und nicht die Gesetze. Letztere werden viel
offensichtlicher als von Menschen gemacht aufgefaßt.

Auch die Neo-Konfuzianer sind darum der Überzeugung, daß es keine
vollkommenen Gesetze gibt, selbst wenn sie diese weniger rigoros
ablehnen als z.B. Konfuzius es getan haben soll. Bei Zhang Zai zeigt sich
letzteres in seiner Forderung nach Strafgesetzen, in denen bestimmte
Verbrechen mit Verstümmlungen der Täter geahndet werden sollen.147

Gemäß der grundsätzlichen Auffassung der Konfuzianer ist es aber weitaus

wichtiger, fähige Regierende zu haben. Dieser Gedanke wird schon im
frühen Konfuzianismus, z.B. von Xun Zi148, klar zum Ausdruck gebracht.
Zhu Xi sagt dies ebenfalls sehr deutlich, wenn er von den Politikern
verlangt, schlechten Gesetzen nicht Folge zu leisten, und meint, daß selbst

gute Gesetze nicht ausreichen, den Mangel unfähiger Staatsmänner zu

kompensieren. I49

In diesen Äußerungen manifestiert sich die grundsätzliche Skepsis der
Konfuzianer gegenüber den von einem Gesetzgeber formulierten und

schriftlich fixierten Gesetzen. Die Anwendung von Gesetzen kann nur in
Übereinstimmung mit den "Riten" erfolgen!50, i.e. die Gesetze müssen

selbst mit den sittlichen Normen in Einklang sein!5!, deren Praktizieren
wiederum eng mit der Persönlichkeit des tugendhaften Herrschers bzw.
Amtsinhabers verbunden ist. Durch die Einbeziehung der Gesetze wird
seitens der Neo-Konfuzianer versucht, angemessener auf die reale politische
und gesellschaftliche Situation zu reagieren, denn auch sie sahen und
erfuhren selbst sehr deutlich, daß sie in einer von der idealen Ordnung
abweichenden Epoche lebten. Sie akzeptieren die Gesetze aber nur als ein

"notwendiges Übel" und halten daran fest, "daß die öffentliche Anwen-

147 Jingxue liku. Zhouli. Zhang Zaiji, S.158. Zhang glaubte, daß diese Form der

Bestrafung wirkungsvoller als die Androhung der Todesstrafe sei.

148 Xun zi, Kap.9, S.l 16; Kap. 12, S.190.

149 Zhu zi yulei, Kap. 108, S.4261.

150 Schirokauer, C, "Chu Hsi's Political Thought", S.140.

151 Dieser Gedanke findet z.B. auch in dem "Tang-Kodex" seinen Niederschlag,

wenn dort die "Riten" als ethische Grundlage der Erziehung durch die Regierung

und die Bestrafung durch Strafgesetze als Instrumente der Erziehung durch die

Regierung bezeichnet werden. Beide werden hier als komplementäre Elemente für
die Bewahrung staatlicher Ordnung verstanden. Johnson, a.a.O., S.54.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 903

dung von Gesetzen in dem idealen Staat nicht notwendig ist, und selbst in
den minderwertigen Regierungen ihrer Zeit die Regierung durch Gesetze

immer zweitrangig gegenüber der Regierung durch moralische Unterweisung

und moralisches Vorbild sein sollte".152
Gerade das rigorose Eintreten für ihre philosophischen und politischen

Prinzipien verschaffte ihnen selbst zu Lebzeiten viele Feinde in der
die politische Macht konstituierenden Staatsbürokratie. Auf die Probleme
Zhang Zais ist schon verwiesen worden. Andere Neo-Konfuzianer erfuhren

dabei noch viel größere Schwierigkeiten. Cheng Yi, der ein Verwandter

Zhangs und der wichtigste Vorgänger Zhu Xis war, starb z.B. als in
Ungnade gefallener Mann, dessen Lehren zweimal verboten wurden, und
Zhu Xis Theorien wurden zu seinen Lebzeiten als häretisch
gebrandmarkt.153 Ihre eigene politische Machtlosigkeit gegenüber den die reale
Politik am Hof bestimmenden hohen Beamten und die persönlichen
Probleme als Folge ihrer Kritik an den politisch Verantwortlichen, die selbst

vor dem Kaiser nicht haltmachte!54, offenbart auch bei den Neo-Konfu-
zianern deutlich das alte Problem und die Tragik des keinen nennenswerten
Einfluß auf den Herrscher und das politische Geschehen ausübenden
Wissenden. In ihrem Selbstverständnis als konfuzianische Philosophen sehen
sie sich verpflichtet, an dem Ideal des tugendhaften Herrschers und der
tugendhaften Amtsträger als optimales Instrument politischer Machtausübung

festzuhalten und dieses unbeirrt einzufordern. Die Realisierung dieses

Ideals scheitert aber an der politischen Wirklichkeit, und mit diesem
Scheitern wird auch die Möglichkeit der Errichtung ihrer idealen
Gesellschaftsordnung ad absurdum geführt.

4. Schlußbemerkung

Eine Gegenüberstellung der Theorien zur optimalen Gesellschaftsordnung
und der diese tragenden Instrumente der Herrschaft bei Piaton und Zhang
Zai zeigt deutliche Parallelen in wichtigen Aspekten. Daß der Mensch in
einem Staatswesen lebt, wird von beiden vorausgesetzt, wobei impliziert

152 Bodde/Morris, a.a.O., S. 18.

153 Ching, a.a.O., S.55.

154 Schirokauer, a.a.O., S. 133.



904 WOLFGANG OMMERBORN

ist, daß darin bestimmte Formen der Herrschaft ausgeübt werden müssen.
Der beste Fall wäre die von einem Monarchen geleitete Regierung.
Grundsätzlich gehen sie also davon aus, daß der Mensch ein zoon politikon ist
und nur in der Gemeinschaft mit anderen, angeführt von wenigen
exponierten politischen Führern, vernünftig bestehen kann. Alternativen zur
Verwirklichung dieses für den Menschen existentiellen Zieles, z.B. im
Sinne der Errichtung einer Gemeinschaft, deren Herrscherautorität nicht
nur auf entweder eine einzelne Person oder eine relativ kleine elitäre
Gruppe konzentriert ist, oder sogar im Sinne einer Flucht aus der Gesellschaft,

werden von beiden nicht erwogen. Hierzu ist zu bemerken, daß

Zhang Zai zwar das Problem der Gesellschaftsflucht aufgrund entsprechender

daoistischer und buddhistischer Vorstellungen kennt, demokratische

Konzepte, mit denen Piaton zu seiner Zeit konfrontiert ist, und die
dieser im Grunde ablehntl55, ihm aber unbekannt sind.

Wichtiges Kriterium des geordneten Staates ist das sittliche Denken
und Handeln seiner Mitglieder, i.e. das Verhalten der einzelnen Bürger
und die von ihnen konstituierte Gemeinschaft werden von ethischen Normen

determiniert. Verhalten sich die Bürger des Staates gut, dann ist auch
der Staat gut. Es geht also darum, jeden einzelnen in einen sittlichen
denkenden und handelnden Menschen umzuformen, der die Interessen der
Allgemeinheit und nicht die eigenen in den Vordergrund stellt. Die
Tatsache aber, daß die Menschen häufig zu einem von Egoismus getriebenen
Verhalten neigen, bei dem nicht die Interessen der Gemeinschaft, sondern
des privaten Nutzens das Denken und Handeln bestimmen, konnten beide
Denker sowohl aus der jeweils vorangehenden Geschichte als auch aus der
eigenen Epoche unmißverständlich ablesen. Ihre Hoffnung der Erziehbar-
keit des Menschen zum Guten basiert aber auf der optimistischen
Überzeugung, daß jeder das Bewußtsein der sittlichen Prinzipien in sich trägt.
Es ist nur unklar und muß durch das richtige Lernen wieder hervorgeholt
werden.

Tatsächlich glauben beide aber auch, daß im Grunde nur wenige
Menschen wirklich in der Lage sind, das entsprechende Wissen in einer
hohen, zur Führung des Staates berechtigenden Form zu aktualisieren.
Darum betonen sie die Herrschaft durch einen oder wenige Regenten.
Diese sind prädestiniert, sowohl Lehrer als auch politische Führer der

155 Annas, a.a.O., S.378.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 905

anderen Mitglieder des Gemeinschaftswesens zu sein. Sie stellen die
wissenden, die weisen Herrscher dar. Ihre Aufgabe ist es, die in bezug auf die

Realisierung der sittlichen Normen weniger fähigen Mitglieder der
Gemeinschaft so gut es geht zur Tugendhaftigkeit zu erziehen und auf diese

Weise ein geordnetes Staatswesen zu errichten und zu bewahren. Die
Legitimation der staatlichen Ordnung leiten sie zuletzt von dem Menschen
und seiner Gesellschaft übergeordneten Prinzipien ab. Die Ordnung des

Menschen und seiner Gemeinschaft ist somit Widerspiegelung einer
umfassenderen Ordnung. Das Wissen um diese Ordnung ist das Charakteristikum

des weisen Herrschers.
Zhang Zai und Piaton betonen die entscheidende Funktion des

tugendhaften und weisen Herrschers für die Realisierung des optimalen
Staates. Beide erkennen jedoch auch das Problem der Verwirklichung
dieses Ideals, das in den Schwächen der konkreten Menschen selbst

begründet ist. Gemäß Piaton bildet die Ursache dieser Schwäche die
Leiblichkeit des Menschen, für Zhang Zai hat der Mensch - solange er
existiert - neben dem Aspekt des Guten stets den Aspekt des Bösen als

Wesenseigenschaft in sich. Piaton plädiert darum für ein komplexes
System von Gesetzen als Instrument eines realisierbaren Staates. Dies soll
aber von einer Gruppe besonders fähiger Personen immer wieder überprüft
werden soll. Auch Zhang Zai und die anderen Neo-Konfuzianer lehnen die

Verwendung festgeschriebener Gesetze nicht vollständig ab. In
Übereinstimmung mit der konfuzianischen Tradition findet sich bei ihnen als

Komplement zu den Gesetzen aber eine Hervorhebung der "Riten", die als

den Kriterien der Sittlichkeit folgende Handlungsanleitungen zu verstehen

sind, welche dem politisch Verantwortlichen relativ viel Spielraum lassen,

so daß bei den Entscheidungen die Integrität des Entscheidenden eine viel
größere Rolle spielt. Das Postulat ist, daß die Gesetze mit den "Riten" in
Einklang gebracht werden müssen. Auf der Grundlage der "Riten" können
die Regierenden angemessener auf konkrete Situationen reagieren. Das

funktioniert aber nur, wenn die politisch Verantwortlichen auch wirklich
tugendhaft sind. Insgesamt zeigt sich in diesen Gedanken, daß sowohl
Piaton als auch Zhang Zai das Problem der Anwendung kodifizierter
Gesetze auf die Vielfalt konkreter Situationen erkennen. Sie wissen jedoch
auch, daß Gesetze zur Aufrechterhaltung der Ordnung des Staates

unabdingbar sind, solange keine weisen Herrscher an seiner Spitze stehen.

Piatons Ausgleich zu den im realen Staat notwendigen Gesetzen ist darum



906 WOLFGANG OMMERBORN

der "nächtliche Rat" erfahrener und tugendhafter Personen, welche die
Anwendbarkeit der Gesetze überwachen; Zhang Zai will die Gesetze durch
die "Riten" flexibler machen, deren konkrete Verwendung vom Herrscher
und entsprechend ausgebildeten Amtsträgern bestimmt wird. In beiden
Fällen soll grundsätzlich der sittlich in besonderer Weise geformte Mensch
die Unzulänglichkeiten festgeschriebener Gesetze korrigieren.

Unübersehbar sind aber auch die Unterschiede zwischen den beiden
Denkern hinsichtlich ihrer Vorstellung des idealen Staates. Zwar sehen sie

die Monarchie als optimale Regierungsform an, doch bezieht sich Piaton

nur auf den relativ kleinen und überschaubaren, von Stadtbürgern geprägten

Stadtstaat der Polis, denn ein "eng begrenzter, aber fest in sich
geschlossener Staat wird nach Piatos Ansicht eine vollkommenere Einheit
bilden als jeder andere Staat von größerem Flächenraum oder stärkerer
Bevölkerung".!56 Zhang Zai geht hingegen von einem großen,
lehensrechtlich strukturierten, hauptsächlich agrarisch ausgerichteten Staat aus,

an dessen Spitze der Zentralherrscher steht und dessen Untertanen in der

Hauptsache Bauern sind. Bei Zhang Zai findet sich weder das Postulat, daß

die Regierenden auf Privatbesitz und Familienleben verzichten müssen,
noch bezieht das von ihm geforderte Erziehungsprogramm kriegerische
Schulungen bzw. eine Betonung des Militärischen ein, wie sie sich in
Piatons Idee der "Wächter" widerspiegelt. Piatons Hervorhebung eines

Kriegerstandes ist auch vor dem Hintergrund der unmittelbaren
Erlebnissen des Peleponnesischen Krieges (431-404 v.u.Z.) zu sehen und der
daraus resultierenden unsicheren politischen Situation Athens, nachdem die
Stadt "einen völligen Zusammenbruch seiner Moral und des Vertrauens in
die demokratischen Institutionen erlebte."157 In der Haltung des Neo-Kon-
fuzianers manifestieren sich ebenfalls Erfahrungen bestimmter historischer
Ereignisse. Obwohl das Song-Reich "unter der Bedrohung ständiger
Invasionen" lebte und "dem Verteidigungsproblem vordringliches Interesse

entgegenbrachte"158, führte z.B. das Faktum, daß in der vorangegangenen
Tang-Zeit der Machtausbau der regionalen Militärmachthaber entscheidend

zum Untergang dieser Dynastie beigetragen hatte, zu einer Einschränkung
ihrer Befugnisse durch den ersten Song-Kaiser und zu einer allgemeinen

156 Jaeger,W., Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. Bd.2, S.329.

157 Annas, a.a.O., S.369.

158 Gernet, J., Die chinesische Welt, S.256 u. S.263.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 907

Dominanz der Zivilbeamten gegenüber den Militärbeamten in der Zentrale
und in der Provinz während der gesamten Song-Zeit.159 Hinzu kommt die
dem Konfuzianismus traditionell eigene Abneigung gegenüber dem Kriegerischen

als Mittel politischen Handelns.
Offensichtlich ist, daß Piaton die Fähigkeit der Menschen, beim politischen

Tun wirklich den Prinzipien der Sittlichkeit zu folgen, insgesamt viel
skeptischer einschätzt als die Konfuzianer. Das zeigt sich, wenn Piaton
sein letztes umfangreiches Werk, in dem er Abstand von der in der Politeia

formulierten Idee der Philosophenkönige und dem damit verknüpften
Gedanken des idealen Staates nimmt, fast ausschließlich den Gesetzen

widmet und Zhang Zai und andere Neo-Konfuzianer kaum auf die Gesetze

selbst rekurrieren. Auffällig ist bei letzteren darum die viel stärkere
Hervorhebung des Menschen als Herrschaftsinstrument. In extremer Form
manifestiert sich dieser Gedanke in dem Bild des weisen, in der "Mitte"
ruhenden Herrschers, dessen Geist "leer" ist, und der selbst nicht mehr
wirklich politisch handelt, sondern einzig durch die Ausstrahlung seiner

Tugendkraft regiert. Der Glaube an die paradigmatische Funktion des

tugendhaften Menschen, der de facto ohne Ausübung politischer Zwangsmittel

sein Amt versieht, spielt in den Ordnungsvorstellungen der
konfuzianischen Philosophen eine besonders zentrale Rolle.

Anders als Piaton, der sein Modell der Polis in der Politeia nur als ein
zuletzt unerreichbares, auch in einer früheren Zeit nie verwirklichtes Ideal

versteht, an dem sich aber die Poleis seiner Zeit orientieren sollen, ist
Zhang Zai überzeugt, daß in der Vergangenheit eine ideale Ordnung
tatsächlich einmal zur Ausführung kam und es so eine kontinuierliche
Leitfunktion der politischen Ordnung des Altertums gibt.160 Er glaubt sogar,
daß die namentlich genannten und in ihrer Existenz nicht angezweifelten
Weisen des Altertums Bücher hinterlassen haben, in denen die Prinzipien

159 Wiethoff, B., Grundzüge der älteren chinesischen Geschichte, S.121 u.126.

160 Piatons phantastische Erzählung von einem "Goldenen Zeitalter" im Politikos

(268e ff), in dem "die damaligen Menschen tausendmal glückseliger daran waren

als die jetzigen" (272c), stellt nur einen Mythos dar, der nicht mit dem der idealen

Polis gleichgesetzt werden darf. "Die Ikonographie des Goldenen Zeitalters

wird nur ironisch verwendet, um die 'Stadt von Schweinen' zu charakterisieren."

Annas, a.a.O., S.386. In der Politeia ist die "Stadt der Schweine" nur die erste

Stufe der Entwicklung zur idealen Polis.



908 WOLFGANG OMMERBORN

des Ordnungswissens in mehr oder weniger verschlüsselter Form
niedergeschrieben sind. Darum fordert er von den Lernenden ein gründliches
Studium dieser Schriften. Der Hinweis auf die alten Bücher bestärkt die

Überzeugung der Existenz dieses Wissens und seiner praktischen
Umsetzung in der Vergangenheit. Zhang geht darum auch von der Möglichkeit
der prinzipiellen Realisierung des Ordnungswissens in der Gegenwart und
Zukunft aus und beabsichtigt, dieses selbst experimentell am Beispiel des

sogenannten "Brunnenfeldsystems" zu beweisen.161 Das bedeutet aber

nicht, daß Zhang eine vollständige Kongruenz mit den in der Vergangenheit

nach seiner Meinung angeblich verwirklichten Institutionen anstrebt.
In seinen Überlegungen zum "Brunnenfeldsystem" z.B. manifestiert sich

vielmehr deutlich die Überzeugung, daß bei dessen Durchführung auch

veränderte gesellschaftspolitische Bedingungen berücksichtigt werden
müssen.162 Es kommt vielmehr darauf an, in den Einrichtungen des Altertums
deren prinzipielle und zeitlose Wesensstruktur zu erkennen und entsprechend

in der Gegenwart anzuwenden.
Der jeweilige Glaube an die Möglichkeit der tatsächlichen Errichtung

des idealen Staates wird vor dem Hintergrund eines grundlegenden
philosophischen Unterschiedes zwischen den beiden Denkern deutlich. In der
Lehre Piatons haben die vom Menschen zu erkennenden und für ihn, die
Gesellschaft und den gesamten Kosmos gültigen Normen ihr Fundament in
transzendenten Prinzipien, welche die Seele in einer Präexistenz mit
göttlicher Hilfe a priori schaut. Der Aspekt des Göttlichen, wie wichtig er
Piaton auch tatsächlich gewesen sein mag, sowie der Gedanke einer
präexistierenden Seele und des transzendenten Seins der Prinzipien fehlt bei

Zhang Zai gänzlich. Das Bewußtsein von den sittlichen Prinzipien ist nicht
a priori, vielmehr entsteht es gemäß seiner Auffassung immer erst mit der
Geburt des körperlichen Menschen, wobei der jeweilige Grad der Klarheit
dieses Bewußtseins zufällig vom Wirken des natürlichen «^'-Prozesses ab-

161 Ob Piaton selbst versucht hat, sein Ideal in irgendeiner Form in die Praxis umzu¬

setzen, ist fraglich. Die Authentizität des "Siebenten Briefes", in dem von einer

Reise Piatons nach Sizilien berichtet wird, die er in der Überzeugung durchgeführt

haben soll, der dortige Herrscher Dionysios II. besitze die Fähigkeit ein

Philosophenkönig zu werden und er selbst könne diesem seine Vorstellungen zur

Regierung vermitteln (VII. Brief 328b f), ist umstritten. Annas, a.a.O., S.372 f.

162 Jingxue liku. Zhouli. Zhang Zaiji, S.251 ff.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 909

hängt. Eine von einer übergeordneten Instanz durchgeführte Manipulation
in bezug auf die Möglichkeit, das Gute zu wissen, findet nicht statt. Ebenso

hat das Prinzip des Gute für Zhang keine metaphysische Ebene. Während

die Ideen in der Lehre Piatons vom Körperlichen getrennt sind und
eine von der Welt der Dinge völlig unabhängige und verschiedene Sphäre
für sich bilden, sind für ihn die Prinzipien aber immer mit der Welt
untrennbar verknüpft. Das sittliche Prinzip li stellt für ihn die Eigenschaft der

Ordnung der einen Grundsubstanz qi dar, aus der alles Materielle und

Nicht-Materielle, i.e. das gesamte Universum, konstituiert ist. Qi bzw. der

^'-Prozeß ist nichts anderes als die eine Welt, i.e. der Weltprozeß, und li
ist ihr immanentes Ordnungsprinzip. Es gibt kein li außerhalb und
unabhängig von qi. Auch wenn der wichtigste Vertreter des Neo-Konfuzianismus,

Zhu Xi, li gegenüber qi eine ontologische Eigenständigkeit zuweist -
und darin von der monistischen Ontologie Zhang Zais abweicht -, vertritt
er in bezug auf diesen Aspekt aber keine von Zhang verschiedene Auffassung.

Gemäß seiner Ansicht ist die Welt ebenfalls ein permanenter Prozeß,
der von li und qi bestimmt wird. Li ist zwar vor den konkreten
Einzeldingen, aber es ist immer zusammen mit qi. Weder Zhang Zai noch Zhu
Xi kennen eine den permanenten Weltprozeß, i.e. Raum und Zeit, trans-
zendierende Ebene des li.163

Die Welt, i.e. der Weltprozeß, ist also bei den Neo-Konfuzianer nicht
Abbild einer ontologisch höheren, von ihr völlig verschiedenen Enti tat,
sondern die einzige Wirklichkeit. Darin manifestieren sich die Prinzipien
vollständig, denn sie haben keinen anderen Ort. Die Neo-Konfuzianer
können darum auch davon ausgehen, daß die Weisen des Altertums die
universalen Prinzipien, die bei den Institutionen der menschlichen
Gesellschaft zur Geltung kommen müssen, unmittelbar durch die
Beobachtung der Prozesse und Phänomene im Universum erfaßt und in der
Gesellschaft verwirklicht haben. Die Realisierbarkeit des mit der universalen

Ordnungsstruktur in Einklang stehenden Staates besitzt für sie aus
diesem Grund einen viel höheren Wahrscheinlichkeitsgrad. In diesem

Zusammenhang fällt auch auf, daß weder Zhang Zai noch andere
Konfuzianer versuchen, ein verbindlicheres Bild ihres idealen Gesamtstaates

zu zeichnen.164 Der häufig vage Charakter entsprechender Schilde-

163 Ommerborn, "Zum Stellenwert der Ontologie".
164 Ching, a.a.O., S.2.



910 WOLFGANG OMMERBORN

rungen - selbst das hierfür von den Neo-Konfuzianern immer wieder
erwähnte Zhouli enthält nur marginale Hinweise zur Struktur eines Gesamtstaates

- räumt den politisch Handelnden bei der konkreten Gestaltung der
idealen Ordnung ohne Zweifel die Möglichkeit ein, relativ flexibel auf die
historischen Besonderheiten der jeweiligen Zeit einzugehen, ohne den

prinzipiellen Gedanken der Leitfunktion des Altertums aufgeben zu
müssen. Impliziert ist hier aber unübersehbar das Problem der Projektion
der eigenen politischen Ideen auf die Vergangenheit, um ihnen auf diese

Weise eine zeitlose Legitimation zu verschaffen.
Insgesamt spiegelt sich in den Lehren Piatons und der Neo-Konfuzianer

wie Zhang Zai auch eine unterschiedliche Gewichtung der Relevanz
und Relation der ethischen und ontologischen Problemsphären wider. Mit
dieser Feststellung soll weder die zentrale Bedeutung des menschlichen
Handelns bei Piaton noch die Relevanz ontologischer Reflexionen bei den

Neo-Konfuzianern bestritten werden. Die von den Neo-Konfuzianern
immer wieder besonders hervorgehobene Funktion des in der Praxis wirkenden

tugendhaften und vorbildlichen Menschen verdeutlicht aber, daß für
sie der ethische Aspekt des konkret sittlich Handelnden noch mehr im
Vordergrund steht, der stets einen starken situativen Bezug hat, und der
die ontologische Begründungen für dieses Verhalten insgesamt eine weniger

relevante Rolle spielen läßt. In der Lehre Piatons wird - auf der

Grundlage seiner Ideenlehre - der ontologische Aspekt des Seins einer
Sache hingegen viel stärker in den Mittelpunkt gestellt. Im Grunde muß

konkretes sittliches Verhalten immer aus diesem Aspekt abgeleitet werden,
d.h. bevor von tugendhaftem Handeln gesprochen werden kann, muß erst
theoretisch genau geklärt werden, was Tugend an sich ist. Als Menon dem
Sokrates die Frage stellt, ob die Ausübung der Tugend gelehrt werden
könne, läßt Piaton seinen Lehrer darum antworten, daß er "nicht einmal
dieses, was die Tugend überhaupt ist, ordentlich weiß". "Wovon ich aber

gar nicht weiß, was es ist", fragt Sokrates schließlich, "wie soll ich davon
irgendeine besondere Beschaffenheit wissen?"165

165 Menon IIa f.



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 911

BIBLIOGRAPHIE

Annas, J. 1988, "Piaton", in: Fetscher I. und Münkler, H. (Hrsg.), Pipers Handbuch

der politischen Ideen. Bd.I. Frühe Hochkulturen und europäische Antike,

München/Zürich, S. 369-396.

Aristoteles Metaphysik 1984. Übersetzt und herausgegeben von F.F.Schwarz, Stuttgart.

Bodde, D. / C. Morris, 1967, Law in Imperial China, Cambridge, Mass.

Bünger, K. 1946, Quellen zur Rechtsgeschichte der T'ang-Zeit, Peiping.

Chunqiu fanlu #^fg [Reichhaltiger Tau der Frühlings- und Herbstannalenj.

Ausgabe: Sibu beiyao.

Ching, Julia 1972-73, "Neo-Confucian Utopian Theories and Political Ethics", in:

Monumenta Serica, 30, S. 1-56.

Creel, H.C 1970, The Origins of Statecraft in China. Vol.1. The Western Chou

Empire, Chicago.

Gernet, J. 1988, Die chinesische Welt, Frankfurt am Main.

Görgemanns, H. 1994, Platon, Heidelberg.

Graeser, A. 1983, Die Philosophie der Antike 2. Sophistïk und Sokratik, Plato und

Aristoteles, München.

Han Changli quanji $tü3lr;Ei^l [Gesamtausgabe des Han Changli]. Ausgabe: Sibu

beiyao.

Hentschke, A.B. 1971, Politik und Philosophie bei Plato und Aristoteles, Frankfurt

am Main.

Hirschberger, J. 1991, Geschichte der Philosophie. Bd. 1, Freiburg/Basel/Wien.

Hulsewé, A.F.P. 1955, Remnants ofHan Law. Vol. 1, Leiden.



912 WOLFGANG OMMERBORN

Jaeger, W. 1959, Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. Bde. 2, 3.

Berlin.

Jinsilu jüLS$§ [Aufzeichnung neuer Reflexionen] 1967, Taibei.

Johnson, W. 1979, The T'ang Code. Voll. General Principles, Princeton, New

Jersey.

Karlgren, B. 1931, "The Early History of the Chou Li and the Tso Chuan Texts",
in: Bulletin ofthe Museum ofFar Eastern Antiquities, No.3, S.l-62.

Legge, J. 1960, The Chinese Classics. Vol. 3. The Shoo King, Hongkong.

—, 1960, The Chinese Classics. Vol. 5. The Ch'un ts'ew with the Tso-chuen,

Hongkong.

Liji $Ëf£ [Aufzeichnung der Riten] 1987. Ausgabe: Shanghai guji chubanshe.

Lunyu yizhu Ü üj i? ÌÈ [Übersetzung und Erläuterung des Lunyu] 1980. Von Yang

Bojun. Ausgabe: Zhonghua shuju, Beijing.

Meng zi yizhu îè^fïË: [Übersetzung und Erläuterung des Meng zi] 1984. Von Yang

Bojun. Ausgabe: Zhonghua shuju, Beijing.

Ommerborn, W. 1997, "Der Versuch der Realisierung einer Utopie: Das

'Brunnenfeldsystem' in der politischen Theorie und Praxis der Neo-Konfuzianer der

Song-Zeit", in: Bochumer Jahrbuch zur Ostasienforschung 1996. Bd.20, S.67-85.

—, 1996, Die Einheit der Welt. Die qi-Theorie des Neo-Konjuzianers Zhang Zai (1020-

1077), Amsterdam/Philadelphia.

—, 1998, "Die Idee der Immanenz des Guten und Bösen in der ;ring-Theorie der Neo-

Konfuzianer der Song-Zeit" (erscheint in: Bochumer Jahrbuch zur Ostasienforschung

1998. Bd.22).



HERRSCHEN BEI NEO-KONFUZIANERN UND PLATO 913

—, 1996, "Zum Stellenwert der Ontologie und der Frage nach dem ersten Seienden im

Neo-Konfuzianismus", in: Bochumer Jahrbuch zur Ostasienforschung 1995. Bd. 19,

S.71-89.

Piaton. Sämtliche Werke. 6 Bde. Nach der Übersetzung von Friedrich Schleiermacher

und Hieronymus Müller mit der Stephanus-Numerierung herausgegeben von W.F.

Otto, E.Grassi, G.Plamböck. 1983, Hamburg.

Schirokauer, C. 1978, "Chu Hsi's Political Thought", in: Journal of Chinese

Philosophy, 5, S. 127-148.

Song lun 5^Ü [Über die Song-Dynastie] 1964. Ausgabe: Zhonghua shuju, Beijing.

Songshi 5(5$. [Geschichte der Song-Dynastie]. Ausgabe: Sibu beiyao.

Yunmeng Qin jian shiwen g |£ ül fg] & ~% [Erläuterungen zu den Inschriften auf den

Bambustäfelchen der Qin-Zeit aus Yunmeng] 1976, in: Wen Wu, No.6, S. 11-14; No.7,

S.l-ll;No.8, S.27-44.

Weber-Schäfer, P. 1968, "Menzius", in: Opitz, P.J. (Hrsg.), Chinesisches Altertum

und konfuzianische Klassik, München, S.69-100.

—, 1969, "Piatons Politeia", in: Derselbe (Hrsg.), Das politische Denken der

Griechen, München, S.65-94.

Wiethoff, B. 1971, Grundzüge der älteren chinesischen Geschichte, Darmstadt.

Wu, Kuo-cheng, 1928, Ancient Chinese Political Thought, Shanghai.

Xun zi xinzhu 1ç^-$rïË [Neue Erläuterungen zum Xun zi] 1979. Ausgabe: Zhonghua

shuju, Beijing.

Zhang Zaiji jü|$|{| [Gesammelte Werke des Zhang Zai] 1987. Ausgabe: Zhonghua

shuju, Beijing.

Zhouli JüOfe [Die Riten der Zhou]. Ausgabe: Sibu congkan, chubian.



914 WOLFGANG OMMERBORN

Zhu Wengong wenji -fcjCfèJClJik [Die gesammelten Schriften des Zhu Xi]. Ausgabe:

Sibu congkan, chubian.

Zhu zi yulei t^^J^HI [Die klassifizierten Konversationen des Zhu Xi] 1962. 8 Bde.

Ausgabe: Zhengzhong shuju, Taibei.


	Der weise Herrscher und die Regeln der gesellschaftlichen Ordnung : Instrumente der Herrschaft in den Theorien der Neo-Konfuzianer und Platons

