
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 3

Artikel: Abschied von Heim und Herd : die Frau im mittelalterlichen Daoismus
und Buddhismus

Autor: Bumbacher, Stephan Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ABSCHIED VON HEIM UND HERD: DIE FRAU IM
MITTELALTERLICHEN DAOISMUS UND BUDDHISMUS

Stephan Peter Bumbacher, Universität Tübingen

Gesellschaften pflegen für ihre Mitglieder Idealbilder zu entwerfen, denen

zwar in der Realität nur die allerwenigsten gerecht zu werden vermögen,
die aber dennoch normative Bedeutung haben und die mit zur
Selbstdefinition der Gesellschaft respektive ihrer normgebenden Straten, aber
auch zur Ausübung sozialer Zwänge beitragen. Solche Idealbilder - positive

wie negative - sind in China in hohem Masse in Biographiesammlungen
anzutreffen. Sie nehmen nicht nur in den offiziellen Dynastiegeschichten
einen breiten Raum ein, sondern bilden auch einen integralen Bestandteil
des religiösen Schrifttums.1 Diese Texte erlauben, die Grenzen des von
ihren Verfassern und ihrer gesellschaftlichen Kreise Akzeptierbaren
abzustecken.

Im folgenden soll das von den Konfuzianern der Hanzeit vorgegebene
Rollenideal der Frau dargestellt und mit den alternativen Möglichkeiten
konfrontierte werden, die Daoismus und Buddhismus ihren Frauen im
chinesischen Mittelalter2 anboten. Da als Basis dieser Untersuchung die
Textsorte "biographische Texte" dient, ist die Aussagekraft der Resultate

streng genommen auf diese beschränkt. Um feststellen zu können, ob ihnen
darüberhinaus Allgemeingültigkeit zukommt, müssten ergänzend Texte
anderer Textsorten beigezogen und mit den Biographien konfrontiert
werden.3 Es ist jedoch zu vermuten, dass die hier gewonnenen Ergebnisse

1 Im daoistischen Kanon, dem Daozang ìEiSc, z.B. finden sich rund siebzig biogra¬

phische Werke von der Han- bis zur Mingzeit, die bis zu neunhundert Einzelbiographien

(z.B. im Lishi zhenxian tidao tongjian JE tÉ Ä fill fi jË ài f£ des Zhao

Daoyi jtgjH— aus der Yuanzeit) umfassen können.

2 Unter dem chinesischen Mittelalter sei hier der Zeitraum der Han- bis zum Ende

der Nanbeichao-Zeit verstanden.

3 Solches hat ansatzweise - anhand je eines Beispieles - Ebrey versucht, die das kon¬

fuzianische Ideal der Mutter, dargestellt anhand der Biographie der Mutter des

Menzius, wie sie im Lienü zhuan begegnet, mit der Darstellung einer "realen"
Mutter im dem Hou Han shu \% ?Ü % 28B entnommenen Brief des Feng Yan an



674 STEPHAN P. BUMBACHER

mit denjenigen aus anderen Textsorten in der Grundtendenz weitgehend
übereinstimmen dürften.

1. Das Idealbild der Frau in der konfuzianischen Gesellschaft

Zur Darstellung des konfuzianischen Idealbildes bietet sich innerhalb der
Textsorte "Biographie" das Lienü zhuan ^lj ^r fl|, die Biographien
vorbildlicher4 Frauen an. Dieses Liu Xiang $!j fqj (77-6 v. Chr.) zugeschriebene

Werk entstand zur Han-Zeit. Bereits von Ma Rong J§ JÜi (79-166)
wurde ein Kommentar dazu verfasst.5 Das Lienü zhuan fand eine weite

Verbreitung und ist entsprechend in sämtlichen Katalogen der kaiserlichen
Bibliothek von der Sui- bis zur Songzeit aufgeführt. Es gruppiert seine

Biographien um sieben Kategorien herum: die sechs positiv bewerteten sind

"geziehmendes Benehmen von Müttern" (mu yi fi£fü)> "Weisheit und
Intelligenz" (xian ming ff^), "Menschlichkeit und Wissen" (ren zhi dH?),
"Tugend und Gehorsam" (zhen shun ^illlJO, "Keuschheit und Moral" (jie
yi fplÜ), "Argument und Verstand" (bian tong ^3S)- Als einzige negative

Kategorie erscheint "Verwerflichkeit und Unzucht" (nie bi i^©).
Diesen sieben Kapiteln (juan %£) ist ein achtes mit zusätzlichen Viten
angefügt, das offenbar von einem anderen Autor stammt.

Von den Müttern, denen das erste juan gewidmet ist, und den Konkubinen

abgesehen, die vorzugsweise, aber nicht ausschliesslich, in der Kategorie

"Verwerflichkeit und Unzucht" abgehandelt werden, handelt die

überwiegende Mehrzahl aller Biographien von Ehefrauen. Es kann daher

behauptet werden, das Lienü zhuan erhebe implizit das Eheleben zum
Hauptinhalt des Lebens einer darstellungswürdigen Frau.

Diese Frauen werden nun nicht nur als weitgehend rechtlos, sondern, mehr

noch, als vollkommen abhängig dargestellt. In der Biographie der Frau des

seinen Schwager konfrontiert. Cf. Patricia Buckley Ebrey (ed.), Chinese Civilization

and Society. A Sourcebook. New York & London 1981: 33-35.

4 Wenn lie f$ statt lie ^lj gelesen wird.
5 Cf. Hou Han shu, Ed. Zhonghua shuju, Peking 1987: 60A1972. Über Ma Rong

cf. Mieczyslaw Jerzy Künstler, Ma Jong vie et oeuvre. Warschau 1969.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 675

Qi Liang fB Ü£ f| wird beispielsweise der Satz überliefert: "Eine Frau

muss jemanden haben, von dem sie abhängig ist. Während der Vater noch

lebt, ist sie von ihm abhängig. Während der Mann noch lebt, ist sie von
ihm abhängig. Während ihr Sohn noch lebt, ist sie von ihm abhängig."6
Noch deutlicher wird der Text in der Biographie der Mutter Lehrerin von
Lu (Lu zhi mu shi H^-SÉÏÏJ), der der Satz zugeschrieben wird: "Die Frau
hat die Aufgabe, den drei Abhängigkeiten nachzuleben und Handlungen in

vollständiger eigener Autorität sind ihr darüberhinaus nicht gestattet. "7 Die
Mutter des Philosophen Menzius macht klar, dass analog zu den drei
Abhängigkeiten Gehorsam den Personen gegenüber gefordert wird, von der
die Frau abhängig ist: Dem Vater, dem Mann und dem ältesten Sohn.8

Dies geht direkt auf das Liji fj|f£ (Buch der Sitte) zurück, wo sich ein
Abschnitt über Mann und Frau findet, der in Richard Wilhelms Übersetzung
lautet:

"Die Ehefrau füren ist die dem Manne Unterworfene/w yu ren. Darum hat sie

nicht das Recht auf selbständige Entscheidung, sondern die Pflicht zu dreifachem

Gehorsam. Zu Hause ist sie dem Vater unterworfen, in der Ehe dem Gatten

und nach dem Tode des Gatten dem ältesten Sohn. Sie wagt in nichts ihrem

eigenen Kopf zu folgen. Ihre Befehle dringen nicht über die inneren Gemächer

hinaus. "9

Ein vergleichender Blick nach Europa trifft im antiken Rom ebenfalls auf
die Abhängigkeit der Frau von ihrem Vater oder ihrem Ehemann.10 Das

römische Recht, vorab das Zwölftafelgesetz, erkannte dem Familienoberhaupt,

dem pater familias, unumschränkte Gewalt über seine Familienan-

6 Lienü zhuan (nachfolgend abgekürzt LNZ), Ed. Sibu beiyao: 4.5a. Eine englische

Übersetzung des LNZ findet sich in Albert Richard O'Hara, The Position of Woman

in Early China. According to the Lieh nü chuan "The Biographies of Chinese

Women", Taipei 1971.

7 LNZ 1.11b.

8 Loc. cit.
9 Cf. Li Gi. Das Buch der Riten, Sitten und Gebräuche. Aus dem Chinesischen über¬

setzt und herausgegeben von Richard Wilhelm, Düsseldorf & Köln 1981: 272.

10 Für das Folgende cf. Alfred Söllner, Einführung in die römische Rechtsgeschichte.

München31985: 42-46.



676 STEPHAN P. BUMBACHER

gehörigen zu. Diese Gewalt wurde bildlich als die schützende Hand, manus,

bezeichnet. Ein formaler Rechtsakt überführte die heiratsfähige Frau
aus der Hand des pater familias in die Hand des pater familias des

Ehemannes, der selber pater familias sein konnte. Diese Überführung nannte

man mancipium, den formalen Rechtsakt mancipatio. Die mancipatio war
der Form nach ein Kaufgeschäft, obwohl keine Quellen erhalten sind, die
einen realen Brautkauf belegen. Die durch einen solchen Rechtsakt verheiratete

Frau wurde mit uxor in manu bezeichnet. Daneben war jedoch auch
eine formlos geschlossene Ehe möglich. Nach einem Jahr ehelichen
Zusammenlebens ging aber auch hier die Frau durch die "Ersitzung des
ungestörten Besitzes", usus, in die Gewalt der Mannesfamilie über, respektive
des Mannes, wenn er in juristischem Sinne "emanzipiert" war. Nur durch
die Einrichtung des trinoctiums konnte die Frau im Falle einer formlos
geschlossenen Ehe dadurch, dass sie während dreier Nächte des Jahres von
ihrem Manne abwesend war und der usus dadurch unterbrochen wurde,
verhindern, dass sie in die manus der Familie ihres Mannes überging.11
Sie war damit uxor sine manu und blieb so in der Gewalt ihres Vaters.
Wenn die Frau sich im Status sine manu befand und ihr Vater verstarb,
wurde sie zur Frau sui iuris und damit in gewissem Masse unabhängig. Sie

konnte aber dennoch nicht völlig frei agieren, sondern benötigte z.B. für
jede juristische Transaktion einen tutor.12

Betrachten wir nun die Heirat vom Standpunkt der chinesischen Frau aus:
In denjenigen Biographien des Lienü zhuan, die sich darüber explizit
äussern, wird ein Mädchen in der zweiten Hälfte seines zweiten Lebensjahrzehnts

verheiratet. Begründet wird die Notwendigkeit der Heirat
'anthropologisch', nämlich mit - aus der Sicht des Textes - spezifisch weiblichen
Eigenschaften. So soll die alte Frau des Qu Wu von Wei UtfÄk^^ gesagt
haben:

"Eine Frau ist schwankend in ihrer Entschlussfassung, sie ist nachlässig im

Herzen, ihm darf in üblen Zeiten nicht freien Lauf gelassen werden. Aus diesem

11 Op. cit.:43f.
12 Der Hintergrund dieses Rechts, auf den hier nicht weiter eingegangen werden soll,

war ein Vermögens- respektive erbrechtlicher.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 677

Grund muss sie vom fünfzehnten Altersjahr an ihr Haar aufstecken und damit

zeigen, dass sie heiratsfähig ist; mit zwanzig wird sie in die Ehe gegeben."13

Den Ehemann kann sich die Frau in aller Regel nicht selber aussuchen.

Eine Begründung hierzu wird allerdings nicht gegeben. So wird der älteren
Schwester des Gongcheng von Lu H £• Ifê Ws folgende Äusserung in den

Mund gelegt: "Es ist Pflicht der Frau zu warten, bis jemand zu singen
anfängt14 und sie ihn dann begleitet."15 Als Ehestifter fungierten die

Eltern, je nachdem auch die Brüder. Ein Beispiel für ersteres ist die Mutter
namens Miu Jiang $P H, die ihre Tochter Boji fß $&. Herzog Gong von
Song 7^ü£- i° die Ehe gab.16 Ein Beispiel für das zweite: Als alle
Verwandten der älteren Schwester des Gongcheng von Lu bereits tot waren,
sie aber noch unverheiratet war, weinte sie aus Sorge um ihre Zukunft bis
ihr jüngerer Bruder ihr versicherte: "Sei nun ruhig, und ich werde für dich
eine Hochzeit arrangieren."17

Wie stand es nun mit der gegenseitigen Akzeptanz der Eheleute? Die
Frau hatte den ihr zugewiesenen Gatten vorbehaltlos zu akzeptieren. Da
die beiden Gatten sich in der Regel vor der Heirat nicht kannten, konnte
das in der Ehe zu Problemen führen. Die Tochter des Herzogs von Wei fëf
fH £ iZ wurde dem Herzog Zhuang von Li ^^ ß- in die Ehe gegeben.
Da ihre "Wünsche und Interessen verschieden waren", wie es heisst,
"bekam sie ihren Mann nicht zu sehen und war völlig unbefriedigt".18 Ihre
Gouvernante empfahl ihr, sich von ihm zu trennen, doch sie antwortete:
"Der Weg der Ehefrau ist die Einheit [mit dem Gatten] und damit hat

sich's. Auch wenn [mein Mann] mich nicht wie seine Frau behandelt hat,
wie kann ich dem Weg einer Ehefrau entsagen?"19

Es gab offenbar kaum eine Möglichkeit für die Frau, ein Ehebegehren
zurückzuweisen. Nur in dem Falle, wenn der Mann die Heiratsrituale nicht
vollständig durchgeführt hatte, musste die Frau ihn nicht als Gatten akzep-

13 LiVZ3.9b.
14 Dies ist eine Metapher für die Brautwerbung.

is mA2.mmw&m, LNz3.9b.
16 ZJVZ4.1b.

17 ZJVZ3.8a.

18 ZJVZ4.3a.

i9 mxzm^mB^: i inmtt&LWWswÀmt$mwi lnz 4.3a.



678 STEPHAN P. BUMBACHER

tieren. Aber selbst wenn der Mann seinen rituellen Verpflichtungen nicht
nachgekommen war, war es für die Frau nicht ohne weiteres möglich, die
Heirat zu verweigern, wie folgendes Beispiel zeigt. Von Frau Shen ^
wird berichtet, dass die Familie des Gatten in spe sie als Ehefrau erwartete,

obwohl die Familie nicht sämtliche zeremoniellen Geschenke an die
Familie der Frau Shen gesandt hatte. Als Frau Shen sich daher weigerte,
sich zur Familie des Bräutigams zu begeben, ging jene vor Gericht und

erreichte sogar, dass Frau Shen ins Gefängnis musste. Über ihr weiteres
Schicksal wird leider nichts berichtet.20 Ein anderes Beispiel ist Herzog
Gong von Song, der nicht persönlich erschien, um die Braut Boji zu
empfangen. Sie weigerte sich daher, dem zweiten Teil der Hochzeitszeremonie,

der nach den ersten drei Ehemonaten vollzogen wurde, beizuwohnen

- nämlich der Einführung der Braut in den Ahnentempel des Mannes
und ihre Präsentation vor den Schwiegereltern.21 Es bedurfte einer
diplomatischen Intervention, um die Frau zum Einlenken zu bewegen: Der
Herzog von Lu, woher die Frau stammte, musste den Minister Ji Wenzi <p

JC-f- entsenden, um die Frau umzustimmen.22

Als offizielle Scheidungsgründe nennt Nü Zong fir ^, die Frau von
Bao Su $[& Ü in Song, zwar deren sieben für den Mann, aber nicht einen

einzigen für die Frau:

"Es gibt sieben Gründe dafür, dass sich der Mann von der Frau scheiden lassen

kann, aber es gibt nicht einen rechtschaffenen Grund für die Frau, ihn zu verlassen.

Von den sieben Scheidungsgründen ist der wichtigste die Missgunst einer

Ehefrau gegenüber der ersten Frau des Mannes, dann unstatthafte [sexuelle]

Begierde, Diebstahl, Zankhaftigkeit, geringschätzender Stolz, Kinderlosigkeit,
sowie eine abstossende Krankheit."23

Aus dem folgenden Beispiel kann allerdings geschlossen werden, dass eine

Krankheit des Mannes offenbar auch von der Frau als Scheidungsgrund ins
Feld geführt werden konnte. Als die Tochter eines Mannes von Song ei-

20 ZJVZ4.1a.

21 Nach diesem Akt konnte eine Frau, ausser bei Vorliegen eines der anerkannten

Scheidungsgründe, nicht mehr zu ihren Eltern zurückgeschickt werden.

22 ZJVZ4.1b-2a.

23 LNZ 2.5af.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 679

nem Manne von Cai in die Ehe gegeben wurde und sich herausstellte, dass

er an einer unheilbaren Krankheit litt, wollte die Mutter der Frau die

Verlobung lösen. Die Tochter wehrte sich allerdings dagegen mit dem

Argument:

"Wenn mein Mann sich im Unglück befindet, so ist sein Unglück [auch] meines.

Warum sollte ich ihn verlassen? Der Weg der Braut besteht darin, dass sie

sich, nachdem sie mit dem Manne einen Heiratsbecher voll Wein getrunken hat,

ihr Leben lang nicht [mehr] verändern soll."24

War die Frau erst einmal verheiratet, so erwarteten sie eine ganze Reihe

von Aufgaben. Diese betrafen aber nur den Haushalt. Die Frau war an das

Haus gebunden und weite Reisen standen ihr nicht zu. So sagte die Mutter
Lehrerin von Lu: "Ausser wenn ein gewichtiger Grund dafür vorliegt,
sollte die Frau das Haus ihres Mannes nicht verlassen."25 Und die Mutter
des Menzius sagte: "Die Pflicht einer Frau besteht darin, für den Haushalt

zu sorgen; sie sollte daher keine Wünsche wegzureisen haben."26 Von den

häuslichen Pflichten der Frau sagte sie: "Das richtige Verhalten einer Frau
besteht in ihrer Fähigkeit, die fünf Sorten von Nahrung und fermentierten
Wein herzustellen, für die Schwiegereltern zu sorgen, Kleider anzufertigen

- und damit hat sich's."27 Die Frau des Jie Yu ^H von Chu meinte zu
ihrem Mann: "Ich [, deine Frau,] habe persönlich die Felder gepflügt,
damit wir zu essen haben, und habe Zwirn gesponnen, damit wir uns kleiden
können."28 Zimou -^ü- erklärte ihrer Amme: "Ich habe gehört, dass das

Geschäft der Frau darin besteht, Nahrung bereitzustellen. "29 Die Frau des

Qiu Huzi fyk.tft-}' von Lu sagte: "Ich nütze meine Kräfte, um Maulbeeren
zu pflücken, zu spinnen und zu weben, um für Kleidung und Nahrung zu

sorgen; und ich diene meinen Schwiegereltern und ziehe meines Mannes

24 ZJVZ4.2b-3a.

25 iïm±Wf\ti%L%L,LNZ 1.11b.

26 LNZ 1. Hbf.
27 LNZ 1.11b.

28 LNZ 2.9a.

29 LNZ 5.2a.



680 STEPHAN P. BUMBACHER

Kinder auf."30 Auch diese Beispiele können als Illustrationen zu dem

angesehen werden, was das konfuzianische Liji festgeschrieben hatte:

"[Die Frau] hält sich den ganzen Tag innerhalb der Tore der Innengemächer

auf. Sie begibt sich zu keiner Beerdigung, die über hundert li weit entfernt ist.

In ihrer Arbeit kennt sie kein eigenmächtiges Handeln, in ihrem Tun kein

eigenmächtiges Werk. Sie berät sich, ehe sie sich bewegt. Die Seidenraupenzucht

und das Spinnen und Weben besorgt sie, und die Haustiere zieht sie innerhalb

des Hauses auf. Das heisst Zuverlässigkeit."31

Nachdem eine Ehefrau Mutter geworden war - den Müttern ist im Lienü
zhuan ein eigenes Kapitel gewidmet - kam zu den bereits erwähnten
häuslichen Pflichten eine weitere Aufgabe hinzu: Sie musste die Kinder
unterrichten; die Töchter solange, bis diese verheiratet wurden, die Söhne, bis
sie herangewachsen waren und der Vater ihre weitere Ausbildung
übernahm.32 So unterrichtete Jiang Yuan §| #Ü, die "Mutter von Qi", ihren
heranwachsenden Sohn im Pflanzen von Maulbeerbäumen und Hanf.33

Jian Di fig %k. aus Xie brachte ihrem Sohn die Prinzipien der menschlichen

Beziehungen und die sozialen Ränge bei.34 Tu Shan |è LÜ aus Qi, die Frau
des legendären Yu $|, erzog ihren Sprössling völlig alleine, da Yu nach
dessen Geburt fortzog, um die Gewässer des Reiches zu regulieren, und,
selbst wenn er am Ort seiner Familie vorbeikam, nie die Zeit fand, diese

zu besuchen.35 Die Söhne You Shens, der Frau des Tang Ur, erwarben
sich Verdienste, weil sie den Rat und die Unterweisungen ihrer Mutter
befolgten.36 Da ihr Mann früh gestorben war und somit die weitere
Ausbildung des Sohnes Wenbo ~%{& nicht selber an die Hand nehmen konnte,
liess es Jing Jiang ffcH sich nicht nehmen, ihren Sohn noch, nachdem er

30 LNZ 5.7a.

31 Wilhelm, op. cit.: 272f.

32 ZJVZ1.4b.

33 LNZ 1.2a.

34 LNZ 1.2b.

35 ZJVZ1.3a.

36 LNZ l.3b.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 681

bereits Minister des Staates Lu geworden war, in der Staatsführung und
der Kontrolle über andere Menschen zu unterweisen.37

Neben den bereits erwähnten erscheint im Lienü zhuan als wichtigste
Aufgabe der Ehefrau - aufgrund der Häufigkeit entsprechender Beispiele

-, intelligente Ratschläge zu erteilen oder Kritik am Verhalten des Mannes

zu üben, vor allem an dessen Politik, soweit es sich bei ihm um einen

Mandatsträger handelt. Die Ehefrauen setzten an ihren Männern gewissermassen

das Erziehungswerk deren Mütter fort. Durch kluge Kritik suchten
sie die Männer auf den Pfad der Tugend zu führen: Jiang Hou ü /g- Frau
des Zhou Xuan fê\ m. machte ihren Gatten darauf aufmerksam, dass es ihr
eigener Fehler sei, wenn er zu früh zu Bette gehe, um sich ihr zu widmen,
und morgens zu spät aufstehe, um sich den Staatsgeschäften zuzuwenden.
Der König erkannte natürlich, dass der "Fehler" auf seiner Seite lag, und
beschränkte fortan das eheliche Intimleben auf das für den Staat tolerierbare

Mass.38 Nicht immer wurden die Ratschläge oder Kritiken der
Ehefrauen befolgt - dann erlitten die Männer zwangsläufig Schaden. Die Frau
des Da Zi i§ -^ von Tao warf ihrem Mann Bereicherung zulasten des

Landes vor. Sie wurde daher von der Schwiegermutter davongejagt. Als
die Familie des Da Zi nach einiger Zeit von der Bevölkerung als untragbare

Belastung empfunden wurde und alle Mitglieder mit Ausnahme der

betagten Schwiegermutter umgebracht wurden, wie das die Frau vorhergesagt

hatte, kehrte sie mit ihrem Sohn zurück und pflegte die Schwiegermutter

bis zu deren Tode.39

Die Bereitschaft der Frau, dem Manne zu dienen, ging notfalls sogar
soweit, das eigene Leben für ihn zu opfern: Der Gatte einer Frau von Da-

chang ^ H in Chang'an sollte von seinen Feinden ermordet werden. Seine

Frau erfuhr davon, liess ihn unter einem Vorwand in einem anderen Raum

nächtigen und verbrachte selber die Nacht in seinem eigentlichen Schlafraum.

Die Übeltäter gelangten durch das Fenster in den Raum und trennten
den Kopf der Schlafenden vom Rumpf. Als sie den Irrtum bemerkten,
waren sie zutiefst von der Rechtschaffenheit der Frau gerührt und Hessen

fortan den Witwer in Ruhe.40

37 LNZ l.la.
38 LNZ 2.1a.

39 LNZ 2.6a f.
40 LNZ 5.11a-b.



682 STEPHAN P. BUMBACHER

2. Gegenentwurf: Das Frauenbild im Daoxue zhuan und im Biqiuni zhuan

Gegenüber dem konfuzianisch beeinflussten Idealbild des korrekten
Verhaltens der Frauen im Lienü zhuan mutet der religiöse Gegenentwurf
der Nanbeichao-Zeit geradezu revolutionär an. Zwischen den Jahren 569

(letztes genanntes Datum) und 581 (Tod des mutmasslichen Autors Ma Shu

Ulli) ist das Daoxue zhuan jM-ip^ entstanden, die Biographien [solcher,
die] das dao erlernten, eine Sammlung von Daoisten-Viten. Die frühesten

Personen, deren Leben darin beschrieben werden, lebten zwar schon in der

Zhou-Zeit, das Hauptgewicht liegt jedoch bei Figuren des vierten und fünften

nachchristlichen Jahrhunderts. Einige von ihnen erhielten sogar
offizielle Biographien und fanden Eingang in die Dynastiegeschichten. Das

Daoxue zhuan ist nur in Fragmenten überliefert. Doch erlaubt ihre
systematische Untersuchung den Schluss, dass ein Kapitel, juan 20,
ausschliesslich Frauen gewidmet war. In dieser Hinsicht stellt das Werk ein
Novum dar, denn weder das im frühen 4. Jahrhundert entstandene Shen-

xian zhuan |$ filj fl| (Biographien göttlicher Unsterblicher), das Ge Hong

U$t zugeschrieben wird,41 noch das Liexian zhuan ^ljflljft (Biographien
exemplarischer 42 Unsterblicher), das in der Hanzeit entstand, aber Spuren

späterer Modifikationen zeigt,43 weisen ein ausschliesslich Frauen-Viten
vorbehaltenes Kapitel auf.

Die Darstellung der Frauen ist nun im Daoxue zhuan völlig von der
des Lienü zhuan verschieden. Während sich letzteres z.B. über die Jugendzeit

der Frauen in der Regel ausschweigt und erst mit deren Ehe- oder

Witwenjahren einsetzt, finden wir im Daoxue zhuan häufig Sätze wie "im
Alter von elf Jahren war sie bereits imstande, mit Leichtigkeit langes
Fasten durchzustehen"44, oder "im Alter von sieben Jahren kannte sie das

41 Cf. Stephan Peter Bumbacher, "Shen-hsien chuan", in: Kristofer M. Schipper

(ed.), Handbook of the Taoist canon, Chicago, im Erscheinen.

42 Cf. Fussnote 4.

43 Cf. Max Kaltenmark, Le Lie-sien tchouan. Biographies légendaires des Immortels

taoistes de l'antiquité, Pékin, 1953.

44 Daoxue zhuan (nachfolgend abgekürzt DXZ) ap. Sandong zhu'nang ZE M Sfc ft
(nachfolgend abgekürzt SDZN), Ed. Daozang 7T780-782/HY 1131: 8.31b8-9.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 683

dao"45. Dies steht zwar durchaus in der Tradition der säkularen,
offiziellen Biographien in den Dynastiegeschichten, in welchen Männer häufig
bereits in der Kindheit besondere Eigenschaften an den Tag zu legen pflegten.

Aber hier ist eine qualitative Differenz nicht zu übersehen. Während
Männer eine frühe Beherrschung der Klassiker oder der Kalligraphie
zeigen, soll in den Daoistinnen-Viten gezeigt werden, dass sie früh eigene

Vorstellungen über ihre Lebensweise entwickelten und über ihren Weg
selbständig entscheiden wollten. Li Lingchen ^^|§ "war jung als sie die
Familie verliess, sich von allem Weltlichen trennte und den Berg Lu
betrat"46, ähnlich Xiao Lianzhen Üt JÜ j=f, die noch jung war als "sie sich

von der Familie trennte und den Berg Yi betrat".47 Man stelle sich vor,
Frauen, die, nach den Vorstellungen des Lienü zhuan, solange sie jung
sind, den Eltern gehorchen, sich dann vermitteln lassen und danach dem
Manne gehorchen sollen, verlassen aus eigenen Stücken das Elternhaus,
um davon unabhängig sich der Religion zu widmen. Dadurch entziehen sie

sich der Kontrolle der und Bestimmung durch die Eltern. Nach
konfuzianischem Ideal war das eine Unmöglichkeit. Das Daoxue zhuan geht
jedoch noch weiter: Song Yuxian 5^J| wurde von ihren Eltern in
bekannter Manier einem Mann aus der Familie Xu ff in die Ehe gegeben.
Als die Familie des Bräutigams die traditionellen Hochzeitsriten
durchführen will, schockt Yuxian Wirt und Gäste damit, dass sie die Kleidung
einer Nonne anzieht, den Weihrauchkessel hervornimmt und so - als zöli-
batäre Gläubige - offensichtlich die Heirat verweigert. Die Familie Xu,
unzufrieden mit dieser Wendung, versucht - wie es explizit heisst - mit
Gewalt, die junge Frau zur Vernunft zu bringen. Offenbar ohne Erfolg.
Schliesslich wird sie nach Hause geschickt. Später verlässt sie dann ihre
Familie, um sich ganz der Religion zu widmen.48 Ein weiteres Beispiel ist

Qian Miaozhen tu 1$ jH : Auch sie wünschte, sich vom weltlichen Leben

45 DXZ ap. Xianyuan bianzhu filj^BÜ^, Ed. Daozang TT 329-330/HY 596: 3.7b2-

8.

46 DXZ ap. Shangqing dao leishi xiang Jh yjf îl *Üt ^ -ffl (nachfolgend abgekürzt SQ-

DLSX), Ed. Daozang 7T765/HY 1124: 1.13b3-5.

47 DXZ ap.SDZN 3.21b5-6.

48 DXZap. SDZN 4A0b6-l0.



684 STEPHAN P. BUMBACHER

zu lösen. Ihre Eltern und der Clan nötigten sie jedoch zur Heirat.49
Aufgrund des fragmentarischen Zustandes des Daoxue zhuan können wir nicht
wissen, ob die Ehe tatsächlich vollzogen wurde. Immerhin ist ersichtlich,
dass Miaozhen mit der Intention ihrer Familie nicht glücklich war.
Schliesslich finden wir sie dann doch noch als Daoistin in den Grotten des

Maoshan ^ LJLj.

Es soll an dieser Stelle nochmals in einem kleinen Exkurs auf eine
parallele Erscheinung im Westen hingewiesen werden. Die Akten des Paulus
und der Thekla berichten die möglicherweise fiktive, aber für die damalige
Zeit bedeutsame Geschichte der Thekla, einer "jungen, anmutigen Jungfrau"

aus Iconium in Kleinasien. Ihre Mutter wollte sie zur lukrativen Heirat

mit Thamyris zwingen und verbat ihr, die Predigten des Apostels Paulus

über das jungfräuliche Leben zu hören. Thekla setzte sich ans Fenster,
um wenigstens von den Passanten Berichte über die Predigten zu vernehmen.

Als sie sich während dreier Tage weigerte, den Ort am Fenster zu
verlassen und Nahrung zu sich zu nehmen, erstattete die Mutter, ob
solchem Verhalten alarmiert, Thamyris Bericht, der versuchte, Thekla
umzustimmen. Als sie seinem Werben nicht nachgab, liess ihre Mutter den Paulus

verhaften. Thekla gelang es, sich davonzuschleichen, die Wärter des

Gefängnisses zu bestechen, um mit Paulus privat sprechen zu können. Am
nächsten Morgen wurden beide dem Gouverneur vorgeführt, der,
gleichermassen überrascht von der Wut der Mutter und der Beharrlichkeit der

Thekla, den Paulus prügeln und zur Stadt hinauswerfen liess und Thekla

wegen Verstosses gegen die Stadtgesetze zum Tod auf dem Scheiterhaufen
verurteilte. Da im richtigen Moment das Amphitheater von einer dunklen
Wolke verhüllt wurde, die sich plötzlich und heftig entlud, konnte Thekla
in der allgemeinen Verwirrung entkommen, um sich mit kurzgeschnittenen
Haaren und in Männerkleidung auf die Suche nach Paulus zu machen. Sie

wurde schliesslich eine berühmte Lehrerin und Heilige und in der
Ostkirche während Jahrhunderten als solche verehrt. Noch im vierten
Jahrhundert nannten sich Frauen, die dem Familienleben entsagten, Klosterge-

49 DXZ ap. Taiping yulan JZ.W-MW 666.7bll-13, das fälschlicherweise das Laoshi

shengji 3§.K;IgfcS als Quelle angibt.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 685

meinschaften gründeten oder als reiche Frauen solche finanzierten, "neue
Theklas".50

Wir haben es also im Daoxue zhuan wie in den Akten des Paulus und der
Thekla mit einem parallelen Phänomen zu tun: Die Religion, ob Daoismus
oder frühes Christentum, stellt sich als eine Möglichkeit für die Frauen

dar, der Fremdbestimmung in der Form des Heiratszwanges zu entgehen.
Der Topos der Heiratsverweigerung ist allerdings keine Innovation

des Autors des Daoxue zhuan. In oder kurz nach 516, also etwa 60 Jahre

vor der Entstehung des Daoxue zhuan, verfasste der buddhistische Mönch
Baochang Jf P||, bekannt für sein nun verlorenes Werk Ming seng zhuan
%i fit W- (Biographien berühmter Mönche),5^ eine Sammlung buddhistischer

Nonnen-Viten, das Biqiuni zhuan tfcftf&W- (Biographien buddhistischer

Nonnen).52 Darin findet sich die Biographie der Nonne Tao Tanbei
ßj§ Jt fjf. Von ihr wird berichtet, sie habe allein mit ihrer Mutter gelebt
und habe sich ihr aufopfernd zur Seite gestellt. Wegen ihres vorbildlichen
Lebenswandels empfahl sie der Clan 'als gute Partie' und mehrere Familien

warben um sie. Aber sie erlaubte die Annahme von Verlobungsgeschenken

nicht. Die Mutter musste sie in ihrem Wunsch, das Leben im
Hause aufzugeben, gewähren lassen.53 Ming Sengji B^fflU, als ein weiteres

Beispiel, wünschte ebenfalls, das häusliche Leben aufzugeben. Doch
ihre Mutter verlobte sie heimlich und verbarg die Verlobungsgeschenke
vor ihr. Erst als sich der Hochzeitstag näherte, wurde Sengji informiert.
Daraufhin verweigerte sie die Nahrung. Nach sieben Tagen war ihre
Gesundheit bereits in so schlechtem Zustand, dass man den Bräutigam holte.

50 Elaine Pageis, Adam, Eve and the Serpent, London 1988: 18-20, sowie Gilbert

Dagron, Vie et miracles de Sainte Thècle, Brüssel 1978 (Subsidia Hagiographica

62).

51 Arthur Frederick Wright, "Biography and Hagiography. Hui-chiao's Lives of Emi¬

nent Monks", in: Silver Jubilee Volume of the Zinbun-Kagaku-Kenkyusyo Kyoto

University, 1954: 383-432, speziell S. 400.

52 Biqiuni zhuan (nachfolgend abgekürzt BQNZ), Ed. Taishô shinshû daizokyo T

2063, vol. 50: 934a-948a. Eine englische Übersetzung des BQNZ findet sich in

Kathryn Ann Tsai, Lives ofthe Nuns. Biographies of Chinese Buddhist Nuns from
the Fourth to Sixth Centuries, Honolulu 1994.

53 BQNZ 935cf.



686 STEPHAN P. BUMBACHER

Dieser hatte ein Einsehen und bat darum, man möge dem Willen der

jungen Frau stattgeben.54 Die Eltern einer gewissen Sengduan fft$îïï konnten

den Wünschen einer wohlhabenden Familie, ihre Tochter wegen ihrer
Schönheit einheiraten zu lassen, nicht widerstehen. Da floh Sengduan drei
Tage vor dem Hochzeitstermin in ein buddhistisches Kloster. Die Äbtissin
wies ihr einen gesonderten Raum zu und versorgte sie mit dem Nötigsten.
Nach drei Tagen und Nächten ununterbrochenen Weinens und Betens
erschien ihr ein Buddhabild, welches sie über den bevorstehenden Tod ihres

Bräutigams informierte. Nach dessen Ableben konnte sie das weltliche
Leben aufgeben.55

Ähnlich wie in den erwähnten Beispielen des Daoxue zhuan und

parallel zur Geschichte der Thekla wird hier in diesen buddhistischen
Frauen-Viten die Ehelosigkeit thematisiert. Auf sie soll im folgenden näher

eingegangen werden.
Die zölibatäre Lebensweise geht im Buddhismus bis auf dessen

Anfänge im Indien des 6. vorchristlichen Jahrhunderts zurück. "Der buddhistische

Sangha gehörte dort zur Samana-Bewegung, der Bewegung der
Wandermendikanten, 'Umherschweifenden' oder 'Sich-Abmühenden', die
sich als Alternative zur etablierten brahmanistischen Opferreligion
verstand. Die entsprechende Lebensweise bestand aus Zölibat, Besitzlosigkeit,
hauslosem Umherziehen und Ernährung durch Almosen"56 und war für
Mönche ebenso wie für Nonnen verbindlich, nachdem der historische
Buddha nach anfänglicher Weigerung Nonnen in seiner Bewegung
zugelassen hatte.57 Zumindest das Zölibat, die Besitzlosigkeit und die Bettelschale

haben den Buddhismus nach China begleitet.
Im Daoismus dagegen war eine zölibatäre Lebensweise für Frauen

nicht eine conditio sine qua non, um ordiniert werden zu können. Im
Daoxue zhuan findet sich das Beispiel der Frau des Liu Ningzhi %\\ || ~Z_,

die zusammen mit ihrem Manne das "dao des Himmelsmeisters", das tian-
shi dao ^ Êfp j|| empfangen hatte und ihm dabei half, "das Volk zu zivili-

54 BQNZ 936a.

55 BQNZ 939a.

56 Hans Wolfgang Schumann, Der historische Buddha. Leben und Lehre des Gotama,

München 1988: 185.

57 Cf. Frances Wilson, "Chapter 3: The Nun", in: Diana Y. Paul, Women in Bud¬

dhism. Images ofthe Feminine in the Mahâyâna Tradition. Berkeley 21985:77-80.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 687

sieren". Sie war die Tochter eines hohen Beamten gewesen, dessen reichliche

und luxuriöse Hochzeitsgeschenke Liu vollständig unter seine
Verwandten aufteilte, ohne dass die Frau ihm das verübelt hätte. Was er selber

von seiner eigenen Familie erbte, verteilte er in gleicher Weise an die

jüngeren Brüder und Neffen. Später verfuhr er mit den Geschenken, die
ihm "Prinzen und Herzöge" machten, ähnlich. Gemeinsam halfen Mann
und Frau Liu den Bedrängten und Notleidenden. Es wird explizit erwähnt,
dass beide denselben Prinzipien nachlebten und deshalb auch in schwierigen

Zeiten keine Probleme miteinander hatten. Entsprechend folgten Frau
und Kinder Liu Ningzhi nach, als er sich später in die Berge zurückzog,
wo sich ihre Spur dann verlor.58 Diese Biographie legt also Gewicht auf
die Beschreibung einer harmonisch funktionierenden ehelichen Gemeinschaft

zweier im tianshi dao ordinierter Partner.
Weder der legendäre Begründer des tianshi dao, Zhang Daoling üHM

ü, noch seine Nachfolger hatten zölibatär gelebt. Die Funktion des tianshi

war erblich und ist es heute noch. Die Frauen spielten in dieser Tradition
eine ebenso wichtige Rolle wie die Männer. Sie konnten dieselben
hierarchischen Stufen einnehmen wie diese. Beispielsweise stand dem Meister
(shi Éfjî) einer religiös-administrativen Einheit (zhi tp) seine Frau als

"weibliche Meisterin" (nüshi ~£rffi) zur Seite, die die Frauen der Gemeinde

anführte und unterrichtete.59 Die Frauen konnten dieselben Rituale
durchführen wie die Männer, so z. B. die Eingabe von "Petitionen" an die
Götter oder die Verleihung von Ju fö (Talismanen oder Zaubersprüchen).
Wir finden auch hierfür ein Beispiel im Daoxue zhuan: Ji Huiyan ÜSH^,
die als Kind die Familie verlassen hatte und anfänglich buddhistische Nonne

geworden war, gab später den Buddhismus auf und wurde eine Daoistin
(nü daoshi ^CjËdr)- In dieser Funktion heilte sie Kranke. Wann immer
"jemand eine schwere Krankheit hatte, gab sie ein^ü, und niemand wurde
davon nicht geheilt."60

Bereits als Kind konnte man dem tianshi dao beitreten. Die Mädchen
erhielten dann mit sieben, die Jungen mit acht Jahren während eines

Initiationsritus das erste Register mit den Namen derjenigen Dämonen,

58 DXZap. SDZN l.lb8-2al, 2.2al-8 und 2.2a8-10.

59 Catherine Despeux, "L'ordination des femmes taoistes sous les Tang", in: Etudes

Chinoises 5, 1986:53-100, speziell S.56.

60 DXZ ap. SDZN 1.5b9-6al.



688 STEPHAN P. BUMBACHER

über die sie nun gebieten konnten, und die Bezeichnung nüsheng fir tì^

respektive nansheng J§ Qi. Zwischen fünfzehn und zwanzig erhielten sie

die "Register der 150 Generäle". Diese Verleihung, bei der der junge
Mann ein "yang-Register über 75 Generäle" und die junge Frau ein
ebensolches j/n-Register bekam - erst die Vereinigung der beiden Register
machte das erwähnte "Register der 150 Generäle" aus - stand auf gleicher
Stufe wie der eigentliche "rite de passage" (guodu ÌH&}§.) der Vereinigung
der beiden Odem heqi -^ Ü,. Jeder Anhänger und jede Anhängerin des

tianshi dao musste vor dem zwanzigsten Altersjahr diesen Ritus
durchführen, um vollwertiges Mitglied der Gemeinde zu werden. Der Ritus
bestand darin, dass unter Aufsicht des Meisters die zwei Adepten gemeinsam

einen Tanz aufführen und in dessen Gefolge beide im Körperinnern
einen Odem "visualisieren" müssten, der vom Zinnoberfeld (Gegend des

Nabels) emporstieg und zwischen den Augenbrauen den Körper verliess,
um diesen vollständig zu umhüllen und ihn in Licht zu tauchen, sodass man
die Eingeweide, die Neun Paläste und die Wohnungen der Körpergottheiten

sehen konnte. Dann wurde nach streng vorgeschriebener Form, einer

eigentlichen Choreographie, eine physische Vereinigung vollzogen, um yin
und yang zu verbinden.61 Frauen waren in diesen Riten somit unverzicht-

61 Solche Rituale wurden zur Zielscheibe der buddhistischen Polemik. So findet sich

z.B. in Zhen Luans HSÇ (fl. 570) Xiao dao lun Hîl IE (Erörterungen [mit dem

Ziel] der Lächerlichmachung des Daoßsmusj) der Passus (in Kohns Übersetzung):

"When I myself was twenty years old, I was fond of Taoist practices and joined an

institution to study. The first thing I was taught was the Tao of harmonizing the

energies [heqi, SPB] according to the Huangshu (Yellow Book), the ritual
intercourse of men and women, undertaken in the rhythm of three, five, seven, and

nine. The four eyes and two tongues meet each other. Then one practices the Tao

in the Cinnabar Field. Through this practice, one supposedly will go beyond all

dangers and live forever. Then they exchange partners and swap the women

around, giving themselves over to lustful excitement! Their fathers and elder

brothers stand there looking on, yet they know no shame. On the contrary, they

praise this as the 'perfect technique of equalizing the energies'. Even today,
Taoists still continue this practice. How they ever succeed in finding the Tao like
this remains a mystery to me! " Xiao dao lun, ap. Guang Hongming ji jjf 5& ^M KI >

Ed. Taishô shinshû daizokyo T 2103, vol. 52: 152a, übersetzt in Livia Kohn,



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 689

bare Partnerinnen; die Männer waren ebensosehr auf ihr Hilfe für die

Erlangung des eigenen Heils angewiesen wie umgekehrt die Frauen auf die
Männer. Man möchte daher von einem symmetrischen und komplementären

Verhältnis zwischen den Geschlechtern sprechen. Ein daoistischer
Gesetzestext der riaws/H-Tradition aus der Nanbeichao-Zeit, das Zhengyi
fawen Taishang wailu yi JE —' fë ~% jk. Al 9[ Wi ÎÊ (Die Regeln [für die

Übermittlung] der äusseren Register des Allerhöchsten, aus den Texten des

Gesetzes der Korrekten Einheit)62 unterteilt die Frauen, die wichtige
Ordinationsregister erhalten können, in fünf Kategorien:63

1. Jungfrauen. Sie können, auch wenn sie in der Familie wohnen, die

Register empfangen.
2. Töchter, deren Horoskope ein schwieriges Schicksal voraussagen

und die daher nicht heiraten möchten. Sie können die Eltern davon

unterrichten, dass sie die Familie zu verlassen wünschen, um das

dao zu studieren. Entweder wird ihnen dann ein separater Raum
gebaut, in dem sie leben und sich üben können, oder sie suchen einen

Meister auf. Ein unverheirateter Meister darf allerdings keine
Schülerin empfangen. Sie muss an seiner Stelle eine Meisterin nüshi
suchen. Ist der Meister jedoch verheiratet, untersteht die Schülerin
dessen Frau.

3. Verheiratete Frauen. Der Text ist hier für unsere Belange sehr

aufschlussreich und verdient, kurz übersetzt zu werden:

"Die Verhältnisse einer verheirateten Frau können verschiedene Ursprünge
haben. Entweder hatte die Frau nicht zu heiraten gewünscht, [aber] die

verehrungswürdigen Vorgesetzten (zun shang #_h) haben sie dazu gezwungen. Oder

eine hochstehende [Familie] beeinflusste eine gewöhnliche Familie und wählte

[die Frau] unter Zwang. Entweder hatte sie bereits teil am [religiösen] Gesetz

oder es gab nichts, was sie [an Registern?] erhalten hätte, und was sie früher
bekommen hatte, war unvollständig. Dann [soll] sie zu einem Meister gehen. Der

Laughing at the Tao. Debates among Buddhists and Taoists in Medieval China,

Princeton 1995: 147-150.

62 Zhengyi fawen Taishang wailu yi, Ed. Daozang, 7T991/HY 1233.

63 Für das Folgende cf. Despeux, op. cit.



690 STEPHAN P. BUMBACHER

Meister wird [ihr] dann Anweisungen geben. Falls [ihr] Mann das dao erhalten

hatte, wird sie einfach den Namen (ben xing ^Ü) [auf den Registern ?] ändern

und falls sie [die Register] nicht erhalten hatte, wird sie sie im Gefolge ihres

Mannes erhalten. Mann und Frau haben den gleichen Meister."

4. Witwen. Dabei gilt es zu unterscheiden zwischen solchen, die gelobt
haben, sich nicht wieder zu verheiraten; solchen, die einen
erwachsenen Sohn haben und dessen Familie nicht zu verlassen

wünschen; betagten Witwen ohne Nachwuchs; armen Witwen, die
niemand heiraten will; kranken, die ihr Heim nicht verlassen

können; und schliesslich solchen, die über Besitz verfügen und nicht
zu ihrer eigenen Familie zurückkehren wollen.

5. Frauen, die zur eigenen Familie zurückkehren (etwa, weil sie vom
Mann Verstössen worden sind).

Alle diese Frauen können Gesuche um Register stellen. Mit anderen Worten:

im tianshi dao kann die Frau - ob noch unverheiratet, verheiratet oder
als Witwe - der religiösen Gemeinde beitreten, sich ordinieren lassen,
dieselben Positionen wie die Männer erlangen und gegebenenfalls als Meisterin

einer religiös-administrativen Einheit vorstehen. Auf einen interessanten

Aspekt hat Catherine Despeux hingewiesen: da die Daoisten für ihre
religiösen Dienste entgolten wurden, eröffnete der tianshi dao insbesondere

den armen Frauen, d.h. vor allem den Witwen, die Möglichkeit,
selber für ihren Unterhalt zu sorgen.

Die, historisch gesehen, zweite wichtige daoistische Tradition nach
dem tianshi dao, die Maoshan-Tradition - deren Protagonisten im Daoxue
zhuan überwiegend vertreten sind - ist aus einer Verschmelzung lokaler
Traditionen und dem tianshi dao hervorgegangen. Als ihre erste
Patriarchin betrachtete sie Wei Huacun |fé ^jg ~fë und wurde damit zur ersten
daoistischen Bewegung, die eine Frau zum Ursprung und höchsten Meister
ihrer Tradition machte. Die erhaltenen Fragmente ihrer Biographie kennen
Wei Huacun als jijiu §j|. "Trankopfer-Darbringerin", was sie als eine

Anhängerin des tianshi dao ausweist. Sie wurde 251 als Tochter des Ministers

Wei Shu Üttlf (209-290) in Shandong geboren und mit vierundzwanzig

gegen ihren Willen mit einem späteren Subpräfekten verheiratet.
Nachdem ihre zwei Söhne erwachsen waren, zog sie sich nach und nach

von ihren familiären Verpflichtungen zurück. Im Jahre 299 erschienen ihr



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 691

nachts Unsterbliche, die sie von ihrer hohen Bestimmung unterrichteten
und Texte und mündliche Instruktionen übermittelten. Als ihr Mann nach
schwerer Krankheit starb, Unruhen ausbrachen und schliesslich 311 die
Hauptstadt Luoyang fiel, schloss sie sich der allgemeinen Fluchtbewegung
in den Süden an. Während ihre Söhne dort Beamtenstellen erhielten, zog
sie sich in ihre Einsiedelei zurück. Im Jahr 334 starb sie nach der
Einnahme zweier Elixiere. Nach ihrem irdischen Tod erschien sie zusammen
mit anderen Unsterblichen in den Jahren 364 bis 370 einem gewissen Yang
Xi H§ 3§i, dem sie die Texte, Biographien und mündlichen Instruktionen
einer neuen, der Maoshan-Tradition, offenbarte.64 Obwohl aus dem tianshi
dao hervorgegangen, fand in der Maoshan-Tradition eine deutliche Inter-
essensverlagerung statt. Zwar akzeptierte man die Sexualpraktiken noch,
doch wurden sie klar als untergeordnet angesehen. So heisst es in Tao
Hongjings m*jLn> (456-536) Zhen gao iÄfo, den Informationen der
Vollkommenen:

"Das Buch, welches der Vollkommene des [Himmels] der Reinen Leere

überlieferte, sagt: 'Das dao des Gelb und Rot (damit sind die Sexualpraktiken
des tianshi dao gemeint) und die Regeln der Vermischung der Odem (heqi) sind

eine Technik, [mit der] man zum Auserwählten (zhongzi §-?-, Saat) wird, die

Zhang [Dao]ling erhalten und gelehrt hat und damit hat sich's. Es ist nicht eine

Sache für die Vollkommenen. Ich habe häufig gesehen, dass, indem dies praktiziert

wurde, die Saat (Nachkommenschaft) unterbrochen wurde. Ich habe noch

nicht gesehen, dass, indem man diese [Methode] "gesät" (angewendet) hat, man

das [ewige] Leben erlangt hat. "65

Das religiöse Leben verschob sich in der Gegend südlich des Yangzi von
der in städtischer Umgebung organisierten tianshi Jao-Gemeinde in die

Bergwelt, wie das die Biographie der Wei Huacun schon erkennen lässt,
und von der um den Meister gruppierten Gemeinschaft der Gläubigen, der
zhong min S S oder "Saatvolk" (Volk der Auserwählten), zur direkten
Beziehung Meister—Schüler, respektive Meister—Vollkommene (zhenren

64 Ursula-Angelika Cedzich, Das Ritual der Himmelsmeister im Spiegel früher Quel¬

len. Übersetzung des liturgischen Materials im dritten Kapitel des Teng-chen yin-
chüeh, Dissertation, Würzburg 1987: 31-34.

65 Zhen gao, Ed. Daozang 7T637-640/HY 1010: 2.1a; cf. Despeux, op. cit.: 58f.



692 STEPHAN P. BUMBACHER

ÄA)- Nicht mehr das in der Gemeinschaft der Gläubigen vollzogene
Ritual war das Zentrum, sondern die direkte Verbindung zwischen Adept und
Unsterblichen. Die Vereinigung mit letzteren in mystischer Ekstase bildete
eine vollkommenere Einheit als die 'Vereinigung der Odem' im tianshi
dao. Voraussetzung für diese geistige Heirat mit einer oder einem
Vollkommenen war die Einhaltung strikter Keuschheit. So ist von einer Reihe

von Daoisten, u.a. von Tao Hongjing selber überliefert, dass sie im Interesse

einer unio mystica zölibatär lebten.
Neben dem Heiratsverzicht verdient noch ein anderer Aspekt erwähnt

zu werden. Im Gegensatz zum Lienü zhuan, das der Frau jegliche Form
von Eigeninitiative abspricht, es sei denn, der Ehemann müsse aus
Bedrängnis befreit werden, kann die Frau im Daoxue zhuan in eigener
Verantwortung und autonom handeln. Als Wang Daolian fE jË W ihre
Familie verlassen hatte und auf den Longshan gezogen war, verkaufte sie

dort Kleider und trieb Handel mit Wertgegenständen,66 wohlriechenden
Ölen, Nahrungsmitteln, Süssigkeiten und Lebensmitteln.67 Sie errichtete
Wohnzellen für ein Kloster, das Xuanyao guan 3£|g f|, - möglicherweise
mit dem im Handel erworbenen Geld. Der Komplex bestand schliesslich

aus "mehrstöckigen Pavillons und aneinandergereihten Zimmern", worunter

wohl die Wohnzellen der Nonnen gemeint sein dürften. Auch von
Zhang Yuanfei 3S JÜ #Ö heisst es, dass sie sowohl nördlich der Hauptstadt
Jiankang als auch später bei der "Südlichen Grotte" des Maoshan Klöster
errichtete.68

Klostergründungen gehören mit zu den hervorstechenden Tätigkeiten
auch der buddhistischen Nonnen im Biqiuni zhuan. Nicht weniger als zehn
Nonnen gelten als Klostererbauerinnen. Eindrücklich ist das Beispiel der
Tao Tanbei, die nicht nur Wohnzellen eines Klosters und eine Vortragshalle,

sondern dazu noch eine vierstufige Stüpa errichtete.69

Die Motive Heiratsverweigerung und Klostergründung kommen, wie
gezeigt wurde, sowohl im Daoxue zhuan als auch im Biqiuni zhuan vor.
Da das Daoxue zhuan später entstand, ist die Möglichkeit, dass es Anleihen

beim Biqiuni zhuan gemacht hat, nicht zum vornherein von der Hand

66 DXZap. SQDLSX 2.3bl-l0.
67 DXZ ap. Xianyuan bianzhu, Ed. Daozang 7T329-330/HY 596: 3.7b2-8.

68 DXZ ap. SQDLSX 1.13a9-13b3.

69 BQNZ 935cf.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 693

zu weisen. In der Tat wird als Autor des Daoxue zhuan ein gewisser Ma
Shu angenommen, den die offiziellen Biographien im Chen Shu 70 |$t §
und Nan Shi71 $ö 5£ als (nicht ordinierten, nota bene) Buddhisten ausweisen,

der sich nach der Rebellion des Hou Jing fUJ^ (548-552) für mehrere
Jahre auf den Maoshan zurückzog. Auch wenn die bibliographischen
Hinweise nicht eindeutig sind, erscheint die Autorschaft durch innere Evidenz
des Textes zumindest plausibel. Es ist nicht nur möglich sondern sogar
wahrscheinlich, dass Ma Shu das Biqiuni zhuan kannte. Der Annahme,
dass das Daoxue zhuan den Topos Heiratsverweigerung dem Biqiuni zhuan
entliehen hatte, wäre allerdings entgegenzuhalten, dass sich das Zölibat
allmählich, wenn auch nicht als ausschliessliche, so doch als wichtige
Lebensform in der Maoshan-Tradition selber herausentwickelt hat. Auch
wenn der Topos entliehen sein kann, illustriert er dennoch ein Phänomen,
das sich auf dem Maoshan selber entwickelt hat. Was nun den Topos der

Klostergründungen durch Frauen angeht, so besitzen wir im Maoshan zhi
IF ÜJ ^, der Geschichte des Maoshan, das vor 1324 zusammengestellt
wurde, eine unabhängige Quelle,72 die 18 Frauen als Vorsteherinnen
daoistischer Klöster auf dem Maoshan anführt.73 Gegenüber den 57 Männern,
die das Maoshan zhi in gleicher Funktion auflistet, machen die Frauen also

etwa einen Drittel aus! Auch hier können wir festhalten, dass das, was das

Daoxue zhuan eventuell als literarischen Topos übernommen hat, in einer
Quelle aus einer ganz anderen Textsorte als Maoshan-eigenes Phänomen

bestätigt wird.

Zusammenfassend kann festgehalten werden: Wenn wir davon ausgehen,
dass Biographien neben einem inneren Aspekt, nämlich dem der Identitätsbildung

einer Gruppe, auch einen äusseren, nämlich den der Propaganda,
hatten, können wir sagen, dass eine der Funktionen des Lienü zhuan darin
bestand, aufgrund der gelieferten Beispiele eine auf konfuzianischen
Idealen basierende, an Heim, Herd und Eheleben orientierte Lebensweise
der Frau 2,ur Norm zu erheben. Demgegenüber warben die Biographien
buddhistischer Nonnen im Biqiuni zhuan und diejenigen weiblicher Dao-

70 Chen Shu, Ed. Zhonghua shuju, Peking 31982: 19.264-5.

71 Nan Shi, Ed. Zhonghua shuju, Peking 1975: 76.1907f.
72 D.h. sie gehört nicht der Textsorte "Biographie" an.

73 Maoshan zhi, Ed. Daozang TT 153-158/HY 304: 15.8a.



694 STEPHAN P. BUMBACHER

isten im Daoxue zhuan für eine völlig andere Lebensweise. Sowohl der
tianshi dao, der praktisch jede Frau in seine Reihen aufnahm, als auch der
Buddhismus mit seinem Zölibat und die Maoshan-Tradition mit einer

optional zölibatären Lebensweise boten der Frau die Möglichkeit, sich der
traditionellen Lebensform zu entziehen. Darüberhinaus wurde es der Frau

ermöglicht, selbständig zu handeln, am wirtschaftlichen Leben teilzunehmen

und als Klostererbauerin zu agieren. Im Falle des tianshi dao war sie

dem Manne gleichgestellt, in der Maoshan-Tradition qua Patriarchin Wei
Huacun nahm sie diesem gegenüber teilweise sogar eine höhere Stellung
ein. Die Alternative des religiösen Lebens, wie es in den oben diskutierten
buddhistischen und daoistischen Texten gezeichnet wird, gipfelte nicht
(nur) in der völligen Abkehr und Innerlichkeit, sondern eröffnete einen, an

der religiösen Praxis orientierten, autonomen Lebensraum.


	Abschied von Heim und Herd : die Frau im mittelalterlichen Daoismus und Buddhismus

