Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 3

Artikel: Abschied von Heim und Herd : die Frau im mittelalterlichen Daoismus
und Buddhismus

Autor: Bumbacher, Stephan Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147430

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ABSCHIED VON HEIM UND HERD: DIE FRAU IM
MITTELALTERLICHEN DAOISMUS UND BUDDHISMUS

Stephan Peter Bumbacher, Universitit Tiibingen

Gesellschaften pflegen fiir ihre Mitglieder Idealbilder zu entwerfen, denen
zwar in der Realitdt nur die allerwenigsten gerecht zu werden vermdgen,
die aber dennoch normative Bedeutung haben und die mit zur Selbst-
definition der Gesellschaft respektive ihrer normgebenden Straten, aber
auch zur Ausiibung sozialer Zwinge beitragen. Solche Idealbilder - positi-
ve wie negative — sind in China in hohem Masse in Biographiesammlungen
anzutreffen. Sie nehmen nicht nur in den offiziellen Dynastiegeschichten
einen breiten Raum ein, sondern bilden auch einen integralen Bestandteil
des religidsen Schrifttums.] Diese Texte erlauben, die Grenzen des von
ihren Verfassern und ihrer gesellschaftlichen Kreise Akzeptierbaren abzu-
stecken.

Im folgenden soll das von den Konfuzianern der Hanzeit vorgegebene
Rollenideal der Frau dargestellt und mit den alternativen Mdglichkeiten
konfrontierte werden, die Daoismus und Buddhismus ihren Frauen im
chinesischen Mittelalter? anboten. Da als Basis dieser Untersuchung die
Textsorte “biographische Texte” dient, ist die Aussagekraft der Resultate
streng genommen auf diese beschriankt. Um feststellen zu konnen, ob ihnen
dariiberhinaus Allgemeingiiltigkeit zukommt, miissten ergidnzend Texte an-
derer Textsorten beigezogen und mit den Biographien konfrontiert
werden.3 Es ist jedoch zu vermuten, dass die hier gewonnenen Ergebnisse

1 Im daoistischen Kanon, dem Daozang 3 j& , z.B. finden sich rund siebzig biogra-
phische Werke von der Han- bis zur Mingzeit, die bis zu neunhundert Einzelbio-
graphien (z.B. im Lishi zhenxian tidao tong jian FE tt E || #8 38 38 # des Zhao
Daoyi #8438 — aus der Yuanzeit) umfassen konnen.

2 Unter dem chinesischen Mittelalter sei hier der Zeitraum der Han- bis zum Ende
der Nanbeichao-Zeit verstanden.

3 Solches hat ansatzweise - anhand je eines Beispieles - Ebrey versucht, die das kon-
fuzianische Ideal der Mutter, dargestellt anhand der Biographie der Mutter des
Menzius, wie sie im Lienii zhuan begegnet, mit der Darstellung einer “realen”
Mutter im dem Hou Han shu 1% % & 28B entnommenen Brief des Feng Yan an



674 STEPHAN P. BUMBACHER

mit denjenigen aus anderen Textsorten in der Grundtendenz weitgehend
ubereinstimmen diirften.

1. Das Idealbild der Frau in der konfuzianischen Gesellschaft

Zur Darstellung des konfuzianischen Idealbildes bietet sich innerhalb der
Textsorte “Biographie” das Lienii zhuan %\| % {4, die Biographien vor-
bildlicher 4 Frauen an. Dieses Liu Xiang % [q (77-6 v. Chr.) zugeschrie-
bene Werk entstand zur Han-Zeit. Bereits von Ma Rong F Bl (79-166)
wurde ein Kommentar dazu verfasst.d Das Lienii zhuan fand eine weite
Verbreitung und ist entsprechend in simtlichen Katalogen der kaiserlichen
Bibliothek von der Sui- bis zur Songzeit aufgefiihrt. Es gruppiert seine Bio-
graphien um sieben Kategorien herum: die sechs positiv bewerteten sind
“geziehmendes Benehmen von Miittern” (mu yi £ {#5), “Weisheit und In-
telligenz” (xian ming &HH), “Menschlichkeit und Wissen” (ren zhi {_%),
“Tugend und Gehorsam” (zhen shun EH), “Keuschheit und Moral” (jie
yi Bi#%), “Argument und Verstand” (bian tong ¥5i ). Als einzige nega-
tive Kategorie erscheint “Verwerflichkeit und Unzucht” (nie bi EEE¥),
Diesen sieben Kapiteln (juan %) ist ein achtes mit zusitzlichen Viten an-
gefligt, das offenbar von einem anderen Autor stammt.

Von den Miittern, denen das erste juan gewidmet ist, und den Konku-
binen abgesehen, die vorzugsweise, aber nicht ausschliesslich, in der Kate-
gorie “Verwerflichkeit und Unzucht” abgehandelt werden, handelt die
uberwiegende Mehrzahl aller Biographien von Ehefrauen. Es kann daher
behauptet werden, das Lieni zhuan erhebe implizit das Eheleben zum
Hauptinhalt des Lebens einer darstellungswiirdigen Frau.

Diese Frauen werden nun nicht nur als weitgehend rechtlos, sondern, mehr
noch, als vollkommen abhdngig dargestellt. In der Biographie der Frau des

seinen Schwager konfrontiert. Cf. Patricia Buckley Ebrey (ed.), Chinese Civiliza-
tion and Society. A Sourcebook. New York & London 1981: 33-35.

4  Wenn lie %Y statt lie %] gelesen wird.

S Cf. Hou Han shu, Ed. Zhonghua shuju, Peking 1987: 60A1972. Uber Ma Rong
cf. Mieczyslaw Jerzy Kiinstler, Ma Jong vie et oeuvre. Warschau 1969.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 675

Qi Liang jiE 3 & wird beispielsweise der Satz iberliefert: “Eine Frau
muss jemanden haben, von dem sie abhingig ist. Wahrend der Vater noch
lebt, ist sie von ihm abhidngig. Wihrend der Mann noch lebt, ist sie von
ihm abhingig. Wihrend ihr Sohn noch lebt, ist sic von ihm abhingig.”6
Noch deutlicher wird der Text in der Biographie der Mutter Lehrerin von
Lu (Lu zhi mu shi B 2 £}f), der der Satz zugeschrieben wird: “Die Frau
hat die Aufgabe, den drei Abhdngigkeiten nachzuleben und Handlungen in
vollstandiger eigener Autoritit sind ihr dariiberhinaus nicht gestattet.””7 Die
Mutter des Philosophen Menzius macht klar, dass analog zu den drei Ab-
hangigkeiten Gehorsam den Personen gegeniiber gefordert wird, von der
die Frau abhingig ist: Dem Vater, dem Mann und dem iltesten Sohn.8
Dies geht direkt auf das Liji & 2C (Buch der Sitte) zuriick, wo sich ein Ab-
schnitt iiber Mann und Frau findet, der in Richard Wilhelms Ubersetzung
lautet:

“Die Ehefrau furen ist die dem Manne Unterworfene fi yu ren. Darum hat sie
nicht das Recht auf selbstindige Entscheidung, sondern die Pflicht zu dreifa-
chem Gehorsam. Zu Hause ist sie dem Vater unterworfen, in der Ehe dem Gat-
ten und nach dem Tode des Gatten dem altesten Sohn. Sie wagt in nichts ihrem
eigenen Kopf zu folgen. Ihre Befehle dringen nicht iiber die inneren Gemécher
hinaus. %

Ein vergleichender Blick nach Europa trifft im antiken Rom ebenfalls auf
die Abhingigkeit der Frau von ihrem Vater oder ihrem Ehemann.l0 Das
romische Recht, vorab das Zwdlftafelgesetz, erkannte dem Familienober-
haupt, dem pater familias, unumschrinkte Gewalt iiber seine Familienan-

6 Lienii zhuan (nachfolgend abgekiirzt LNZ), Ed. Sibu beiyao: 4.5a. Eine englische
Ubersetzung des LNZ findet sich in Albert Richard O’Hara, The Position of Wom-
an in Early China. According to the Lieh nii chuan “The Biographies of Chinese
Women”, Taipei 1971.

7 LNZ1.11b.

8 Loc. cit.

9 Cf. Li Gi. Das Buch der Riten, Sitten und Gebriuche. Aus dem Chinesischen iiber-
setzt und herausgegeben von Richard Wilhelm, Diisseldorf & Koln 1981: 272.

10 Fiir das Folgende cf. Alfred Sollner, Einfiithrung in die rémische Rechtsgeschichte.
Miinchen 31985: 42-46.



676 STEPHAN P. BUMBACHER

gehorigen zu. Diese Gewalt wurde bildlich als die schiitzende Hand, man-
us, bezeichnet. Ein formaler Rechtsakt iiberfiihrte die heiratsfahige Frau
aus der Hand des pater familias in die Hand des pater familias des Ehe-
mannes, der selber pater familias sein konnte. Diese Uberfiihrung nannte
man mancipium, den formalen Rechtsakt mancipatio. Die mancipatio war
der Form nach ein Kaufgeschift, obwohl keine Quellen erhalten sind, die
einen realen Brautkauf belegen. Die durch einen solchen Rechtsakt verhei-
ratete Frau wurde mit uxor in manu bezeichnet. Daneben war jedoch auch
eine formlos geschlossene Ehe moglich. Nach einem Jahr ehelichen Zu-
sammenlebens ging aber auch hier die Frau durch die “Ersitzung des unge-
storten Besitzes”, usus, in die Gewalt der Mannesfamilie iiber, respektive
des Mannes, wenn er in juristischem Sinne “emanzipiert” war. Nur durch
die Einrichtung des trinoctiums konnte die Frau im Falle einer formlos
geschlossenen Ehe dadurch, dass sie wahrend dreier Nachte des Jahres von
threm Manne abwesend war und der usus dadurch unterbrochen wurde,
verhindern, dass sie in die manus der Familie ihres Mannes iiberging.11
Sie war damit wuxor sine manu und blieb so in der Gewalt ihres Vaters.
Wenn die Frau sich im Status sine manu befand und ihr Vater verstarb,
wurde sie zur Frau sui iuris und damit in gewissem Masse unabhingig. Sie
konnte aber dennoch nicht vollig frei agieren, sondern bendétigte z.B. fiir
jede juristische Transaktion einen furor.12

Betrachten wir nun die Heirat vom Standpunkt der chinesischen Frau aus:
In denjenigen Biographien des Lienii zhuan, die sich dariiber explizit dus-
sern, wird ein Midchen in der zweiten Hilfte seines zweiten Lebensjahr-
zehnts verheiratet. Begriindet wird die Notwendigkeit der Heirat ‘anthro-
pologisch’, ndmlich mit - aus der Sicht des Textes - spezifisch weiblichen
Eigenschaften. So soll die alte Frau des Qu Wu von Wei 3 g % 7 gesagt
haben:

“Eine Frau ist schwankend in ihrer Entschlussfassung, sie ist nachldssig im
Herzen, ihm darf in liblen Zeiten nicht freien Lauf gelassen werden. Aus diesem

11 Op. cit.: 43f.
12 Der Hintergrund dieses Rechts, auf den hier nicht weiter eingegangen werden soll,
war ein vermdogens- respektive erbrechtlicher.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 677

Grund muss sie vom fiinfzehnten Altersjahr an ihr Haar aufstecken und damit
zeigen, dass sie heiratsféhig ist; mit zwanzig wird sie in die Ehe gegeben.”13

Den Ehemann kann sich die Frau in aller Regel nicht selber aussuchen.
Eine Begriindung hierzu wird allerdings nicht gegeben. So wird der ilteren
Schwester des Gongcheng von Lu & /) 3 | folgende Ausserung in den
Mund gelegt: “Es ist Pflicht der Frau zu warten, bis jemand zu singen
anfingt!4 und sie ihn dann begleitet.”15 Als Ehestifter fungierten die El-
tern, je nachdem auch die Briider. Ein Beispiel fiir ersteres ist die Mutter
namens Miu Jiang #2 2, die ihre Tochter Boji {H {2 Herzog Gong von
Song R #% /> in die Ehe gab.16 Ein Beispiel fiir das zweite: Als alle Ver-
wandten der élteren Schwester des Gongcheng von Lu bereits tot waren,
sie aber noch unverheiratet war, weinte sie aus Sorge um ihre Zukunft bis
ihr jingerer Bruder ihr versicherte: “Sei nun ruhig, und ich werde fiir dich
eine Hochzeit arrangieren.”17

Wie stand es nun mit der gegenseitigen Akzeptanz der Eheleute? Die
Frau hatte den ihr zugewiesenen Gatten vorbehaltlos zu akzeptieren. Da
die beiden Gatten sich in der Regel vor der Heirat nicht kannten, konnte
das in der Ehe zu Problemen fiihren. Die Tochter des Herzogs von Wei f&f
% < Zr wurde dem Herzog Zhuang von Li 22 #f /> in die Ehe gegeben.
Da ihre “Wiinsche und Interessen verschieden waren”, wie es heisst,
“bekam sie ihren Mann nicht zu sehen und war véllig unbefriedigt”.18 Ihre
Gouvernante empfahl ihr, sich von ihm zu trennen, doch sie antwortete:
“Der Weg der Ehefrau ist die Einheit [mit dem Gatten] und damit hat
sich’s. Auch wenn [mein Mann] mich nicht wie seine Frau behandelt hat,
wie kann ich dem Weg einer Ehefrau entsagen?”19

Es gab offenbar kaum eine Mdglichkeit fiir die Frau, ein Ehebegehren
zuriickzuweisen. Nur in dem Falle, wenn der Mann die Heiratsrituale nicht
vollstindig durchgefiihrt hatte, musste die Frau ihn nicht als Gatten akzep-

13 LNZ 3.9b.

14 Dies ist eine Metapher fiir die Brautwerbung.
15 @ A2 BIET#%F], LNZ 3.9.

16 LNZ4.1b.

17 LNZ 3.8a.

18 LNZ 4.3a.

19 WAZEEMER | 18R E LT 0] IBER w8 F ? LNZ 4.3a.



678 STEPHAN P. BUMBACHER

tieren. Aber selbst wenn der Mann seinen rituellen Verpflichtungen nicht
nachgekommen war, war es fiir die Frau nicht ohne weiteres moglich, die
Heirat zu verweigern, wie folgendes Beispiel zeigt. Von Frau Shen EH
wird berichtet, dass die Familie des Gatten in spe sie als Ehefrau erwar-
tete, obwohl die Familie nicht simtliche zeremoniellen Geschenke an die
Familie der Frau Shen gesandt hatte. Als Frau Shen sich daher weigerte,
sich zur Familie des Bridutigams zu begeben, ging jene vor Gericht und
erreichte sogar, dass Frau Shen ins Gefingnis musste. Uber ihr weiteres
Schicksal wird leider nichts berichtet.20 Ein anderes Beispiel ist Herzog
Gong von Song, der nicht personlich erschien, um die Braut Boji zu emp-
fangen. Sie weigerte sich daher, dem zweiten Teil der Hochzeitszere-
monie, der nach den ersten drei Ehemonaten vollzogen wurde, beizuwoh-
nen — namlich der Einfilhrung der Braut in den Ahnentempel des Mannes
und ihre Prisentation vor den Schwiegereltern.2l Es bedurfte einer diplo-
matischen Intervention, um die Frau zum Einlenken zu bewegen: Der
Herzog von Lu, woher die Frau stammte, musste den Minister Ji Wenzi 2=
L F entsenden, um die Frau umzustimmen.22

Als offizielle Scheidungsgriinde nennt Nii Zong %7 5=, die Frau von
Bao Su #fl % in Song, zwar deren sieben fir den Mann, aber nicht einen
einzigen fiir die Frau:

“Es gibt sieben Griinde dafiir, dass sich der Mann von der Frau scheiden lassen
kann, aber es gibt nicht einen rechtschaffenen Grund fiir die Frau, ihn zu verlas-
sen. Von den sieben Scheidungsgriinden ist der wichtigste die Missgunst einer
Ehefrau gegeniiber der ersten Frau des Mannes, dann unstatthafte [sexuelle]
Begierde, Diebstahl, Zankhaftigkeit, geringschitzender Stolz, Kinderlosigkeit,
sowie eine abstossende Krankheit.”23

Aus dem folgenden Beispiel kann allerdings geschlossen werden, dass eine
Krankheit des Mannes offenbar auch von der Frau als Scheidungsgrund ins
Feld gefiihrt werden konnte. Als die Tochter eines Mannes von Song ei-

20 LNZ4.1a.

21 Nach diesem Akt konnte eine Frau, ausser bei Vorliegen eines der anerkannten
Scheidungsgriinde, nicht mehr zu ihren Eltern zuriickgeschickt werden.

22 LNZ 4.1b-2a.

23 LNZ 2.5af.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 679

nem Manne von Cai in die Ehe gegeben wurde und sich herausstellte, dass
er an einer unheilbaren Krankheit litt, wollte die Mutter der Frau die
Verlobung 16sen. Die Tochter wehrte sich allerdings dagegen mit dem
Argument:

“Wenn mein Mann sich im Ungliick befindet, so ist sein Ungliick [auch] mei-
nes. Warum sollte ich ihn verlassen? Der Weg der Braut besteht darin, dass sie
sich, nachdem sie mit dem Manne einen Heiratsbecher voll Wein getrunken hat,
ihr Leben lang nicht [mehr] verindern soll.”24

War die Frau erst einmal verheiratet, so erwarteten sie eine ganze Reihe
von Aufgaben. Diese betrafen aber nur den Haushalt. Die Frau war an das
Haus gebunden und weite Reisen standen ihr nicht zu. So sagte die Mutter
Lehrerin von Lu: “Ausser wenn ein gewichtiger Grund dafiir vorliegt,
sollte die Frau das Haus ihres Mannes nicht verlassen.”23 Und die Mutter
des Menzius sagte: “Die Pflicht einer Frau besteht darin, fiir den Haushalt
zu sorgen,; sie sollte daher keine Wiinsche wegzureisen haben.”26 Von den
hauslichen Pflichten der Frau sagte sie: “Das richtige Verhalten einer Frau
besteht in ihrer Fahigkeit, die fiinf Sorten von Nahrung und fermentierten
Wein herzustellen, fiir die Schwiegereltern zu sorgen, Kleider anzufertigen
- und damit hat sich’s.”27 Die Frau des Jie Yu $Z B8 von Chu meinte zu
ihrem Mann: “Ich [, deine Frau,] habe personlich die Felder gepfliigt, da-
mit wir zu essen haben, und habe Zwirn gesponnen, damit wir uns kleiden
konnen.”28 Zimou + & erklirte ihrer Amme: “Ich habe gehort, dass das
Geschift der Frau darin besteht, Nahrung bereitzustellen.”2® Die Frau des
Qiu Huzi # #§ + von Lu sagte: “Ich niitze meine Krifte, um Maulbeeren
zu pfliicken, zu spinnen und zu weben, um fiir Kleidung und Nahrung zu
sorgen; und ich diene meinen Schwiegereltern und ziehe meines Mannes

24 LNZ 4.2b-3a.

25 IEFERWA KRR, LNZ 1.11b.
26 LNZ 1.11bf.

27 LNZ 1.11b.

28 LNZ 2.9a.

29 LNZ5.2a.



680 STEPHAN P. BUMBACHER

Kinder auf.”30 Auch diese Beispicle konnen als Illustrationen zu dem
angesehen werden, was das konfuzianische Liji festgeschrieben hatte:

“[Die Frau] hélt sich den ganzen Tag innerhalb der Tore der Innengemécher
auf. Sie begibt sich zu keiner Beerdigung, die iiber hundert /i weit entfernt ist.
In ihrer Arbeit kennt sie kein eigenméchtiges Handeln, in ihrem Tun kein eigen-
méchtiges Werk. Sie berit sich, ehe sie sich bewegt. ... Die Seidenraupenzucht
und das Spinnen und Weben besorgt sie, und die Haustiere zieht sie innerhalb
des Hauses auf. Das heisst Zuverlissigkeit, ”31

Nachdem eine Ehefrau Mutter geworden war - den Miittern ist im Lienii
zhuan ein eigenes Kapitel gewidmet - kam zu den bereits erwdhnten hius-
lichen Pflichten eine weitere Aufgabe hinzu: Sie musste die Kinder unter-
richten; die Tochter solange, bis diese verheiratet wurden, die Sohne, bis
sie herangewachsen waren und der Vater ihre weitere Ausbildung tber-
nahm.32 So unterrichtete Jiang Yuan 3 f§i, die “Mutter von Qi”, ihren
heranwachsenden Sohn im Pflanzen von Maulbeerbiumen und Hanf,33
Jian Di g ¥k aus Xie brachte ihrem Sohn die Prinzipien der menschlichen
Beziehungen und die sozialen Ringe bei.34 Tu Shan ¥& |l] aus Qi, die Frau
des legendiren Yu &, erzog ihren Sprossling vollig alleine, da Yu nach
dessen Geburt fortzog, um die Gewisser des Reiches zu regulieren, und,
selbst wenn er am Ort seiner Familie vorbeikam, nie die Zeit fand, diese
zu besuchen.35 Die S6hne You Shens, der Frau des Tang ¥, erwarben
sich Verdienste, weil sie den Rat und die Unterweisungen ihrer Mutter
befolgten.36 Da ihr Mann friih gestorben war und somit die weitere Aus-
bildung des Sohnes Wenbo 3 {H nicht selber an die Hand nehmen konnte,
liess es Jing Jiang #j{ 3 sich nicht nehmen, ihren Sohn noch, nachdem er

30 LNZ5.7a.
31 Wilhelm, op. cit.: 272f.
32 LNZ 1.4b.
33 LNZ 1.2a.
34 LNZ 1.2b.
35 LNZ 1.3a.
36 LNZ 1.3b.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 681

bereits Minister des Staates Lu geworden war, in der Staatsfiihrung und
der Kontrolle iiber andere Menschen zu unterweisen.37

Neben den bereits erwihnten erscheint im Lienii zhuan als wichtigste
Aufgabe der Ehefrau - aufgrund der Haufigkeit entsprechender Beispiele
—, intelligente Ratschldge zu erteilen oder Kritik am Verhalten des Mannes
zu iben, vor allem an dessen Politik, soweit es sich bei ihm um einen
Mandatstrager handelt. Die Ehefrauen setzten an ihren Médnnern gewisser-
massen das Erziehungswerk deren Miitter fort. Durch kluge Kritik suchten
sie die Ménner auf den Pfad der Tugend zu fiihren: Jiang Hou 2 f5, Frau
des Zhou Xuan & & , machte ihren Gatten darauf aufmerksam, dass es ihr
eigener Fehler sei, wenn er zu frith zu Bette gehe, um sich ihr zu widmen,
und morgens zu spit aufstehe, um sich den Staatsgeschiften zuzuwenden.
Der Konig erkannte natiirlich, dass der “Fehler” auf seiner Seite lag, und
beschrinkte fortan das eheliche Intimleben auf das fiir den Staat tolerier-
bare Mass.38 Nicht immer wurden die Ratschlige oder Kritiken der Ehe-
frauen befolgt — dann erlitten die Ménner zwangsldufig Schaden. Die Frau
des Da Zi & + von Tao warf ihrem Mann Bereicherung zulasten des
Landes vor. Sie wurde daher von der Schwiegermutter davongejagt. Als
die Familie des Da Zi nach einiger Zeit von der Bevolkerung als untrag-
bare Belastung empfunden wurde und alle Mitglieder mit Ausnahme der
betagten Schwiegermutter umgebracht wurden, wie das die Frau vorherge-
sagt hatte, kehrte sie mit ihrem Sohn zuriick und pﬂegte die Schwieger-
mutter bis zu deren Tode.39

Die Bereitschaft der Frau, dem Manne zu dienen, ging notfalls sogar
soweit, das eigene Leben fiir ihn zu opfern: Der Gatte einer Frau von Da-
chang X & in Chang’an sollte von seinen Feinden ermordet werden. Seine
Frau erfuhr davon, liess ihn unter einem Vorwand in einem anderen Raum
nachtigen und verbrachte selber die Nacht in seinem eigentlichen Schlaf-
raum. Die Ubeltiter gelangten durch das Fenster in den Raum und trennten
den Kopf der Schlafenden vom Rumpf. Als sie den Irrtum bemerkten,
waren sie zutiefst von der Rechtschaffenheit der Frau geriihrt und liessen
fortan den Witwer in Ruhe.40

37 LNZ 1.7a.
38 LNZ2.la.
39 LNZ2.6af.
40 LNZ5.11a-b.



682 STEPHAN P. BUMBACHER

2. Gegenentwurf: Das Frauenbild im Daoxue zhuan und im Bigiuni zhuan

Gegeniiber dem konfuzianisch beeinflussten Idealbild des korrekten
Verhaltens der Frauen im Lienii zhuan mutet der religidse Gegenentwurf
der Nanbeichao-Zeit geradezu revolutiondr an. Zwischen den Jahren 569
(letztes genanntes Datum) und 581 (Tod des mutmasslichen Autors Ma Shu
B H& ) ist das Daoxue zhuan g 22 {8 entstanden, die Biographien [solcher,
die] das dao erlernten, eine Sammlung von Daoisten-Viten. Die frithesten
Personen, deren Leben darin beschrieben werden, lebten zwar schon in der
Zhou-Zeit, das Hauptgewicht liegt jedoch bei Figuren des vierten und fiinf-
ten nachchristlichen Jahrhunderts. Einige von ihnen erhielten sogar offi-
zielle Biographien und fanden Eingang in die Dynastiegeschichten. Das
Daoxue zhuan ist nur in Fragmenten iiberliefert. Doch erlaubt ihre syste-
matische Untersuchung den Schluss, dass ein Kapitel, juan 20, aus-
schliesslich Frauen gewidmet war. In dieser Hinsicht stellt das Werk ein
Novum dar, denn weder das im frithen 4. Jahrhundert entstandene Shen-
xian zhuan f81|l| 1§ (Biographien goitlicher Unsterblicher), das Ge Hong
& @t zugeschrieben wird,4! noch das Liexian zhuan ¥ \{|\I{f (Biographien
exemplarischer 42 Unsterblicher), das in der Hanzeit entstand, aber Spuren
spiterer Modifikationen zeigt,43 weisen ein ausschliesslich Frauen-Viten
vorbehaltenes Kapitel auf.

Die Darstellung der Frauen ist nun im Daoxue zhuan vollig von der
des Lienii zhuan verschieden. Wihrend sich letzteres z.B. iiber die Jugend-
zeit der Frauen in der Regel ausschweigt und erst mit deren Ehe- oder
Witwenjahren einsetzt, finden wir im Daoxue zhuan hiufig Sitze wie “im
Alter von elf Jahren war sie bereits imstande, mit Leichtigkeit langes Fa-
sten durchzustehen”44, oder “im Alter von sieben Jahren kannte sie das

4] Cf. Stephan Peter Bumbacher, “Shen-hsien chuan”, in: Kristofer M. Schipper
(ed.), Handbook of the Taoist canon, Chicago, im Erscheinen.

42 Cf. Fussnote 4.

43 Cf. Max Kaltenmark, Le Lie-sien tchouan. Biographies légendaires des Immortels
taoistes de 1’antiquité, Pékin, 1953.

44 Daoxue zhuan (nachfolgend abgekiirzt DXZ) ap. Sandong zhu’nang = i &k &
(nachfolgend abgekiirzt SDZN), Ed. Daozang TT 780-782/HY 1131: 8.31b8-9.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 683

dao”¥>. Dies steht zwar durchaus in der Tradition der sikularen, offi-
ziellen Biographien in den Dynastiegeschichten, in welchen Miénner haufig
bereits in der Kindheit besondere Eigenschaften an den Tag zu legen pfleg-
ten. Aber hier ist eine qualitative Differenz nicht zu libersehen. Wihrend
Mainner eine friilhe Beherrschung der Klassiker oder der Kalligraphie
zeigen, soll in den Daoistinnen-Viten gezeigt werden, dass sie friih eigene
Vorstellungen iiber ihre Lebensweise entwickelten und iiber ihren Weg
selbstiandig entscheiden wollten. Li Lingchen 2= 45 f§ “war jung als sie die
Familie verliess, sich von allem Weltlichen trennte und den Berg Lu
betrat”46, dhnlich Xiao Lianzhen #§ B& 5, die noch jung war als “sie sich
von der Familie trennte und den Berg Yi betrat”.47 Man stelle sich vor,
Frauen, die, nach den Vorstellungen des Lienii zhuan, solange sie jung
sind, den Eltern gehorchen, sich dann vermitteln lassen und danach dem
Manne gehorchen sollen, verlassen aus eigenen Stiicken das Elternhaus,
um davon unabhingig sich der Religion zu widmen. Dadurch entziehen sie
sich der Kontrolle der und Bestimmung durch die Eltern. Nach konfu-
zianischem Ideal war das eine Unmoglichkeit. Das Daoxue zhuan geht
jedoch noch weiter: Song Yuxian 7R £ & wurde von ihren Eltern in
bekannter Manier einem Mann aus der Familie Xu ¥ in die Ehe gegeben.
Als die Familie des Brautigams die traditionellen Hochzeitsriten durch-
filhren will, schockt Yuxian Wirt und Giste damit, dass sie die Kleidung
einer Nonne anzieht, den Weihrauchkessel hervornimmt und so - als zoli-
batire Glaubige - offensichtlich die Heirat verweigert. Die Familie Xu,
unzufrieden mit dieser Wendung, versucht - wie es explizit heisst - mit
Gewalt, die junge Frau zur Vernunft zu bringen. Offenbar ohne Erfolg.
Schliesslich wird sie nach Hause geschickt. Spater verlédsst sie dann ihre
Familie, um sich ganz der Religion zu widmen.48 Ein weiteres Beispiel ist
Qian Miaozhen ¢ % 1§ : Auch sie wiinschte, sich vom weltlichen Leben

45 DXZ ap. Xianyuan bianzhu || %5 #8 ¥k , Ed. Daozang TT 329-330/HY 596: 3.7b2-
8.

46 DXZ ap. Shangqing dao leishi xiang | % 38 %8 % 48 (nachfolgend abgekiirzt SQ-
DLSX), Ed. Daozang TT 765/HY 1124: 1.13b3-5.

47 DXZ ap. SDZN 3.27b5-6.

48 DXZ ap. SDZN 4.10b6-10.



684 STEPHAN P. BUMBACHER

zu 16sen. Thre Eltern und der Clan nétigten sie jedoch zur Heirat.49 Auf-
grund des fragmentarischen Zustandes des Daoxue zhuan konnen wir nicht
wissen, ob die Ehe tatsdchlich vollzogen wurde. Immerhin ist ersichtlich,
dass Miaozhen mit der Intention ihrer Familie nicht glicklich war.
Schliesslich finden wir sie dann doch noch als Daoistin in den Grotten des
Maoshan 3 |1} .

Es soll an dieser Stelle nochmals in einem kleinen Exkurs auf eine pa-
rallele Erscheinung im Westen hingewiesen werden. Die Akten des Paulus
und der Thekla berichten die moglicherweise fiktive, aber fiir die damalige
Zeit bedeutsame Geschichte der Thekla, einer “jungen, anmutigen Jung-
frau” aus Iconium in Kleinasien. Ihre Mutter wollte sie zur lukrativen Hei-
rat mit Thamyris zwingen und verbat ihr, die Predigten des Apostels Pau-
lus iiber das jungfrauliche Leben zu horen. Thekla setzte sich ans Fenster,
um wenigstens von den Passanten Berichte iiber die Predigten zu verneh-
men. Als sie sich wihrend dreier Tage weigerte, den Ort am Fenster zu
verlassen und Nahrung zu sich zu nehmen, erstattete die Mutter, ob sol-
chem Verhalten alarmiert, Thamyris Bericht, der versuchte, Thekla umzu-
stimmen. Als sie seinem Werben nicht nachgab, liess ihre Mutter den Pau-
lus verhaften. Thekla gelang es, sich davonzuschleichen, die Wirter des
Gefingnisses zu bestechen, um mit Paulus privat sprechen zu kénnen. Am
nichsten Morgen wurden beide dem Gouverneur vorgefiihrt, der, glei-
chermassen iiberrascht von der Wut der Mutter und der Beharrlichkeit der
Thekla, den Paulus priigeln und zur Stadt hinauswerfen liess und Thekla
wegen Verstosses gegen die Stadtgesetze zum Tod auf dem Scheiterhaufen
verurteilte. Da im richtigen Moment das Amphitheater von einer dunklen
Wolke verhiillt wurde, die sich plotzlich und heftig entlud, konnte Thekla
in der allgemeinen Verwirrung entkommen, um sich mit kurzgeschnittenen
Haaren und in Ménnerkleidung auf die Suche nach Paulus zu machen. Sie
wurde schliesslich eine beriihmte Lehrerin und Heilige und in der Ost-
kirche wihrend Jahrhunderten als solche verehrt. Noch im vierten Jahr-
hundert nannten sich Frauen, die dem Familienleben entsagten, Klosterge-

49 DXZ ap. Taiping yulan {8 & 666.7b11-13, das falschlicherweise das Laoshi
shengji & EC B2 £C als Quelle angibt.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 685

meinschaften griindeten oder als reiche Frauen solche finanzierten, “neue
Theklas” .50

Wir haben es also im Daoxue zhuan wie in den Akten des Paulus und der
Thekla mit einem parallelen Phinomen zu tun: Die Religion, ob Daoismus
oder frithes Christentum, stellt sich als eine Mdglichkeit fiir die Frauen
dar, der Fremdbestimmung in der Form des Heiratszwanges zu entgehen.
Der Topos der Heiratsverweigerung ist allerdings keine Innovation
des Autors des Daoxue zhuan. In oder kurz nach 516, also etwa 60 Jahre
vor der Entstehung des Daoxue zhuan, verfasste der buddhistische Mdnch
Baochang T N8, bekannt fiir sein nun verlorenes Werk Ming seng zhuan
4 1@ {4 (Biographien beriihmter Monche),51 eine Sammlung buddhisti-
scher Nonnen-Viten, das Bigiuni zhuan Lt fr FE {8 (Biographien buddhisti-
scher Nonnen).52 Darin findet sich die Biographie der Nonne Tao Tanbei
F 2 {5 . Von ihr wird berichtet, sie habe allein mit ihrer Mutter gelebt
und habe sich ihr aufopfernd zur Seite gestellt. Wegen ihres vorbildlichen
Lebenswandels empfahl sie der Clan ‘als gute Partie’ und mehrere Fami-
lien warben um sie. Aber sie erlaubte die Annahme von Verlobungsge-
schenken nicht. Die Mutter musste sie in ihrem Wunsch, das Leben im
Hause aufzugeben, gewihren lassen.53 Ming Sengji BE {@ 3, als ein weite-
res Beispiel, wiinschte ebenfalls, das hidusliche Leben aufzugeben. Doch
ihre Mutter verlobte sie heimlich und verbarg die Verlobungsgeschenke
vor ihr. Erst als sich der Hochzeitstag niherte, wurde Sengji informiert.
Darauthin verweigerte sie die Nahrung. Nach sieben Tagen war ihre Ge-
sundheit bereits in so schlechtem Zustand, dass man den Bréautigam holte.

50 Elaine Pagels, Adam, Eve and the Serpent, London 1988: 18-20, sowie Gilbert
Dagron, Vie et miracles de Sainte Thécle, Briissel 1978 (Subsidia Hagiographica
62).

51 Arthur Frederick Wright, “Biography and Hagiography. Hui-chiao’s Lives of Emi-
nent Monks”, in: Silver Jubilee Volume of the Zinbun-Kagaku-Kenkyusyo Kyoto
University, 1954: 383-432, speziell S. 400.

52 Biqiuni zhuan (nachfolgend abgekiirzt BQNZ), Ed. Taishd shinsh daizokyd T
2063, vol. 50: 934a-948a. Eine englische Ubersetzung des BQNZ findet sich in
Kathryn Ann Tsai, Lives of the Nuns. Biographies of Chinese Buddhist Nuns from
the Fourth to Sixth Centuries, Honolulu 1994,

53 BQNZ 935cf.



686 STEPHAN P. BUMBACHER

Dieser hatte ein Einsehen und bat darum, man moége dem Willen der
jungen Frau stattgeben.34 Die Eltern einer gewissen Sengduan f i konn-
ten den Wiinschen einer wohlhabenden Familie, ihre Tochter wegen ihrer
Schonheit einheiraten zu lassen, nicht widerstehen. Da floh Sengduan drei
Tage vor dem Hochzeitstermin in ein buddhistisches Kloster. Die Abtissin
wies ihr einen gesonderten Raum zu und versorgte sie mit dem Notigsten.
Nach drei Tagen und Nichten ununterbrochenen Weinens und Betens er-
schien ihr ein Buddhabild, welches sie liber den bevorstehenden Tod ihres
Brautigams informierte. Nach dessen Ableben konnte sie das weltliche
Leben aufgeben.dd

Ahnlich wie in den erwihnten Beispielen des Daoxue zhuan und
parallel zur Geschichte der Thekla wird hier in diesen buddhistischen
Frauen-Viten die Ehelosigkeit thematisiert. Auf sie soll im folgenden niher
eingegangen werden.

Die zdlibatire Lebensweise geht im Buddhismus bis auf dessen An-
fange im Indien des 6. vorchristlichen Jahrhunderts zuriick. “Der buddhi-
stische Sangha gehorte dort zur Samana-Bewegung, der Bewegung der
Wandermendikanten, ‘Umherschweifenden’ oder ‘Sich-Abmiithenden’, die
sich als Alternative zur etablierten brahmanistischen Opferreligion ver-
stand. Die entsprechende Lebensweise bestand aus Zglibat, Besitzlosigkeit,
hauslosem Umbherziehen und Ernidhrung durch Almosen”36 und war fiir.
Monche ebenso wie fiir Nonnen verbindlich, nachdem der historische
Buddha nach anfinglicher Weigerung Nonnen in seiner Bewegung zuge-
lassen hatte.>7 Zumindest das Zolibat, die Besitzlosigkeit und die Bettel-
schale haben den Buddhismus nach China begleitet.

Im Daoismus dagegen war eine zolibatire Lebensweise fiir Frauen
nicht eine conditio sine qua non, um ordiniert werden zu konnen. Im
Daoxue zhuan findet sich das Beispiel der Frau des Liu Ningzhi %I ¢ <,
die zusammen mit ihrem Manne das “dao des Himmelsmeisters”, das tian-
shi dao K B 3B empfangen hatte und ihm dabei half, “das Volk zu zivili-

54 BQNZ 936a.

55 BQNZ 939a.

56 Hans Wolfgang Schumann, Der historische Buddha. Leben und Lehre des Gotama,
Miinchen 1988: 185.

57 Cf. Frances Wilson, “Chapter 3: The Nun”, in: Diana Y. Paul, Women in Bud-
dhism. Images of the Feminine in the Mahdydna Tradition. Berkeley 21985:77-80.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 687

sieren”. Sie war die Tochter eines hohen Beamten gewesen, dessen reich-
liche und luxuridése Hochzeitsgeschenke Liu vollstindig unter seine Ver-
wandten aufteilte, ohne dass die Frau ihm das veriibelt hitte. Was er selber
von seiner eigenen Familie erbte, verteilte er in gleicher Weise an die
jungeren Briider und Neffen. Spiter verfuhr er mit den Geschenken, die
ihm “Prinzen und Herzdge” machten, dhnlich. Gemeinsam halfen Mann
und Frau Liu den Bedrdngten und Notleidenden. Es wird explizit erwahnt,
dass beide denselben Prinzipien nachlebten und deshalb auch in schwie-
rigen Zeiten keine Probleme miteinander hatten. Entsprechend folgten Frau
und Kinder Liu Ningzhi nach, als er sich spiter in die Berge zuriickzog,
wo sich ihre Spur dann verlor.38 Diese Biographie legt also Gewicht auf
die Beschreibung einer harmonisch funktionierenden ehelichen Gemein-
schaft zweier im tianshi dao ordinierter Partner.

Weder der legendire Begriinder des tianshi dao, Zhang Daoling 5% 38
& , noch seine Nachfolger hatten zé6libatir gelebt. Die Funktion des tianshi
war erblich und ist es heute noch. Die Frauen spielten in dieser Tradition
eine ebenso wichtige Rolle wie die Ménner. Sie konnten dieselben hierar-
chischen Stufen einnehmen wie diese. Beispielsweise stand dem Meister
(shi Ef) einer religios-administrativen Einheit (zhi &) seine Frau als
“weibliche Meisterin” (niishi 77 Bfi) zur Seite, die die Frauen der Gemein-
de anfiihrte und unterrichtete.59 Die Frauen konnten dieselben Rituale
durchfiihren wie die Minner, so z. B. die Eingabe von “Petitionen” an die
Gaotter oder die Verleihung von fu £3F (Talismanen oder Zauberspriichen).
Wir finden auch hierfiir ein Beispiel im Daoxue zhuan: Ji Huiyan B £ FX
die als Kind die Familie verlassen hatte und anfanglich buddhistische Non-
ne geworden war, gab spiter den Buddhismus auf und wurde eine Daoistin
(nii daoshi Zr 38 +). In dieser Funktion heilte sie Kranke. Wann immer
“jemand eine schwere Krankheit hatte, gab sie ein fi, und niemand wurde
davon nicht geheilt.”60

Bereits als Kind konnte man dem tianshi dao beitreten. Die Médchen
erhielten dann mit sieben, die Jungen mit acht Jahren wihrend eines
Initiationsritus das erste Register mit den Namen derjenigen Damonen,

58 DXZ ap. SDZN 1.1b8-2al, 2.2a1-8 und 2.2a8-10.

59 Catherine Despeux, “L’ordination des femmes taoistes sous les Tang”, in: Etudes
Chinoises 5, 1986:53-100, speziell S.56.

60 DXZ ap. SDZN 1.5b9-6al.



688 STEPHAN P. BUMBACHER

iber die sie nun gebieten konnten, und die Bezeichnung niisheng T 4
respektive nansheng 58 4= . Zwischen fiinfzehn und zwanzig erhielten sie
die “Register der 150 Generidle”. Diese Verleihung, bei der der junge
Mann ein “yang-Register iiber 75 Generile” und die junge Frau ein eben-
solches yin-Register bekam - erst die Vereinigung der beiden Register
machte das erwédhnte “Register der 150 Generile” aus - stand auf gleicher
Stufe wie der eigentliche “rite de passage” (guodu 3 [&) der Vereinigung
der beiden Odem hegi & 5. Jeder Anhinger und jede Anhingerin des
tianshi dao musste vor dem zwanzigsten Altersjahr diesen Ritus durch-
fiihren, um vollwertiges Mitglied der Gemeinde zu werden. Der Ritus
bestand darin, dass unter Aufsicht des Meisters die zwei Adepten gemein-
sam einen Tanz auffiihren und in dessen Gefolge beide im Korperinnern
einen Odem “visualisieren” mussten, der vom Zinnoberfeld (Gegend des
Nabels) emporstieg und zwischen den Augenbrauen den Koérper verliess,
um diesen vollstindig zu umbhiillen und ihn in Licht zu tauchen, sodass man
die Eingeweide, die Neun Paldste und die Wohnungen der Kdérpergotthei-
ten sehen konnte. Dann wurde nach streng vorgeschriebener Form, einer
eigentlichen Choreographie, eine physische Vereinigung vollzogen, um yin
und yang zu verbinden.6! Frauen waren in diesen Riten somit unverzicht-

61 Solche Rituale wurden zur Zielscheibe der buddhistischen Polemik. So findet sich
z.B. in Zhen Luans Zq % (fl. 570) Xiao dao lun E 38 3% (Erorterungen [mit dem
Ziel] der Ldcherlichmachung des Daofismus]) der Passus (in Kohns Ubersetzung):
“When I myself was twenty years old, I was fond of Taoist practices and joined an
institution to study. The first thing I was taught was the Tao of harmonizing the
energies [heqi, SPB] according to the Huangshu (Yellow Book), the ritual inter-
course of men and women, undertaken in the rhythm of three, five, seven, and
nine. The four eyes and two tongues meet each other. Then one practices the Tao
in the Cinnabar Field. Through this practice, one supposedly will go beyond all
dangers and live forever. Then they exchange partners and swap the women
around, giving themselves over to lustful excitement! Their fathers and elder
brothers stand there looking on, yet they know no shame. On the contrary, they
praise this as the ‘perfect technique of equalizing the energies’. Even today,
Taoists still continue this practice. How they ever succeed in finding the Tao like
this remains a mystery to me!” Xiao dao lun, ap. Guang Hongming ji % 5/ BH £,
Ed. Taishoé shinshd daizokyd 7 2103, vol. 52: 152a, {ibersetzt in Livia Kohn,



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 689

bare Partnerinnen; die Manner waren ebensosehr auf ihr Hilfe fiir die
Erlangung des eigenen Heils angewiesen wie umgekehrt die Frauen auf die
Minner. Man mochte daher von einem symmetrischen und komplemen-
tiren Verhiltnis zwischen den Geschlechtern sprechen. Ein daoistischer
Gesetzestext der tianshi-Tradition aus der Nanbeichao-Zeit, das Zhengyi
fawen Taishang wailu yi 1TF — & X KX L 4 8 (& (Die Regeln [fiir die
Ubermittlung] der dusseren Register des Allerhichsten, aus den Texten des
Gesetzes der Korrekten Einheit)62 unterteilt die Frauen, die wichtige
Ordinationsregister erhalten kénnen, in fiinf Kategorien:63

1.

2.

Jungfrauen. Sie konnen, auch wenn sie in der Familie wohnen, die
Register empfangen.

Tochter, deren Horoskope ein schwieriges Schicksal voraussagen
und die daher nicht heiraten mochten. Sie konnen die Eltern davon
unterrichten, dass sie die Familie zu verlassen wiinschen, um das
dao zu studieren. Entweder wird ihnen dann ein separater Raum ge-
baut, in dem sie leben und sich iiben konnen, oder sie suchen einen
Meister auf. Ein unverheirateter Meister darf allerdings keine
Schiilerin empfangen. Sie muss an seiner Stelle eine Meisterin niishi
suchen. Ist der Meister jedoch verheiratet, untersteht die Schiilerin
dessen Frau.

Verheiratete Frauen. Der Text ist hier fiir unsere Belange sehr
aufschlussreich und verdient, kurz iibersetzt zu werden:

“Die Verhiltnisse einer verheirateten Frau konnen verschiedene Urspriinge ha-
ben. Entweder hatte die Frau nicht zu heiraten gewiinscht, [aber] die vereh-
rungswiirdigen Vorgesetzten (zun shang 8 I ) haben sie dazu gezwungen. Oder
eine hochstehende [Familie] beeinflusste eine gewohnliche Familie und wéhlte
[die Frau] unter Zwang. Entweder hatte sie bereits teil am [religiosen] Gesetz
oder es gab nichts, was sie [an Registern?] erhalten hitte, und was sie friiher be-
kommen hatte, war unvollstindig. Dann [soll] sie zu einem Meister gehen. Der

Laughing at the Tao. Debates among Buddhists and Taoists in Medieval China,
Princeton 1995: 147-150.

62 Zhengyi fawen Taishang wailu yi, Ed. Daozang, 7T 991/HY 1233.
63 Fiir das Folgende cf. Despeux, op. cit.



690 STEPHAN P. BUMBACHER

Meister wird [ihr] dann Anweisungen geben. Falls [ihr] Mann das dao erhalten
hatte, wird sie einfach den Namen (ben xing Z< %) [auf den Registern ?] andern
und falls sie [die Register] nicht erhalten hatte, wird sie sie im Gefolge ihres
Mannes erhalten. Mann und Frau haben den gleichen Meister.”

4. Witwen. Dabei gilt es zu unterscheiden zwischen solchen, die gelobt
haben, sich nicht wieder zu verheiraten; solchen, die einen
erwachsenen Sohn haben und dessen Familie nicht zu verlassen
wiinschen; betagten Witwen ohne Nachwuchs; armen Witwen, die
niemand heiraten will; kranken, die ihr Heim nicht verlassen
konnen; und schliesslich solchen, die liber Besitz verfiigen und nicht
zu ihrer eigenen Familie zuriickkehren wollen.

3. Frauen, die zur eigenen Familie zuriickkehren (etwa, weil sie vom
Mann verstossen worden sind).

Alle diese Frauen konnen Gesuche um Register stellen. Mit anderen Wor-
ten: im tianshi dao kann die Frau - ob noch unverheiratet, verheiratet oder
als Witwe - der religiosen Gemeinde beitreten, sich ordinieren lassen, die-
selben Positionen wie die Minner erlangen und gegebenenfalls als Meiste-
rin einer religids-administrativen Einheit vorstehen. Auf einen interessan-
ten Aspekt hat Catherine Despeux hingewiesen: da die Daoisten fiir ihre
religiosen Dienste entgolten wurden, erdffnete der tianshi dao insbeson-
dere den armen Frauen, d.h. vor allem den Witwen, die Moglichkeit,
selber fiir ihren Unterhalt zu sorgen.

Die, historisch gesehen, zweite wichtige daoistische Tradition nach
dem tianshi dao, die Maoshan-Tradition — deren Protagonisten im Daoxue
zhuan tiberwiegend vertreten sind - ist aus einer Verschmelzung lokaler
Traditionen und dem tianshi dao hervorgegangen. Als ihre erste Patri-
archin betrachtete sie Wei Huacun £ #E ¥, und wurde damit zur ersten
daoistischen Bewegung, die eine Frau zum Ursprung und hochsten Meister
ithrer Tradition machte. Die erhaltenen Fragmente ihrer Biographie kennen
Wei Huacun als jijiu % 8, “Trankopfer-Darbringerin”, was sie als eine
Anhangerin des tianshi dao ausweist. Sie wurde 251 als Tochter des Mini-
sters Wei Shu E§ &F (209-290) in Shandong geboren und mit vierundzwan-
zig gegen ihren Willen mit einem spidteren Subprifekten verheiratet.
Nachdem ihre zwei Sohne erwachsen waren, zog sie sich nach und nach
von ihren familidren Verpflichtungen zuriick. Im Jahre 299 erschienen ihr



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 691

nachts Unsterbliche, die sie von ihrer hohen Bestimmung unterrichteten
und Texte und miindliche Instruktionen iibermittelten. Als ihr Mann nach
schwerer Krankheit starb, Unruhen ausbrachen und schliesslich 311 die
Hauptstadt Luoyang fiel, schloss sie sich der allgemeinen Fluchtbewegung
in den Siiden an. Wihrend ihre Sohne dort Beamtenstellen erhielten, zog
sie sich in ihre Einsiedelei zuriick. Im Jahr 334 starb sie nach der Ein-
nahme zweier Elixiere. Nach ihrem irdischen Tod erschien sie zusammen
mit anderen Unsterblichen in den Jahren 364 bis 370 einem gewissen Yang
Xi #5 #%, dem sie die Texte, Biographien und miindlichen Instruktionen
einer neuen, der Maoshan-Tradition, offenbarte.64 Obwohl aus dem tianshi
dao hervorgegangen, fand in der Maoshan-Tradition eine deutliche Inter-
essensverlagerung statt. Zwar akzeptierte man die Sexualpraktiken noch,
doch wurden sie klar als untergeordnet angesehen. So heisst es in Tao
Hongjings [ 5L & (456-536) Zhen gao 1B 3%, den Informationen der Voll-
kommenen:

“Das Buch, welches der Vollkommene des [Himmels] der Reinen Leere
liberlieferte, sagt: ‘Das dao des Gelb und Rot (damit sind die Sexualpraktiken
des rianshi dao gemeint) und die Regeln der Vermischung der Odem (hegqi) sind
eine Technik, [mit der] man zum Auserwihlten (zhongzi &+, Saat) wird, die
Zhang [Dao]ling erhalten und gelehrt hat und damit hat sich’s. Es ist nicht eine
Sache fiir die Vollkommenen. Ich habe héufig gesehen, dass, indem dies prakti-
ziert wurde, die Saat (Nachkommenschaft) unterbrochen wurde. Ich habe noch
nicht gesehen, dass, indem man diese [Methode] “gesit” (angewendet) hat, man
das [ewige] Leben erlangt hat.”65

Das religiose Leben verschob sich in der Gegend siidlich des Yangzi von
der in stddtischer Umgebung organisierten ftianshi dao-Gemeinde in die
Bergwelt, wie das die Biographie der Wei Huacun schon erkennen lasst,
und von der um den Meister gruppierten Gemeinschaft der Glaubigen, der
zhong min & K oder “Saatvolk” (Volk der Auserwihlten), zur direkten
Beziehung Meister—Schiiler, respektive Meister—Vollkommene (zhenren

64 Ursula-Angelika Cedzich, Das Ritual der Himmelsmeister im Spiegel friiher Quel-
len. Ubersetzung des liturgischen Materials im dritten Kapitel des Teng-chen yin-
chiieh, Dissertation, Wiirzburg 1987: 31-34.

65 Zhen gao, Ed. Daozang TT 637-640/HY 1010: 2.1a; cf. Despeux, op. cit.: 58f.



692 STEPHAN P. BUMBACHER

B A). Nicht mehr das in der Gemeinschaft der Glidubigen vollzogene Ri-
tual war das Zentrum, sondern die direkte Verbindung zwischen Adept und
Unsterblichen. Die Vereinigung mit letzteren in mystischer Ekstase bildete
eine vollkommenere Einheit als die ‘Vereinigung der Odem’ im tianshi
dao. Voraussetzung fiir diese geistige Heirat mit einer oder einem Voll-
kommenen war die Einhaltung strikter Keuschheit. So ist von einer Reihe
von Daoisten, u.a. von Tao Hongjing selber iiberliefert, dass sie im Inter-
esse einer unio mystica zolibatir lebten.

Neben dem Heiratsverzicht verdient noch ein anderer Aspekt erwédhnt
zu werden. Im Gegensatz zum Lienii zhuan, das der Frau jegliche Form
von Eigeninitiative abspricht, es sei denn, der Ehemann miisse aus Be-
dringnis befreit werden, kann die Frau im Daoxue zhuan in eigener
Verantwortung und autonom handeln. Als Wang Daolian F 3§ % ihre Fa-
milie verlassen hatte und auf den Longshan gezogen war, verkaufte sie
dort Kleider und trieb Handel mit Wertgegenstinden,6 wohlriechenden
Olen, Nahrungsmitteln, Siissigkeiten und Lebensmitteln.67 Sie errichtete
Wohnzellen fiir ein Kloster, das Xuanyao guan ¥ ¥ fF , - moglicherweise
mit dem im Handel erworbenen Geld. Der Komplex bestand schliesslich
aus “mehrstockigen Pavillons und aneinandergereihten Zimmern”, worun-
ter wohl die Wohnzellen der Nonnen gemeint sein dirften. Auch von
Zhang Yuanfei 5§ JT 4C heisst es, dass sie sowohl nordlich der Hauptstadt
Jiankang als auch spiter bei der “Siidlichen Grotte” des Maoshan Kldster
errichtete.68

Klostergriindungen gehoren mit zu den hervorstechenden Tatigkeiten
auch der buddhistischen Nonnen im Bigiuni zhuan. Nicht weniger als zehn
Nonnen gelten als Klostererbauerinnen. Eindriicklich ist das Beispiel der
Tao Tanbei, die nicht nur Wohnzellen eines Klosters und eine Vortrags-
halle, sondern dazu noch eine vierstufige Stiipa errichtete.69

Die Motive Heiratsverweigerung und Klostergriindung kommen, wie
gezeigt wurde, sowohl im Daoxue zhuan als auch im Bigiuni zhuan vor.
Da das Daoxue zhuan spiter entstand, ist die Moglichkeit, dass es Anlei-
hen beim Bigiuni zhuan gemacht hat, nicht zum vornherein von der Hand

66 DXZ ap. SQDLSX 2.3b7-10.

67 DXZ ap. Xianyuan bianzhu, Ed. Daozang TT 329-330/HY 596: 3.7b2-8.
68 DXZ ap. SODLSX 1.13a9-13b3.

69 BQNZ 935cf.



DIE FRAU IN DAOISMUS UND BUDDHISMUS 693

zu weisen. In der Tat wird als Autor des Daoxue zhuan ein gewisser Ma
Shu angenommen, den die offiziellen Biographien im Chen Shu 70 [ &
und Nan Shi 71 §§ ¥ als (nicht ordinierten, nota bene) Buddhisten auswei-
sen, der sich nach der Rebellion des Hou Jing f&= & (548-552) fiir mehrere
Jahre auf den Maoshan zuriickzog. Auch wenn die bibliographischen Hin-
weise nicht eindeutig sind, erscheint die Autorschaft durch innere Evidenz
des Textes zumindest plausibel. Es ist nicht nur méglich sondern sogar
wahrscheinlich, dass Ma Shu das Bigiuni zhuan kannte. Der Annahme,
dass das Daoxue zhuan den Topos Heiratsverweigerung dem Bigiuni zhuan
entlichen hatte, wire allerdings entgegenzuhalten, dass sich das Zolibat all-
mahlich, wenn auch nicht als ausschliessliche, so doch als wichtige
Lebensform in der Maoshan-Tradition selber herausentwickelt hat. Auch
wenn der Topos entliehen sein kann, illustriert er dennoch ein Phinomen,
das sich auf dem Maoshan selber entwickelt hat. Was nun den Topos der
Klostergriindungen durch Frauen angeht, so besitzen wir im Maoshan zhi
¥ LU &, der Geschichte des Maoshan, das vor 1324 zusammengestellt
wurde, eine unabhingige Quelle,’2 die 18 Frauen als Vorsteherinnen dao-
istischer Kloster auf dem Maoshan anfiihrt.73 Gegeniiber den 57 Minnern,
die das Maoshan zhi in gleicher Funktion auflistet, machen die Frauen also
etwa einen Drittel aus! Auch hier konnen wir festhalten, dass das, was das
Daoxue zhuan eventuell als literarischen Topos libernommen hat, in einer
Quelle aus einer ganz anderen Textsorte als Maoshan-eigenes Phanomen
bestétigt wird.

Zusammenfassend kann festgehalten werden: Wenn wir davon ausgehen,
dass Biographien neben einem inneren Aspekt, nimlich dem der Identitéts-
bildung einer Gruppe, auch einen dusseren, nimlich den der Propaganda,
hatten, konnen wir sagen, dass eine der Funktionen des Lienii zhuan darin
bestand, aufgrund der gelieferten Beispiele eine auf konfuzianischen
Idealen basierende, an Heim, Herd und Eheleben orientierte Lebensweise
der Frau zur Norm zu erheben. Demgegeniiber warben die Biographien
buddhistischer Nonnen im Bigiuni zhuan und diejenigen weiblicher Dao-

70 Chen Shu, Ed. Zhonghua shuju, Peking 31982: 19.264-5.
71 Nan Shi, Ed. Zhonghua shuju, Peking 1975: 76.1907f.
72 D.h. sie gehort nicht der Textsorte “Biographie” an.

73 Maoshan zhi, Ed. Daozang TT 153-158/HY 304: 15.8a.



694 STEPHAN P. BUMBACHER

isten im Daoxue zhuan fiir eine vollig andere Lebensweise. Sowohl der
tianshi dao, der praktisch jede Frau in seine Reihen aufnahm, als auch der
Buddhismus mit seinem Zgdlibat und die Maoshan-Tradition mit einer
optional zolibatiren Lebensweise boten der Frau die Mdoglichkeit, sich der
traditionellen Lebensform zu entziehen. Dariiberhinaus wurde es der Frau
ermOglicht, selbstindig zu handeln, am wirtschaftlichen Leben teilzuneh-
men und als Klostererbauerin zu agieren. Im Falle des tianshi dao war sie
dem Manne gleichgestellt, in der Maoshan-Tradition qua Patriarchin Wei
Huacun nahm sie diesem gegeniiber teilweise sogar eine hohere Stellung
ein. Die Alternative des religiosen Lebens, wie es in den oben diskutierten
buddhistischen und daoistischen Texten gezeichnet wird, gipfelte nicht
(nur) in der volligen Abkehr und Innerlichkeit, sondern eréffnete einen, an
der religiosen Praxis orientierten, autonomen Lebensraum.



	Abschied von Heim und Herd : die Frau im mittelalterlichen Daoismus und Buddhismus

