
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 2: Asia in Swiss anthropology = Asien in der Schweizer Ethnologie

Artikel: Prekärer Pluralismus : Einheit und Vielfalt im türkischen Islam

Autor: Käufeler, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PREKÄRER PLURALISMUS
EINHEIT UND VIELFALT IM TÜRKISCHEN ISLAM1

Heinz Käufeier, Universität Zürich

Fehlende Langmut und mangelnde Liberalität im Umgang mit Dissidenten
und Minoritäten gehört zu den Eigenheiten des türkischen Staates und
weiter Teile der türkischen Gesellschaft, die immer wieder für eine

schlechte Presse sorgen. Es ist nicht zuletzt diese Intransigenz, die der
angestrebten Einbindung des Landes in das europäische System entgegensteht.

Die Heftigkeit, mit der 'Abweichler' in die Schranken gewiesen und

bekämpft werden, folgt aus der überragenden Rolle, die dem Konsens, der
kulturellen Einigkeit und gesellschaftlichen Geschlossenheit zugemessen
wird. 'Milli birlik ve beraberlik' (nationale Einheit und Zusammengehörigkeit)

ist eine Beschwörungsformel, die die offizielle türkische Rhetorik
stark strapaziert.2 Deutlich wird die Schwierigkeit, die diese Gesellschaft
mit dem modernen Gebot des Pluralismus bekundet, auch oder ganz
besonders in religiösen Belangen. Die türkische Republik hat einen Säkularismus

eigener Prägung hervorgebracht, der nicht der Absicherung legitimer
religiöser Vielfalt dient, sondern v.a. der Abwehr religiöser Einmischung
in gesellschaftliche und politische Belange, die durch die Staatsautorität als

ausserhalb der Zuständigkeit der Religion liegend definiert werden. Dem
türkischen Säkularismus ist Pluralismus kein Anliegen, im Gegenteil, er
trägt bei zur Standardisierung und Homogenisierung des Islam in der

1 Dieser Text ist die überarbeitete Version eines Vortrags, der im September 1995 an

der Tagung der deutschsprachigen Ethnologinnen und Ethnologen in Wien gehalten

worden ist. Er steht im Rahmen eines grösseren Forschungs-Projekts zur Problematik

der türkischen Kulturkämpfe um die Säkularisierung.
2 Einheit und Geschlossenheit werden in Krisenzeiten, etwa im Krieg, von den mei¬

sten Gesellschaften eingefordert. Die Türkei ist in einer gängigen Wahrnehmung

umgeben von Feinden und bedroht durch gefährliche Subversion von innen. Dieser

'Belagerungszustand' rechtfertigt für manche eine Art permanentes implizites
Notrecht. So werden etwa die verfassungsmässigen Möglichkeiten zur Einschränkung

von Freiheiten von den zuständigen türkischen Gerichten grosszügig ausgenutzt

(vgl. Özbudun 1991; Rumpf 1992).



474 HEINZ KAUFELER

Türkei. Ein Verständnis für diese paradoxe Entwicklung könnte dazu

beitragen, die Schwierigkeiten der türkischen Gesellschaft mit Dissidenten
und Minoritäten auch in anderen Bereichen, die sich immer wieder zu

heftigen Konflikten verdichten und der Lebensqualität im Lande wie auch

dem Ruf des Landes in der Welt nachhaltig Schaden zufügen, etwas besser

zu begreifen. Zunächst aber soll das Prinzip des Pluralismus, das für
Bewohner der Moderne trügerisch unproblematisch erscheint, etwas
ausgeleuchtet werden.

Der eigentümliche Pluralismus der Moderne

Seit dem Kollaps der anmassenden und autoritären gesellschaftlichen
Projekte der Rechten mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs und derjenigen
der Linken um 1990 erscheint Pluralismus zunehmend als unangefochtenes
und verbindliches Grundprinzip, als Prüfstein der demokratischen Ver-
fasstheit einer Gesellschaft und damit als notwendige Bedingung für einen
Status der Vollmitgliedschaft in der Moderne. Jene autoritären Varianten
der Moderne hatten versucht, in Kraftakten der 'Einmischung' mit repressivem

und skrupellosem social engineering, in komplexen modernen
Gesellschaften Konsens zu erzwingen und eine von idealisierten vormodernen

Gemeinschaften inspirierte Homogenität zu verwirklichen.3 Dagegen
anerkennen die im späten 20. Jh. dominanten und hegemonialen
pluralistischen Ordnungen, dass grosse Bereiche des gesellschaftlichen Lebens
ausserhalb der Zuständigkeit der zentralen Instanzen staatlicher Steuerung
stehen. Sie anerkennen eine Vielfalt von Überzeugungen, Haltungen und
Lebensstilen und nehmen damit Differenz und Dissens in Kauf. Ihre
Toleranz ist ein herausragendes Merkmal moderner Gesellschaften und

entsprechend umstritten: 'Repressive Toleranz', der Titel eines Aufsatzes

von Herbert Marcuse im höchst erfolgreichen Buch Kritik der reinen
Toleranz, wurde vor dreissig Jahren, um 1968, zu einer mittelschweren

3 Serif Mardin (1988) hat solche Wunschvorstellungen als Sehnsucht nach einer

'nahtlosen Gesellschaft' bezeichnet. Mildere Formen der Beschwörung von
gesellschaftlichem Konsens und gemeinschaftlicher Eintracht verwenden populistische

Kräfte, die zuweilen durchaus der Versuchung unterliegen, die idealisierte

Einmütigkeit zu erzwingen.



PLURALISMUS IM TÜRKISCHEN ISLAM 475

rhetorischen Keule (Wolff, Moore & Marcuse 1966). Toleranz ist gewiss
eine der unverzichtbaren Annehmlichkeiten der modernen Welt, niemand
möchte sie missen, aber Wert und Haltung sind nicht so unproblematisch,
wie sie sich gern geben. Sie fallen umso schwerer, je mehr uns an etwas

liegt. Manche Toleranz mag bei ihren Nutzniessern als beleidigende
Gleichgültigkeit, als Verweigerung von Anerkennung ankommen. In der

Duldung steckt zudem die Anmassung, dass sie auch nicht gewährt werden
könnte.4

Die Kritik 'von links' weist zurecht darauf hin, dass die Toleranz
kapitalistischer Industriegesellschaften in kulturellen Belangen in einem

engen Zusammenhang steht mit ihrer Bereitschaft, eine Vielfalt der

Lebenslagen hinzunehmen und soziale Ungleichheit positiv zu werten.
Toleranz kann als eine unintendierte Nebenfolge einer gesellschaftlichen
Transformation betrachtet werden, der Entstehung einer neuartigen sozialen

Ordnung, die darauf beruhte, dass eine Vielfalt rivalisierender Interessen

sich in einem weitgehend freien Wettbewerb zu behaupten hatten.
Auch wenn gewisse vormoderne Gesellschaften durchaus 'multikulturell'
und heterogen waren, ist die prinzipielle Legitimierung von Dissidenz und
subkultureller Differenzierung, die heutigen Modernen als Selbstverständlichkeit

erscheint, wohl historisch einzigartig. Pluralismus gehört mit zu
den 'Unwahrscheinlichkeiten' der Moderne, zu den unvorhergesehenen
Folgen der komplexen Transformationen der vergangenen Jahrhunderte.5

Die erwähnten Versuche, eine nicht-pluralistische Moderne zu gestalten,
zeigen, dass dieser Pluralismus nicht einfach als eine zwangsläufige
Konsequenz des Kapitalismus oder der industriellen Produktion betrachtet

4 "In allem, worin uns ohnehin Freiheit rechtlich gesichert ist, sind wir auf Toleranz

nicht mehr angewiesen, und es hätte den Charakter eines dreisten Eingriffs in unsere

Rechte, wenn einer tolerieren zu wollen erklärte, worin uns zu hindern er gar
nicht legitimiert ist. Freiheit, rechtlich konstituiert, macht Toleranz
gegenstandslos" (Lübbe 1986:76ff). Dieser Vorbehalt war bereits 1789 in den

Beratungen, die der Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte vorangingen, von
Mirabeau vorgebracht worden (Jellinek 1964:121).

5 Dass Pluralismus sich als unintendierte Konsequenz anderer Transformationen

durchgesetzt hat, bedeutet nicht, dass es keine guten Gründe zur Befolgung des

Prinzips gibt. Rescher (1993) hat eine überzeugende und fundierte philosophische

Begründung des Pluralismus und Kritik der Forderung nach Konsens vorgelegt.



476 HEINZ KAUFELER

werden kann und nähren Zweifel an der optimistischen Sicht, die Toleranz
und Pluralismus zu den gesicherten Beständen der Moderne zählt.

Pluralistisch verfasst sind die politischen Ordnungen und die
ökonomischen Verhältnisse der Moderne, die auf dem Wettbewerb rivalisierender

Interessen und Projekte basieren. Pluralistisch sind aber auch die von
diesen gesteuerten gesellschaftlichen Ordnungen, die religiöse Dissidenten
und ethnisch Fremde, Gemeinschaften mit 'abseitigen' Lebensstilen, zum
Teil sogar selbst radikale Gegner ihrer eigenen Grundprinzipien gewähren
lassen. Die Langmut ist nicht grenzenlos: radikale Anti-Pluralisten werden

nur geduldet, wenn sie offensichtlich ungefährlich sind, abweichende

Lebensstile werden beargwöhnt. In sensiblen Bereichen wie Religion oder
Sexualität ist die pluralistische Freizügigkeit der Moderne oft angefochten.
Gegen eine grenzenlose Vielfalt der entsprechenden Optionen und Lebensstile

wenden sich selbst in den Kernzonen der Moderne mehr oder weniger
einflussreiche Kräfte und Bevölkerungsteile, die gerne verbindlichere
Regelungen sähen. Paradoxerweise liegt ein Indiz für die Tragfähigkeit
pluralistischer Ordnungen gerade in ihrer Umstrittenheit: Pluralismus

legitimiert 'abweichende' Positionen, Praktiken und Stile. Dissidenten
gewähren zu lassen, rivalisierende Positionen und Projekte dem Wettbewerb

auszusetzen, hat sich als ein wesentliches Ingredienz der abendländischen

Erfolgsgeschichte erwiesen. Wenn gewisse Formen von Dissidenz dennoch

ausgeschlossen werden, kann das nicht mehr mit einem Postulat der Einheit

und Eintracht begründet werden, sondern allenfalls durch die Gefahr,
die dem Ganzen von dieser Seite droht. Selbst wer das Grundprinzip des

Pluralismus nicht akzeptiert, kann dies in liberal verfassten Gesellschaften

oft offen propagieren. Einschränkungen des Pluralismus-Prinzips durch
den Ausschluss 'extremistischer' Positionen, unterliegen in der Moderne
einer strengen Begründungspflicht und Duldung wird oft der Sanktionierung

vorgezogen. Anstössiges wird so zur Geschmackslosigkeit abgemildert,

worüber sich bekanntlich nicht streiten lässt. Wenige würden die

Pornographie offensiv verteidigen, aber viele sehen gute Gründe, sie zu
dulden.6 Auch wenn die Motive hinter dieser Langmut ursprünglich

Dass in Zusammenhang mit religiösem Pluralismus die Rede auf Sexualität und

Pornographie fällt, mag erstaunen. Toleranz wird jedoch heute in den Kernzonen

der Moderne mit grösserem Nachdruck in sexuellen Belangen gefordert als in der



PLURALISMUS IM TÜRKISCHEN ISLAM 477

weitgehend pragmatische waren, sind sie mit der Zeit zu prinzipiellen
geworden. In der zweiten Hälfte des 20. Jh. hat sich so ein Pluralismus auf
breiter Front durchgesetzt: die Menschenrechte wurden zur Charta der

neuen internationalen Ordnung, eine so ehrwürdig autoritäre Institution wie
die katholische Kirche sah sich veranlasst, ihre Vorbehalte gegenüber der
Glaubens- und Gewissensfreiheit aufzugeben,7 die meisten modernen
Gesellschaften anerkennen heute Homosexualität, die viele von ihnen unlängst
noch als Verstoss gegen die Ordnung der Welt verfolgt hatten, als legitimen

Lebensstil. Dass die Vollversammlung der Vereinten Nationen das

Jahr 1995 zum 'Jahr der Toleranz' erklärte, und beschloss, dem Prinzip
"einen Ehrenplatz zuzuweisen" (Lazarev, im Vorwort zu Morsy 1994)
verdeutlicht diesen Wandel.

Eine Rhetorik der nationalen Einheit und Eintracht wird zwar selbst in
den allermodernsten Gesellschaften verwendet, besonders in Krisensituationen,

die Forderung nach Einheit muss aber, wenn sie in modernen
Gesellschaften erhoben wird, auf 'dünner Moral' (Walzer 1996) gründen,
sie darf legitimierte Differenzen nicht ausschliessen und wird mit dem

gebotenen Pluralismus arrangiert. 'Majoritarianism'8 ist in den Zentren der
modernen Welt entschärft und wird durch komplexe Steuerungs- und

Sicherungsregeln zurückgebunden. Der Tyrannei der Gemeinschaft fehlt
im modernen Kontext in der Regel die Grundlage. Wenn sich unter gewissen

Umständen in modernen Gesellschaften 'totalitäre' Quasi-Gemein-
schaften bilden, sind diese meist instabil.

Vielfalt kennzeichnete die meisten komplexeren vormodernen
Gesellschaften, aber durch ihre Einbettung in klare Hierarchien und asymmetrische

Beziehungen wurde das subversive Potential, welches allein schon im

religiösen Sphäre, wo sie als gesicherter gelten kann. Das Duden Fremdwörterbuch

verzeichnet als eine der Bedeutungen von tolerant 'sexuell aufgeschlossen'.

Dies geschah erst im Rahmen des Zweiten Vatikanischen Konzils in den 60er

Jahren. Zuvor waren diese Prinzipien im Syllabus der Irrlehren indexiert gewesen

und die Enzyklika mirati vos von 1832 hatte noch verkündet: "Dem unreinen

Brunnen des Indifferentismus entströmt die widersinnige und irrige Auffassung

oder vielmehr der Wahnwitz der Gewissensfreiheit" (Kamen 1967:242).

Auf diesen Begriff, der mir im vorliegenden Kontext äusserst nützlich scheint, bin

ich bei Appadurai (1997:39) gestossen.



478 HEINZ KÄUFELER

Vorhandensein von Alternativen für gesellschaftliche Ordnung liegt,
weitgehend neutralisiert. Vormoderner 'Pluralismus' vertrug sich durchaus
mit 'dichter Moral' in den Teilgemeinschaften, die sich zwar einem

Gesamtgefüge, etwa einem imperialen System, einzuordnen hatten, ansonsten
aber weitgehend autonome Gesellschaften eigener Art konstituierten. Für
die Konstitution solcher Teilgemeinschaften war 'dichte Moral' oft geradezu

unerlässlich. Die Gemeinschaften erzeugten entsprechend eine Homogenität

der Lebenspraxis und der kulturellen Gestalt. Das besondere, einzigartige

und eben unwahrscheinliche am modernen Pluralismus ist, dass er
hierarchische Einbettung nicht zulässt und darauf insistiert, dass die

Teilgemeinschaften und Subkulturen, die innerhalb gewisser Grenzen
koexistieren, eine Gesellschaft bilden, wie disparat die Interessen, Werte und
Stile der Teilnehmer auch sein mögen.

Religions-Pluralismus als besonderes Problem

Religion im Singular ordnet, Religionen im Plural sorgen dagegen im
besten Fall für Unübersichtlichkeit, im schlechteren Fall für heftige
Konflikte. Relativ unproblematisch ist Vielfalt für religiöse Universen, die
selber 'pluralistisch' sind, d.h. in den polytheistischen Religionen, welche
eine Vielzahl unterschiedlichster Gottheiten beherbergen und die auch

fremde Götter oft umstandslos in eigene 'übersetzen' und so gewissermassen

als Gäste in ihr Pantheon aufnehmen können. Verschärft präsentiert
sich das Problem hingegen in religiösen Universen, die einen Anspruch auf
Ausschliesslichkeit erheben, wie die Glaubenssysteme der monotheistischen

Traditionen, welche sich wesentlich im Kampf gegen rivalisierende

Vorstellungen, ganz besonders gegen diejenigen der pluralistischen
religiösen Universen der 'Götzendiener' konstituiert haben. Während die

Polytheisten die Götter der Monotheisten problemlos inter pares zu den

eigenen gesellen können, grenzt eine derartige 'Toleranz' für letztere an

Blasphemie, da der allmächtige Einzelgott gegen die unübersichtliche Vielfalt

der zahllosen Dämonen und Götzen erdacht und durchgesetzt worden
ist. Die verwandten religiösen Traditionen westasiatischer Provenienz
haben zwar zuweilen Formen der Koexistenz gefunden, am gelungensten
vielleicht in der osmanischen Mz7/er-Ordnung, und Muslime betonen zu

Recht, dass der Islam gegenüber dem historischen Christentum in dieser



PLURALISMUS IM TÜRKISCHEN ISLAM 479

Hinsicht besser abschneidet. Dennoch: ausserhalb der abendländischen
Moderne war eine Gleichwertigkeit und Gleich-Gültigkeit rivalisierender
religiöser Projekte in monotheistisch geprägten Gesellschaften kaum jemals
in Erwägung gezogen worden. Dafür gibt es gute Gründe: "The problem
of pluralism in religion presents itself as the problem of how there can be,
not only a lack of progress in one accepted, developing field of knowledge,
but a plethora of mutually conflicting claims to final truth, which there is

no agreed method for resolving" (Ward 1990:14).
Für Religionen, deren Gestalt entscheidend durch die Ablehnung von

'Alternativen' als 'Irrlehren' zustande kommt, ist die Forderung nach

Gleich-Gültigkeit inakzeptabel und absurd. Wie können Irrtum und Wahrheit

gleichberechtigt nebeneinander Bestand haben? Religiöse Vielfalt ist
deshalb nicht erstrebenswert, sie ist allenfalls für Minoritäten mit prekärem
Status ein Anliegen, denen nur eine pluralistische Ordnung sichere
Entfaltungsmöglichkeiten bieten kann, und die Pluralismus deshalb zuweilen
'wider besseres Wissen' (um die von ihrer Religion verkündete Wahrheit)
begrüssen oder gar fordern.9

In den Säkularisierungsprozessen im Übergang zur Moderne erscheint
neben dem Machtverlust der religiösen Institutionen auch das Aufbrechen
der Verbindlichkeit von Orthodoxien, die Pluralisierung der religiösen
Sphäre, als ein herausragender Entwicklungsstrang. Die abrahamitische
Tradition monotheistischer Religion, die in den Offenbarungen von Moses,
Christus und Mohammed Gestalt angenommen hat, gründet auf exklusiven
Wahrheitsansprüchen und Heilskonzeptionen - d.h. auf religiöser Intoleranz

(vgl. Hall 1995:3) - und hat immer wieder strenge und eifersüchtige
Orthodoxien, 'gierige Ideologien' der Reinheit (Thoden van Velzen & van
Beek 1988) hervorgebracht. Religion hat immer mit Macht zu tun,10 aber

9 Toleranz, Pluralismus und Religionsfreiheit waren in den abendländischen Gesell¬

schaften des 18. und 19. Jh. insbesondere dissidenten Minoritäten ein Anliegen.
Die protestantischen Sekten der angelsächsischen Welt waren die ersten Nutznies-

ser dieser neuen Freiheiten. Ohne dass sie ihre Wahrheitsansprüche aufgegeben

hätten, war für sie die Aufhebung der Verbindlichkeit der konfessionellen Zuordnung

aus pragmatischen Erwägungen wünschenswert (vgl. Kamen 1967).

10 "Religions are concerned with the systematic ordering of different kinds of

power, particularly those seen as significantly beneficial or dangerous" (Burridge

1969:5).



480 HEINZ KAUFELER

bei den monotheistischen Glaubenssystemen ist dieses Verhältnis besonders

innig. Ihre Propheten und Geistlichen, im Islam und im Protestantismus
aber auch einfache Gläubige, werden durch den Glauben ermächtigt, mit
Strenge und notfalls mit Gewalt 'geheiligte' Regeln durchzusetzen. Dieses
Moment der 'Ermächtigung' war in vormodernen Gesellschaften entscheidend

für das soziale Gewicht von Religion, erscheint aber in der Moderne
als problematisches Relikt und als Kennzeichen 'fundamentalistischer'
Interpretationen der religiösen Lehren.

Die lange Dauer der Kulturmodelle von Christentum und Islam
verdankt sich zu einem Teil der erfolgreichen Standardisierung, der

Durchsetzung von Orthodoxie und Orthopraxie im Prozess der
Transformation religiöser Offenbarung in soziokulturelle Ordnung und politische
Herrschaft. Andererseits sind aber auch Flexibilität und die Anpassung an
veränderte Umstände wichtige Bedingungen für das langfristige Überleben

religiöser und kultureller Systeme. Im christlichen Abendland ergab sich
auf dem Weg in die Moderne eine legitime religiöse Pluralisierung wesentlich

als unintendierte Spätfolge der Reformation bzw. von deren
unentschiedenem Ausgang. Die Reformatoren hatten Toleranz und Religionsfreiheit

nie angestrebt und manche reformatorische Gemeinschaften wie
Calvins Genf waren strenge Theokratien, die gegenüber Dissidenten nicht
weniger intolerant waren als die katholische Universalkirche.

Erst in der Folge der bürgerlichen Revolutionen und der Proklamation
der Menschenrechte ist die liberale Toleranzforderung, die der Religionsfreiheit

und dem Pluralismus zugrunde liegt, allmählich zu einer Leitlinie
der Moderne geworden. Die Gewährung der Religionsfreiheit war fraglos
ein wichtiger Durchbruch auf dem Weg in die Moderne: "religious
freedom, in the sense of freedom of conscience, is chronologically 'the first
freedom', as well as the precondition of all modern freedoms" (Casanova
1992:17). Die Duldung und schliessliche 'Emanzipation' d.h. substantielle
Gleichstellung, auf die den ehedem verketzerten und verfemten
Andersgläubigen ein Anspruch eingeräumt worden war, konnte konsequenterweise

auch den wirklich 'Ungläubigen', die alle Bindungen an die
herkömmlichen Religionen lösten, kaum mehr verwehrt werden. Die
modernen Staaten konnten so auf eine weitgehende Gleichgültigkeit in
Angelegenheiten des Glaubens verpflichtet werden und letztere wurden zur



PLURALISMUS IM TÜRKISCHEN ISLAM 481

'Privatsache'.11 Religiöse Vielfalt erscheint in der Moderne entsprechend
unproblematisch.

Die religiöse Indifferenz hat je nach den gesellschaftlichen Bedingungen

unterschiedliche Ausprägungen erfahren. Im amerikanischen Milieu ist
eine grosse religiöse Vielfalt und Toleranz offenbar vereinbar mit breitem
und populärem religiösem Enthusiasmus und einer nationalistisch geprägten

'Zivilreligion' von einiger Verbindlichkeit. In den weitgehend homogen
katholischen Gesellschaften, z.B. in Südeuropa, überlebt teilweise eine

gemeinschaftliche Religiosität mit stark vormoderner Prägung; Pluralismus
ist hier sehr schwach ausgeprägt, substantielle Toleranz kann aber, wenn
sie eingefordert wird, auch nicht verweigert werden. In einigen
Gesellschaften Nord- und Westeuropas sind Säkularisierung und ideologischkulturelle

Deregulierung wohl am weitesten fortgeschritten, Pluralismus
und substantielle Toleranz entsprechend akzeptiert - und paradoxerweise
durch einen Konsens gestützt und als weitgehend verbindliche Grundregeln
verankert.12

Der 'Imperativ der Häresie' (Peter Berger 1992) hat die religiöse
Ordnung in modernen Gesellschaften nachhaltig korrodiert.13 Die Ermächtigung

von Dissidenz durch die Menschenrechte hat mithin den
herkömmlichen Methoden der Erzeugung von kultureller Homogenität, die in
religiösen Fragen oft besonders energisch eingesetzt worden sind,
nachhaltig die Legitimation entzogen. Im späten 20. Jh. ist schliesslich das

Prinzip der Nicht-Einmischung und Nicht-Diskriminierung in kulturellen

11 Barrington Moore bezeichnete die Vorstellung von Religion als Privatangelegenheit
als "one of those mistaken ideas that has contributed enormously to the reduction

of human misery and the advance of civilization" (1984:153f).
12 Das Prinzip ist eine Übereinkunft, nicht auf Übereinstimmung zu bestehen, 'to

agree to disagree', wie sich auf Englisch schön sagen lässt (vgl. Gellner 1992).
13 "Modernität vervielfacht die Wahlmöglichkeit und reduziert gleichzeitig den Umfang

dessen, was als Schicksal oder Bestimmung erfahren wird. Auf die Religion

bezogen bedeutet dies, dass der moderne Mensch nicht nur mit der Gelegenheit,
sondern vielmehr mit der Notwendigkeit konfrontiert ist, hinsichtlich seiner

Glaubensvorstellungen eine Wahl zu treffen So ist die Häresie, einstmals das

Gewerbe randständiger und exzentrischer Menschentypen, eine weitaus allgemeinere
Conditio geworden; Häresie ist in der Tat universell geworden" (Berger 1992:43f).



482 HEINZ KÄUFELER

Belangen, welches pluralistische Ordnungen begründet, in den Zentren der
Moderne zu einem einklagbaren Recht geworden.

Die Problematik des Pluralismus in der Türkei

Dass viele Gesellschaften der islamischen Welt sich besonders schwer tun
mit dem zugemuteten Pluralismus der Moderne ist nicht zu übersehen.
Politischer Wettbewerb ist autoritären Regimes, wie sie in dieser
Weltgegend vorherrschen, kein Anliegen. Aber auch wo sich das Prinzip des

politischen Wettbewerbs weitgehend durchgesetzt hat, wie in der Türkei,
stehen einer substantiell pluralistischen Ordnung erhebliche Hindernisse im
Weg. Das für pluralistische Gesellschaften grundlegende Prinzip der

Nicht-Einmischung und Nicht-Diskriminierung in Fragen des Glaubens und
der Gesinnung stösst in der Türkei heute in verschiedenen Milieus, in
traditionalistischen wie auch in manchen modernistischen, auf schwer
überwindbare Widerstände - ganz zu schweigen vom neuerdings zunehmend

geforderten 'Pluralismus' in Bereichen der Lebenspraxis wie der
'sexuellen Präferenz'. Ein Prinzip, welches gebietet, Dinge zu tolerieren,
über deren Verwerflichkeit weitgehend Einigkeit besteht, ist schwer zu
begründen. Je homogener das moralische Empfinden in einer Gesellschaft,
umso schwerer ist Pluralismus durchsetzbar. Für den Islam, aber auch für
einen 'dichten' Nationalismus wie denjenigen, den der Kemalismus der
türkischen Republik vermacht hat, kommt aber einer Geschlossenheit im
moralischen Empfinden hohe Priorität zu.

Die Forderung nach ideologisch-kultureller 'Deregulierung', die sich
im Pluralismus-Prinzip verbirgt, wird von Muslimen in der Regel als
erhebliche Zumutung empfunden und die entsprechenden 'Freiheiten' werden
in der islamischen Welt nicht selten als subversive, die Gesellschaft zersetzende

Kräfte gefürchtet. Der 'dichte' Nationalismus teilt diese Bedenken
und Vorbehalte. Die Dilemmata der Säkularisierung in der modernen Türkei

resultieren aus dieser Konstellation und reflektieren die Wahrnehmung
pluralistischer Ordnungskonzeptionen als subversiv und korrodierend.
Gern werden hinter der Forderung nach Pluralismus Machenschaften von
Feinden vermutet, denen an der Destabilisierung und Schwächung der
betroffenen Gesellschaften gelegen ist.



PLURALISMUS IM TÜRKISCHEN ISLAM 483

Natürlich hat Säkularisierung in erster Linie mit Religion zu tun, aber

die hier eingenommene Perspektive stellt die Problematik in einen weiteren
Kontext und verweist auf den inneren Zusammenhang der Intransigenz in

religiösen Fragen mit pluralismus-kritischen und -feindlichen Positionen in
anderen Bereichen. In der Türkischen Republik ist mit dem kemalistischen

Programm der Verwestlichung ein Bekenntnis zum Säkularismus (laiklik)
zur Auflage gemacht worden. Als einzige islamisch geprägte Gesellschaft
ist die moderne Türkei auf ein offensiv weltliches Modell verpflichtet
worden. Damit ist allerdings nie die Entwicklung einer pluralistischen
Ordnung anvisiert worden. Die besonderen Verhältnisse im kollabierenden
Osmanenreich begünstigten im Gegenteil eine nationalistische und autoritäre

Strategie soziokultureller Homogenisierung und Standardisierung, die
in entscheidenden Bereichen 'Gleichgültigkeit' weder konzedieren konnte
noch wollte. Die folgenden Ausführungen konzentrieren sich auf die
Problematik des religiösen Pluralismus. Wie deutlich werden wird, sind

jedoch die Konsequenzen dieser spezifischen Konstellation hinsichtlich
anderer Dimensionen, die vom Imperativ der Indifferenz respektive Toleranz

berührt werden (Ethnizität, subkulturelle Differenzierung), durchaus
ähnlich.

Die asymmetrische Koexistenz im Osmanischen Reich

In der osmanischen Türkei hatte sich durch die Heterogenität der
Bevölkerung in religiöser Hinsicht eine Toleranz und Koexistenz besonderer Art
ergeben. Die Millet ('Nationen', Gemeinschaften) der Nichtmuslime
(Gayrimüslim, d.h. Christen und Juden) genossen weitgehende Autonomie
und teilweise auch besondere Privilegien, während das Millet der Muslime
als dominante staatstragende Klasse einer caesaropapistisch verfassten
hanefltisch-sunnitischen Institution unterstand. Die Ordnung religiöser
Angelegenheiten lag in der Kompetenz der jeweiligen Millet, innerhalb
derer Homogenität erzeugt wurde: die sunnitischen Autoritäten des Reiches

bedrängten die schiitischen Alevi (Kmlba§) während die rabbinische
Orthodoxie Häresien wie etwa diejenige der Sabbataianer mit der gleichen
Heftigkeit bekämpfte und dafür selbst an die muslimischen Autoritäten
apellierte. Die verschiedenen christlichen Kirchen bildeten innerhalb der



484 HEINZ KÄUFELER

Millet-Ordmmg eine Art Subtheokratien mit grosser Macht über die jeweiligen

Gemeinden, die häretische Abweichungen vehement bekämpften.14
Die Duldung der Nichtmuslime in islamischen Reichen war nie als

Gleichstellung gedacht gewesen. Die muslimische Hegemonie über das

Ganze der Gesellschaft war eine unumstössliche Grundlage der osmanischen

Ordnung. Die einzige zulässige Form der Konversion war der Übertritt

von Nichtmuslimen zum Islam. Apostasie von Muslimen ist nach
islamischem Recht mit dem Tod zu bestrafen. Die osmanische Ordnung war
so zwar multikulturell und religiös heterogen, aber nicht pluralistisch im
modernen Sinn, ihre Toleranz war eine paternalistische und asymmetrische.

Als prekärer Pluralismus kann auch die Duldung heterodoxer
Gemeinschaften ohne offiziellen Millet-Statas, wie etwa der Drusen oder
mancher Schiiten, angesehen werden, die dank der Schwäche des Zentralstaats

in peripheren Regionen zuweilen relativ unbehelligt überlebten, für
muslimische Orthodoxe aber klar als Ketzer galten und im direkten
Einflussbereich des Zentralstaats, der die Orthodoxie protegierte, entsprechend

diskriminiert wurden. 15 Als impliziter Pluralismus mag schliesslich
auch noch die in den meisten islamischen Gesellschaften anzutreffende

Differenzierung eines mit den Tarikat, den Bruderschaften des Sufismus,
mit 'Heiligen' und ihren Gräbern verbundenen volkstümlichen Islam der

Peripherie vom skripturalistischen Islam der Rechtsgelehrten in den Zentren

gelten. Entscheidend für diese besondere Art von Vielfalt war, dass

der osmanische Staat viele der Teilgemeinschaften seiner Untertanen
wesentlich sich selber überliess: "Government was only a very small part
of the way things operated in the Middle East. It had little impact on the

average subject even when it did perform ist functions. There was no
Ottoman misrule of their subjects in the true sense of the term. There was,

14 Die Millet der Christen - armenisch, griechisch, syrisch, maronitisch, katholisch,

später auch protestantisch - wurden zu Kernen nationaler Bewegung. Die Rolle der

Religion im 'Nationalen Erwachen' dieser Gruppen hat für die Säkularisierung
dieser Gesellschaften ähnliche Konsequenzen gehabt wie im Fall der Türkei.

15 Schiitische Gruppen, insbesondere die turkmenischen Stammesverbände der Kizil-

baf, wurden als Parteigänger und Fünfte Kolonne der iranischen Safaviden oft heftig

verfolgt. Die Loyalität der Alevi der heutigen Türkei, der Nachkommen dieser

Stämme, zum türkischen Staat wird mit Verweis auf diesen Hintergrund immer

wieder in Zweifel gezogen.



PLURALISMUS IM TÜRKISCHEN ISLAM 485

rather, a benign neglect, since the subjects were ruled by their Millet
leaders, who were thus left to misrule as they did during the later centuries

of Ottoman decline" (Shaw 1975:183f). Insbesondere auf den breiten, von
nomadisierenden tribalen Gruppen bewohnten Saum um die osmanischen

Kernländer hatte die Hohe Pforte wenig direkten Einfluss.16

Inspiriert durch den triumphierenden Nationalismus in Europa und

unter tatkräftiger Mithilfe der europäischen Mächte, wurden im 19. Jh.

aber aus den geduldeten nichtmuslimischen Millet selbstbewusste Proto-
Nationen, und es musste ihnen in den Reformen der Tanzimat schliesslich
ein rechtsgleicher Status eingeräumt werden. Diese Konzessionen
vermochten die Nationalbewegungen der Minoritäten im Osmanischen Reich
nicht mehr zu bremsen und schliesslich lösten sich nicht nur die christlichen

Balkanvölker, sondern, trotz der pan-islamischen Emphase in der
osmanischen Spätzeit, auch die muslimischen Albaner und Araber aus dem

Reichsverband. Die neue türkische Nation entstand so durch die
Absetzbewegungen derjenigen, die sich in einem 'nationalen Erwachen' gegen die
'Türkenherrschaft' wandten, aus den in Anatolien verbliebenen und den

dahin vertriebenen und umgesiedelten Muslimen aus benachbarten Regionen,

also auf einer unverkennbar religiösen Grundlage (vgl. Zubaida
1996).

Laiklik in der türkischen Republik

Nach dem Zusammenbruch des Imperiums und dem Befreiungskrieg
entstand so eine türkische Republik mit einer sehr viel homogener
muslimischen Bevölkerung und nur noch kleinen 'sozialen Inseln'
nichtmuslimischer Minderheiten. Die Bemühungen um eine Integration der erst
in diesem Prozess entstehenden türkischen Nation mobilisierten einen
starken Homogenisierungsdruck. Die neue Ordnung verpflichtete sich auf
ein säkularistisches Gesellschaftsmodell, verstand Säkularismus aber nicht
als Hilfskonstruktion zur Absicherung von Religionsfreiheit und Pluralis-

16 Bis heute finden sich in manchen dieser Regionen - im Kaukasus, in Ostanatolien

und Nordmesopotamien, selbst auf dem 'europäischen' Balkan - 'staatsfreie

Zonen', die von den Staaten, die diese zu ihrem Hoheitsgebiet zählen, nur teilweise

pazifiziert und kontrolliert werden können.



486 HEINZ KÄUFELER

mus, sondern als Mechanismus zum Schutz des Staates vor religiöser
Einmischung und insbesondere vor dem erwarteten religiös artikuliertem
Widerstand gegen die eingeschlagene radikale Modernisierungspolitik.17
Aus der Sicht der Akteure, die diesen Wandel propagiert und gesteuert
haben, d.h. der Kemalisten, war die autoritäre und etwas ruppige Art des

Übergangs durch das übergeordnete Interesse an der 'Rettung der Nation'
zwingend geboten. Die Entstehungsgeschichte der türkischen Republik
ermächtigte diejenigen, die die Nachfolge der osmanischen Herrscher
antraten, zu einem zivilisatorischen Kraftakt. Für ihr Projekt benötigten sie

ein Volk, welches erst noch geschaffen werden musste.
Obwohl Religion im kemalistischen Programm vor allem als eine

problematische Kraft wahrgenommen wurde, war sie durch die Umstände

zur Grundlage der neuen Nation geworden und die Religionspolitik wurde
so zu einer zentralen Aufgabe für die Republik. Aufgrund der
Erfordernisse des nation building war eine Strategie der Standardisierung
naheliegend. Religion wurde staatlicher Aufsicht und Kontrolle unterstellt. Das
Verbot der Tarikat, der Bruderschaften und Orden des sufistischen Islam,
und die Schliessung der Heiligengräber, welche in der frühen Republik der
20er Jahre verhängt wurden, um der 'religiösen Reaktion' gegen die
kemalistischen Modernisierungen die Basis zu entziehen, unterminierten die

Grundlagen der Volksreligiosität. So wurde die staatlich kontrollierte
Orthodoxie schliesslich zum einzigen legitimen Islam in der Türkei. Die
Organe der Republik arrogierten sich Kompetenz in religiösen Dingen, die
den religiösen Experten und Autoritäten zustand. Das Amt für
Religionsangelegenheiten (Diyanet I§leri Bagkanligi) schuf eine staatskirchenartige
Institution, die die Kontrolle über diese neue republikanisch-islamische
Orthodoxie übernahm. Der offizielle Islam musste mit den nationalistischen

und modernistischen Zielen des republikanischen Projektes kompatibel

sein. Seit dem Bevölkerungsaustausch im Anschluss an den Befreiungskrieg,

dem weniger ethno-linguistische als vielmehr religiöse Kriterien
zugrundelagen, wird in der Türkei davon ausgegangen, dass die
Bevölkerung des Landes aus einer überwältigenden Mehrheit von Muslimen (98
oder 99%) besteht. Ausser acht gelassen wird dabei die substantielle Mino-

17 Zu den Eigentümlichkeiten des türkischen Säkularismus vgl. Ozankaya 1982; Ergil
1990; Wedel 1991; Yalman 1973; 1991; Ahmad 1991; Toprak 1981; 1995; Rumpf
1987.



PLURALISMUS IM TÜRKISCHEN ISLAM 487

rität der Alevi, der anatolischen Form des schiitischen Volksislam, die sich
selber deutlich von der sunnitischen Orthodoxie abgrenzen. Die
volkstümliche Intoleranz gegenüber den Alevi, die deren Glauben und Praktiken
als illegitime Häresie verwirft, wird damit gestützt. Das populäre Diktum,
dass ein Alevi, um ein richtiger Muslim werden zu können, zuerst Jude,
dann Christ werden müsse und erst danach für den 'richtigen Islam' bereit
sei, verweist auf die Tiefe des Bruches.

Der säkularistischen und modernistischen Rhetorik zum Trotz ist ein
Bekenntnis zu Atheismus oder religiöser Indifferenz in der türkischen
Republik kaum möglich, jedenfalls nicht ungestraft. Seit einigen Jahrzehnten
werden bekennende Agnostiker (und nicht selten auch pauschal die Alevi)
in der Regel umgehend als 'vaterlandsverräterische' Kommunisten denunziert

und müssen entsprechende Sanktionen gewärtigen. Das Fasten im
Ramazan, das von Irreligiösen wie von den meisten Alevi nicht beachtet

wird, macht alljährlich diese Spannungen sichtbar. In der ostanatolischen

Provinz, aber auch an den Universitäten der grossen Städte kommt es

regelmässig zu gewalttätigen Übergriffen gegen Personen, die das Fasten

demonstrativ nicht einhalten. Während in den ersten Jahrzehnten der

Republik, so besagt jedenfalls die kemalistische Tradition, die Exponenten
der staatlichen Elite dazu angehalten worden waren, im Ramazan öffentlich
Alkohol zu trinken, wird von den Nicht-Fastern heute aus 'Rücksicht auf
die religiösen Gefühle der Frommen' Zurückhaltung gefordert, und die
'Frommen' fordern solchen 'Respekt' oft in einer Weise, die den
Verfechtern des Säkularismus bedrohlich erscheint. Der Kampf um das Recht
auf Verhüllung, den muslimische Frauen und ihre männlichen

Gesinnungsgenossen führen, erscheint aus der Perspektive ihrer Gegner als ein

Kampf um die prekäre und bedrohte türkische Modernität.
Der türkische Autor Aytunç Altindal hat vor einigen Jahren darauf

hingewiesen, dass die türkische Variante des Säkularismus zu der absurden
Situation geführt hat, dass sowohl ein konsequentes Bekenntnis zu
Weltlichkeit, wie auch ein emphatisches Bekenntnis zum Islam einschneidende

negative Sanktionen nach sich ziehen können: wer sich unter Berufung auf
das Prinzip des Säkularismus zu religiöser Indifferenz bekennt, läuft
Gefahr, als gottloser Kommunist stigmatisiert zu werden; wer unter Berufung
auf die koranische Offenbarung und die Zugehörigkeit der türkischen
Gesellschaft zur Welt des Islam auf die Einhaltung der offenbarten Regeln
pocht, setzt sich der Gefahr aus, als Reaktionär und Fanatiker betrachtet



488 HEINZ KAUFELER

und behelligt zu werden (Altindal 1986). Der Laizismus ist also in der
Türkei nicht eine Institution, die die Koexistenz von Gemeinschaften
unterschiedlicher und unterschiedlich verbindlicher Religiosität absichert,
sondern eine, die derartige Differenzen negiert und zu beseitigen versucht.
Richard und Nancy Tapper haben dies zur These zugespitzt, dass in der
modernen Türkei die antagonistischen ideologischen Projekte Islam und
kemalistischer Republikanismus zu einer fundamentalistischen Ideologie
amalgamiert worden sind (Tapper & Tapper 1987).18 Ein Widerspruch
zwischen den kemalistischen und den islamischen Grundlagen der
türkischen Gesellschaft wird in der Tat nur von Minderheiten
wahrgenommen.

Der Islam, der vom Diyanet vertreten wird, hat sich in den vergangenen

Jahrzehnten gewandelt. Mit der Einführung der Mehrparteien-
Demokratie um 1950 ist der intransigente, 'jakobinische' Säkularismus der
frühen Republik aufgeweicht worden. Alle grossen Parteien sahen sich zu
Konzessionen an konservativ-religiöse Bevölkerungsteile veranlasst, die sie
als notwendig zum Machterhalt betrachten. Der türkische Standard-Islam
ist damit tendenziell 'islamistischer' geworden, ohne dass sich an seiner
Verbindlichkeit etwas geändert hätte. Die Alevi, die sich meist als Stütze
der kemalistisch-republikanischen Ordnung verstanden hatten, fühlen sich
durch diese Entwicklung bedroht und ihr Verhältnis zu den republikanischen

Institutionen hat sich merklich abgekühlt. Alevi haben in den letzten
Jahren offensiv versucht, den Staatsorganen ein Bekenntnis zu einem
Pluralismus abzutrotzen, der den alevitischen Islam explizit als legitimierte
minoritäre 'Denomination' betrachten würde. Eine Autorin hat in diesem

Zusammenhang von einem 'coming out' der Alevi gesprochen (Kehl-
Bodrogi 1993). Das Diyanet soll, so wird gefordert, religiöse
Dienstleistungen nicht nur für die sunnitische Mehrheit, sondern auch für die
Alevi zur Verfügung stellen. Die Autoritäten der Republik verhalten sich
in dieser Frage unentschieden und zögerlich. Zwar sind den Alevi
Organisationsmöglichkeiten zugestanden worden und zahllose alevitische

18 Mir scheint 'fundamentalistisch' in diesem Zusammenhang eine besonders un¬

glückliche Wortwahl. Ein Amalgam von Kemalismus und Islam ist zwar tatsächlich

eine Art herrschende Ideologie in weiten Teilen der modernen türkischen

Gesellschaft geworden, für die mir aber der bereits oben verwendete Terminus

majoritarianism angemessener erscheint.



PLURALISMUS IM TÜRKISCHEN ISLAM 489

Vereinigungen sind in den vergangenen Jahren gegründet worden, aber die

Forderung nach substantieller Gleichstellung der heterodoxen Alevi stösst

im sunnitisch dominierten Diyanet, welches noch vor kurzem in Alevi-
Dörfern Moscheen bauen liess und sunnitische Geistliche plazierte, auf
beträchtliche Widerstände. Die Bekämpfung von 'Irrlehren' gehört nach

dem Selbstverständnis dieser Institution nach wie vor zu ihren zentralen

Aufgaben. Die Fetwas des Amtes legen fest, was die in der Türkei gültigen
Interpretationen der islamischen Lehre sind. Radikalere Forderungen
verlangen deshalb, dass diese Institution überhaupt aufgelöst werden solle.
Davor fürchten sich aber Muslime und Säkularisten gleichermassen. Der
Standard-Islam des Diyanet wird von Kemalisten als Sicherung gegenüber
islamistischen Kräften, von den meisten gläubigen Muslimen als Schutz

vor der Bedrohung durch die 'Gottlosigkeit' der Moderne betrachtet. Die
Abschaffung des Staatsmonopol-Islam und das Zugeständnis substantieller

religiöser Pluralität würde denn wohl auch extremeren, 'fundamentalistischen'

Formen des Islam grössere Freiheiten bieten müssen, sofern diese

sich an die Grundregeln halten und nicht einen gewaltsamen Umsturz
anstreben. Andererseits könnte dann auch nicht mehr umstandslos von
einer homogen muslimischen Bevölkerung ausgegangen werden und die

Option der religiösen Indifferenz könnte vom Stigma der Apostasie befreit
werden.

Von den Christen, die anfangs in der türkischen Republik verblieben
sind, sind die meisten mittlerweile infolge von Schikanen 'von unten' wie
'von oben' emigriert. Christliche Missionen sind in der Türkischen Republik

unerwünscht, sowohl seitens der Autoritäten wie auch durch einen
breiten populären Konsens. Nach wie vor ist eine Sicht, die den christlichen

Okzident und den islamischen Orient als Kontrahenten in einem
säkularen Ringen um spirituelle aber auch weltliche Hegemonie betrachtet,
weit verbreitet. Durch die Entflechtung der durch die Religion definierten
ethnisch-nationalen Gruppen ist die neue türkische Nation der Republik
trotz deren säkularistischem Bekenntnis religiös aufgeladen geworden. Die
türkische Nation ist eine muslimische Nation und der unitarische und

'majoritaristische' Impetus der Republik lässt für Differenzierung und
Pluralismus in dieser Hinsicht wenig Spielraum. Für den Umgang mit den
anerkannten nichtmuslimischen Gemeinschaften besteht ein traditionales
Muster der Toleranz. Juden und Christen geniessen einen anerkannten
Minderheitenstatus. Die Koexistenz mit diesen anderen Projekten steht



490 HEINZ KÄUFELER

aber oft noch stark im Kontext der historischen heilsgeschichtlichen Rivalität,

d.h. aus muslimischer Sicht: der Überlegenheit des Islam über die
älteren Varianten monotheistischer Religion.

Religiöse Minderheiten ausserhalb des offiziellen türkischen Islam
sind aber auch einerseits die Alevi und diejenigen Muslime, die dem Islam
der verbotenen Tarikat nahestehen, sowie Türken, die vom Standard
entweder durch zuviel oder zu intensive Religion ('Fundamentalisten', in der
Türkei meist als Seriatçi, Verfechter der Scharia, bezeichnet) oder
zuwenig davon (Agnostiker und Atheisten, Dinsiz^) abweichen. Diese

Bevölkerungsgruppen stellen für die türkische Gesellschaft am Ende des

20. Jh. erhebliche Herausforderungen dar, je spezifische Probleme, für die

Lösungen gefunden werden müssen. Mit gemässigten Islamisten und
Tarikat scheint gegenwärtig ein Arrangement angestrebt zu werden, auch

wenn der jakobinisch-kemalistische Traditionalismus den Konzessionen in
diese Richtung noch Grenzen zu setzen vermag. Die Tarikat sind zwar
nach wie vor verboten, aber zumindest die der sunnitischen Orthodoxie
nahestehenden, v.a. Zweige der Naksibendi können sich weitgehend
ungehindert entfalten. Die 'Tanzenden Derwische' der Mevlevi-Tarikat sind
in die staatlich geförderte nationale Folklore aufgenommen worden.

Verfechter radikaler islamistischer Positionen haben in der türkischen
Republik einen schweren Stand. Fundamentalistischen Aktivitäten sind
relativ enge Grenzen gesetzt, wie unlängst das Verbot der Refah Partisi
noch einmal deutlich gemacht hat. Der Islamismus der Refah ist im
Vergleich zum politisierten Islam in anderen muslimischen Gesellschaften

zwar höchst gemässigt, erscheint aber im türkischen Kontext als
hinreichend radikal, um ein Verbot zu begründen. Islamisten in der Türkei
klagen nicht selten über Verfolgung und Diskriminierung und
beanspruchen in diesem Kontext gern das Menschenrecht der Religionsfreiheit.
Demgegenüber muss festgehalten werden, dass streng islamische Lebenspraxis

ohne politische Ambitionen in der Türkei grundsätzlich möglich ist.
Einschränkungen bestehen im Staatsdienst, am deutlichsten wohl in der

19 Alle Bezeichnungen für Menschen ohne Religion haben starke negative Konnota¬

tionen. Der 'Ungläubige' (Gavur) ist für den Volksmund nach wie vor eine zutiefst

verachtenswerte Gestalt. Wie gefährlich es in der Türkei sein kann, sich offen zur

'Ungläubigkeit' zu bekennen, musste der renommierte Satiriker und Erzähler Aziz
Nesin erfahren.



PLURALISMUS IM TÜRKISCHEN ISLAM 491

Armee, die sich als Garantin des kemalistischen Projekts betrachtet.
Vertreter islamistischer Lesarten des Islam sind in der Türkei heute gut
organisiert und in vielen Bereichen aktiv.20

Die grösste Mühe bereitet offenbar der Ausgleich mit Alevi und

Irreligiösen. Einige Ereignisse in jüngster Zeit deuten auf eine Zuspitzung
der Auseinandersetzungen zwischen Sünni und Alevi. Der Ausgang dieser

Entwicklung ist schwer abzuschätzen. Erfolg oder Misslingen der
Säkularisierung in der Türkei wird aber m.E. ganz entscheidend von der Lösung
dieser Frage, d.h. vom Zugeständnis oder der Verweigerung eines substantiellen

Pluralismus in religiösen Fragen (einschliesslich der Tolerierung
von Irreligiosität, aber wohl auch einschliesslich der Gewährung von
Freiheiten für fundamentalistische Strömungen) abhängen. Der Regelung
der Beziehungen zwischen Sünni und Alevi kommt dabei eine
Schlüsselfunktion zu. Bereits die Kategorien 'Ketzer' und 'Gottlose' Verstössen
heute gegen elementare Menschenrechte. Nur wenn es gelingt, das Stigma
der Häresie von den Alevi und das Stigma der Apostasie von Agnostikern
und Atheisten zu lösen, wird die türkische Gesellschaft nach Massgabe der

Standards der Moderne als eine 'anständige' gelten können. Für den

Umgang mit fundamentalistischen Herausforderen bieten diese Standards

allerdings kaum hilfreiche Vorgaben.

LITERATUR

Ahmad, Feroz

1991 Politics and Islam in modem Turkey. In: Middle East Studies 27: 3-21.

Altindal, Aytunç
1986 Laiklik. Istanbul: Sureç.

Appadurai, Arjun
1997 Modernity at Large. Cultural Dimensions of Globalization. Delhi etc. : Oxford

University Press.

Berger, Peter L.
1980 Der Zwang zur Häresie; Religion in der pluralistischen Gesellschaft. Frank¬

furt/M: S. Fischer.

20 Vgl. die Beiträge in Tapper 1991; Dufner 1994; Durugönül 1995; Çakir 1990;

1994; Herrmann 1996a und b; Mardin 1993



492 HEINZ KAUFELER

Burridge, Kenelm

1969 New Heaven, New Earth. A Study of Millennarian Activities. Oxford: Basil

Blackwell.

Çakir, Ru§en

1990 Ayet ve Slogan. Türkiye'de lslami Olusumlar. (Koranvers und Slogan: die

islamischen Potentiale in der Türkei). Istanbul: Metis.

1994 Afe Sériât, ne Demokrasi. Refah Partisini anlamak. (Weder §eriat, noch De¬

mokratie. Die RP verstehen). Istanbul: Metis

Casanova, José

1992 Private and public religions. In: Social Research 59: 17-57.

Dufner, Ulrike
1994 Zwischen Konservativismus und postmodernem Denken; die islamische

Bewegung in der Türkei. In: Später, J. (Hrsg.) alles ändert sich die ganze

Zeit; Soziale Bewegung(en) im »Nahen Osten«. Freiburg i. Br.: Informationszentrum

Dritte Welt, pp. 66-79.

Durugönül, Esma

1995 Über die Reislamisierung in der Türkei als sozial-religiöse Bewegung.

Frankfurt/M etc. : Peter Lang

Ergil, Dogu
1990 Atatürkcü Toplum ve Siyaset Felsefesi Açisindan Laiklik. (Laizismus aus der

Sicht der kemalistischen Politik- und Gesellschaftsphilosophie). Ankara: Tur-

han Kitabevi.

Gellner, Ernest

1992 Postmodernism, Reason and Religion. London: Routledge.

Hall, John A.
1995 In Search of Civil Society. In: Hall, LA. (ed.), Civil Society. Cambridge:

Polity.

Herrmann, Rainer

1996a Die drei Versionen des politischen Islam in der Türkei. In: Orient 37: 35-57.

1996b Fethullah Gülen - eine muslimische Alternative zur Refah Partisi? In: Orient

37: 619-645.

Jellinek, Georg
1964 Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte. In: Schnur, R. (ed.) Zur

Geschichte der Menschenrechte. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.



PLURALISMUS IM TÜRKISCHEN ISLAM 493

Kamen, Henry
1967 Intoleranz und Toleranz zwischen Reformation und Aufklärung. München:

Kindler.

Kehl-Bodrogi, Kristina
1993 Die "Wiederfindung" des Alevitums in der Türkei. Geschichtsmythos und kol¬

lektive Identität. In: Orient 34:267-282.

Lübbe, Hermann

1986 Religion nach der Aufklärung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Mardin, Serif
1988 Freedom in an Ottoman Perspective. In: Heper, M. und A. EvrN (eds.),

State, Democracy and the Military; Turkey in the 1980s. Berlin/New York: De

Gruyter.
1993 The Nakshibendi Order in Turkey. In: Marty, M.E. und S. Appleby (eds.)

Fundamentalisms and the State. Chicago: University of Chicago Press.

Moore, Barrington
1984 Privacy. Studies in Social and Cultural History. Armonk/London: Sharpe.

Morsy, Zaghloul (ed.)
1994 Toleranz. Gedanken der Welt. Nürnberg: DA Verlag, Das Andere/UNESCO.

Ozankaya, Özer

1982 Atatürk ve Laiklik: Atatürkcü Dü§üncenin Temei Niteligi (Atatürk und der Lai¬

zismus: Grundlagen des kemalistischen Denkens). Ankara: Ertem Matbaacilik.

Özbudun, Ergun
1991 Human Rights and the Rule of Law in the Turkish Constitution: An Outline.

In: Zeitschriftför Türkeistudien 4:137-152.

Rescher, Nicholas

1993 Pluralism. Against the Demandfor Consensus. Oxford: Clarendon Press.

Rumpf, Christian

1987 Laizismus und Religionsfreiheit in der Türkei. Bad Homburg: Stiftung für
internationale Politik.

1992 Das Rechtsstaatsprinzip in der türkischen Rechtsordnung. Bonn, Berlin:

Bouvier.

Shaw, Stanford J.

1975 The Ottoman Millet System: An Evaluation. In: KiRÂLY, B.K. (ed.), Tole¬

rance and Movements of Religious Dissent in Eastern Europe. Boulder: East

European Monographs No XIII; pp. 183-185.



494 HEINZ KAUFELER

Tapper, Richard und Nancy Tapper
1987 'Thank God we're Secular!': Aspects of Fundamentalism in a Turkish Town.

In: Caplan, L. (ed.), Studies in Religious Fundamentalism. London:
Macmillan.

Tapper, Richard (ed.)
1991 Islam in Modern Turkey: Religion, Politics and Literature in a Secular State.

London/New York: LB. Tauris.

Taylor, Charles

1996 Lokale Kritik - globale Standards. Hamburg: Rotbuch.

Thoden van Velzen, H.U.E. und W.E.A. vanBeek
1988 Purity, a Greedy Ideology. In: van Beek, W.E.A. (ed.), The Quest for Puri¬

ty. Dynamics ofPuritan Movements. Berlin etc.: Mouton De Gruyter.

ToPRAK, Binnaz

1981 Islam and Political Development in Turkey. leiden: Brill.
1985 Die Institutionalisierung des Laizismus in der Türkischen Republik. In:

Blaschke, J. und M. v. Bruinessen (eds.), Islam und Politik in der Türkei.

Berlin: Express
1995 Islam and the Secular State in Turkey. In: Balim, Ç. et al. (eds.),

Turkey—Political, Social and Economic Challenges in the 1990s. Leiden:

Brill.

Ward, Keith
1990 Imperialism and Co-existence in Religious Ideologies. In: Hamnett, I. (ed.),

Religious Pluralism and Unbelief. London: Routledge.

Wedel, Heidi
1991 Der türkische Weg zwischen Laizismus und Islam: Zur Entwicklung des Lai-

zismusverständnisses in der türkischen Republik. Opladen: Leske und Budrich.

Wolf, Robert Paul, Barrington Moore und Herbert Marcuse
1966 Kritik der reinen Toleranz. Frankfurt/M: Suhrkamp.

Yalman, Nur
1973 Some Observations on Secularism in Islam: The Cultural Revolution in Tur¬

key. In: Daedalus 102 (1973): 139-168.

1991 On Secularism and its Critics: Notes on India, Iran and Turkey. In:

Contributions to Indian Sociology 25:233-266

Zubaida, Sami

1996 Turkish Islam and National Identity. In: Middle East Report 26:1996, No. 199,

pp. 10-15.


	Prekärer Pluralismus : Einheit und Vielfalt im türkischen Islam

