Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 2: Asia in Swiss anthropology = Asien in der Schweizer Ethnologie

Artikel: Ruckzug und Abhangigkeit : die Friedfertigkeit der Alangan-Mangyan
auf Mindoro (Philippinen)

Autor: Helbling, Jirg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147421

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT: DIE FRIEDFERTIGKEIT DER
ALANGAN-MANGYAN AUF MINDORO (PHILIPPINEN)

Jiirg Helbling

Die Ethnologie hat eine Vielzahl von Theorien iiber Krieg in tribalen Ge-
sellschaften hervorgebracht; sie beschiftigt sich aber erst in letzter Zeit mit
den Ursachen friedlicher Beziehungen zwischen Lokalgruppenl. Wihrend
sich Krieg als bewaffnete Austragung von Konflikten zwischen politischen
Einheiten - ob nun Staaten oder Lokalgruppen - definieren ldsst (Otterbein
1973), bleibt die Definition von Frieden unklar. Im wesentlichen stehen
zwel Konzeptionen zur Diskussion. Erstens kann Frieden als Absenz von
Krieg konzipiert werden. Auch in einer kriegerischen Gesellschaft gibt es
Perioden des Friedens (Patt-Situation, Gleichgewicht der Krifte, Er-
schopfung und Waffenstillstand, rdumliche Distanzierung etc.). Friedfertig
werden hingegen jene Gesellschaften genannt, in denen Lokalgruppen ihre
Konflikte grundsétzlich gewaltfrei austragen. Eine zweite, umfassendere
Definition bevorzugen Autoren (Fabbro 1978, McCauley 1990), fiir die
Frieden nebst Gewaltlosigkeit zwischen Lokalgruppen auch politische
Egalitat, wirtschaftliche Gleichheit und harmonische Interaktion innerhalb
der Gruppen miteinschliesst. Diese Definition ist jedoch so restriktiv, dass
sie nur noch auf ganz wenige Gesellschaften zutrifft. Zudem konnen grup-
peninterne Beziehungen in kriegerischen Gesellschaften friedlich (Dani), in
Gesellschaften ohne Krieg hingegen zeitweise gewalttitig sein (!Kung).
Deshalb ist es sinnvoller, von der ersten Konzeption auszugehen und Frie-
den als Gegenbegriff von Krieg aufzufassen: Frieden als zeitweise Alter-

Ich danke Danilo Geiger, Heinz Kaufeler, Sandra Gysi und Christoph Schwager
fiir ihre hilfreichen Kommentare und Verbesserungsvorschlige.

1 Zu tribalen Kriegen vgl. u.a. Otterbein (1973), Hallpike (1973), Koch (1973,
1974, 1976), Clastres (1977), Hanser (1985), Foster/Rubinstein eds. (1986),
Ferguson (1984, 1990b), Wolf (1987), Haas ed. (1990), Ross (1993), Reyna/
Downs eds. (1994). Zu friedfertigen Gesellschaften vgl. Fabbro (1978), Wiberg
(1981), Howell/Willis eds. (1989), Dentan (1992), Sponsel/Gregor eds. (1994),
Gregor eds. (1996).



384 JURG HELBLING

native zu Kriegen oder als grundsitzlicher Beziehungsmodus zwischen
Gruppen.

Die grosse Anzahl von Studien und Theorien iiber Kriege in tribalen
Gesellschaften erstaunt nicht2. Nicht nur ist Krieg wohl ein spektakulireres
Phanomen als Frieden; kriegerische Gesellschaften sind auch zahlreicher
als friedliche. Nach Sipes (1973) waren lediglich 11 bzw. 5 von 130 Ge-
sellschaften friedliche, und Otterbein (1973) fand nur gerade vier friedliche
Gesellschaften in einem Sample von 50 (in Gregor 1996:106; Bonta 1993).
Den Hauptanteil friedfertiger Gesellschaften stellen iiberdies Jiger-und-
Sammler, die nicht zu den tribalen Bevodlkerungsgruppen gehdren (Sponsel
1996:103ff.). Dennoch handelt es sich bei friedfertigen Stammesgesell-
schaften um einen theoretisch interessanten Fall, denn verschiedene Auto-
ren haben eine starke Korrelation zwischen tribalen Gesellschaften und
Krieg nachgewiesen (Vayda 1961, Sahlins 1968, Harris 1977, Carneiro
1978, Wolf 1987, Gregor 1990:107).

Wenn Frieden als Gegenbegriff zu Krieg konzipiert wird, ldsst sich
die Erkldrung fiir die Friedfertigkeit tribaler Gesellschaften ex negativo aus
Theorien des Kriegs gewinnen, von denen hier einige der plausibelsten
kurz erwihnt werden sollen. 1) Bevolkerungswachstum und Intensivierung
der Produktion fithren zu Ressourcenknappheit und Bevolkerungsdruck,
daher zu Konkurrenz zwischen den Gruppen. Da es sich letztlich um ein
Nullsummenspiel handelt, entwickelt sich ein Krieg um knappe Ressourcen
(Harris 1977, Rappaport 1968). Umgekehrt ldsst sich schliessen, dass die
Beziehungen zwischen Gruppen friedlich sind, wenn Ressourcen nicht
knapp sind und kein Bevdlkerungsdruck besteht. 2) Kulturelle Werte und
Verhaltensnormen, die aggressives, gewalttitiges Verhalten primieren,
wurden als Ursache von Krieg behauptet (Ross 1993). Umgekehrt werden
Werte und Normen, die friedfertiges und harmonisches Verhalten hoch

2 Ich verwende den Begriff Stammesgesellschaft (tribale Gesellschaften) im rein
deskriptiven Sinne von regionaler Bevolkerung akephaler Feldbauern, Viehziichter-
nomaden oder sesshafter Fischer, die in politisch autonomen Lokalgruppen leben,
zwischen denen Verwandtschafts-, Heirats- und Tauschbeziehungen bestehen und
die sich auch bekriegen und alliieren konnen (Rappaport 1968, Sahlins 1968).
Nach Ensminger (1992:143) sind nicht-staatliche Gesellschaften solche, die nicht
voll in einen Staat integriert sind, d.h. nicht vollstindig der Staatsgewalt und der
staatlichen Rechtsprechung unterstehen.



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 385

bewerten, fiir das Fehlen von Krieg verantwortlich gemacht (Robarchek
1989, 1992). 3) Gemaiss Ferguson (1990a, 1992) sind viele tribale Kriege
nicht traditionell, sondern erst als Folge der kolonialen Expansion
ausgebrochen, und zwar vor allem um begehrte Handelsgiiter. Umgekehrt
zeigt Service (1968), dass gewisse Bevdlkerungsgruppen in unwirtliche
Gegenden abgedriangt wurden und dort die Lebensweise friedlicher Wild-
beuter iibernommen haben. 4) Nach Koch (1973, 1976) beruht Krieg auf
dem Fehlen einer gesellschaftsiibergreifenden Sanktionsgewalt. Die daraus
folgende gegenseitige Bedrohung politisch autonomer Gruppen in einer
anarchischen Umwelt erzeugt ein Sicherheitsdilemma, das jede Gruppe
dazu zwingt, stirker zu sein als die anderen und priventiv Gewalt aus-
zuiiben, um der Gewalt der anderen Gruppen zuvorzukommen (Helbling
1995, 1996b). Umgekehrt werden einst kriegerische Gruppen pazifiziert,
wo ein Staat oder eine andere iibergeordnete Instanz durch Gewalt oder
andere Mittel die gewalttitige Austragung von Konflikten zwischen Lokal-
gruppen unterbindet oder verhindert.

Die Alangan-Mangyan, Schwendbauern im Innern der Insel Mindoro,
bilden - dhnlich wie die Semai in Malaysia (Endicott 1983, Dentan 1968,
Robarchek 1977, 1979) - eine friedliche Gesellschaft. Im Gegensatz zu
den Bergstimmen im Norden der Philippinen (Dozier 1965, Keesing 1962,
Rosaldo 1980) haben sich die Lokalgruppen bei den Mangyan auch in
fritheren Zeiten nicht bekriegt. Auf Uberfille und militirische Bedrohung
aus dem Tiefland haben sie immer mit Riickzug und Flucht, nie aber mit
kriegerischer Gegenwehr reagiert. Diese grundsitzliche Friedfertigkeit und
Gewaltlosigkeit ist erklarungsbediirftig.

Alangan-Mangyan

Die Alangan-Mangyan, die heute etwa 9000 Personen zihlen, besiedeln die
Higel- und Bergregionen sowie Teile des Flachlandes im Norden von
Mindoro, der achtgrossten Insel der Philippinen3. Vor dem Zweiten Welt-

3 Zwischen 1985 und 1987 fiihrte ich wihrend anderthalb Jahren eine ethnologische
Feldforschung bei den Alangan-Mangyan im Nordosten Mindoros durch. Die

Alangan-Mangyan sind eine von sechs ethno-linguistischen Gruppierungen im
Innern Mindoros (vgl. Helbling 1996a).



386 JURG HELBLING

krieg lebten sie auch in der norddstlichen Ebene, von wo sie sich jedesmal
in die Berg- und Hiigelregion zuriickzogen, wenn sie von liberlegenen Be-
volkerungsgruppen bedriangt wurden (vgl. Karte). Schon vor der spani-
schen Eroberung der Philippinen diirften Mangyan-Gruppen im Hinterland
und in den Bergen Mindoros gelebt und in den Handelszentren an der
Kiiste Bergprodukte gegen Bedarfsgiiter getauscht haben. Mitte des 17.
Jahrhunderts setzte ein Prozess zunehmender Dichotomisierung zwischen
christlichen Tieflandbewohnern (kristianos, indios) und heidnischer Berg-
bevolkerung (manguianes infieles) ein*: Bewaffnete Aktionen der Spanier,
Tributnahme und Fronarbeit fiihrten dazu, dass sich die Mangyan weiter
ins Hinterland und in die Berge zuriickzogen. Auch viele Tieflandsiedler
flichteten in die Berge, wo sie sich mit den dort siedelnden Mangyan
vermischten und fortan ausserhalb der Reichweite der spanischen Admi-
nistration und des Einflusses der Missionare lebten. Gleichzeitig blieben
aber die Tauschbeziehungen mit dem Tiefland weiter bestehen. Zum letz-
ten Mal zogen sich die in der Ebene siedelnden Mangyan in der Folge der
japanischen Invasion wahrend des Zweiten Weltkrieges in das abgelegene
Alangan-Tal zuriick, wo in der Folge die Bevdlkerungsdichte massiv
anstieg. Nach dem Krieg fanden die Mangyan ihr Land in der Ebene von
nachstossenden Tieflandsiedlern besetzt (Helbling 1993a, Helbling/Schult
1997).

4 Vgl. Lopez 1974, 1976 fiir Mindoro und Keesing 1962 fiir Nord-Luzon. Kun-
stadter (1967:10) zeigt, dass der Riickzug in unwegsame Bergregionen in ganz
Siidostasien eine typische Reaktionsweise einheimischer Bevolkerungsgruppen auf
die koloniale Herrschaft war, die sich fast ausschliesslich auf das Tiefland be-
schrinkte. Die ethnische Differenzierung der Bergbevolkerung ist demnach auf
eine Kombination von schon vorhandenen ethnischen Unterschieden zwischen
Inlandgruppen und der Integration von Bevolkerungsgruppen, die sich vor Tribut,
Zwangsarbeit, Pirateniiberféllen, Strafverfolgung und Sklaverei in die Berge fliich-
teten, zuriickzufiihren.



/ SOJOPUIA

UISOPION 43




388 JURG HELBLING

Die Alangan-Mangyan diirften auch in fritheren Zeiten schon in Lokal-
gruppen von 8 bis 18 Familien gelebt haben, die in Grosshausgemein-
schaften (paykamalayan, balay lakoy) organisiert waren. Heute finden sich
Grosshduser nur mehr in den abgelegenen Bergregionen; die Bewohner der
Hiigelsiedlungen leben seit den 70er und 80er Jahren fast alle in Dorfern
(kamalayan). Die Mangyan bauen vorwiegend Siisskartoffeln, Taro, Yams
und Maniok, ferner Bananen und Gemiise, aber auch Reis und Mais im
Schwendverfahren an. Zudem halten sie Schweine und Hiihner; die Jagd
spielt heute nur mehr eine untergeordnete Rolle. Wihrend der etwa 2 Mo-
nate dauernden Trockenzeit sammeln die Mangyan in den Bergsiedlungen
wildwachsende Pflanzen, verkaufen Rattan in Hiigel- und Ebenensiedlun-
gen oder arbeiten dort, um mit dem Erlés Konsumgiiter zu kaufen.
Ansonsten leben sie in selbstgewihlter Isolation und haben kaum Kontakt
zu den Filipino-Siedlern im Tiefland. Bergsiedlungen sind kaum in das
Barangay-System integriert und stehen nur selten unter dem Einfluss der
Missionared. In den Hiigelsiedlungen werden nebst Subsistenzgiitern auch
Kaffee, Bananen, Maniok, Holz etc. fiir den Verkauf produziert und etwas
Lohnarbeit fiir Tieflandsiedler geleistet. Die Hiigelsiedlungen sind in der
Regel ins Barangay-System integriert und teilweise christianisiert.

Seit den 70er Jahren, nach der Einrichtung von Missionssiedlungen,
entstanden in der Ndhe der norddstlichen Ebene grossere Dorfer (Paitan,
Arangin) mit durchschnittlich 25 bis 40 Familien. Die Ebenendorfer sind
okonomisch und politisch stirker in die nationale Gesellschaft integriert:
Kaffee- und Zitrusfriichte werden als Cash-crops angebaut, teilweise wird
Nassreisanbau betrieben, und viele leisten Lohnarbeit bei Tieflandsiedlern
(ausfiihrlich dazu Helbling 1990, 1993b, 1996a, von Ditfurth 1988). Von
den Missionarinnen werden sie medizinisch versorgt, mit Krediten ausge-
stattet und in Konflikten mit Beh6rden und Tieflandsiedlern unterstiitzt.
Die Ebenensiedlungen stellen nicht nur politische (Sitz des Barangay Kapi-
tan, Gerichte und Versammlungen), sondern auch wirtschaftliche Zentren
dar (Rattan- und Kaffeeverkauf, Handel mit Saatgut und Konsumgiitern;
Helbling 1997).

5 Das seit 1972 geltende “system of local government” sieht den Barangay,
bestehend aus einigen Dorfern (barrios), als kleinste Verwaltungseinheit vor, die
von einem “kapitan ng barangay” prasidiert wird.



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 389

Konflikte und Konfliktregelung

Um die Friedfertigkeit der Alangan-Mangyan zu erkldren, miissen wir uns
zundchst mit den verschiedenen Konfliktformen beschéftigen sowie mit den
Institutionen und Prozeduren, die zu ihrer Losung innerhalb und zwischen
den Lokalgruppen dienen.

Gruppeninterne Konflikte

Die Mangyan konzipieren die Lokalgruppe als metaphorische Familie: Alle
Mitglieder einer Lokalgruppe werden als Blutsverwandte klassifiziert.
Entsprechend sind die dlteren Personen metaphorische Viter und Miitter,
die ihre “Kinder” beschiitzen und fiir sie sorgen, und denen man im
Gegenzug Reverenz erweisen, deren Rat man befolgen und denen man
gehorchen muss (agpangete). Die Autoritit der Alten (kuyay) basiert also
auf einer familistisch-paternalistischen Ideologie (Helbling 1989, 1993b).
Die Lokalgemeinschaft wird als Gemeinschaft von Verwandten konstruiert,
die harmonische Bezichungen unterhalten, gewaltfrei interagieren und
- grossziigig sein sollen. Grossspurigkeit (bosliyen) und Aggressivitit (fa-
pang) werden stark missbilligt, und auch Statuswettbewerb und ostentative
Grossziigigkeit, die andere abhingig macht und verpflichtet, werden hochst
negativ beurteilt. Emotionale Regungen sollen gedampft werden, allen
voran Trauer (ereng) und Wut (galit, bais, sirot), weil sie die bosen Gei-
ster (tfampalasen) anziehen bzw. von diesen provoziert werden und Unfrie-
den und Krankheit bringen. Die Angst (limo) vor den bdsen Geistern ist
ein wichtiger Mechanismus der sozialen Kontrolle und verstirkt die
Motivation zu friedfertigem Verhalten’.

6 Tampalasen ist eine Sammelbezeichnung fiir die ganze Heerschar boser Geister
(vgl. Helbling 1996a, Kap. 4.4). Trauer um Verstorbene zieht Totengeister (kab-
lag) an, die Krankheit bringen und titen konnen. Hartnickige Streitigkeiten wer-
den von bokaw verursacht, einer weiteren Kategorie von tampalasen.

7  Allerdings haben die Mangyan manchmal auch ein selbstironisches, humoristisches
Verhiltnis zu ihrer Angstlichkeit und Furchtsamkeit, etwa wenn sie von der Jagd
auf Wildbiiffel (ramarau) in frilheren Zeiten berichten: Die tamarau seien wilde,
gefdhrliche Tiere, vor denen sie sich auf Baume retten mussten, wenn es ihnen
nicht gelang, ein Tier in eine Grubenfalle zu locken und es mit Speeren und Axten



390 JURG HELBLING

Dass die Mangyan friedfertiges Verhalten normativ sanktionieren und
hoch bewerten, heisst indes nicht, dass ihr Leben frei von Konflikten wire.
Die Harmonie der Gruppe ist mehrfach bedroht: Eine Myriade boser Gei-
ster (fampalasen) miissen vom Schamanen (balaonan) von der Gruppe
ferngehalten, und die Krankheiten, die sie bringen, miissen geheilt werden.
Auch gewisse hartnickige Streitigkeiten in der Gruppe werden von einer
bestimmten Sorte libelwollender Geister (bokaw) verursacht. Sichtbarere
Ursachen von Konflikten (away) sind Ehebruch (faban, ngaraw), Diebstahl
(takau), Uble Nachrede (lintik, pasaen) etc. Konflikte werden entweder
direkt zwischen den Kontrahenten oder innerhalb der Familie durch Ver-
mittlung der élteren Familienangehorigen oder médnnlicher Verwandter bei-
gelegt. Konflikte konnen aber auch eskalieren und den Frieden einer gan-
zen Lokalgruppe beeintrachtigen. In diesem Fall wird eine Versammlung
(usapan) einberufen, die von den dlteren Minnern der Siedlung geleitet
wird (vgl. Miyamoto 1988:150f. iiber die Hanunoo-Mangyan).

Gruppeninterne Konflikte sind gemidss der familistisch-paternalisti-
schen Ideologie im wesentlichen “Familienkonflikte”: Die Alten versuchen
es mit Zureden und Ermahnen (agpangelel) und verweisen die Kontrahen-
ten auf die Notwendigkeit von Harmonie und Frieden innerhalb der
Gruppe, was vor dem Hintergrund einer starken Betonung von friedfer-
tigen und harmonischen Verhaltensidealen seine Wirkung nicht verfehilt.
Die Autoritit der Alten (kuyay) basiert nicht nur auf der familistisch-
paternalistischen Ideologie, sondern auch auf ihrer Expertise in traditionel-
lem Recht (ugali) und ihrer iiberlegenen Erfahrung im Umgang mit Kon-
flikten innerhalb der Gruppe, mit benachbarten Gruppen, Tieflandsiedlern
und Behorden sowie im Umgang mit den Gefahren, die von bosen Geistern
(tampalasen), Krankheiten (sakit) und Tod ausgehen. Diese Fahigkeiten
erlauben die Ausiibung einer Autoritit, die vornehmlich darauf abzielt,
Ungemach von der Gruppe fernzuhalten, Konflikte und Krankheiten zu
“heilen” und fiir die Harmonie und Einheit der Gruppe zu sorgen.

Obwohl alle Bewohner einer Siedlung an den Versammlungen teilneh-
men, spielen nur die erwachsenen Minner eine aktive Rolle, wihrend die
Frauen in der Regel nur dann das Wort ergreifen, wenn sie zu einem Fall

zu toten. Einer soll einmal vor lauter Angst eine ganze Nacht auf einem Baum
verbracht haben.



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 391

Auskunft geben miissen, als Zeugen, als Beteiligte oder als Beschuldigte.
Nach allgemeinem Dafiirhalten ist Politik Sache der Méanner, obwohl auch
vereinzelt Frauen politischen Einfluss gewinnen konnen. Die Mainner
zeichnen sich dieser Geschlechterideologie zufolge durch Versohnlichkeit,
Niichternheit und diplomatisches Geschick aus, wéihrend die Frauen eher
als streitsiichtig, emotional und unverbliimt gelten. Diese Ideologie der Ge-
schlechterstereotypen “erkldrt” nicht nur den Ausschluss der Frauen von
der Konfliktregelung in den offentlichen Versammlungen, sondern zwingt
die Minner im Streit auch dazu, dem Ideal midnnlichen Verhaltens nachzu-
leben, wozu sie auch von den dlteren Ménnern angehalten werden. Durch
den Verweis auf minnliche Tugenden wie Friedfertigkeit, an denen sich
die Ménner orientieren miissen, um nicht als Frauen zu gelten, fordert
diese Ideologie die Konfliktlésung und bestitigt sie zudem auch.

In den Versammlungen (usapan) werden der Tathergang und die
Schwere des Vergehens diskutiert sowie die Kompensationszahlungen fiir
die Geschédigten bzw. die Strafen und Bussen fiir die Schuldigen ausge-
handelt. Die Verhandlungen kdnnen emotional sehr aufgeladen sein, und es
kann sehr lange dauern, bis sich die Gemiiter wieder beruhigt haben. Trotz
der friedfertigen Verhaltensideale sind Wutausbriiche nicht selten (Lauser
1996:254, Helbling 1996a, Kap. 4.3, 4.5). Die Geschidigten lassen ihrer
Waut iiber erlittenes Unrecht freien Lauf und bringen sie in iibertricbenen
Schadensforderungen zum Ausdruck; die Schuldigen winden sich, doch die
lange “Bearbeitung” und Androhung von Strafen bringt sie zum Gestind-
nis, zum Versprechen, sich zu bessern, und zu Kompensationszahlungen.
Die alten Mianner suchen den Ausgleich und die Vers6hnung zwischen den
Kontrahenten, verleihen dem traditionellen Recht Nachdruck und weisen
miteinander rivalisierende Minner in die Schranken, wenn diese sich allzu
hitzig und unerbittlich gegeneinander zu profilieren suchen. Die alten Mén-
ner haben das letzte Wort; sie orchestrieren den sozialen Druck (um einen
Dieb der Tat zu iiberfiihren, um einen Ehebrecher zum Abbruch seiner
Liaison zu veranlassen). Dabei spielen eine ganze Reihe von Strafen -
Schlagen mit einem Rattanstock (piagbukbuk), Fingernédgelschiirfen (piag-
barakat), Ordale (malsibaen), Pranger (agpangaw), aber auch hohe Bus-
senzahlungen (pagadi) - eine wichtige Rolle (Helbling 1996a:278ff.).
Allerdings werden diese und andere Strafen, da man sich auf ihre ab-
schreckende Wirkung verldsst, meist nur angedroht, selten angewendet.
Werden sie angewendet, steht die Blossstellung bzw. Beschimung (agka-



392 JURG HELBLING

rikoy) im Zentrum. Zudem verleugnen alle Strafmethoden das strafende
Subjekt; alle Strafen erscheinen als passiver Mechanismus, den niemand in
Gang setzt: entweder als Gottesurteil (in dem der Liigner von iibernatiirli-
chen Maichten iiberfiihrt und bestraft wird), als ausbleibende Befreiung aus
dem Pranger (pangaw) oder als Eigenschaft des bestrafenden Instruments
(Rattanstock)®. Auf diese Weise werden nicht zusitzliche Ressentiments
und zukiinftiger Konfliktstoff geschaffen; das Ziel ist die Wiederher-
stellung des Friedens, nicht eine “gerechte Strafe”. Zu diesem Zweck ver-
wenden die Mangyan in diesen Versammlungen auch nicht ihre eigene
Sprache, sondern Tagalog, die Sprache der Tieflainder, weil die Sprache
der Fremden nicht “verletzen” kann.

Die Diskussionen kénnen Tag und Nacht dauern, auf jeden Fall so
lange, bis alle sich erschopft einigen, eingedenk der Einsicht, dass sie wei-
ter zusammenleben miissen, und bis Frieden und Harmonie wiederher-
gestellt sind. Oft wird die Wiederherstellung des Friedens mit einem
Schweineopfer (agpansula buyek) besiegelt, das die bosen Geister (bokaw),
die Streit brachten, fortan von der Gruppe fernhalten soll. In einigen Fillen
wird diffuser und hartnickiger Streit innerhalb der Gruppe auf das Wirken
von bdsen Geistern zuriickgefiihrt. Die Losung liegt dann beim Schamanen
(balaonan), der ein Schwein opfert (agpansula buyek), um den Gott Taga-
badbaden anzurufen, den Gruppenfrieden wiederherzustellen. Nicht immer
jedoch kann ein Konflikt gelost werden. In diesem Fall wird die Hilfe eines
aussenstehenden Mannes angefordert, oder eine der Konfliktparteien ver-
lasst die Gruppe (Helbling 1989, 1996, Kap. 4.5, 1997).

Konflikte zwischen Lokalgruppen

Obwohl es bei den Alangan-Mangyan keine kriegerischen Auseinander-
setzungen gibt, sind die Beziehungen zwischen Lokalgruppen nicht immer
friedlich. Konflikte kénnen wegen Diebstahls (fakau), Zauberei (pamanes)
und Beleidigung (bintang, pasaen) oder um Land und Rattanrechte entste-
hen. Informanten aus Sangilen, einem Hiigeldorf, in dem ich mich ldnger

8 Bei Priigelstrafe sind Schldge standardisiert: Das Biegen des Rattanstockes (parol,
baras) und das Schnellenlassen erfolgen in einer genau bestimmten Art und Weise.
Dadurch wird der Ausfitlhrende nicht zu einem Subjekt, das seine personliche
Involvierung in der Heftigkeit der Schldge zum Ausdruck bringt.



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 393

als ein Jahr aufhielt, berichteten, dass es friiher wegen Landstreitigkeiten
mit den Bewohnern des gegeniiberliegenden Grosshauses in Maltangdai
Schligereien (sampek) gegeben habe, und Leykamm (1979:6) berichtet von
Fehden mit Dorfern des angrenzenden Stammes der Taubuid. Die Haufig-
keit des Kontaktes zwischen Lokalgruppen hingt sowohl von geographi-
schen als auch von verwandtschaftlichen Faktoren ab. Innerhalb der geo-
graphisch bedingten Grenzen einer Talschaft pflegen die Lokalgruppen
regen Kontakt: gegenseitige Besuche, Einladungen zu Festen (pamaguan)
und auch Heiratsbezichungen®. In einer Talschaft, in der sich ridumliche
und verwandtschaftliche Nahe iiberschneiden und gegenseitig verstirken,
konnen sich alle frei bewegen: Gastfreundschaft, Hilfe im Krankheitsfall
und iiberlebenswichtige Information - die Lokation eines schiddlichen Zau-
bers (pamanes) und Wildschweinfallen (balatik) betreffend - konnen er-
wartet werden, und allféllige Konflikte werden friedlich in Versammlungen
(usapan) beigelegt.

Dennoch besteht ein grundsitzliches Misstrauen anderen Lokalgrup-
pen gegeniiber, zumal wenn keine Heiratsbeziehungen bestehen. Die fami-
listische Gruppenideologie betont die Geschlossenheit einer Lokalgruppe,
und die Tendenz, dass heiratsverwandte Familien zusammenleben, fiihrt
dazu, dass Heiratsbezichungen zwischen Lokalgruppen politisch keine
grosse Rolle spielen. Auch die Tatsache, dass Heiraten nicht zwischen den
(politisch massgebenden) Vitern, sondern zwischen dem Vater der Braut
und seinem (politisch leichtgewichtigen) Schwiegersohn ausgehandelt wer-
den, sowie das Fehlen von Gabentausch und linger dauernden Verpflich-
tungen zwischen den beiden Familien vermindern die Bedeutung von Hei-
raten als politischen Allianzen. Das fiihrt dazu, dass formale Beziehungen
zwischen Lokalgruppen selten sind und lediglich die Form von Ver-
wandtenbesuchen oder der Teilnahme an Versammlungen annehmenl0,

9 Wo Berge und Fliisse, die wihrend der Regenzeit schwierig zu iiberqueren sind,
die Interaktion behindern und wo Gehdistanzen linger als einen halben Tag betra-
gen, ist die Interaktion seltener.

10 Es bestehen also kaum Loyalititskonflikte wegen Mehrfachzugehdrigkeit von
Gruppenmitgliedern, wie Lauser (1996:259f.) meint. Die ambilokale Residenz gilt
nur unmittelbar nach der Heirat, und die Mobilitit von Gruppenmitgliedern betrifft
nur einige wenige; die konsanguinale Kerngruppe, die den Hauptharst der Grup-
penmitglieder bildet, bleibt relativ stabil und immobil, so dass auch hier keine



394 JURG HELBLING

Entstehen Konflikte zwischen Lokalgruppen, wird eine Versammlung
(usapan) einberufen, an der die dlteren, erfahreneren Ménner (kuyay) der
involvierten Ortschaften den Fall diskutieren. Es sind auch hier wieder die
dlteren Ménner, die ihrer gruppeninternen Position und ihres breitge-
streuten Bekannten- und Verwandtennetzes wegen fiir die Regelung von
Problemen zwischen Lokalgruppen zustindig sind. Aber auch Leute aus
anderen Siedlungen, die in den Streit nicht unmittelbar involviert sind, und
oft auch aussenstehende Vermittler nehmen an diesen Versammlungen teil.
Ein solcher Streitschlichter, der als unparteiisch gilt und eine regionale
Reputation als geschickter Konfliktvermittler geniesst, wurde frither
tanongan genannt. Heute ist dies meist einer der Kapitanes aus einer
Mangyan-Siedlung in der Ebene oder ein anderer angesehener Mann. Fir
seine Bemiihungen und fiir seine Verantwortung, die er fiir die Durch-
setzung eines Rechtsentscheides iibernimmt, wird er jeweils grossziigig
bezahlt. Die Bussgelder (pagadi) an den tanongan sind hoch, oft sogar
hoher als jene, die an die geschiddigte Partei gehen. Die betrédchtlichen
Bussezahlungen an den tanongan foérdern entsprechend die Kompromiss-
bereitschaft der Kontrahenten und ihre Neigung, den Konflikt innerhalb
der Lokalgruppe zu 16sen.

Wenn begangenes Unrecht zu emotional aufgeladenen Disputen und
zum Zusammenprall unvereinbarer Standpunkte fiihrt, kann es in der Hitze
des Gefechts auch zu handgreiflichen Auseinandersetzungen kommen: zu
Schldgereien (sampek) oder zu Attacken mit Buschmessern oder Speeren
(sibatin), bei denen allerdings kaum jemand ernstlich zu Schaden kommt.
Meist beschranken sich diese Handgreiflichkeiten auf die direkt Invol-
vierten, wahrend die anderen Anwesenden die Streithihne zu trennen und
zu beruhigen versuchen. Kann ein Konflikt nicht gelost werden und schei-
tern alle Versohnungsversuche aussenstehender Vermittler, wenden die
verfeindeten Lokalgruppen nicht selten Schadenzauber (pamanes) gegen-
einander an. Dieser wird an der Grenze zwischen den beiden Siedlungen
plaziert und bewirkt den sofortigen Tod eines jeden, der die Grenze zur
anderen Siedlung liberschreitet. Auf diese Weise werden die beiden Lokal-
gruppen voneinander getrennt, sie meiden sich fortan, ohne dass dadurch

Loyalititskonflikte entstehen. Auch die breitgestreuten bilateralen Verwandtschafts-
beziehungen verhindern Streit nicht, wie zahlreiche Beispiele zeigen.



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 395

allerdings der Konflikt wirklich gelost wiirde, wie das folgende Beispiel
zeigt: Zwischen Baliyaso und Siaggnay, zwei Bergsiedlungen im Alangan-
Tal, bestanden seit einiger Zeit Landkonfliktell. Baliyaso beanspruchte
einen Teil des Gebietes von Siaggnay und setzte zur Verstirkung seines
Anspruchs einen pamanes (Schadenzauber) an die neuen Grenzen. Zwei
Minner aus Siaggnay, die das von beiden Gruppen beanspruchte Gebiet
durchquert hatten, kamen deswegen ums Leben, was natiirlich den Streit
neu entfachte und verschirfte. Anlésslich einer Versammlung, bei der auch
Maximo Lintawagin, ein angesehener Streitschlichter und ehemaliger Ka-
pitan aus Paitan, als Vermittler anwesend war, eskalierte der Konflikt. Die
Vermittlungsversuche Lintawagins scheiterten. Als er fiir Siaggnay Partei
ergriff, wurde auch er von den Leuten aus Baliyaso verzaubert und war in
der Folge lange krank. Die beiden Gruppen mieden sich fortan, und die
von Baliyaso gezogenen Grenzen mussten von Siaggnay akzeptiert werden,
da Baliyaso offensichtlich iiber den stirkeren Zauber verfiigte.

Erkldarungen

Nach Koch (1973, 1974, 1976) ist das Fehlen einer gruppeniibergreifenden
Sanktionsgewalt fiir Kriege verantwortlich. Koch denkt hier vor allem an
staatlich legitimierte Richter (adjudication) oder an andere iibergeordnete
Instanzen, die Lokalgruppen zu einer friedlichen Losung ihrer Konflikte
motivieren bzw. zwingen. Es liesse sich nun vermuten, dass Konflikt-
vermittler (mediation, arbitration), die regional iliber eine entsprechende
Reputation verfiigen, die Friedfertigkeit der Mangyan erkldren konnten.
Diese Begriindung iiberzeugt jedoch nicht, denn erstens konnen die tanon-
gan ihre Entscheide nicht gegen den Willen der Kontrahenten durchsetzen,
wie auch das obige Beispiel von Maximo Lintawagin zeigt. Trotzdem kon-
nen die rfanongan zu einer Losung von Konflikten beitragen, allerdings
nur, wenn die Konfliktparteien einigungswillig sind bzw. den Schieds-
spruch des Vermittlers akzeptieren. Zweitens verdanken - wie wir noch

11 Es scheint, dass in der Bergregion, wo Vergrasung und Entwaldung schon be-
trachtlich fortgeschritten sind, das Landproblem und die Verknappung der Rattan-
gebiete diesbeziigliche Streitigkeiten zwischen benachbarten Siedlungen besonders
hartndckig und langwierig machen.



396 JURG HELBLING

sehen werden - die tanongan ihre Reputation teilweise der Unterstiitzung
durch die staatlichen Behorden im Tiefland, die unter den Ebenen-
Mangyan Ansprechpartner benétigen und deshalb auf angesehene Mangyan
in Fihrungspositionen zuriickgreifen. Diese werden mit offiziellen Titeln
(tiniente, mayor, kapitan ng barangay) versehen und spielen u.a. eine
wichtige Broker-Funktion beim Kontakt zwischen Mangyan und Tiefldn-
dern; sie gewinnen dadurch zusitzlich an Ansehen und kénnen deshalb
auch eine wichtige Rolle bei der Losung von Konflikten zwischen
Mangyan iibernehmen. Ahnliche Instanzen gibt es allerdings auch in
Gesellschaften, in denen sich die Lokalgruppen bekriegen.

Gemiss einer anderen Theorie entstehen Kriege bei Schwendbauern
um knappes Land (Vayda 1961, Rappaport 1968). Wie immer man die
Stichhaltigkeit dieser Theorie beurteilen mag, unbestritten bleibt, dass bei
den Mangyan auch in den abgelegenen Bergregionen nicht selten Konflikte
zwischen benachbarten Gruppen um Land entstehen: sei es um Felder oder
um Rattangebiete. Nach dem Riickzug der Mangyan aus der Ebene und
ithrer Flucht vor den japanischen Truppen (1941) in die Berge stieg dort die
Bevolkerungsdichte rapide an und erreichte Werte in der Nihe des 6kolo-
gisch moglichen Maximums des Alangan-Tales: von 4,2 P/gkm um 1940
auf 19 P/gkm um 1945 und 15 P/gkm noch 1960 (Helbling 1993a). Den-
noch haben diese Konflikte, wie gezeigt, zwar zu Feindschaften, nicht aber
zu Kriegen, sondern zu Versammlungen, Schadenzauber und Kontakt-
meidung gefiihrt.

In der aktuellen Diskussion um die Erklirung der Friedfertigkeit tri-
baler Bevolkerungsgruppen stehen kulturelle und politische Theorien im
Mittelpunkt. Die Vertreter der ersten Theorie erkliren Krieg und Fried-
fertigkeit mit entsprechenden kulturellen und psychologischen Faktoren
(Ross 1993, Robarchek 1992)12, Gemiss dieser Denkrichtung erkliren
Werte und Normen, die friedfertiges, auf Harmonie bedachtes Verhalten
pramieren, aggressives und impulsives Verhalten jedoch missbilligen, nicht
nur friedlich-harmonische Interaktion zwischen Personen, sondern auch

12 Friedliche Gesellschaften weisen eine relativ egalitire Sozialorganisation ohne Sta-
tuskonkurrenz zwischen den Ménnern und ohne ausgeprigte Asymmetrien zwi-
schen den Geschlechtern auf, dafiir aber eine starke Betonung individueller Auto-

nomie, obwohl dieser Zusammenhang nicht zwingend zu sein scheint (vgl. Gibson
1990:140f.).



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 397

unkriegerisch-gewaltlose Beziehungen zwischen Lokalgruppen. Zu einer
starken Betonung friedfertiger Verhaltensnormen gehoren entsprechende
Sozialisationspraktiken (Howell/Willis 1989:23f.; Fabbro 1978, Gibson
1990). Uberdies klassifizieren sich Mitglieder friedfertiger Gesellschaften
oft als dngstlich und grenzen sich von Nachbarbevolkerungen als “gewalt-
tatigen anderen” ab. Dadurch wird ihre Friedfertigkeit in ihrer ethnisch-
kulturellen Identitét fixiert und verankert.

Wie wir gesehen haben, betonen auch die Alangan-Mangyan Werte,
Normen und Ideologien, die friedfertige Interaktion zwischen Personen
und Gruppen fordern. Grossspurigkeit (bosliyen) und vor allem Wut (galit,
sirot) gelten als gefdhrlich, weil sie die Harmonie der Gruppe zerstoren,
von der jedes Gruppenmitglied abhingig ist, und die Gruppe den Attacken
der bdsen Geister aussetzen, die Krankheit und Tod bringen. Diese emotio-
nalen Regungen miissen deshalb gedampft werden. Auch die Mangyan
furchten sich vor einer Myriade bdser Geister und vor Fremden. Auch sie
konstruieren einen Gegensatz zwischen friedlichen Mangyan und aggressi-
ven Fremden (mabait kami, matapang siro). Ein wichtiger Verhaltensregu-
lator bei den Mangyan ist die Angst (limo): malimuon wa kami manga
Mangyan (wir sind dngstliche Leute) ist eine oft gehorte Selbstcharakteri-
sierung der Mangyan, ebenso agkalimo kami (wir haben Angst): vor Tief-
landsiedlern, Fremden, Krankheiten, vor den iibelwollenden Geistern.

Dennoch erkliren diese Werte, Normen und Ideologien weder die
Interaktion zwischen Personen noch die Beziehungen zwischen den Lokal-
gruppen, wie dies Lauser (1996:262) fiir die Mangyan behauptet. Es ist
nicht erstaunlich, dass in friedfertigen Gesellschaften zuriickhaltendes und
friedliches Verhalten pramiert wird, wihrend in kriegerischen Gesellschaf-
ten entsprechend aggressiv-mutiges Verhalten geschétzt und belohnt wird.
Es handelt sich dabei lediglich um Verhaltensanpassungen an eine jewei-
lige soziale Umwelt. Diese Verhaltensideale und -normen erkldren weder
Krieg noch Frieden, sondern sind selbst erklirungsbediirftig. Wir haben
gesehen, dass auch die Mangyan diesen Verhaltensidealen nicht immer
nachleben und dass Verhaltensnormen nicht grundsitzlich mit realem
Verhalten gleichgesetzt werden diirfen. Uberdies lisst sich von friedlicher
Interaktion zwischen Personen nicht auf friedliche Beziehungen zwischen
Lokalgruppen schliessen, nicht nur, weil auch in kriegerischen Gesell-
schaften gruppeninterne Konflikte prinzipiell gewaltlos gelost werden
konnen, sondern auch, weil sich Gruppenverhalten grundsitzlich nicht auf



398 JURG HELBLING

individuelles Verhalten reduzieren ldsst (Brown 1994: Kap. 1 und 2, Helb-
ling 1995).

Die zweite aktuell wichtige Erkldrung von friedfertigen Gesellschaften
geht davon aus, dass sich sowohl friedliche Beziehungen zwischen Lokal-
gruppen als auch die Betonung von Werten und Normen, die friedfertiges
Verhalten belohnen, ohne die vielfdltigen geographischen, wirtschaftlichen
und politischen Beziehungen zwischen diesen Stimmen und den umliegen-
den Bevolkerungsgruppen nicht erkldren lassen. Die Mangyan sind min-
destens seit der spanischen Eroberung der Philippinen mit einer ihnen
militdrisch weit iiberlegenen Tieflandbevolkerung konfrontiert. Deshalb
war fir die Mangyan eine kriegerische Option nie gegeben. Die Mangyan
haben angesichts der vielfdltigen Bedrohungen, die von der philippinischen
Tieflandgesellschaft ausgehen, ihr Heil immer in Flucht und Riickzug in
unzugingliche Berggebiete gesucht. Konfliktmeidung durch Riickzug und
Flucht sind unter diesen Umstinden bessere Uberlebensstrategienl3. Ser-
vice (1968) hat in diesem Zusammenhang von “Kulturen der Besiegten” in
unzugénglichen Riickzugsgebieten gesprochen (vgl. auch Dentan 1994).

Die Flucht vor militdrisch iiberlegenen, aggressiven Nachbargruppen,
der Riickzug in unzugingliche Randgebiete und die Nachteile einer kriege-
rischen Handlungsoption erkldren die Friedfertigkeit solcher Riickzugs-
gesellschaften jedoch nicht vollstindigl4. Eine zweite wichtige Bedingung
ist die Abhédngigkeit von Giitern, die diese Bevolkerungsgruppen nicht sel-
ber herstellen konnen. Bei den Mangyan waren und sind dies vor allem
Buschmesser, Kochtopfe, Salz, Tiicher, spiter auch Fischkonserven, Ta-
schenlampen etc. Diese lebenswichtigen Giiter konnen sie nur beschaffen,

13 Auch Dentan (1968:2,67) schreibt {iber die Semai, dass eine Serie von Niederlagen
der Ureinwohner gegeniiber malayischen Eindringlingen ihre Vorfahren dazu be-
wegt habe, eher zu fliehen als militirisch zuriickzuschlagen und auch gesellschafts-
intern friedliche Formen der Konfliktbewdltigung zu institutionalisieren. Nach
Otterbein (1970) sind friedliche Gesellschaften geographisch isoliert, meist als Re-
sultat eines Riickzugs vor aggressiveren Bevolkerungsgruppen (Sponsel 1996:107).

14 Andere Gesellschaften haben sich in Riickzugsgebieten wieder erholt und spéter auf
Kosten anderer Gruppen expandiert (Ferguson 1995 iiber die Yanomami); sie
haben untereinander erbittert Kriege (Robarchek 1992 und Yost 1981 iiber die
Waorani) oder mindestens Abwehrkriege gegen Nachbarn gefiihrt (Gregor 1990
und Menget 1993 iiber die Xingu).



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 399

wenn sie bei den Siedlern Lohnarbeit leisten und Waldprodukte an Héndler
verkaufen. Diese wirtschaftliche Abhingigkeit fiihrte zu langdauernden
Abhidngigkeiten einzelner Mangyan-Gruppen und -Familien von wirtschaft-
lich und politisch iiberlegenen Tieflindern, die die Form von Schuld-
knechtschaft, Zwangsarbeit und asymmetrischen Patron/Klient-Beziehun-
gen annehmen konnten. In diesen kontinuierlichen, wirtschaftlich bedingten
Abhingigkeiten von den Tieflandsiedlern blieb und bleibt den Mangyan
nur eine passive, unterwiirfige Haltung, da sie mit einem aggressiv-for-
dernden Auftreten den Kiirzeren ziehen wiirden (vgl. auch Endicott 1983:
238 zu den Semai).

Die ausschlagebenden Faktoren sind somit: Flucht und Riickzug vor
erratischer Gewalt aus dem Tiefland sowie unterwiirfig-passives Verhalten
in asymmetrischen Wirtschaftsbeziehungen mit Tieflandsiedlern. Wir wer-
den im folgenden die Auswirkungen dieser beiden Faktoren auf die Mang-
yan-Gesellschaft etwas genauer untersuchen.

Mangyan und Tieflandgesellschaft

Der kulturelle Graben zwischen Mangyan und Tieflandsiedlern (siganon,
kristianos, pilipino) wird von beiden als uniiberbriickbar betrachtet. Die
Tieflinder betrachten die Mangyan als unzivilisiert, schmutzig und riick-
stindig und leiten daraus ihre generelle Uberlegenheit ab, selbst wenn sie
sich soziostrukturell vielleicht nicht wesentlich von den Mangyan in den
Ebenensiedlungen unterscheiden und vielleicht sogar drmer sind als diese.
Auch fiir die Mangyan in den Ebenensiedlungen =zdhlt allein der
Unterschied zwischen Mangyan und Tieflandsiedlern (siganon), obwohl sie
soziostrukturell mehr mit den Tieflandsiedlern gemeinsam haben als mit
den Mangyan in den Bergen. Von den Tieflandbewohnern unterscheiden
sich die Mangyan nicht nur durch ihre Sprache, sondern auch durch kul-
turelle Merkmale: Schwendbau/intensive Landwirtschaft, Berge/Tiefland,
“tribale”/“nationale” Kultur, Lendenschurze/Hosen und T-Shirt, Betelnuss
kauen/Zigaretten rauchen etc. Zudem sehen sich die Mangyan als fried-
liche (mabait) und édngstliche (malimuon) Menschen, die Tieflandbewohner



400 JURG HELBLING

hingegen als matapang, ein Ausdruck, der sowohl “mutig” als auch “ag-
gressiv” und “gewalttiitig” bedeutetl’.

Die Geschichte Mindoros seit dem 16. Jahrhundert zeigt, dass die
Tieflandgesellschaft - und die Bedrohungen, die von ihr ausgingen - nicht
homogen war. Die Mangyan waren mit sehr unterschiedlichen Akteuren
konfrontiert und unterhielten unterschiedliche Beziehungen zu ihnen: zu
Siedlern und Hindlern, zu Missionaren und staatlichen Behdérden, zu Ar-
meen und Piraten, Banditen und Guerillal®. Auch die Mangyan bilden eine
heterogene Bevoilkerungsgruppe. Nicht nur dialektale und regionale Unter-
schiede sind zu nennen, sondern vor allem der Unterschied zwischen
Mangyan, die im Kontakt mit Tieflandbewohnern in der Ebene oder am
Fuss der Berge bzw. der anschliessenden Hiigelregion lebten, und jenen
Mangyan, die ein Leben in den abgelegenen Bergregionen unabhéngig von
der Tieflandgesellschaft vorzogen.

Im folgenden geht es nicht um eine ausfiihrliche Darstellung der
Geschichte der Beziehung zwischen den Mangyan im Innern und der phi-
lippinischen Mehrheitsbevolkerung im Tiefland Mindoros (vgl. dazu aus-
filhrlich Helbling/Schult 1997, Helbling/Schult im Druck). Vielmehr
beschrianke ich mich auf eine Skizze historischer Grundkonstellationen: die
Flucht der Mangyan vor Armeen und Piraten von der Ebene in die Berge,
der zeitweise und lokale Schutz durch Missionare und Behérden vor Aus-
beutung durch Siedler und Héndler, die Abhdngigkeit der Mangyan von
Siedlern und Héndlern.

Armeen und Piraten, Banditen und Guerilla

Jedesmal, wenn im Tiefland eine plétzliche und iiberméchtige Bedrohung
auftauchte, verliessen die Mangyan fluchtartig ihre Siedlungen in der Ebe-

15 Die Alangan-Mangyan nennen die Tieflandbewohner zwar despektierlich pikpik
(Frosche); das hindert sie, vor allem die dlteren Mangyan, die mit dem traditionel-
len Minderwertigkeitsgefiihl aufgewachsen sind, aber nicht daran, sich vor ihnen
zu fiirchten. Vor dem Hintergrund der Geschichte der Mangyan und ihrer Bezie-
hung zur Tieflandgesellschaft 14sst sich diese Einstellung auch gut verstehen.

16 Fiir die Zeit vor der spanischen Eroberung Ende des 16. Jahrhunderts verfiigen wir
liber keine verldsslichen Berichte zu Mindoro und seinen Bewohnern (vgl. Helb-
ling/Schult 1997 und Helbling 1996a).



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 401

ne und zogen sich in die schwerzugidnglichen Wald- und Berggebiete zu-
riick: wihrend der spanischen “entradas” im 17. Jahrhundert, den Piraten-
uberféllen in der ganzen spanischen Periode bis Ende des 19. Jahrhunderts
mit einem Hohepunkt im 18. Jahrhundert, wahrend des spanisch-philippini-
schen bzw. amerikanisch-philippinischen Krieges Anfang des 20. Jahrhun-
derts sowie anldsslich der japanischen Invasion der Insel wihrend des
Zweiten Weltkriegs.

Die spanischen Kolonialbehérden waren stark an der Ansiedlung der
Mangyan in der Ebene interessiert, vor allem wihrend der Repopulations-
politik Anfang des 19. Jahrhunderts, die auf die Verheerungen durch die
Pirateniiberfille im 18. Jahrhundert folgte, aber auch schon friher. Zu
diesem Zweck versuchten die Spanier schon im frithen 17. Jahrhundert -
kurz nach ihrer Eroberung der Philippinen - durch “entradas” (Militir-
expeditionen ins Landesinnere) moglichst viele “indios”, darunter auch
“manguianes”, in Barrios in der Ebene anzusiedeln. Spiter iiberliessen sie
die Griindung von Mangyan-Reducciones in der Ebene und ihre Betreuung
weitgehend den Missionarsorden, die in Mindoro bis Ende des 19. Jahr-
hunderts tdtig waren. Die Mangyan in den Ebenensiedlungen arbeiteten
auch fiir die Filipino-Bauern und beschafften begehrte Waldprodukte
(Wachs, Honig etc.). Die spanischen Kolonialbehorden zwangen die Be-
wohner der Ebenenbarrios, auch die Mangyan, zur Arbeit beim Bau von
Befestigungen und zu anderen 6ffentlichen Arbeiten (polo y servicios). Als
Anreiz zur Ansiedlung in der Ebene erliessen sie den Mangyan den Tribut
in der ersten Generation. Spanische Kommissare besichtigten ab und zu die
Insel und verfassten Berichte auch iiber die Missstinde und die Ausbeutung
der Mangyan durch die Siedler.

Die Spanier hatten den siidostasiatischen Seehandel zu ihren Gunsten
transformiert und dominierten ihn in ihrem Interesse. Die seefahrenden
Handelsvolker auf Borneo und Mindanao verloren dadurch ihre Position
und spezialisierten sich fortan auf die Pliinderung von Kiistensiedlungen
und auf Sklavenraub. Wie Gibson (1990:126) betont, war der Handel in
Siidostasien aufs engste mit Raub und Sklaverei verbunden, weil Arbeits-
krifte knapp waren (Reid 1983). Im 18. und 19. Jahrhundert entstand im
Siiden der Philippinen ein miéchtiger Sulu-Staat, der durch Raubziige und
Handelsbeziehungen mit Siidchina (Kanton) an Macht gewann. Sklaven
produzierten Exportgiiter, und um Sklaven zu beschaffen, iiberfielen Mo-
ro-Flotten aus Sulu und Mindanao die ungeschiitzten Stidte der spanisch



402 JURG HELBLING

dominierten Inseln und verschleppten deren Bewohner in die Sklaverei
(Warren 1981, in Gibson 1990:128). Verschiedene Berichte von Missiona-
ren zeugen von den Verheerungen der Kiistenstidte durch Piraten, vom
Riickzug von Mangyan, die in der Ebene siedelten, in die Berge und von
der Abwanderung der Tieflandbewohner aus Mindoro.

In der Folge der Auflosung der traditionellen Agrargesellschaft, aber
auch mit der Schwichung des spanischen Kolonialstaates tauchten wéhrend
des 19. Jahrhunderts in Mindoro vermehrt Banditen (tulisanes) auf. Meist
handelte es sich um verarmte Bauern aus Mindoro und Luzon oder um
Outlaws, die vom Hinterland der norddstlichen Ebene aus operierten. Von
dort aus iberfielen sie Kiistenstddte und Héndler, aber auch Soldaten, um
sich Waffen, Munition und Pferde zu beschaffen. Vieles deutet darauf hin,
dass die Banditen mit den Bauern im Hinterland wie auch mit den Mang-
yan Patron-Klient-Beziehungen unterhielten: Die Bauern versorgten die
Banditen mit Nahrungsmitteln, beherbergten sie und informierten sie tiber
Bewegungen der Armee. Vielleicht haben die Tulisanes die Bauern im
Hinterland auch vor Ubergriffen der Behdrden und der Hindler beschiitzt.
Gemiss Informanten wurden die Mangyan von den Banditen sogar mit
Waffen ausgeriistet. Allerdings besitzen wir hierzu keine ausreichend gesi-
cherten Informationen. Die Tulisanes wurden schliesslich von den ameri-
kanischen Truppen besiegt, teilweise mit Hilfe von Mangyan, denen sie
eine bessere Schutzmacht gegen die Tieflandsiedler waren, als es die Ban-
diten gewesen sein mochten.

Vom amerikanisch-philippinischen Krieg zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts waren die Mangyan nicht direkt betroffen, da die kriegerischen Aus-
einandersetzungen in der Ebene stattfanden, von wo sich die Mangyan in
die Bergregionen abgesetzt hatten. Nach dem Krieg entwickelten die ame-
rikanischen Kolonialbehérden eine Minorititenpolitik, die auch in Mindoro
zur Anwendung kam. Sie libernahmen die Schutzfunktion fiir die Mangyan
und wollten die Ausbeutung der Mangyan durch die Tieflinder beenden,
indem sie Mangyan-Reservate einrichteten, Schulen und Siedlungen griin-
deten, Cash-crops und neue Agrarprodukte propagierten. Gleichzeitig
setzte nach 1910 ein rascher wirtschaftlicher und sozialer Wandel auch in
Mindoro ein: Forderung der Exportwirtschaft (Holz, Kokosnuss etc.),
infrastrukturelle Erschliessung (Strassen) und Ansiedlung von Siedlern aus
anderen Landesteilen im grossen Massstab. Die massive Einwanderung
versetzte die Mangyan zum erstenmal auch numerisch in eine Minderhei-



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 403

tenposition und konterkarierte die Minderheitenpolitik der amerikanischen
Kolonialadministration (Schutz und separate Entwicklung der Mangyan;
Helbling/Schult 1997).

Auch anlisslich der japanischen Invasion 1941 fliichteten die Mang-
yan, die damals noch in der nordéstlichen Ebene siedelten, in die Berg-
region. Riickzug, Flucht und Verstreuung waren auch hier die probate
Uberlebensstrategie. Diese Episode der Geschichte der Mangyan ist aber
bemerkenswert, denn die Mangyan haben sich (wahrscheinlich) zum ersten
Mal auf einen bewaffneten Widerstand eingelassen. Als sich die geschlage-
nen japanischen Truppen in die Berge zuriickzogen, versteckten sich die
Mangyan so gut wie moglich, wurden aber dennoch zu Trégerarbeit und
zur Abgabe von Nahrungsmitteln gezwungen. Einige Mangyan wurden von
der philippinischen Guerilla kontaktiert und zum Kampf gegen die Japaner
motiviert. Mit Handgranaten und Gewehren ausgeriistet, verfolgte min-
destens eine Gruppe von etwa 30 Mangyan eine Hit-and-run-Taktik und
setzte den Japanern arg zu, ohne selbst Verluste zu beklagen. Die Schwi-
che der Japaner, die Unterstiitzung der Mangyan durch die Tiefland-Gue-
rillla sowie die Unmdéglichkeit, sich weiter in die Berge zuriickzuziehen,
waren ausschlaggebend fiir die kriegerische Strategie der Mangyan. Die
Mangyan sind also nicht “von Natur aus” friedlich, aber die Vorteil/Nach-
teil-Bilanz hatte bisher immer Krieg als realistische Option ausgeschlossen
(vgl. Dentan 1968:57f. zu einem dhnlichen Fall bei den Semai).

Die nationalistische Politik des philippinischen Staates nach dem
Zweiten Weltkrieg setzte die von den Amerikanern eingeleitete Politik der
wirtschaftlichen und infrastrukturellen Erschliessung Mindoros ungebremst
fort. Alle galten nun unterschiedslos - allerdings bloss formell - als philip-
pinische Biirger. Die Provinzregierung Mindoros ermutigte die Immigra-
tion und Ansiedlung von Bauern aus den iibervilkerten Gebieten Zentral-
Luzons. Die Situation fiir die Mangyan verschlechterte sich zusehends, da
die Siedler die Mangyan zunehmend von ihrem Land zu verdridngen be-
gannenl7, Die Mangyan erhielten bei dem Versuch, ihre Landanspriiche
durchzusetzen, keinerlei Unterstiitzung seitens der lokalen Behorden. Im

17 Durch die massive Einwanderung war Land zum ersten Mal knapp geworden, wih-
rend vorher die Siedler in Mindoro unter einer Knappheit an Arbeitskréften gelitten
hatten. Dadurch sank auch der Wert der Mangyan als Arbeitskrifte. Noch vor dem
Krieg hatten die Terms of trade der Arbeitskraft die Mangyan begiinstigt.



404 JURG HELBLING

Gegenteil, sie wurden sogar in den Reservaten ihres Landes beraubt, und
zwar mit Unterstiitzung der Behorden, die bei Wahlen auf das Stimmen-
potential der Siedler angewiesen waren. Zudem war bis in die 80er Jahre
der von den Mangyan praktizierte Schwendbau verboten, was stiandige
Probleme mit Forstbehorden und Polizei bedeutete.

Seit den 70er und 80er Jahren operiert die kommunistische Guerilla
der New People’s Army (NPA) auch auf Mindoro, allerdings vor allem im
Siiden der Insel; der Norden dient der NPA als Erholungs-, Riickzugs- und
Trainingsgebiet. Ende der 80er Jahre drohte die philippinische Armee, die
NPA-Stiitzpunkte am Mt. Halkon zu bombardieren. Die in den Bergen
siedelnden Mangyan flohen in Panik ins Tiefland und suchten in der Mis-
sionsstation von Paitan Schutz. Zum ersten Mal bedrohte die Mangyan ein
tiberlegener Gegner in der Bergregion, die dadurch ihren Charakter als
Riickzugsgebiet (wenn auch nur kurze Zeit) verlor. Wahrend die Mangyan,
mit dem Gewaltpotential von Armeen und Piraten konfrontiert, immer
flohen, scheinen sie mit Banditen und Guerilleros immer einen modus
vivendi gefunden zu haben.

Missionare und Beamte

In spanischer Zeit {ibernahmen die Missionare auch die Administration der
Indios; Beamte kamen nur zu kurzen Inspektionsreisen aus Manila nach
Mindoro. Die Missionare haben seit dem frithen 17. Jahrhundert versucht,
die Mangyan in Dorfern (barrios, reducciones) in der Ebene anzusiedeln,
um sie zu missionieren und um dem Staat zusitzliche Arbeitskrifte und
Tributzahler zu beschaffen. Eine solche Ansiedlung entsprach teilweise
ebenso den Interessen der Mangyan, die auf den Tauschhandel mit der
Tieflandbevilkerung angewiesen waren. Die Missionare beschiitzten die
Mangyan vor allzu grosser Ausbeutung und Ubervorteilung durch Siedler
und Hiéndler, fiir die die Mangyan arbeiteten bzw. mit denen sie Tausch-
handel betrieben. Sobald die Missionare jedoch wieder abgezogen waren
und die Mangyan nicht mehr beschiitzen konnten, verliessen die Mangyan
die Reducciones und zogen sich wieder ins Hinterland zuriick. Die Position
der Mangyan gegeniiber Siedlern, Hindlern und korrupten Behdérden war
wahrscheinlich immer dann und dort am schwichsten, wenn und wo sie
nicht von Missionaren unterstiitzt und beschiitzt wurden. Wihrend der
amerikanischen Kolonialzeit erfiillten die Beamten des Bureaus fiir Min-



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 405

derheiten (BNCT) eine dhnliche Funktion wie frilher die Missionare, aber
nur, wenn sie vor Ort die Mangyan vor Ubergriffen der Siedler und vor
korrupten Beamten schiitzen konnten. Entsprechend schlecht war die Lage
der Mangyan in den 40Qer bis in die 70er Jahre hinein, als keiner dieser
“Beschiitzer” zugegen war. Die Situation besserte sich erst mit den perma-
nenten Missionsstationen seit Anfang der 70er Jahre, die einen Anreiz fiir
eine dauerhafte Ansiedlung der Mangyan in der Ebene boten. Dort wurden
die Mangyan medizinisch versorgt, wirtschaftlich unterstiitzt und gegen
Siedler und Behorden in Schutz genommen.

Allerdings vermochten nur die Mangyan in den Ebenensiedlungen
vom Schutz und den materiellen Zuwendungen der Missionare zu profitie-
ren. Dies trifft insbesondere fiir die filhrenden Méinner in den Ebenen-
siedlungen zu, die auf die Missionare setzten und deren Anliegen férder-
ten, im Gegenzug von den Missionaren protegiert wurden und auf diese
Weise administrative Positionen im System der Lokalverwaltung einneh-
men konnten. Die Missionare und Beamten griffen schon in spanischer
bzw. amerikanischer Zeit auf traditionelle Anfiihrer als Ansprechpartner
und Befehlsempfanger zuriick und gaben ihnen Titel, die wiederum ihre
Stellung bei den Mangyan verbesserten.

Siedler und Hiindler

Schon frilh entstanden Tauschbeziehungen zwischen den Héindlern der
Kiistenstidte und den Bewohnern des Hinterlandes, zu denen auch die
Vorfahren der Mangyan gehorten. Siedler und Handler waren sowohl an
billiger Arbeitskraft als auch an den Tauschprodukten der Mangyan in-
teressiert. Die Mangyan erwarben Buschmesser, Axte, Kochtdpfe, Tiicher,
Salz, spiter Fischkonserven, Taschenlampen etc. fiir Wachs, Honig, Rat-
tan, Almaciga-Harz und andere Bergprodukte, oder sie arbeiteten auf den
Feldern der Siedler. Tauschhandel kann lediglich punktuell betrieben wer-
den, so dass die Tauschpartner nicht andauernd miteinander zu interagie-
ren brauchen; es entstehen keine Abhingigkeiten oder Verpflichtungen.
Arbeitsbeziehungen miissen hingegen verbindlicher sein, vor allem in den
Siedlerdérfern und Kiistenstidten Mindoros, wo bis in die 30er Jahre
dieses Jahrhunderts nicht Land, sondern Arbeitskrifte knapp waren. Die
Siedler waren demnach auf dauerhafte und zuverlissige Arbeitskrifte
angewiesen. Um sich diese zu besorgen, verfolgten die Siedler im we-



406 JURG HELBLING

sentlichen drei Strategien: Schuldknechtschaft, Zwangsarbeit und Patron-
Klient-Beziehungen. Schon zu spanischen Zeiten versuchten die Siedler,
die Mangyan durch Schuldbeziehungen an sich zu binden, indem sie ihnen
Giiter vorschossen. Verschuldete Mangyan mussten in diesem Fall ein
Familienmitglied - meist ein Kind - als Pfand zuriicklassen und regel-
massig fiir ihre Gldubiger arbeiten, bis nach deren Ansicht die Schuld der
Mangyan-Familie abgegolten war. Eine zweite Strategie der Tiefland-
siedler bestand darin, Mangyan-Siedlungen zu iiberfallen. Die verschlepp-
ten Mangyan wurden als Quasi-Gefangene gehalten und mussten ohne
Bezahlung auf den Kokosnussplantagen oder Reisfeldern der Siedler ar-
beiten. Mangyan, die zu fliichten versuchten, wurden wieder eingefangen,
geschlagen und mit dem Tode bedroht (vgl. auch Pennoyer 1980:704 iiber
die Taobuid). Entsprechend versuchten sich die Mangyan vor solchen
Ubergriffen zu schiitzen, indem sie beim Herannahen von Tieflandsiedlern
sofort ihre Hiuser verliessen und in den Wald fliichtetenl8. Dort hielten
sie sich in provisorischen Unterkiinften auf, bis die Gefahr vorbei war.
Auch legten sie falsche Pfade, um die Siedler in die Irre zu fiihren; sie
stellten Wichter auf, die die Bewohner vor herannahenden Siedlern sofort
warnen konnten (Pennoyer 1975:102ff.). Grosshduser (balay lakoy) hatten
iiberdies zwei Ein-/Ausginge, so dass die Mangan das Haus von einer
Seite verlassen konnten, wenn ungebetene Géste von der anderen eintraten.

Als dritte Strategie kniipften Tieflandsiedler Klientelbeziehungen zu
einzelnen Mangyan-Familien und -Gruppen. Diese Patron-Klient-Beziehun-
gen nahmen die Form von Blutsbriiderschaften (sanduguan) an, die zwi-
schen einzelnen Mangyan und Tieflindern geschlossen wurden. Obwohl
diese Blutsbriiderschaften meist asymmetrische Beziehungen waren, sollte
nicht vergessen werden, dass auch die Mangyan selber an den Giitern, die
sie nicht selber herstellen und nur iiber die Tieflandbewohner beschaffen
konnten, sehr interessiert waren. Zudem waren auch die Giiter und die
Arbeitskraft der Mangyan begehrt: Die Mangyan lieferten in spanischen
Zeiten Wachs, den die Siedler als Tribut entrichten mussten, und auch die

18 Dies entspricht einer allgemeinen Reaktion: Verstreuung der Gruppe bei Gefahr
durch Feinde oder Krankheiten, aber auch bei Tod und nicht 16sbaren Streitig-
keiten. Miller (1911:18) weiss zu berichten, dass Mangyan im Jahre 1910 zeit-
weise in die Ebene fliichteten, nachdem in den Bergen eine Choleraepidemie
ausgebrochen war.



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 407

Arbeitskraft der Mangyan war im Tiefland iber lingere Zeit bis in die
30er Jahre dieses Jahrhunderts hinein knapp, was die Verhandlungsposition
der Mangyan stirkte. Uberdies konnten sich die Mangyan jederzeit ab-
setzen, wenn die Tauschbedingungen sich nicht mehr lohnten und die
Arbeitsverhiltnisse sich verschlechterten. Die Patron-Klient-Beziehungen
zwischen Mangyan und Siedlern boten also fiir beide Seiten Vorteile; sie
verminderten die beiderseitigen Risiken von Arbeits- und Handelsbezie-
hungen und verliehen diesen Beziehungen Stabilitdit und Verbindlichkeit.
Die Lage der Mangyan verschlechterte sich jedoch zunehmend, als infolge
der verstirkten Immigration nach Mindoro nicht mehr die Arbeitskraft,
sondern Land knapp wurde und sie weder von Missionaren noch von
Behorden beschiitzt und unterstiitzt wurden. Die Siedler begannen, die
Mangyan, die in der Ebene siedelten, zuriickzudrdngen, einzuschiichtern
und von ihrem Land zu vertreibenl9.

Gegen die iiberlegenen Tieflinder, die seit den 20er Jahren vermehrt
in Mangyan-Gebiet eindrangen, konnten sich die Mangyan in der Regel
nicht durchsetzen. Ublicherweise blieb ihnen nur der Riickzug in die
Hiigel- und Bergregion. Die Konflikte zwischen Mangyan und Tieflindern
entstanden hauptsdchlich um Landeigentum und haben sich seit den 50er
und 60er Jahren noch verschirft. Die Tieflandsiedler waren in der Uber-
zahl, in hohem Masse gewaltbereit und wurden zudem von den Behdrden
unterstiitzt. Sie schikanierten, attackierten und verdriangten die Mangyan,
die weder lesen noch schreiben konnten und sich auch in den rechtlichen

19 Auch die kriegerischen und hierarchisierteren Stimme im Norden der Philippinen
unterhielten Handelsbeziehungen mit der Tieflandbevolkerung, doch nahmen diese
nie die Form von Schuldknechtschaft, Zwangsarbeit oder asymmetrischen Patron-
Klient-Beziehungen an. Erstens konnten sich die Igorot in ihrem angestammten
Siedlungsgebiet in den Bergen gut verschanzen und alle Angriffe der Spanier
abwehren. Sie behielten bis zur Ankunft der Amerikaner immer die Oberhand und
vermochten ihr traditionelles Siedlungsgebiet gegen Eindringlinge erfolgreich zu
behaupten. Zweitens handelten sie mit Gold, das von ihren Handelspartnern im
Tiefland hoch geschitzt wurde und den Igorot eine starke Verhandlungsposition
verschaffte. Drittens kooperierten die Siedler und Handler im Tiefland mit den
Igorot, trotz eines von der spanischen Administration verfiigten Handelsboykotts
gegen die unbeugsamen Bergstimme (Scott 1977, Keesing 1962, Fry 1983, Gibson
1990).



408 JURG HELBLING

und politischen Gepflogenheiten der Tieflandgesellschaft nicht auskannten.
Nur selten waren die Mangyan imstande, sich gegen Siedler durchzu-
setzen, wie das folgende Beispiel zeigt:

Als sich in den 6Q0er Jahren eine Siedlerfamilie allzu nahe bei Paitan -
einem Ebenendorf - niederliess, innerhalb des Mangyan-Reservats Land
besetzte, ein Haus erstellte und Kaffee zu pflanzen begann, wehrten sich
die Mangyan. Die Bewohner von Paitan versammelten sich um das Haus
des Ilocano-Siedlers — friedlich zwar, aber auf eine unbestimmte Art ent-
schlossen - und blieben so lange, bis der Siedler - von Angst erfiillt -
seine Sachen packte und wieder abzog. Hier war entscheidend, dass die
Mangyan massiv in der Uberzahl und nur mit einem isolierten Siedler
konfrontiert waren.

Die Position der Mangyan gegeniiber den Tieflandbewohnern hat sich
seit der Errichtung einer katholischen Missionsstation in Paitan in den
friihen 70er Jahren merklich verbessert — mindestens fiir jene Mangyan,
die unter dem unmittelbaren Schutz der Missionsstation stehen. Die Mis-
sionare verschaffen den Mangyan bei den Behorden vermehrt Gehor und
unterstiitzen sie bei Landkonflikten und Rechtshidndeln mit den siganon.
Steht eine Lokalgruppe jedoch ausserhalb des Schutzes der Mission oder
der Beamten, ist die Gruppe zudem zerstritten, verfligt sie iiber keinen
Chef mit guten Beziehungen zu einflussreichen Personen und Behdrden
und sind die Tieflinder in der Uberzahl, geht die Sache nach wie vor
schlecht aus, wie das folgende Beispiel zeigt:

Sulong/Maltangdai liegt in der Hiigelregion, lediglich zwei Stunden
Fussmarsch von der Missionsstation von Paitan entfernt. Nach dem Tod
von Talbukas, dem Dorfchef, spaltete sich die Siedlung in drei Faktionen,
die zerstritten waren und in separaten Weilern (Sulong und Maltangdai)
siedelten. Dies bedeutete eine erhebliche Schwiachung der Gruppe, zumal
sie sich auch nicht unter den Schutz der Missionare stellen wollte. Diese
Schwichung zeigte sich auf besonders drastische Weise am Beispiel von
Pangulo, dem Sohn von Talbukas und Anfiihrer des Weilers Maltangdai.
Seine Kaffeefelder lagen bergabwirts in der Nihe eines Siedlerdorfes in
der Ebene. Eines Tages iiberraschte Pangulo zwei Siedler auf seinem Kaf-
feefeld beim Stehlen. Das Wortgefecht eskalierte rasch zu offener Gewalt,
als einer der Siedler zum Buschmesser griff und auf Pangulo losging.
Dieser wurde so schwer verletzt, dass er am nidchsten Tag starb. Ganz
Maltangdai verliess daraufhin aus Angst den Ort und suchte Zuflucht in



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 409

Sangilen, einem Dorf, das Sulong/Maltangdai gegeniiberliegt. Die Leute
aus Sulong, deren Felder weiter vom Siedlerdorf entfernt liegen und die
keinen Streit mit den Siedlern hatten, blieben in ihrem Weiler. Erst nach
zwei Monaten, als sich die Lage wieder beruhigt hatte, kehrten die Be-
wohner Maltangdais in ihre Hauser zuriick.

Riickzug, Flucht und Verstreuung bilden somit eine probate Uber-
lebensstrategie gegen einen militdrisch iiberlegenen Gegner, wie auch
Flannery (1972:49) nachweist. Die Reaktion auf dussere Bedrohung ist
somit abhdngig vom Ausmass dieser Bedrohung und von externer Unter-
stiitzung: Schutz vor einer iiberméchtigen Bedrohung bei zu wenig Unter-
stitzung finden die Mangyan im Riickzug und in der Aufteilung der
Gruppe; Schutz gegen einen - eventuell mit Hilfe seitens Missionaren oder
Behorden - bezwingbaren Feind suchen sie im Zusammenschluss zu gros-
seren Lokalgruppen (vgl. Helbling 1997)20.

Erklarung

Wir haben gesehen, dass die Mangyan gezwungen sind, fiir die Tief-
landbewohner Lohnarbeit zu leisten und Produkte zu verkaufen, um Giiter
zu erwerben, die sie selber nicht herstellen konnen. Dabei mussten sie oft
Schuldknechtschafts- und asymmetrische Klientelbeziehungen eingehen
oder Zwangsarbeit leisten. Ihre Situation verbesserte sich jeweils nur dann,
wenn sie von Missionaren und Regierungsbeamten unterstiitzt wurden.
Sowohl im Kontakt mit Siedlern und Héindlern als auch mit ihren Be-
schiitzern wurde jedoch ein friedfertiges Verhalten erzwungen bzw. pra-
miert. Gleichzeitig zogen sich die Mangyan bei drohender Gewalt aus dem
Tiefland (durch Armeen und Piraten) immer in die unwegsame Bergregion
zuriick. Die Unterlegenheit gegeniiber erratischen Bedrohungen und die
Machtlosigkeit im Verkehr mit Tieflandbewohnern, von denen sie wirt-

20 1901 schrieb Worcester: “The Tagalog Filipinos look with great disfavor on the
gathering of the Mangyans into settlements where they can be protected, as this
renders difficult to hold them in a state of peonage. Whenever Governor Offley got
a little group together, they did their best to scatter it. In this instance they passed
the word that smallpox had broken out in a neighbouring Tagalog village” (Agpalo
1972:237; Kikuchi 1984:62).



410 JURG HELBLING

schaftlich abhéngig sind, zwangen die Mangyan also entweder zum
Riickzug und zur Flucht oder aber zu einem friedfertig-unterwiirfigen
Verhalten. Damit ist jedoch nicht erklart, weshalb Konflikte zwischen
Mangyan-Gruppen nicht doch gewalttitig gelost werden.

Die Erfahrung, dass sie vor dusserer Bedrohung aus dem Tiefland
fliichten miissen, dass sie sich in den dauerhaften und unverzichtbaren
Wirtschaftsbeziehungen mit Tieflindern ebenfalls friedlich verhalten miis-
sen und mit Gewalt nichts ausrichten konnen und dass auch der Schutz
durch Missionare und Beamte ein Verzicht auf Gewalt einschliesst, hat
jedoch Auswirkungen sowohl auf die gruppeninterne Organisation als auch
auf die Beziehungen zwischen den Lokalgruppen. Kriegerische Institu-
tionen und ein gewalttitiger Habitus konnen sich unter diesen Umstdnden
nicht durchsetzen: Die Lokalgruppen miissen klein, beweglich und flexibel
sein. Ein weitverzweigtes bilaterales Verwandtschaftsnetz von Personen,
eine arbeitsextensive Landwirtschaft mit einem hohen Anteil von Sammeln
sowie eine geringe materielle Ausstattung ermoglichen im Notfall Riickzug
und Verstreuung der Gruppen und bieten den Mangyan Zufluchtsmog-
lichkeiten in benachbarten Gruppen. Diese Anpassungen fiihren zu einer
pfadabhédngigen Entwicklung: Einmal an die eigene Machtlosigkeit und Ab-
hangigkeit angepasst, ldsst sich auch fortan auf Bedrohungen kaum mehr
mit Gewalt reagieren. Dies um so mehr, als sich der soziale Zustand auch
in entsprechenden Werten, Normen und Ideologien niederschligt.

Dass sich die Mangyan selbst als furchtsam, die Tieflinder jedoch als
gewalttatig klassifizieren, liberrascht nicht, denn dies entspricht durchaus
ihren historischen Erfahrungen als Besiegte, die sich vor iibermichtigen
Nachbarn immer zuriickziehen mussten. Die Konzeption einer von Myri-
aden uibelwollender Geister (tampalasen) bevolkerten Umwelt ldsst sich als
metaphorische Transposition des Umstandes verstehen, dass die Mangyan
von iiberlegenen Bevolkerungsgruppen umgeben sind2l. Die Angst vor
Gewalt in jeder Form - Aggression zwischen Personen, Gewalt zwischen

21 Dies hat aber auch damit zu tun, dass bei fehlender Machthierarchie die Angst
(limo) vor den bosen Geistern ein wichtiger Mechanismus der sozialen Kontrolle
innerhalb der Gruppen darstellt. Zur Angst vor iibelwollenden Geistern vgl. Den-
tan (1968:60f.) und Robarchek (1979:111) iber die Semai, Stickley (1979) iiber
die Tadyawan, Pennoyer (1976) iiber die Taobuid und Gibson (1983:219-221 und
1990) tiber die Buhid.



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 411

Gruppen, Ubergriffe boswilliger Geister - ist ein wichtiger Verhaltens-
regulator. Angst macht die Normen und Verhaltensideale plausibel, die
Friedfertigkeit belohnen und Aggressivitdt missbilligen, und fordert eine
friedfertige Verhaltensdisposition. Die Dichotomie zwischen aggressiven
Tieflindern und friedfertigen Mangyan, die jeden aggressiven Mangyan
zum Aussenseiter macht, verkniipft Friedfertigkeit zudem mit ethnischer
Identitdt und mit dem ménnlichen Verhaltensideal, wie wir im Abschnitt
uber gruppeninterne Konflikte gesehen haben. Die Herausbildung friedfer-
tiger Verhaltensnormen, die mit den institutionellen Anpassungen einher-
geht, erzeugt die wohlbegriindete und reziproke Erwartung (Stereotypi-
sierung), dass auch die anderen Mangyan grundsitzlich ein friedfertiges
Verhalten vorziehen und dass keine gewalttitige Austragung von Kon-
flikten befiirchtet werden muss (Axelrod 1987:134ff.). Dies macht eine
gewalttitige Austragung von Konflikten zwischen Mangyan-Gruppen
unwahrscheinlich und Friedfertigkeit zur Regel.

Nicht nur die hochbewertete Friedfertigkeit aufgrund erfahrener Er-
folglosigkeit von gewaltitigem Verhalten sowie die entsprechenden orga-
nisatorischen und institutionellen Anpassungen, sondern auch die unmit-
telbaren Vorteile friedlicher Beziehungen bestirken die Lokalgruppen in
ihrer grundsitzlichen Bereitschaft zu einem gewaltlosen Umgang mitein-
ander. Da die Lokalgruppen keine Kriege fiithren, miissen auch keine
Alliierten rekrutiert (Allianzfeste) und keine Tauschgaben akkumuliert
werden (Prestigegiiterakkumulation)22, Zudem sind die Lokalgruppen
signifikant kleiner als in kriegerischen Gesellschaften, was den Stress
durch gruppeninterne Konflikte niedrig hédlt. Grundsitzlich friedliche
Beziehungen zwischen Gruppen erméglichen auch einen relativ risikolosen
Umgang mit ihnen zwecks Heiraten, gegenseitigen Besuchen, gemein-
samen Versammlungen, Abtausch von Feldern, Zugang zu Rattan-Gebieten

22 Da aggressives, gewalttitiges Verhalten Mannern keinen Statuszuwachs verspricht,
und Frauen nicht im selben Masse wie anderswo Objekte von politisch motivierten
Heiratsallianzen und von Frauenraub sind, ist die Position der Frauen besser als in
kriegerischen Gesellschaften. Aus diesen Griinden ist die Sozialorganisation fried-
fertiger Gesellschaften oft egalitirer strukturiert als in kriegerischen, obwohl dieser
Zusammenhang nicht zwingend zu sein scheint (vgl. Gibson 1990:140f.).



412 JURG HELBLING

etc. Diese unmittelbaren Vorteile von Friedfertigkeit tragen dazu bei, dass
auch zwischen Mangyan-Gruppen keine Kriege gefiihrt werden23.

Entstehen dennoch Konflikte zwischen Lokalgruppen, dominieren
ebenfalls Strategien wie Riickzug und Kontaktmeidung; allenfalls iiben die
Gruppen magische Aggression gegeneinander aus, oder es kommt zu
Schldgereien zwischen Mitgliedern verfeindeter Gruppen, nie aber zu
Kriegen. Und Streitschlichter mit regionaler Reputation (tanongan) - durch
Tieflandtitel (Kapitan, Mayor) zusitzlich verstarkt — konnen ihr Prestige
bei der Losung von Konflikten zwischen Lokalgruppen einsetzen.

LITERATUR

AGPALO, Remigio

1972 The political elite and the people. Quezon City: University of the Philippines.

AXELROD, Robert

1987  Die Evolution der Kooperation. Miinchen: Oldenbourg.

BEYER, Ottley (ed.)

1918  Ethnography of the Mindoro-Palawan Peoples: A Collection of Original
Sources. Manila.

BONTA, Bruce

1993 Peaceful Peoples: An Annotated Bibliography. Metuchen, N.Y.: Scarecrow.

BRAUNLEIN, Peter und Andrea LAUSER

1993  Leben in Malula. Ein Beitrag zur Ethnographie der Alangan-Mangyan auf
Mindoro (Philippinen). Pfaffenweiler: Centaurus Verlagsgesellschaft.

BROWN, Seyom

1994 The Causes and Prevention of War. New York: St. Martin’s Press.

CARNEIRO, Robert

1978  Political Expansion as an Expression of the Principle of Competitive Exclu-
sion. In: COHEN, Ronald und Elman SERVICE (eds.), The Origin of the State.
Philadelphia: Philadelphia University Press.

1994  War and Peace. In: REYNA, Stephen und Richard DOWNs (eds.), Studying
War: Anthropological Perspectives. Gordon and Breach.

23 Vergleiche im Kontrast dazu die Waorani, bei denen die hiufigen und erbitterten
Kriege nicht nur eine hohe Sterblichkeit verursacht, sondern sogar Heirats- und
Tauschbeziehungen stark behindert haben (Yost 1981, Robarchek 1992, 1996).



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 413

DENTAN, Robert

1968  The Semai. New York: Holt, Rinehart, Winston.

1978 Notes on Childhood in a Non-violent Context. In: MONTAGU, Ashley (ed.),
Learning Non-aggression. New York: Oxford University Press.

1992  The Rise, Maintenance and Destruction of Peaceable Polity. In: SILVERBERG,
James und J. Patrick GRAY (eds.), To Fight or not to Fight: Violence and
Peacefulness in Humans and other Primates. New York: Oxford University
Press.

1994  Surrendered Men: Peacable Enclaves in the Post-Enlightment West. In:
SPONSEL, Leslie und Thomas GREGOR (eds.), The Anthropology of Peace and
Nonviolence. Boulder: Lynne Rienner Publishers.

DITFURTH, Anna von

1988  Die Alangan Mangyan aus Arangin/Belen. Zur Sozialstruktur einer kulturellen
Minderheit zwischen Integration und Abgrenzung. Unverdffentlichte Lizentiats-
arbeit am Ethnologischen Seminar der Universitdt Ziirich.

DozIEr, Edward

1965  The Kalinga. New York: Holt, Rinehart and Winston.

ELIAS, Robert und Jennifer TURPIN

1994  Introduction: Thinking about Peace. In: ELIAS, Robert und Jennifer TURPIN
(eds.), Rethinking Peace. Boulder und London: Lynne Rienner Publishers.

ELLEVERA-LAMBERTE, Exaltacion

1983  Mangyans in Perspective: An Integrative Study of Contemporary Mangyan
Research. Manila: De la Salle University.

ENDICOTT, Kenneth

1983  The Effects of Slave Raiding on the Aborigines of the Malay Peninsula. In:
REID, Anthony and Jennifer BREWSTER (eds.), Slavery, Bondage and
Dependency. Brisbane: University of Queensland Press.

ENSMINGER, Jean

1992 Making a Market. The Institutional Transformation of an African Society. New
York: Cambridge University Press.

FABBRO, David

1978  Peaceful Societies. In: Journal of Peace Research 15,1:67-83.

FERGUSON, R. Brian

1984  Introduction: Studying War. In: FERGUSON, R. Brian (ed.), Warfare, Culture
and Environment. Orlando: Academic Press.

1989  Game Wars? Ecology and Conflict in Amazonia. In: Journal of Anthropologi-
cal Research 45,2:179-206.



414 JURG HELBLING

1990a Blood of the Leviathan. In: American Ethnologist 17,2:237-257.

1990b Explaining War. In: HAAS, Jonathan (ed.), The Anthropology of War.
Cambridge: Cambridge University Press.

1992 A Savage Encounter. In: FERGUSON, R. Brian and Neil WHITEHEAD (eds.),
War in the Tribal Zone. Santa Fe: School of American Research.

1995  Yanomami Warfare: A Political History. Santa Fe: School of American
Research Press.

FLANNERY, Kenneth

1972 The Origins of the Village as a Settlement Type in Mesoamerica and the Near
East. In: Ucko, Peter, Ruth TRINGHAM und George DIMBLEBY (eds.), Man,
Settlement and Urbanism. Gloucester: Duckworth,

FOSTER, Mary and Robert RUBINSTEIN (eds.)

1986  Peace and War. Brunswick: Transaction Books.

Fry, Howard

1983 A History of the Mountain Province. Quezon City: New Day Publisher.

GIBSON, Thomas

1990 Raiding, Trading and Tribal Autonomy in Insular Southeast Asia. In: HAAS,
Jonathan (ed.), The Anthropology of War. Cambridge: Cambridge University
Press.

GREGOR, Thomas

1996  Introduction. In: GREGOR, Thomas (ed.), A Natural History of Peace. Nash-
ville: Vanderbilt University Press.

1996  (ed.), A Natural History of Peace. Nashville: Vanderbilt University Press.

1990 Uneasy Peace: Intertribal Relations in Brazil's Upper Xingu. In: HAAS,
Jonathan (ed.), The Anthropology of War. Cambridge: Cambridge University
Press.

HaAAs, Jonathan (ed.) .

1990  The Anthropology of War. Cambridge: Cambridge University Press.

HEELAS, Paul

1989  Identifying Peaceful Societies. In: HOWELL, Signe und Roy WILLIS (eds.),
Societies at Peace. London: Routledge.

HELBLING, Jiirg

1989  Kinship and Politics: The Reproduction of Political Units Among the Alangan-
Mangyan in Mindoro Oriental. In: KIKUCHI, Yasuchi (ed.), Philippine Kinship
and Society. Manila: New Day'Publishers.

1990  Die Alangan-Mangyan in Mindoro Oriental. Unveroffentlichte Habilitations-
schrift Ziirich.



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 415

19932 Demographie, Landnutzung und Ubernutzung natiirlicher Ressourcen bei den
Alangan-Mangyan. In: HELBLING, Jirg (ed.), Die Mangyan auf Mindoro:
Gesellschaft, Kultur und Geschichte einer philippinischen Bergbevilkerung.
Zirich: Argonaut Verlag.

1993b Machtbeziehungen zwischen Altersgruppen und Geschlechtern bei den
Alangan-Mangyan in Nordost-Mindoro (Philippinen). In: HELBLING, Jiirg
(ed.), Die Mangyan auf Mindoro: Gesellschaft, Kultur und Geschichte einer
Pphilippinischen Bergbevilkerung. Zirich: Argonaut Verlag.

1995  Etwas Kritik und noch eine Theorie des Krieges. In: Zeitschrift fiir Ethnologie
120:8-19.

1996a Verwandischaft, Macht und Produktion. Berlin: Reimer.

1996b Weshalb bekriegen sich die Yanomami? Versuch einer spieltheoretischen
Erklarung. In: BRAUNLEIN, Peter und Andrea LAUSER (eds.), Krieg und
Frieden. Bremen: Keo.

1997  Feldbauern mit wechselnden Siedlungsformen: Die Alangan-Mangyan auf
Mindoro. In: Asiatische Studien 1996,4:797-818.

HELBLING, Jiirg und Volker SCHULT

1997  Demographic Development in Mindoro in the 19th and 20th Century. In:
Philippine Studies 1997,45:385-407.

- (forthcoming) The History of the Relation between Mangyan and the Filipino
Lowland Population in Northeast Mindoro from the 16th Century until Today.
Manila: Ateneo University Press.

HOWELL, Signe und Roy WILLIS (eds.)

1989  Societies at Peace. London: Routledge.

KEESING, Felix

1962  The Ethnohistory of Northern Luzon. Stanford: Stanford University Press.

KIKUcHI, Yasuhiru

1984  Mindoro Highlanders. Quezon City: New Day Publishers.

KocH, Klaus-Friedrich

1973  The Etiology and Sociostructural Conditions of Violent Conflict Management
in Jalé Society (New Guinea). In: DE WIT und HATRUP (eds.), Determinants
and Origins of Aggressive Behavior. The Hague: Mouton.

1974  The Anthropology of Warfare. Addison-Wesley Module in Anthropology. Nr.
52. Reading: Addison-Wesley Publishing Company.

1976  Konfliktmanagement und Rechtsethnologie. In: Sociologus 26,2:96-129.



416 JURG HELBLING

KUNSTADTER, Peter

1967  Tribes, Minorities, and Nations. Vol. 1. Princeton: Princeton University
Press.

LLAUSER, Andrea

1996 Wir haben Angst: Friedfertigkeit und Angst als Modell einer friedvollen
Gesellschaft. In: BRAUNLEIN, Peter und Andrea LAUSER (eds.), Krieg und
Frieden. Bremen: Keo.

LEYKAMM, Sr. Magdalena

1979  Sickness and Healing among the Alangan Mangyans of Oriental Mindoro. MA
thesis. Ateneo de Manila University, Quezon City.

LoPEZ, Violeta

1974  Towards Integration, A Review of Policies Affecting the Minority Groups with
Special Reference to the Mangyans (1901-1975). In: Asian Studies XI1,2+3.

1976  The Mangyans of Mindoro. University of the Philippines: Quezon City.

MCcCAULEY, Clark

1990  Conference Overview. In: HAAS, Jonathan (ed.), The Anthropology of War.
Cambridge: Cambridge University Press.

MENGET, Patrick

1993 Les Frontieres de la chefferie. Remarques sur le systtme politique du haut
Xingu (Brésil). In: L'Homme 126-128:59-76.

MERRILL, Elmer

1907  The Ascent of Mt. Halcon, Mindoro. In: The Philippine Journal of Science I1-
A Nr.3:179-205.

MILLER, Merton

1912  The Mangyans of Mindoro. In: The Philippine Journal of Science VII Nr.3:
135-156.

MIYAMOTO, Masaru

1988  The Hununoo-Mangyan: Society, Religion and Law among a Mountain People
of Mindoro Island, Philippines. Osaka: Senri.

OTTERBEIN, Keith

1973  The Anthropology of War. In: HONIGMANN, John (ed.), Handbook of Social
and Cultural Anthropology. Chicago: Rand McNally.

PENNOYER, Douglas

1975  Taubuid Plants and Ritual Complex. (Unveroffentlichte Ph.D. Thesis.
Washington State University)

1977  The Taubuid of Mindoro, Philippines. In: Philippine Quarterly of Culture and
Society 5(1/2):21-37.



RUCKZUG UND ABHANGIGKEIT 417

1978  Leadership and Control in a Sumagui-River Bangun Settlement. In: Philippine
Sociological Review 26:49-55.

1980  Rituals in Taubuid Life (Mindoro). In: Anthropos 75 (5/6):693-709.

REID, Anthony

1983  Introduction: Slavery and Bondage in Southeast Asian History and Closed and
Open Slave Systems in Pre-Colonial Southeast Asia. In: REID, Anthony und
Jennifer BREWSTER (eds.), Slavery, Bondage and Dependency. Brisbane:
University of Queensland Press.

REYNA, Stephen and Richard DOWNS (eds.)

1994 Studying Warfare: Anthropological Perspectives. Gordon and Breach.

ROBARCHEK, Clayton

1977  Frustration, Aggression and the Nonviolent Semai. In: American Ethnologist
4,4:762-770.

1979  Conflict, Emotion and Abreaction: Resolution of Conflict among the Semai
Senoi. In: Ethos 7,2:104-123.

1986  Helplessness, Fearfulness and Peacefulness: The Emotional and Motivational
Contexts of Semai Social Relations. In: Anthropological Quarterly 59,4:177-
183.

1989  Hobbesian and Rousseauan Images of Man. In: HOWELL, Signe and Roy
WILLIS (eds.), Societies at Peace. London: Routledge.

ROBARCHEK, Clayton and Robert DENTAN

1987  Blood Drunkenness and the Bloodthirsty Semai: Unmasking another Anthropo-
logical Myth. In: American Anthropologist 89,2:356-365.

ROBARCHEK, Clayton and Carole ROBARCHEK

1992  Cultures of War and Peace. In: SILVERBERG, James and J. Patrick GRAY
(eds.), To Fight or not to Fight: Violence and Peacefulness in Humans and
other Primates. New York: Oxford University Press.

1996 The Aucas, the Cannibals, and the Missionaries: From Warfare to Peace-
fulness among the Waorani. In: GREGOR, Thomas (ed.), A Natural History of
Peace. Nashville: Vanderbilt University Press.

ROSALDO, Renato

1980  liongot Headhunting 1883-1974. Stanford: Stanford University Press.

SAHLINS, Marshall

1968  Tribesmen. Englewood Cliffs: Prentice-Hall.

ScotT, William

1977  The Discovery of the Igorots. Quezon City: New Day Publishers.



418 JURG HELBLING

SERVICE, Elman

1968  War and Our “Contemporary Ancestors”. In: FRIED, Morton, Marvin HARRIS
und Robert MURPHY (eds.), War: The Anthropology of Armed Conflict. New
York: Natural History Press.

SPONSEL, Leslie

1994 The Mutual Relevance of Anthropology and Peace Studies. In: SPONSEL,
Leslie and Thomas GREGOR (eds.), The Anthropology of Peace and Nonvio-
lence. Boulder: Lynne Rienner Publishers.

WIBERG, Hakan

1981 What Have We Learned about Peace? In: Journal of Peace Research XVIII,2:
111-148.

WOLF, Eric

1987 Cycles of War. In: MOORE, Kenneth (ed.), Waymarks: The Notre Dame
Inaugural Lectures in Anthropology. Notre Dame, Ind.: University of Notre
Dame Press.

YosT, James

1981 Twenty Years of Contact: The Mechanisms for Change in Wao (Auca)
Culture. In: WHITTEN, Norman (ed.), Cultural Transformation and Ethnicity
in Modern Ecuador. Urbana: University of Illinois Press.



	Rückzug und Abhängigkeit : die Friedfertigkeit der Alangan-Mangyan auf Mindoro (Philippinen)

