
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 2: Asia in Swiss anthropology = Asien in der Schweizer Ethnologie

Artikel: Rückzug und Abhängigkeit : die Friedfertigkeit der Alangan-Mangyan
auf Mindoro (Philippinen)

Autor: Helbling, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RUCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT: DIE FRIEDFERTIGKEIT DER
ALANGAN-MANGYAN AUF MINDORO (PHILIPPINEN)

Jürg Helbling

Die Ethnologie hat eine Vielzahl von Theorien über Krieg in tribalen
Gesellschaften hervorgebracht; sie beschäftigt sich aber erst in letzter Zeit mit
den Ursachen friedlicher Beziehungen zwischen Lokalgruppen1. Während
sich Krieg als bewaffnete Austragung von Konflikten zwischen politischen
Einheiten - ob nun Staaten oder Lokalgruppen - definieren lässt (Otterbein
1973), bleibt die Definition von Frieden unklar. Im wesentlichen stehen

zwei Konzeptionen zur Diskussion. Erstens kann Frieden als Absenz von
Krieg konzipiert werden. Auch in einer kriegerischen Gesellschaft gibt es

Perioden des Friedens (Patt-Situation, Gleichgewicht der Kräfte,
Erschöpfung und Waffenstillstand, räumliche Distanzierung etc.). Friedfertig
werden hingegen jene Gesellschaften genannt, in denen Lokalgruppen ihre
Konflikte grundsätzlich gewaltfrei austragen. Eine zweite, umfassendere
Definition bevorzugen Autoren (Fabbro 1978, McCauley 1990), für die
Frieden nebst Gewaltlosigkeit zwischen Lokalgruppen auch politische
Egalität, wirtschaftliche Gleichheit und harmonische Interaktion innerhalb
der Gruppen miteinschliesst. Diese Definition ist jedoch so restriktiv, dass

sie nur noch auf ganz wenige Gesellschaften zutrifft. Zudem können
gruppeninterne Beziehungen in kriegerischen Gesellschaften friedlich (Dani), in
Gesellschaften ohne Krieg hingegen zeitweise gewalttätig sein (!Kung).
Deshalb ist es sinnvoller, von der ersten Konzeption auszugehen und Frieden

als Gegenbegriff von Krieg aufzufassen: Frieden als zeitweise Alter-

Ich danke Danilo Geiger, Heinz Käufeier, Sandra Gysi und Christoph Schwager

für ihre hilfreichen Kommentare und Verbesserungsvorschläge.

Zu tribalen Kriegen vgl. u.a. Otterbein (1973), Hallpike (1973), Koch (1973,

1974, 1976), Clastres (1977), Hanser (1985), Foster/Rubinstein eds. (1986),

Ferguson (1984, 1990b), Wolf (1987), Haas ed. (1990), Ross (1993), Reyna/

Downs eds. (1994). Zu friedfertigen Gesellschaften vgl. Fabbro (1978), Wiberg

(1981), Howell/Willis eds. (1989), Dentan (1992), Sponsel/Gregor eds. (1994),

Gregor eds. (1996).



384 JURG HELBLING

native zu Kriegen oder als grundsätzlicher Beziehungsmodus zwischen

Gruppen.
Die grosse Anzahl von Studien und Theorien über Kriege in tribalen

Gesellschaften erstaunt nicht2. Nicht nur ist Krieg wohl ein spektakuläreres
Phänomen als Frieden; kriegerische Gesellschaften sind auch zahlreicher
als friedliche. Nach Sipes (1973) waren lediglich 11 bzw. 5 von 130

Gesellschaften friedliche, und Otterbein (1973) fand nur gerade vier friedliche
Gesellschaften in einem Sample von 50 (in Gregor 1996:106; Bontà 1993).
Den Hauptanteil friedfertiger Gesellschaften stellen überdies Jäger-und-
Sammler, die nicht zu den tribalen Bevölkerungsgruppen gehören (Sponsel

1996:103ff.). Dennoch handelt es sich bei friedfertigen Stammesgesellschaften

um einen theoretisch interessanten Fall, denn verschiedene Autoren

haben eine starke Korrelation zwischen tribalen Gesellschaften und

Krieg nachgewiesen (Vayda 1961, Sahlins 1968, Harris 1977, Carneiro
1978, Wolf 1987, Gregor 1990:107).

Wenn Frieden als Gegenbegriff zu Krieg konzipiert wird, lässt sich
die Erklärung für die Friedfertigkeit tribaler Gesellschaften ex negativo aus

Theorien des Kriegs gewinnen, von denen hier einige der plausibelsten
kurz erwähnt werden sollen. 1) Bevölkerungswachstum und Intensivierung
der Produktion führen zu Ressourcenknappheit und Bevölkerungsdruck,
daher zu Konkurrenz zwischen den Gruppen. Da es sich letztlich um ein

Nullsummenspiel handelt, entwickelt sich ein Krieg um knappe Ressourcen

(Harris 1977, Rappaport 1968). Umgekehrt lässt sich schliessen, dass die

Beziehungen zwischen Gruppen friedlich sind, wenn Ressourcen nicht
knapp sind und kein Bevölkerungsdruck besteht. 2) Kulturelle Werte und

Verhaltensnormen, die aggressives, gewalttätiges Verhalten prämieren,
wurden als Ursache von Krieg behauptet (Ross 1993). Umgekehrt werden
Werte und Normen, die friedfertiges und harmonisches Verhalten hoch

2 Ich verwende den Begriff Stammesgesellschaft (tribale Gesellschaften) im rein

deskriptiven Sinne von regionaler Bevölkerung akephaler Feldbauern, Viehzüchternomaden

oder sesshafter Fischer, die in politisch autonomen Lokalgruppen leben,

zwischen denen Verwandtschafts-, Heirats- und Tauschbeziehungen bestehen und

die sich auch bekriegen und alliieren können (Rappaport 1968, Sahlins 1968).

Nach Ensminger (1992:143) sind nicht-staatliche Gesellschaften solche, die nicht

voll in einen Staat integriert sind, d.h. nicht vollständig der Staatsgewalt und der

staatlichen Rechtsprechung unterstehen.



RUCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 385

bewerten, für das Fehlen von Krieg verantwortlich gemacht (Robarchek
1989, 1992). 3) Gemäss Ferguson (1990a, 1992) sind viele tribale Kriege
nicht traditionell, sondern erst als Folge der kolonialen Expansion
ausgebrochen, und zwar vor allem um begehrte Handelsgüter. Umgekehrt
zeigt Service (1968), dass gewisse Bevölkerungsgruppen in unwirtliche
Gegenden abgedrängt wurden und dort die Lebensweise friedlicher Wild-
beuter übernommen haben. 4) Nach Koch (1973, 1976) beruht Krieg auf
dem Fehlen einer gesellschaftsübergreifenden Sanktionsgewalt. Die daraus

folgende gegenseitige Bedrohung politisch autonomer Gruppen in einer
anarchischen Umwelt erzeugt ein Sicherheitsdilemma, das jede Gruppe
dazu zwingt, stärker zu sein als die anderen und präventiv Gewalt
auszuüben, um der Gewalt der anderen Gruppen zuvorzukommen (Helbling
1995, 1996b). Umgekehrt werden einst kriegerische Gruppen pazifiziert,
wo ein Staat oder eine andere übergeordnete Instanz durch Gewalt oder
andere Mittel die gewalttätige Austragung von Konflikten zwischen
Lokalgruppen unterbindet oder verhindert.

Die Alangan-Mangyan, Schwendbauern im Innern der Insel Mindoro,
bilden - ähnlich wie die Semai in Malaysia (Endicott 1983, Dentan 1968,
Robarchek 1977, 1979) - eine friedliche Gesellschaft. Im Gegensatz zu
den Bergstämmen im Norden der Philippinen (Dozier 1965, Keesing 1962,
Rosaldo 1980) haben sich die Lokalgruppen bei den Mangyan auch in
früheren Zeiten nicht bekriegt. Auf Überfalle und militärische Bedrohung
aus dem Tiefland haben sie immer mit Rückzug und Flucht, nie aber mit
kriegerischer Gegenwehr reagiert. Diese grundsätzliche Friedfertigkeit und

Gewaltlosigkeit ist erklärungsbedürftig.

Alangan-Mangyan

Die Alangan-Mangyan, die heute etwa 9000 Personen zählen, besiedeln die

Hügel- und Bergregionen sowie Teile des Flachlandes im Norden von
Mindoro, der achtgrössten Insel der Philippinen3. Vor dem Zweiten Welt-

3 Zwischen 1985 und 1987 führte ich während anderthalb Jahren eine ethnologische

Feldforschung bei den Alangan-Mangyan im Nordosten Mindoros durch. Die

Alangan-Mangyan sind eine von sechs ethno-linguistischen Gruppierungen im

Innern Mindoros (vgl. Helbling 1996a).



386 JURG HELBLING

krieg lebten sie auch in der nordöstlichen Ebene, von wo sie sich jedesmal
in die Berg- und Hügelregion zurückzogen, wenn sie von überlegenen
Bevölkerungsgruppen bedrängt wurden (vgl. Karte). Schon vor der spanischen

Eroberung der Philippinen dürften Mangyan-Gruppen im Hinterland
und in den Bergen Mindoros gelebt und in den Handelszentren an der
Küste Bergprodukte gegen Bedarfsgüter getauscht haben. Mitte des 17.

Jahrhunderts setzte ein Prozess zunehmender Dichotomisierung zwischen
christlichen Tieflandbewohnern (kristianos, indios) und heidnischer
Bergbevölkerung (manguianes infieles) ein4: Bewaffnete Aktionen der Spanier,
Tributnahme und Fronarbeit führten dazu, dass sich die Mangyan weiter
ins Hinterland und in die Berge zurückzogen. Auch viele Tieflandsiedler
flüchteten in die Berge, wo sie sich mit den dort siedelnden Mangyan
vermischten und fortan ausserhalb der Reichweite der spanischen
Administration und des Einflusses der Missionare lebten. Gleichzeitig blieben
aber die Tauschbeziehungen mit dem Tiefland weiter bestehen. Zum letzten

Mal zogen sich die in der Ebene siedelnden Mangyan in der Folge der

japanischen Invasion während des Zweiten Weltkrieges in das abgelegene

Alangan-Tal zurück, wo in der Folge die Bevölkerungsdichte massiv

anstieg. Nach dem Krieg fanden die Mangyan ihr Land in der Ebene von
nachstossenden Tieflandsiedlern besetzt (Helbling 1993a, Helbling/Schult
1997).

Vgl. Lopez 1974, 1976 für Mindoro und Keesing 1962 für Nord-Luzon. Kun-

stadter (1967:10) zeigt, dass der Rückzug in unwegsame Bergregionen in ganz
Südostasien eine typische Reaktionsweise einheimischer Bevölkerungsgruppen auf

die koloniale Herrschaft war, die sich fast ausschliesslich auf das Tiefland
beschränkte. Die ethnische Differenzierung der Bergbevölkerung ist demnach auf

eine Kombination von schon vorhandenen ethnischen Unterschieden zwischen

Inlandgruppen und der Integration von Bevölkerungsgruppen, die sich vor Tribut,
Zwangsarbeit, Piratenüberfällen, Strafverfolgung und Sklaverei in die Berge flüchteten,

zurückzuführen.



Der Nordosten
Mindoros

Calapan

auhan

Lantuyan500

f&&
ulong

sihen
1500

Paitan
Sangüen

iOÖ

• Ramayan
500

Alibuta /2000 Arangin
$P1000

0^
«X

p500

Maliern Balia

À
500Kariro

Bahyas
1000

S 500



388 JURG HELBLING

Die Alangan-Mangyan dürften auch in früheren Zeiten schon in
Lokalgruppen von 8 bis 18 Familien gelebt haben, die in Grosshausgemeinschaften

(paykamalayan, balay lakoy) organisiert waren. Heute finden sich

Grosshäuser nur mehr in den abgelegenen Bergregionen; die Bewohner der

Hügelsiedlungen leben seit den 70er und 80er Jahren fast alle in Dörfern
(kamalayan). Die Mangyan bauen vorwiegend Süsskartoffeln, Taro, Yams
und Maniok, ferner Bananen und Gemüse, aber auch Reis und Mais im
Schwendverfahren an. Zudem halten sie Schweine und Hühner; die Jagd

spielt heute nur mehr eine untergeordnete Rolle. Während der etwa 2
Monate dauernden Trockenzeit sammeln die Mangyan in den Bergsiedlungen
wildwachsende Pflanzen, verkaufen Rattan in Hügel- und Ebenensiedlungen

oder arbeiten dort, um mit dem Erlös Konsumgüter zu kaufen.
Ansonsten leben sie in selbstgewählter Isolation und haben kaum Kontakt
zu den Filipino-Siedlern im Tiefland. Bergsiedlungen sind kaum in das

Barangay-System integriert und stehen nur selten unter dem Einfluss der
Missionare5. In den Hügelsiedlungen werden nebst Subsistenzgütern auch

Kaffee, Bananen, Maniok, Holz etc. für den Verkauf produziert und etwas
Lohnarbeit für Tieflandsiedler geleistet. Die Hügelsiedlungen sind in der
Regel ins Barangay-System integriert und teilweise christianisiert.

Seit den 70er Jahren, nach der Einrichtung von Missionssiedlungen,
entstanden in der Nähe der nordöstlichen Ebene grössere Dörfer (Paitan,
Arangin) mit durchschnittlich 25 bis 40 Familien. Die Ebenendörfer sind
ökonomisch und politisch stärker in die nationale Gesellschaft integriert:
Kaffee- und Zitrusfrüchte werden als Cash-crops angebaut, teilweise wird
Nassreisanbau betrieben, und viele leisten Lohnarbeit bei Tieflandsiedlern
(ausführlich dazu Helbling 1990, 1993b, 1996a, von Ditfurth 1988). Von
den Missionarinnen werden sie medizinisch versorgt, mit Krediten ausgestattet

und in Konflikten mit Behörden und Tieflandsiedlern unterstützt.
Die Ebenensiedlungen stellen nicht nur politische (Sitz des Barangay Kapitän,

Gerichte und Versammlungen), sondern auch wirtschaftliche Zentren
dar (Rattan- und Kaffeeverkauf, Handel mit Saatgut und Konsumgütern;
Helbling 1997).

5 Das seit 1972 geltende "system of local government" sieht den Barangay,
bestehend aus einigen Dörfern (barrios), als kleinste Verwaltungseinheit vor, die

von einem "kapitan ng barangay" präsidiert wird.



RÜCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 389

Konflikte und Konfliktregelung

Um die Friedfertigkeit der Alangan-Mangyan zu erklären, müssen wir uns
zunächst mit den verschiedenen Konfliktformen beschäftigen sowie mit den

Institutionen und Prozeduren, die zu ihrer Lösung innerhalb und zwischen
den Lokalgruppen dienen.

Gruppeninterne Konflikte

Die Mangyan konzipieren die Lokalgruppe als metaphorische Familie: Alle
Mitglieder einer Lokalgruppe werden als Blutsverwandte klassifiziert.
Entsprechend sind die älteren Personen metaphorische Väter und Mütter,
die ihre "Kinder" beschützen und für sie sorgen, und denen man im
Gegenzug Reverenz erweisen, deren Rat man befolgen und denen man
gehorchen muss (agpangete). Die Autorität der Alten (kuyay) basiert also

auf einer familistisch-paternalistischen Ideologie (Helbling 1989, 1993b).
Die Lokalgemeinschaft wird als Gemeinschaft von Verwandten konstruiert,
die harmonische Beziehungen unterhalten, gewaltfrei interagieren und

grosszügig sein sollen. Grossspurigkeit (bosliyen) und Aggressivität (ta-

pang) werden stark missbilligt, und auch Statuswettbewerb und ostentative

Grosszügigkeit, die andere abhängig macht und verpflichtet, werden höchst

negativ beurteilt. Emotionale Regungen sollen gedämpft werden, allen

voran Trauer (ereng) und Wut (galit, bais, sirot), weil sie die bösen Geister

(tampalasen) anziehen bzw. von diesen provoziert werden und Unfrieden

und Krankheit bringen6. Die Angst (limo) vor den bösen Geistern ist
ein wichtiger Mechanismus der sozialen Kontrolle und verstärkt die
Motivation zu friedfertigem Verhalten7.

6 Tampalasen ist eine Sammelbezeichnung für die ganze Heerschar böser Geister

(vgl. Helbling 1996a, Kap. 4.4). Trauer um Verstorbene zieht Totengeister (kablag)

an, die Krankheit bringen und töten können. Hartnäckige Streitigkeiten werden

von bokaw verursacht, einer weiteren Kategorie von tampalasen.
7 Allerdings haben die Mangyan manchmal auch ein selbstironisches, humoristisches

Verhältnis zu ihrer Ängstlichkeit und Furchtsamkeit, etwa wenn sie von der Jagd

auf Wildbüffel (tamarau) in früheren Zeiten berichten: Die tamarau seien wilde,

gefährliche Tiere, vor denen sie sich auf Bäume retten müssten, wenn es ihnen

nicht gelang, ein Tier in eine Grubenfalle zu locken und es mit Speeren und Äxten



390 JÜRG HELBLING

Dass die Mangyan friedfertiges Verhalten normativ sanktionieren und
hoch bewerten, heisst indes nicht, dass ihr Leben frei von Konflikten wäre.
Die Harmonie der Gruppe ist mehrfach bedroht: Eine Myriade böser Geister

(tampalasen) müssen vom Schamanen (balaonan) von der Gruppe
ferngehalten, .und die Krankheiten, die sie bringen, müssen geheilt werden.
Auch gewisse hartnäckige Streitigkeiten in der Gruppe werden von einer
bestimmten Sorte übelwollender Geister (bokaw) verursacht. Sichtbarere
Ursachen von Konflikten (away) sind Ehebruch (taban, ngaraw), Diebstahl

(takau), üble Nachrede (lintik, pasaen) etc. Konflikte werden entweder
direkt zwischen den Kontrahenten oder innerhalb der Familie durch
Vermittlung der älteren Familienangehörigen oder männlicher Verwandter
beigelegt. Konflikte können aber auch eskalieren und den Frieden einer ganzen

Lokalgruppe beeinträchtigen. In diesem Fall wird eine Versammlung
(usapan) einberufen, die von den älteren Männern der Siedlung geleitet
wird (vgl. Miyamoto 1988:150f. über die Hanunoo-Mangyan).

Gruppeninterne Konflikte sind gemäss der familistisch-paternalisti-
schen Ideologie im wesentlichen "Familienkonflikte": Die Alten versuchen

es mit Zureden und Ermahnen (agpangelel) und verweisen die Kontrahenten

auf die Notwendigkeit von Harmonie und Frieden innerhalb der

Gruppe, was vor dem Hintergrund einer starken Betonung von friedfertigen

und harmonischen Verhaltensidealen seine Wirkung nicht verfehlt.
Die Autorität der Alten (kuyay) basiert nicht nur auf der familistisch-
paternalistischen Ideologie, sondern auch auf ihrer Expertise in traditionellem

Recht (ugali) und ihrer überlegenen Erfahrung im Umgang mit
Konflikten innerhalb der Gruppe, mit benachbarten Gruppen, Tieflandsiedlern
und Behörden sowie im Umgang mit den Gefahren, die von bösen Geistern

(tampalasen), Krankheiten (sakit) und Tod ausgehen. Diese Fähigkeiten
erlauben die Ausübung einer Autorität, die vornehmlich darauf abzielt,
Ungemach von der Gruppe fernzuhalten, Konflikte und Krankheiten zu
"heilen" und für die Harmonie und Einheit der Gruppe zu sorgen.

Obwohl alle Bewohner einer Siedlung an den Versammlungen teilnehmen,

spielen nur die erwachsenen Männer eine aktive Rolle, während die
Frauen in der Regel nur dann das Wort ergreifen, wenn sie zu einem Fall

zu töten. Einer soll einmal vor lauter Angst eine ganze Nacht auf einem Baum

verbracht haben.



RÜCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 391

Auskunft geben müssen, als Zeugen, als Beteiligte oder als Beschuldigte.
Nach allgemeinem Dafürhalten ist Politik Sache der Männer, obwohl auch

vereinzelt Frauen politischen Einfluss gewinnen können. Die Männer
zeichnen sich dieser Geschlechterideologie zufolge durch Versöhnlichkeit,
Nüchternheit und diplomatisches Geschick aus, während die Frauen eher
als streitsüchtig, emotional und unverblümt gelten. Diese Ideologie der

Geschlechterstereotypen "erklärt" nicht nur den Ausschluss der Frauen von
der Konfliktregelung in den öffentlichen Versammlungen, sondern zwingt
die Männer im Streit auch dazu, dem Ideal männlichen Verhaltens nachzuleben,

wozu sie auch von den älteren Männern angehalten werden. Durch
den Verweis auf männliche Tugenden wie Friedfertigkeit, an denen sich
die Männer orientieren müssen, um nicht als Frauen zu gelten, fördert
diese Ideologie die Konfliktlösung und bestätigt sie zudem auch.

In den Versammlungen (usapan) werden der Tathergang und die
Schwere des Vergehens diskutiert sowie die Kompensationszahlungen für
die Geschädigten bzw. die Strafen und Bussen für die Schuldigen
ausgehandelt. Die Verhandlungen können emotional sehr aufgeladen sein, und es

kann sehr lange dauern, bis sich die Gemüter wieder beruhigt haben. Trotz
der friedfertigen Verhaltensideale sind Wutausbrüche nicht selten (Lauser
1996:254, Helbling 1996a, Kap. 4.3, 4.5). Die Geschädigten lassen ihrer
Wut über erlittenes Unrecht freien Lauf und bringen sie in übertriebenen
Schadensforderungen zum Ausdruck; die Schuldigen winden sich, doch die

lange "Bearbeitung" und Androhung von Strafen bringt sie zum Geständnis,

zum Versprechen, sich zu bessern, und zu Kompensationszahlungen.
Die alten Männer suchen den Ausgleich und die Versöhnung zwischen den

Kontrahenten, verleihen dem traditionellen Recht Nachdruck und weisen
miteinander rivalisierende Männer in die Schranken, wenn diese sich allzu
hitzig und unerbittlich gegeneinander zu profilieren suchen. Die alten Männer

haben das letzte Wort; sie orchestrieren den sozialen Druck (um einen

Dieb der Tat zu überführen, um einen Ehebrecher zum Abbruch seiner
Liaison zu veranlassen). Dabei spielen eine ganze Reihe von Strafen -
Schlagen mit einem Rattanstock (piagbukbuk), Fingernägelschürfen (piag-
bardkat), Ordale (malsibaen), Pranger (agpangaw), aber auch hohe
Bussenzahlungen (pagadi) - eine wichtige Rolle (Helbling 1996a:278ff.).
Allerdings werden diese und andere Strafen, da man sich auf ihre
abschreckende Wirkung verlässt, meist nur angedroht, selten angewendet.
Werden sie angewendet, steht die Blossstellung bzw. Beschämung (agka-



392 JURG HELBLING

rikoy) im Zentrum. Zudem verleugnen alle Strafmethoden das strafende

Subjekt; alle Strafen erscheinen als passiver Mechanismus, den niemand in

Gang setzt: entweder als Gottesurteil (in dem der Lügner von übernatürlichen

Mächten überführt und bestraft wird), als ausbleibende Befreiung aus

dem Pranger (pangaw) oder als Eigenschaft des bestrafenden Instruments
(Rattanstock)8. Auf diese Weise werden nicht zusätzliche Ressentiments
und zukünftiger Konfliktstoff geschaffen; das Ziel ist die Wiederherstellung

des Friedens, nicht eine "gerechte Strafe". Zu diesem Zweck
verwenden die Mangyan in diesen Versammlungen auch nicht ihre eigene

Sprache, sondern Tagalog, die Sprache der Tiefländer, weil die Sprache
der Fremden nicht "verletzen" kann.

Die Diskussionen können Tag und Nacht dauern, auf jeden Fall so

lange, bis alle sich erschöpft einigen, eingedenk der Einsicht, dass sie weiter

zusammenleben müssen, und bis Frieden und Harmonie wiederhergestellt

sind. Oft wird die Wiederherstellung des Friedens mit einem

Schweineopfer (agpansula buyek) besiegelt, das die bösen Geister (bokaw),
die Streit brachten, fortan von der Gruppe fernhalten soll. In einigen Fällen
wird diffuser und hartnäckiger Streit innerhalb der Gruppe auf das Wirken
von bösen Geistern zurückgeführt. Die Lösung liegt dann beim Schamanen

(balaonan), der ein Schwein opfert (agpansula buyek), um den Gott Taga-
badbaden anzurufen, den Gruppenfrieden wiederherzustellen. Nicht immer
jedoch kann ein Konflikt gelöst werden. In diesem Fall wird die Hilfe eines

aussenstehenden Mannes angefordert, oder eine der Konfliktparteien
verlässt die Gruppe (Helbling 1989, 1996, Kap. 4.5, 1997).

Konflikte zwischen Lokalgruppen

Obwohl es bei den Alangan-Mangyan keine kriegerischen Auseinandersetzungen

gibt, sind die Beziehungen zwischen Lokalgruppen nicht immer
friedlich. Konflikte können wegen Diebstahls (takau), Zauberei (pamanes)
und Beleidigung (bintang, pasaen) oder um Land und Rattanrechte entstehen.

Informanten aus Sangilen, einem Hügeldorf, in dem ich mich länger

8 Bei Prügelstrafe sind Schläge standardisiert: Das Biegen des Rattanstockes (patol,

baras) und das Schnellenlassen erfolgen in einer genau bestimmten Art und Weise.

Dadurch wird der Ausführende nicht zu einem Subjekt, das seine persönliche

Involvierung in der Heftigkeit der Schläge zum Ausdruck bringt.



RUCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 393

als ein Jahr aufhielt, berichteten, dass es früher wegen Landstreitigkeiten
mit den Bewohnern des gegenüberliegenden Grosshauses in Maltangdai
Schlägereien (sampek) gegeben habe, und Leykamm (1979:6) berichtet von
Fehden mit Dörfern des angrenzenden Stammes der Taubuid. Die Häufigkeit

des Kontaktes zwischen Lokalgruppen hängt sowohl von geographischen

als auch von verwandtschaftlichen Faktoren ab. Innerhalb der
geographisch bedingten Grenzen einer Talschaft pflegen die Lokalgruppen
regen Kontakt: gegenseitige Besuche, Einladungen zu Festen (pamaguan)
und auch Heiratsbeziehungen9. In einer Talschaft, in der sich räumliche
und verwandtschaftliche Nähe überschneiden und gegenseitig verstärken,
können sich alle frei bewegen: Gastfreundschaft, Hilfe im Krankheitsfall
und überlebenswichtige Information - die Lokation eines schädlichen Zaubers

(pamanes) und Wildschweinfallen (balatik) betreffend - können
erwartet werden, und allfällige Konflikte werden friedlich in Versammlungen
(usapan) beigelegt.

Dennoch besteht ein grundsätzliches Misstrauen anderen Lokalgruppen

gegenüber, zumal wenn keine Heiratsbeziehungen bestehen. Die fami-
listische Gruppenideologie betont die Geschlossenheit einer Lokalgruppe,
und die Tendenz, dass heiratsverwandte Familien zusammenleben, führt
dazu, dass Heiratsbeziehungen zwischen Lokalgruppen politisch keine

grosse Rolle spielen. Auch die Tatsache, dass Heiraten nicht zwischen den

(politisch massgebenden) Vätern, sondern zwischen dem Vater der Braut
und seinem (politisch leichtgewichtigen) Schwiegersohn ausgehandelt werden,

sowie das Fehlen von Gabentausch und länger dauernden Verpflichtungen

zwischen den beiden Familien vermindern die Bedeutung von
Heiraten als politischen Allianzen. Das führt dazu, dass formale Beziehungen
zwischen Lokalgruppen selten sind und lediglich die Form von
Verwandtenbesuchen oder der Teilnahme an Versammlungen annehmen10.

9 Wo Berge und Flüsse, die während der Regenzeit schwierig zu überqueren sind,

die Interaktion behindern und wo Gehdistanzen länger als einen halben Tag betragen,

ist die Interaktion seltener.

10 Es bestehen also kaum Loyalitätskonflikte wegen Mehrfachzugehörigkeit von

Gruppenmitgliedern, wie Lauser (1996:259f.) meint. Die ambilokale Residenz gilt
nur unmittelbar nach der Heirat, und die Mobilität von Gruppenmitgliedern betrifft
nur einige wenige; die konsanguinale Kerngruppe, die den Hauptharst der

Gruppenmitglieder bildet, bleibt relativ stabil und immobil, so dass auch hier keine



394 JÜRG HELBLING

Entstehen Konflikte zwischen Lokalgruppen, wird eine Versammlung
(usapan) einberufen, an der die älteren, erfahreneren Männer (kuyay) der
involvierten Ortschaften den Fall diskutieren. Es sind auch hier wieder die
älteren Männer, die ihrer gruppeninternen Position und ihres
breitgestreuten Bekannten- und Verwandtennetzes wegen für die Regelung von
Problemen zwischen Lokalgruppen zuständig sind. Aber auch Leute aus
anderen Siedlungen, die in den Streit nicht unmittelbar involviert sind, und
oft auch aussenstehende Vermittler nehmen an diesen Versammlungen teil.
Ein solcher Streitschlichter, der als unparteiisch gilt und eine regionale
Reputation als geschickter Konfliktvermittler geniesst, wurde früher

tanongan genannt. Heute ist dies meist einer der Kapitanes aus einer

Mangyan-Siedlung in der Ebene oder ein anderer angesehener Mann. Für
seine Bemühungen und für seine Verantwortung, die er für die
Durchsetzung eines Rechtsentscheides übernimmt, wird er jeweils grosszügig
bezahlt. Die Bussgelder (pagadi) an den tanongan sind hoch, oft sogar
höher als jene, die an die geschädigte Partei gehen. Die beträchtlichen

Bussezahlungen an den tanongan fördern entsprechend die Kompromissbereitschaft

der Kontrahenten und ihre Neigung, den Konflikt innerhalb
der Lokalgruppe zu lösen.

Wenn begangenes Unrecht zu emotional aufgeladenen Disputen und

zum Zusammenprall unvereinbarer Standpunkte führt, kann es in der Hitze
des Gefechts auch zu handgreiflichen Auseinandersetzungen kommen: zu

Schlägereien (sampek) oder zu Attacken mit Buschmessern oder Speeren
(sibatin), bei denen allerdings kaum jemand ernstlich zu Schaden kommt.
Meist beschränken sich diese Handgreiflichkeiten auf die direkt
Involvierten, während die anderen Anwesenden die Streithähne zu trennen und

zu beruhigen versuchen. Kann ein Konflikt nicht gelöst werden und scheitern

alle Versöhnungsversuche aussenstehender Vermittler, wenden die
verfeindeten Lokalgruppen nicht selten Schadenzauber (pamanes)
gegeneinander an. Dieser wird an der Grenze zwischen den beiden Siedlungen
plaziert und bewirkt den sofortigen Tod eines jeden, der die Grenze zur
anderen Siedlung überschreitet. Auf diese Weise werden die beiden

Lokalgruppen voneinander getrennt, sie meiden sich fortan, ohne dass dadurch

Loyalitätskonflikte entstehen. Auch die breitgestreuten bilateralen Verwandtschaftsbeziehungen

verhindern Streit nicht, wie zahlreiche Beispiele zeigen.



RUCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 395

allerdings der Konflikt wirklich gelöst würde, wie das folgende Beispiel
zeigt: Zwischen Baliyaso und Siaggnay, zwei Bergsiedlungen im Alangan-
Tal, bestanden seit einiger Zeit Landkonflikte11. Baliyaso beanspruchte
einen Teil des Gebietes von Siaggnay und setzte zur Verstärkung seines

Anspruchs einen pamanes (Schadenzauber) an die neuen Grenzen. Zwei
Männer aus Siaggnay, die das von beiden Gruppen beanspruchte Gebiet

durchquert hatten, kamen deswegen ums Leben, was natürlich den Streit
neu entfachte und verschärfte. Anlässlich einer Versammlung, bei der auch
Maximo Lintawagin, ein angesehener Streitschlichter und ehemaliger
Kapitän aus Paitan, als Vermittler anwesend war, eskalierte der Konflikt. Die
Vermittlungsversuche Lintawagins scheiterten. Als er für Siaggnay Partei

ergriff, wurde auch er von den Leuten aus Baliyaso verzaubert und war in
der Folge lange krank. Die beiden Gruppen mieden sich fortan, und die

von Baliyaso gezogenen Grenzen müssten von Siaggnay akzeptiert werden,
da Baliyaso offensichtlich über den stärkeren Zauber verfügte.

Erklärungen

Nach Koch (1973, 1974, 1976) ist das Fehlen einer gruppenübergreifenden
Sanktionsgewalt für Kriege verantwortlich. Koch denkt hier vor allem an
staatlich legitimierte Richter (adjudication) oder an andere übergeordnete
Instanzen, die Lokalgruppen zu einer friedlichen Lösung ihrer Konflikte
motivieren bzw. zwingen. Es Hesse sich nun vermuten, dass
Konfliktvermittler (mediation, arbitration), die regional über eine entsprechende
Reputation verfügen, die Friedfertigkeit der Mangyan erklären könnten.
Diese Begründung überzeugt jedoch nicht, denn erstens können die tanongan

ihre Entscheide nicht gegen den Willen der Kontrahenten durchsetzen,
wie auch das obige Beispiel von Maximo Lintawagin zeigt. Trotzdem können

die tanongan zu einer Lösung von Konflikten beitragen, allerdings
nur, wenn die Konfliktparteien einigungswillig sind bzw. den Schiedsspruch

des Vermittlers akzeptieren. Zweitens verdanken - wie wir noch

11 Es scheint, dass in der Bergregion, wo Vergrasung und Entwaldung schon be¬

trächtlich fortgeschritten sind, das Landproblem und die Verknappung der Rattangebiete

diesbezügliche Streitigkeiten zwischen benachbarten Siedlungen besonders

hartnäckig und langwierig machen.



396 JÜRG HELBLING

sehen werden - die tanongan ihre Reputation teilweise der Unterstützung
durch die staatlichen Behörden im Tiefland, die unter den Ebenen-

Mangyan Ansprechpartner benötigen und deshalb auf angesehene Mangyan
in Führungspositionen zurückgreifen. Diese werden mit offiziellen Titeln
(tiniente, mayor, kapitan ng barangay) versehen und spielen u.a. eine

wichtige Broker-Funktion beim Kontakt zwischen Mangyan und Tiefländern;

sie gewinnen dadurch zusätzlich an Ansehen und können deshalb
auch eine wichtige Rolle bei der Lösung von Konflikten zwischen

Mangyan übernehmen. Ähnliche Instanzen gibt es allerdings auch in
Gesellschaften, in denen sich die Lokalgruppen bekriegen.

Gemäss einer anderen Theorie entstehen Kriege bei Schwendbauern

um knappes Land (Vayda 1961, Rappaport 1968). Wie immer man die

Stichhaltigkeit dieser Theorie beurteilen mag, unbestritten bleibt, dass bei
den Mangyan auch in den abgelegenen Bergregionen nicht selten Konflikte
zwischen benachbarten Gruppen um Land entstehen: sei es um Felder oder

um Rattangebiete. Nach dem Rückzug der Mangyan aus der Ebene und
ihrer Flucht vor den japanischen Truppen (1941) in die Berge stieg dort die
Bevölkerungsdichte rapide an und erreichte Werte in der Nähe des ökologisch

möglichen Maximums des Alangan-Tales: von 4,2 P/qkm um 1940

auf 19 P/qkm um 1945 und 15 P/qkm noch 1960 (Helbling 1993a).
Dennoch haben diese Konflikte, wie gezeigt, zwar zu Feindschaften, nicht aber

zu Kriegen, sondern zu Versammlungen, Schadenzauber und Kontakt-
meidung geführt.

In der aktuellen Diskussion um die Erklärung der Friedfertigkeit tri-
baler Bevölkerungsgruppen stehen kulturelle und politische Theorien im
Mittelpunkt. Die Vertreter der ersten Theorie erklären Krieg und
Friedfertigkeit mit entsprechenden kulturellen und psychologischen Faktoren
(Ross 1993, Robarchek 1992)12. Gemäss dieser Denkrichtung erklären
Werte und Normen, die friedfertiges, auf Harmonie bedachtes Verhalten
prämieren, aggressives und impulsives Verhalten jedoch missbilligen, nicht
nur friedlich-harmonische Interaktion zwischen Personen, sondern auch

12 Friedliche Gesellschaften weisen eine relativ egalitäre Sozialorganisation ohne Sta¬

tuskonkurrenz zwischen den Männern und ohne ausgeprägte Asymmetrien
zwischen den Geschlechtern auf, dafür aber eine starke Betonung individueller
Autonomie, obwohl dieser Zusammenhang nicht zwingend zu sein scheint (vgl. Gibson

1990:140f.).



RUCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 397

unkriegerisch-gewaltlose Beziehungen zwischen Lokalgruppen. Zu einer
starken Betonung friedfertiger Verhaltensnormen gehören entsprechende
Sozialisationspraktiken (Howell/Willis 1989:23f.; Fabbro 1978, Gibson
1990). Überdies klassifizieren sich Mitglieder friedfertiger Gesellschaften
oft als ängstlich und grenzen sich von Nachbarbevölkerungen als "gewalttätigen

anderen" ab. Dadurch wird ihre Friedfertigkeit in ihrer
ethnischkulturellen Identität fixiert und verankert.

Wie wir gesehen haben, betonen auch die Alangan-Mangyan Werte,
Normen und Ideologien, die friedfertige Interaktion zwischen Personen
und Gruppen fördern. Grossspurigkeit (bosliyen) und vor allem Wut (galit,
sirot) gelten als gefährlich, weil sie die Harmonie der Gruppe zerstören,
von der jedes Gruppenmitglied abhängig ist, und die Gruppe den Attacken
der bösen Geister aussetzen, die Krankheit und Tod bringen. Diese emotionalen

Regungen müssen deshalb gedämpft werden. Auch die Mangyan
fürchten sich vor einer Myriade böser Geister und vor Fremden. Auch sie

konstruieren einen Gegensatz zwischen friedlichen Mangyan und aggressiven

Fremden (mabait kami, matapang siro). Ein wichtiger Verhaltensregulator

bei den Mangyan ist die Angst (limo): malimuon wa kami manga
Mangyan (wir sind ängstliche Leute) ist eine oft gehörte Selbstcharakterisierung

der Mangyan, ebenso agkalimo kami (wir haben Angst): vor
Tieflandsiedlern, Fremden, Krankheiten, vor den übelwollenden Geistern.

Dennoch erklären diese Werte, Normen und Ideologien weder die
Interaktion zwischen Personen noch die Beziehungen zwischen den

Lokalgruppen, wie dies Lauser (1996:262) für die Mangyan behauptet. Es ist
nicht erstaunlich, dass in friedfertigen Gesellschaften zurückhaltendes und
friedliches Verhalten prämiert wird, während in kriegerischen Gesellschaften

entsprechend aggressiv-mutiges Verhalten geschätzt und belohnt wird.
Es handelt sich dabei lediglich um Verhaltensanpassungen an eine jeweilige

soziale Umwelt. Diese Verhaltensideale und -normen erklären weder
Krieg noch Frieden, sondern sind selbst erklärungsbedürftig. Wir haben

gesehen, dass auch die Mangyan diesen Verhaltensidealen nicht immer
nachleben und dass Verhaltensnormen nicht grundsätzlich mit realem
Verhalten gleichgesetzt werden dürfen. Überdies lässt sich von friedlicher
Interaktion zwischen Personen nicht auf friedliche Beziehungen zwischen
Lokalgruppen schliessen, nicht nur, weil auch in kriegerischen
Gesellschaften gruppeninterne Konflikte prinzipiell gewaltlos gelöst werden
können, sondern auch, weil sich Gruppenverhalten grundsätzlich nicht auf



398 JÜRG HELBLING

individuelles Verhalten reduzieren lässt (Brown 1994: Kap. 1 und 2, Helbling

1995).
Die zweite aktuell wichtige Erklärung von friedfertigen Gesellschaften

geht davon aus, dass sich sowohl friedliche Beziehungen zwischen
Lokalgruppen als auch die Betonung von Werten und Normen, die friedfertiges
Verhalten belohnen, ohne die vielfältigen geographischen, wirtschaftlichen
und politischen Beziehungen zwischen diesen Stämmen und den umliegenden

Bevölkerungsgruppen nicht erklären lassen. Die Mangyan sind
mindestens seit der spanischen Eroberung der Philippinen mit einer ihnen
militärisch weit überlegenen Tieflandbevölkerung konfrontiert. Deshalb

war für die Mangyan eine kriegerische Option nie gegeben. Die Mangyan
haben angesichts der vielfältigen Bedrohungen, die von der philippinischen
Tieflandgesellschaft ausgehen, ihr Heil immer in Flucht und Rückzug in
unzugängliche Berggebiete gesucht. Konfliktmeidung durch Rückzug und
Flucht sind unter diesen Umständen bessere Überlebensstrategien13.
Service (1968) hat in diesem Zusammenhang von "Kulturen der Besiegten" in
unzugänglichen Rückzugsgebieten gesprochen (vgl. auch Dentan 1994).

Die Flucht vor militärisch überlegenen, aggressiven Nachbargruppen,
der Rückzug in unzugängliche Randgebiete und die Nachteile einer
kriegerischen Handlungsoption erklären die Friedfertigkeit solcher
Rückzugsgesellschaften jedoch nicht vollständig14. Eine zweite wichtige Bedingung
ist die Abhängigkeit von Gütern, die diese Bevölkerungsgruppen nicht selber

herstellen können. Bei den Mangyan waren und sind dies vor allem
Buschmesser, Kochtöpfe, Salz, Tücher, später auch Fischkonserven,
Taschenlampen etc. Diese lebenswichtigen Güter können sie nur beschaffen,

13 Auch Dentan (1968:2,67) schreibt über die Semai, dass eine Serie von Niederlagen
der Ureinwohner gegenüber malayischen Eindringlingen ihre Vorfahren dazu

bewegt habe, eher zu fliehen als militärisch zurückzuschlagen und auch gesellschaftsintern

friedliche Formen der Konfliktbewältigung zu institutionalisieren. Nach

Otterbein (1970) sind friedliche Gesellschaften geographisch isoliert, meist als

Resultat eines Rückzugs vor aggressiveren Bevölkerungsgruppen (Sponsel 1996:107).
14 Andere Gesellschaften haben sich in Rückzugsgebieten wieder erholt und später auf

Kosten anderer Gruppen expandiert (Ferguson 1995 über die Yanomami); sie

haben untereinander erbittert Kriege (Robarchek 1992 und Yost 1981 über die

Waorani) oder mindestens Abwehrkriege gegen Nachbarn geführt (Gregor 1990

und Menget 1993 über die Xingu).



RÜCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 399

wenn sie bei den Siedlern Lohnarbeit leisten und Waldprodukte an Händler
verkaufen. Diese wirtschaftliche Abhängigkeit führte zu langdauernden
Abhängigkeiten einzelner Mangyan-Gruppen und -Familien von wirtschaftlich

und politisch überlegenen Tiefländern, die die Form von
Schuldknechtschaft, Zwangsarbeit und asymmetrischen Patron/Klient-Beziehungen

annehmen konnten. In diesen kontinuierlichen, wirtschaftlich bedingten
Abhängigkeiten von den Tieflandsiedlern blieb und bleibt den Mangyan
nur eine passive, unterwürfige Haltung, da sie mit einem aggressiv-for-
dernden Auftreten den Kürzeren ziehen würden (vgl. auch Endicott 1983:

238 zu den Semai).
Die ausschlagebenden Faktoren sind somit: Flucht und Rückzug vor

erratischer Gewalt aus dem Tiefland sowie unterwürfig-passives Verhalten
in asymmetrischen Wirtschaftsbeziehungen mit Tieflandsiedlern. Wir werden

im folgenden die Auswirkungen dieser beiden Faktoren auf die Mang-
yan-Gesellschaft etwas genauer untersuchen.

Mangyan und Tieflandgesellschaft

Der kulturelle Graben zwischen Mangyan und Tieflandsiedlern (siganon,
kristianos, pilipino) wird von beiden als unüberbrückbar betrachtet. Die
Tiefländer betrachten die Mangyan als unzivilisiert, schmutzig und
rückständig und leiten daraus ihre generelle Überlegenheit ab, selbst wenn sie

sich soziostrukturell vielleicht nicht wesentlich von den Mangyan in den

Ebenensiedlungen unterscheiden und vielleicht sogar ärmer sind als diese.

Auch für die Mangyan in den Ebenensiedlungen zählt allein der
Unterschied zwischen Mangyan und Tieflandsiedlern (siganon), obwohl sie

soziostrukturell mehr mit den Tieflandsiedlern gemeinsam haben als mit
den Mangyan in den Bergen. Von den Tieflandbewohnern unterscheiden
sich die Mangyan nicht nur durch ihre Sprache, sondern auch durch
kulturelle Merkmale: Schwendbau/intensive Landwirtschaft, Berge/Tiefland,
"tribale'V'nationale" Kultur, Lendenschurze/Hosen und T-Shirt, Betelnuss

kauen/Zigaretten rauchen etc. Zudem sehen sich die Mangyan als friedliche

(mabait) und ängstliche (malimuon) Menschen, die Tieflandbewohner



400 JURG HELBLING

hingegen als matapang, ein Ausdruck, der sowohl "mutig" als auch

"aggressiv" und "gewalttätig" bedeutet15.

Die Geschichte Mindoros seit dem 16. Jahrhundert zeigt, dass die

Tieflandgesellschaft - und die Bedrohungen, die von ihr ausgingen - nicht
homogen war. Die Mangyan waren mit sehr unterschiedlichen Akteuren
konfrontiert und unterhielten unterschiedliche Beziehungen zu ihnen: zu
Siedlern und Händlern, zu Missionaren und staatlichen Behörden, zu
Armeen und Piraten, Banditen und Guerilla16. Auch die Mangyan bilden eine

heterogene Bevölkerungsgruppe. Nicht nur dialektale und regionale
Unterschiede sind zu nennen, sondern vor allem der Unterschied zwischen

Mangyan, die im Kontakt mit Tieflandbewohnern in der Ebene oder am
Fuss der Berge bzw. der anschliessenden Hügelregion lebten, und jenen
Mangyan, die ein Leben in den abgelegenen Bergregionen unabhängig von
der Tieflandgesellschaft vorzogen.

Im folgenden geht es nicht um eine ausführliche Darstellung der
Geschichte der Beziehung zwischen den Mangyan im Innern und der
philippinischen Mehrheitsbevölkerung im Tiefland Mindoros (vgl. dazu
ausführlich Helbling/Schult 1997, Helbling/Schult im Druck). Vielmehr
beschränke ich mich auf eine Skizze historischer Grundkonstellationen: die
Flucht der Mangyan vor Armeen und Piraten von der Ebene in die Berge,
der zeitweise und lokale Schutz durch Missionare und Behörden vor
Ausbeutung durch Siedler und Händler, die Abhängigkeit der Mangyan von
Siedlern und Händlern.

Armeen und Piraten, Banditen und Guerilla

Jedesmal, wenn im Tiefland eine plötzliche und übermächtige Bedrohung
auftauchte, verliessen die Mangyan fluchtartig ihre Siedlungen in der Ebe-

15 Die Alangan-Mangyan nennen die Tieflandbewohner zwar despektierlich pikpik
(Frösche); das hindert sie, vor allem die älteren Mangyan, die mit dem traditionellen

Minderwertigkeitsgefühl aufgewachsen sind, aber nicht daran, sich vor ihnen

zu fürchten. Vor dem Hintergrund der Geschichte der Mangyan und ihrer Beziehung

zur Tieflandgesellschaft lässt sich diese Einstellung auch gut verstehen.

16 Für die Zeit vor der spanischen Eroberung Ende des 16. Jahrhunderts verfügen wir
über keine verlässlichen Berichte zu Mindoro und seinen Bewohnern (vgl.
Helbling/Schult 1997 und Helbling 1996a).



RUCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 401

ne und zogen sich in die schwerzugänglichen Wald- und Berggebiete
zurück: während der spanischen "entradas" im 17. Jahrhundert, den
Piratenüberfällen in der ganzen spanischen Periode bis Ende des 19. Jahrhunderts
mit einem Höhepunkt im 18. Jahrhundert, während des spanisch-philippinischen

bzw. amerikanisch-philippinischen Krieges Anfang des 20. Jahrhunderts

sowie anlässlich der japanischen Invasion der Insel während des

Zweiten Weltkriegs.
Die spanischen Kolonialbehörden waren stark an der Ansiedlung der

Mangyan in der Ebene interessiert, vor allem während der Repopulations-
politik Anfang des 19. Jahrhunderts, die auf die Verheerungen durch die
Piratenüberfälle im 18. Jahrhundert folgte, aber auch schon früher. Zu
diesem Zweck versuchten die Spanier schon im frühen 17. Jahrhundert -
kurz nach ihrer Eroberung der Philippinen - durch "entradas"
(Militärexpeditionen ins Landesinnere) möglichst viele "indios", darunter auch

"manguianes", in Barrios in der Ebene anzusiedeln. Später überliessen sie
die Gründung von Mangyan-Reducciones in der Ebene und ihre Betreuung
weitgehend den Missionarsorden, die in Mindoro bis Ende des 19.
Jahrhunderts tätig waren. Die Mangyan in den Ebenensiedlungen arbeiteten
auch für die Filipino-Bauern und beschafften begehrte Waldprodukte
(Wachs, Honig etc.). Die spanischen Kolonialbehörden zwangen die
Bewohner der Ebenenbarrios, auch die Mangyan, zur Arbeit beim Bau von
Befestigungen und zu anderen öffentlichen Arbeiten (polo y servicios). Als
Anreiz zur Ansiedlung in der Ebene erliessen sie den Mangyan den Tribut
in der ersten Generation. Spanische Kommissare besichtigten ab und zu die
Insel und verfassten Berichte auch über die Missstände und die Ausbeutung
der Mangyan durch die Siedler.

Die Spanier hatten den südostasiatischen Seehandel zu ihren Gunsten
transformiert und dominierten ihn in ihrem Interesse. Die seefahrenden
Handelsvölker auf Borneo und Mindanao verloren dadurch ihre Position
und spezialisierten sich fortan auf die Plünderung von Küstensiedlungen
und auf Sklavenraub. Wie Gibson (1990:126) betont, war der Handel in
Südostasien aufs engste mit Raub und Sklaverei verbunden, weil Arbeitskräfte

knapp waren (Reid 1983). Im 18. und 19. Jahrhundert entstand im
Süden der Philippinen ein mächtiger Sulu-Staat, der durch Raubzüge und
Handelsbeziehungen mit Südchina (Kanton) an Macht gewann. Sklaven
produzierten Exportgüter, und um Sklaven zu beschaffen, überfielen Mo-
ro-Flotten aus Sulu und Mindanao die ungeschützten Städte der spanisch



402 JÜRG HELBLING

dominierten Inseln und verschleppten deren Bewohner in die Sklaverei

(Warren 1981, in Gibson 1990:128). Verschiedene Berichte von Missionaren

zeugen von den Verheerungen der Küstenstädte durch Piraten, vom
Rückzug von Mangyan, die in der Ebene siedelten, in die Berge und von
der Abwanderung der Tieflandbewohner aus Mindoro.

In der Folge der Auflösung der traditionellen Agrargesellschaft, aber

auch mit der Schwächung des spanischen Kolonialstaates tauchten während
des 19. Jahrhunderts in Mindoro vermehrt Banditen (tulisanes) auf. Meist
handelte es sich um verarmte Bauern aus Mindoro und Luzon oder um
Outlaws, die vom Hinterland der nordöstlichen Ebene aus operierten. Von
dort aus überfielen sie Küstenstädte und Händler, aber auch Soldaten, um
sich Waffen, Munition und Pferde zu beschaffen. Vieles deutet darauf hin,
dass die Banditen mit den Bauern im Hinterland wie auch mit den Mangyan

Patron-Klient-Beziehungen unterhielten: Die Bauern versorgten die
Banditen mit Nahrungsmitteln, beherbergten sie und informierten sie über

Bewegungen der Armee. Vielleicht haben die Tulisanes die Bauern im
Hinterland auch vor Übergriffen der Behörden und der Händler beschützt.
Gemäss Informanten wurden die Mangyan von den Banditen sogar mit
Waffen ausgerüstet. Allerdings besitzen wir hierzu keine ausreichend
gesicherten Informationen. Die Tulisanes wurden schliesslich von den
amerikanischen Truppen besiegt, teilweise mit Hilfe von Mangyan, denen sie

eine bessere Schutzmacht gegen die Tieflandsiedler waren, als es die
Banditen gewesen sein mochten.

Vom amerikanisch-philippinischen Krieg zu Beginn des 20. Jahrhunderts

waren die Mangyan nicht direkt betroffen, da die kriegerischen
Auseinandersetzungen in der Ebene stattfanden, von wo sich die Mangyan in
die Bergregionen abgesetzt hatten. Nach dem Krieg entwickelten die
amerikanischen Kolonialbehörden eine Minoritätenpolitik, die auch in Mindoro
zur Anwendung kam. Sie übernahmen die Schutzfunktion für die Mangyan
und wollten die Ausbeutung der Mangyan durch die Tiefländer beenden,
indem sie Mangyan-Reservate einrichteten, Schulen und Siedlungen
gründeten, Cash-crops und neue Agrarprodukte propagierten. Gleichzeitig
setzte nach 1910 ein rascher wirtschaftlicher und sozialer Wandel auch in
Mindoro ein: Förderung der Exportwirtschaft (Holz, Kokosnuss etc.),
infrastrukturelle Erschliessung (Strassen) und Ansiedlung von Siedlern aus
anderen Landesteilen im grossen Massstab. Die massive Einwanderung
versetzte die Mangyan zum erstenmal auch numerisch in eine Minderhei-



RÜCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 403

tenposition und konterkarierte die Minderheitenpolitik der amerikanischen
Kolonialadministration (Schutz und separate Entwicklung der Mangyan;
Helbling/Schult 1997).

Auch anlässlich der japanischen Invasion 1941 flüchteten die Mangyan,

die damals noch in der nordöstlichen Ebene siedelten, in die
Bergregion. Rückzug, Flucht und Verstreuung waren auch hier die probate
Überlebensstrategie. Diese Episode der Geschichte der Mangyan ist aber

bemerkenswert, denn die Mangyan haben sich (wahrscheinlich) zum ersten
Mal auf einen bewaffneten Widerstand eingelassen. Als sich die geschlagenen

japanischen Truppen in die Berge zurückzogen, versteckten sich die

Mangyan so gut wie möglich, wurden aber dennoch zu Trägerarbeit und

zur Abgabe von Nahrungsmitteln gezwungen. Einige Mangyan wurden von
der philippinischen Guerilla kontaktiert und zum Kampf gegen die Japaner
motiviert. Mit Handgranaten und Gewehren ausgerüstet, verfolgte
mindestens eine Gruppe von etwa 30 Mangyan eine Hit-and-run-Taktik und

setzte den Japanern arg zu, ohne selbst Verluste zu beklagen. Die Schwäche

der Japaner, die Unterstützung der Mangyan durch die Tiefland-Gue-
rillla sowie die Unmöglichkeit, sich weiter in die Berge zurückzuziehen,
waren ausschlaggebend für die kriegerische Strategie der Mangyan. Die
Mangyan sind also nicht "von Natur aus" friedlich, aber die Vorteil/Nachteil-Bilanz

hatte bisher immer Krieg als realistische Option ausgeschlossen

(vgl. Dentan 1968:57f. zu einem ähnlichen Fall bei den Semai).
Die nationalistische Politik des philippinischen Staates nach dem

Zweiten Weltkrieg setzte die von den Amerikanern eingeleitete Politik der
wirtschaftlichen und infrastrukturellen Erschliessung Mindoros ungebremst
fort. Alle galten nun unterschiedslos - allerdings bloss formell - als

philippinische Bürger. Die Provinzregierung Mindoros ermutigte die Immigration

und Ansiedlung von Bauern aus den übervölkerten Gebieten Zentral-
Luzons. Die Situation für die Mangyan verschlechterte sich zusehends, da

die Siedler die Mangyan zunehmend von ihrem Land zu verdrängen
begannen17. Die Mangyan erhielten bei dem Versuch, ihre Landansprüche
durchzusetzen, keinerlei Unterstützung seitens der lokalen Behörden. Im

17 Durch die massive Einwanderung war Land zum ersten Mal knapp geworden, wäh¬

rend vorher die Siedler in Mindoro unter einer Knappheit an Arbeitskräften gelitten
hatten. Dadurch sank auch der Wert der Mangyan als Arbeitskräfte. Noch vor dem

Krieg hatten die Terms of trade der Arbeitskraft die Mangyan begünstigt.



404 JURG HELBLING

Gegenteil, sie wurden sogar in den Reservaten ihres Landes beraubt, und

zwar mit Unterstützung der Behörden, die bei Wahlen auf das Stimmenpotential

der Siedler angewiesen waren. Zudem war bis in die 80er Jahre

der von den Mangyan praktizierte Schwendbau verboten, was ständige
Probleme mit Forstbehörden und Polizei bedeutete.

Seit den 70er und 80er Jahren operiert die kommunistische Guerilla
der New People's Army (NPA) auch auf Mindoro, allerdings vor allem im
Süden der Insel; der Norden dient der NPA als Erholungs-, Rückzugs- und

Trainingsgebiet. Ende der 80er Jahre drohte die philippinische Armee, die

NPA-Stützpunkte am Mt. Halkon zu bombardieren. Die in den Bergen
siedelnden Mangyan flohen in Panik ins Tiefland und suchten in der
Missionsstation von Paitan Schutz. Zum ersten Mal bedrohte die Mangyan ein

überlegener Gegner in der Bergregion, die dadurch ihren Charakter als

Rückzugsgebiet (wenn auch nur kurze Zeit) verlor. Während die Mangyan,
mit dem Gewaltpotential von Armeen und Piraten konfrontiert, immer
flohen, scheinen sie mit Banditen und Guérilleros immer einen modus

vivendi gefunden zu haben.

Missionare und Beamte

In spanischer Zeit übernahmen die Missionare auch die Administration der
Indios; Beamte kamen nur zu kurzen Inspektionsreisen aus Manila nach

Mindoro. Die Missionare haben seit dem frühen 17. Jahrhundert versucht,
die Mangyan in Dörfern (barrios, reducciones) in der Ebene anzusiedeln,
um sie zu missionieren und um dem Staat zusätzliche Arbeitskräfte und

Tributzahler zu beschaffen. Eine solche Ansiedlung entsprach teilweise
ebenso den Interessen der Mangyan, die auf den Tauschhandel mit der

Tieflandbevölkerung angewiesen waren. Die Missionare beschützten die

Mangyan vor allzu grosser Ausbeutung und Übervorteilung durch Siedler
und Händler, für die die Mangyan arbeiteten bzw. mit denen sie Tauschhandel

betrieben. Sobald die Missionare jedoch wieder abgezogen waren
und die Mangyan nicht mehr beschützen konnten, verliessen die Mangyan
die Reducciones und zogen sich wieder ins Hinterland zurück. Die Position
der Mangyan gegenüber Siedlern, Händlern und korrupten Behörden war
wahrscheinlich immer dann und dort am schwächsten, wenn und wo sie
nicht von Missionaren unterstützt und beschützt wurden. Während der
amerikanischen Kolonialzeit erfüllten die Beamten des Bureaus für Min-



RÜCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 405

derheiten (BNCT) eine ähnliche Funktion wie früher die Missionare, aber

nur, wenn sie vor Ort die Mangyan vor Übergriffen der Siedler und vor
korrupten Beamten schützen konnten. Entsprechend schlecht war die Lage
der Mangyan in den 40er bis in die 70er Jahre hinein, als keiner dieser

"Beschützer" zugegen war. Die Situation besserte sich erst mit den permanenten

Missionsstationen seit Anfang der 70er Jahre, die einen Anreiz für
eine dauerhafte Ansiedlung der Mangyan in der Ebene boten. Dort wurden
die Mangyan medizinisch versorgt, wirtschaftlich unterstützt und gegen
Siedler und Behörden in Schutz genommen.

Allerdings vermochten nur die Mangyan in den Ebenensiedlungen
vom Schutz und den materiellen Zuwendungen der Missionare zu profitieren.

Dies trifft insbesondere für die führenden Männer in den
Ebenensiedlungen zu, die auf die Missionare setzten und deren Anliegen förderten,

im Gegenzug von den Missionaren protegiert wurden und auf diese

Weise administrative Positionen im System der Lokalverwaltung einnehmen

konnten. Die Missionare und Beamten griffen schon in spanischer
bzw. amerikanischer Zeit auf traditionelle Anführer als Ansprechpartner
und Befehlsempfänger zurück und gaben ihnen Titel, die wiederum ihre

Stellung bei den Mangyan verbesserten.

Siedler und Händler

Schon früh entstanden Tauschbeziehungen zwischen den Händlern der
Küstenstädte und den Bewohnern des Hinterlandes, zu denen auch die
Vorfahren der Mangyan gehörten. Siedler und Händler waren sowohl an

billiger Arbeitskraft als auch an den Tauschprodukten der Mangyan
interessiert. Die Mangyan erwarben Buschmesser, Äxte, Kochtöpfe, Tücher,
Salz, später Fischkonserven, Taschenlampen etc. für Wachs, Honig, Rattan,

Almaciga-Harz und andere Bergprodukte, oder sie arbeiteten auf den

Feldern der Siedler. Tauschhandel kann lediglich punktuell betrieben werden,

so dass die Tauschpartner nicht andauernd miteinander zu interagie-
ren brauchen; es entstehen keine Abhängigkeiten oder Verpflichtungen.
Arbeitsbeziehungen müssen hingegen verbindlicher sein, vor allem in den

Siedlerdörfern und Küstenstädten Mindoros, wo bis in die 30er Jahre
dieses Jahrhunderts nicht Land, sondern Arbeitskräfte knapp waren. Die
Siedler waren demnach auf dauerhafte und zuverlässige Arbeitskräfte
angewiesen. Um sich diese zu besorgen, verfolgten die Siedler im we-



406 JURG HELBLING

sentlichen drei Strategien: Schuldknechtschaft, Zwangsarbeit und Patron-

Klient-Beziehungen. Schon zu spanischen Zeiten versuchten die Siedler,
die Mangyan durch Schuldbeziehungen an sich zu binden, indem sie ihnen
Güter vorschössen. Verschuldete Mangyan müssten in diesem Fall ein

Familienmitglied - meist ein Kind - als Pfand zurücklassen und
regelmässig für ihre Gläubiger arbeiten, bis nach deren Ansicht die Schuld der

Mangyan-Familie abgegolten war. Eine zweite Strategie der Tieflandsiedler

bestand darin, Mangyan-Siedlungen zu überfallen. Die verschleppten

Mangyan wurden als Quasi-Gefangene gehalten und müssten ohne

Bezahlung auf den Kokosnussplantagen oder Reisfeldern der Siedler
arbeiten. Mangyan, die zu flüchten versuchten, wurden wieder eingefangen,
geschlagen und mit dem Tode bedroht (vgl. auch Pennoyer 1980:704 über
die Taobuid). Entsprechend versuchten sich die Mangyan vor solchen

Übergriffen zu schützen, indem sie beim Herannahen von Tieflandsiedlern
sofort ihre Häuser verliessen und in den Wald flüchteten18. Dort hielten
sie sich in provisorischen Unterkünften auf, bis die Gefahr vorbei war.
Auch legten sie falsche Pfade, um die Siedler in die Irre zu führen; sie

stellten Wächter auf, die die Bewohner vor herannahenden Siedlern sofort
warnen konnten (Pennoyer 1975:102ff.). Grosshäuser (balay lakoy) hatten

überdies zwei Ein-/Ausgänge, so dass die Mangan das Haus von einer
Seite verlassen konnten, wenn ungebetene Gäste von der anderen eintraten.

Als dritte Strategie knüpften Tieflandsiedler Klientelbeziehungen zu
einzelnen Mangyan-Familien und -Gruppen. Diese Patron-Klient-Beziehungen

nahmen die Form von Blutsbrüderschaften (sanduguan) an, die
zwischen einzelnen Mangyan und Tiefländern geschlossen wurden. Obwohl
diese Blutsbrüderschaften meist asymmetrische Beziehungen waren, sollte
nicht vergessen werden, dass auch die Mangyan selber an den Gütern, die
sie nicht selber herstellen und nur über die Tieflandbewohner beschaffen

konnten, sehr interessiert waren. Zudem waren auch die Güter und die
Arbeitskraft der Mangyan begehrt: Die Mangyan lieferten in spanischen
Zeiten Wachs, den die Siedler als Tribut entrichten müssten, und auch die

18 Dies entspricht einer allgemeinen Reaktion: Verstreuung der Gruppe bei Gefahr

durch Feinde oder Krankheiten, aber auch bei Tod und nicht lösbaren Streitigkeiten.

Miller (1911:18) weiss zu berichten, dass Mangyan im Jahre 1910

zeitweise in die Ebene flüchteten, nachdem in den Bergen eine Choleraepidemie

ausgebrochen war.



RÜCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 407

Arbeitskraft der Mangyan war im Tiefland über längere Zeit bis in die
30er Jahre dieses Jahrhunderts hinein knapp, was die Verhandlungsposition
der Mangyan stärkte. Überdies konnten sich die Mangyan jederzeit
absetzen, wenn die Tauschbedingungen sich nicht mehr lohnten und die
Arbeitsverhältnisse sich verschlechterten. Die Patron-Klient-Beziehungen
zwischen Mangyan und Siedlern boten also für beide Seiten Vorteile; sie

verminderten die beiderseitigen Risiken von Arbeits- und Handelsbeziehungen

und verliehen diesen Beziehungen Stabilität und Verbindlichkeit.
Die Lage der Mangyan verschlechterte sich jedoch zunehmend, als infolge
der verstärkten Immigration nach Mindoro nicht mehr die Arbeitskraft,
sondern Land knapp wurde und sie weder von Missionaren noch von
Behörden beschützt und unterstützt wurden. Die Siedler begannen, die

Mangyan, die in der Ebene siedelten, zurückzudrängen, einzuschüchtern
und von ihrem Land zu vertreiben1^.

Gegen die überlegenen Tiefländer, die seit den 20er Jahren vermehrt
in Mangyan-Gebiet eindrangen, konnten sich die Mangyan in der Regel
nicht durchsetzen. Üblicherweise blieb ihnen nur der Rückzug in die

Hügel- und Bergregion. Die Konflikte zwischen Mangyan und Tiefländern
entstanden hauptsächlich um Landeigentum und haben sich seit den 50er
und 60er Jahren noch verschärft. Die Tieflandsiedler waren in der Überzahl,

in hohem Masse gewaltbereit und wurden zudem von den Behörden
unterstützt. Sie schikanierten, attackierten und verdrängten die Mangyan,
die weder lesen noch schreiben konnten und sich auch in den rechtlichen

19 Auch die kriegerischen und hierarchisierteren Stämme im Norden der Philippinen
unterhielten Handelsbeziehungen mit der Tieflandbevölkerung, doch nahmen diese

nie die Form von Schuldknechtschaft, Zwangsarbeit oder asymmetrischen Patron-

Klient-Beziehungen an. Erstens konnten sich die Igorot in ihrem angestammten

Siedlungsgebiet in den Bergen gut verschanzen und alle Angriffe der Spanier

abwehren. Sie behielten bis zur Ankunft der Amerikaner immer die Oberhand und

vermochten ihr traditionelles Siedlungsgebiet gegen Eindringlinge erfolgreich zu

behaupten. Zweitens handelten sie mit Gold, das von ihren Handelspartnern im

Tiefland hoch geschätzt wurde und den Igorot eine starke Verhandlungsposition
verschaffte. Drittens kooperierten die Siedler und Händler im Tiefland mit den

Igorot, trotz eines von der spanischen Administration verfügten Handelsboykotts

gegen die unbeugsamen Bergstämme (Scott 1977, Keesing 1962, Fry 1983, Gibson

1990).



408 JURG HELBLING

und politischen Gepflogenheiten der Tieflandgesellschaft nicht auskannten.

Nur selten waren die Mangyan imstande, sich gegen Siedler durchzusetzen,

wie das folgende Beispiel zeigt:
Als sich in den 60er Jahren eine Siedlerfamilie allzu nahe bei Paitan -

einem Ebenendorf - niederliess, innerhalb des Mangyan-Reservats Land

besetzte, ein Haus erstellte und Kaffee zu pflanzen begann, wehrten sich
die Mangyan. Die Bewohner von Paitan versammelten sich um das Haus

des Ilocano-Siedlers - friedlich zwar, aber auf eine unbestimmte Art
entschlossen - und blieben so lange, bis der Siedler - von Angst erfüllt -
seine Sachen packte und wieder abzog. Hier war entscheidend, dass die

Mangyan massiv in der Überzahl und nur mit einem isolierten Siedler
konfrontiert waren.

Die Position der Mangyan gegenüber den Tieflandbewohnern hat sich
seit der Errichtung einer katholischen Missionsstation in Paitan in den

frühen 70er Jahren merklich verbessert - mindestens für jene Mangyan,
die unter dem unmittelbaren Schutz der Missionsstation stehen. Die
Missionare verschaffen den Mangyan bei den Behörden vermehrt Gehör und

unterstützen sie bei Landkonflikten und Rechtshändeln mit den siganon.
Steht eine Lokalgruppe jedoch ausserhalb des Schutzes der Mission oder
der Beamten, ist die Gruppe zudem zerstritten, verfügt sie über keinen
Chef mit guten Beziehungen zu einflussreichen Personen und Behörden
und sind die Tiefländer in der Überzahl, geht die Sache nach wie vor
schlecht aus, wie das folgende Beispiel zeigt:

Sulong/Maltangdai liegt in der Hügelregion, lediglich zwei Stunden

Fussmarsch von der Missionsstation von Paitan entfernt. Nach dem Tod

von Talbukas, dem Dorfchef, spaltete sich die Siedlung in drei Faktionen,
die zerstritten waren und in separaten Weilern (Sulong und Maltangdai)
siedelten. Dies bedeutete eine erhebliche Schwächung der Gruppe, zumal
sie sich auch nicht unter den Schutz der Missionare stellen wollte. Diese

Schwächung zeigte sich auf besonders drastische Weise am Beispiel von
Pangulo, dem Sohn von Talbukas und Anführer des Weilers Maltangdai.
Seine Kaffeefelder lagen bergabwärts in der Nähe eines Siedlerdorfes in
der Ebene. Eines Tages überraschte Pangulo zwei Siedler auf seinem
Kaffeefeld beim Stehlen. Das Wortgefecht eskalierte rasch zu offener Gewalt,
als einer der Siedler zum Buschmesser griff und auf Pangulo losging.
Dieser wurde so schwer verletzt, dass er am nächsten Tag starb. Ganz

Maltangdai verliess daraufhin aus Angst den Ort und suchte Zuflucht in



RÜCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 409

Sangilen, einem Dorf, das Sulong/Maltangdai gegenüberliegt. Die Leute
aus Sulong, deren Felder weiter vom Siedlerdorf entfernt liegen und die
keinen Streit mit den Siedlern hatten, blieben in ihrem Weiler. Erst nach

zwei Monaten, als sich die Lage wieder beruhigt hatte, kehrten die
Bewohner Maltangdais in ihre Häuser zurück.

Rückzug, Flucht und Verstreuung bilden somit eine probate
Überlebensstrategie gegen einen militärisch überlegenen Gegner, wie auch

Flannery (1972:49) nachweist. Die Reaktion auf äussere Bedrohung ist

somit abhängig vom Ausmass dieser Bedrohung und von externer
Unterstützung: Schutz vor einer übermächtigen Bedrohung bei zu wenig
Unterstützung finden die Mangyan im Rückzug und in der Aufteilung der

Gruppe; Schutz gegen einen - eventuell mit Hilfe seitens Missionaren oder
Behörden - bezwingbaren Feind suchen sie im Zusammenschluss zu
grösseren Lokalgruppen (vgl. Helbling 1997)20.

Erklärung

Wir haben gesehen, dass die Mangyan gezwungen sind, für die
Tieflandbewohner Lohnarbeit zu leisten und Produkte zu verkaufen, um Güter
zu erwerben, die sie selber nicht herstellen können. Dabei müssten sie oft
Schuldknechtschafts- und asymmetrische Klientelbeziehungen eingehen
oder Zwangsarbeit leisten. Ihre Situation verbesserte sich jeweils nur dann,
wenn sie von Missionaren und Regierungsbeamten unterstützt wurden.
Sowohl im Kontakt mit Siedlern und Händlern als auch mit ihren
Beschützern wurde jedoch ein friedfertiges Verhalten erzwungen bzw.
prämiert. Gleichzeitig zogen sich die Mangyan bei drohender Gewalt aus dem
Tiefland (durch Armeen und Piraten) immer in die unwegsame Bergregion
zurück. Die Unterlegenheit gegenüber erratischen Bedrohungen und die

Machtlosigkeit im Verkehr mit Tieflandbewohnern, von denen sie wirt-

20 1901 schrieb Worcester: "The Tagalog Filipinos look with great disfavor on the

gathering of the Mangyans into settlements where they can be protected, as this

renders difficult to hold them in a state of peonage. Whenever Governor Offley got
a little group together, they did their best to scatter it. In this instance they passed

the word that smallpox had broken out in a neighbouring Tagalog village" (Agpalo
1972:237; Kikuchi 1984:62).



410 JÜRG HELBLING

schaftlich abhängig sind, zwangen die Mangyan also entweder zum
Rückzug und zur Flucht oder aber zu einem friedfertig-unterwürfigen
Verhalten. Damit ist jedoch nicht erklärt, weshalb Konflikte zwischen

Mangyan-Gruppen nicht doch gewalttätig gelöst werden.
Die Erfahrung, dass sie vor äusserer Bedrohung aus dem Tiefland

flüchten müssen, dass sie sich in den dauerhaften und unverzichtbaren
Wirtschaftsbeziehungen mit Tiefländern ebenfalls friedlich verhalten müssen

und mit Gewalt nichts ausrichten können und dass auch der Schutz
durch Missionare und Beamte ein Verzicht auf- Gewalt einschliesst, hat

jedoch Auswirkungen sowohl auf die gruppeninterne Organisation als auch

auf die Beziehungen zwischen den Lokalgruppen. Kriegerische Institutionen

und ein gewalttätiger Habitus können sich unter diesen Umständen
nicht durchsetzen: Die Lokalgruppen müssen klein, beweglich und flexibel
sein. Ein weitverzweigtes bilaterales Verwandtschaftsnetz von Personen,
eine arbeitsextensive Landwirtschaft mit einem hohen Anteil von Sammeln
sowie eine geringe materielle Ausstattung ermöglichen im Notfall Rückzug
und Verstreuung der Gruppen und bieten den Mangyan Zufluchtsmöglichkeiten

in benachbarten Gruppen. Diese Anpassungen führen zu einer

pfadabhängigen Entwicklung: Einmal an die eigene Machtlosigkeit und

Abhängigkeit angepasst, lässt sich auch fortan auf Bedrohungen kaum mehr
mit Gewalt reagieren. Dies um so mehr, als sich der soziale Zustand auch
in entsprechenden Werten, Normen und Ideologien niederschlägt.

Dass sich die Mangyan selbst als furchtsam, die Tiefländer jedoch als

gewalttätig klassifizieren, überrascht nicht, denn dies entspricht durchaus
ihren historischen Erfahrungen als Besiegte, die sich vor übermächtigen
Nachbarn immer zurückziehen müssten. Die Konzeption einer von Myriaden

übelwollender Geister (tampalasen) bevölkerten Umwelt lässt sich als

metaphorische Transposition des Umstandes verstehen, dass die Mangyan
von überlegenen Bevölkerungsgruppen umgeben sind21. Die Angst vor
Gewalt in jeder Form - Aggression zwischen Personen, Gewalt zwischen

21 Dies hat aber auch damit zu tun, dass bei fehlender Machthierarchie die Angst
(limo) vor den bösen Geistern ein wichtiger Mechanismus der sozialen Kontrolle
innerhalb der Gruppen darstellt. Zur Angst vor übelwollenden Geistern vgl. Dentan

(1968:60f.) und Robarchek (1979:111) über die Semai, Stickley (1979) über

die Tadyawan, Pennoyer (1976) über die Taobuid und Gibson (1983:219-221 und

1990) über die Buhid.



RUCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 411

Gruppen, Übergriffe böswilliger Geister - ist ein wichtiger Verhaltensregulator.

Angst macht die Normen und Verhaltensideale plausibel, die

Friedfertigkeit belohnen und Aggressivität missbilligen, und fördert eine

friedfertige Verhaltensdisposition. Die Dichotomie zwischen aggressiven
Tiefländern und friedfertigen Mangyan, die jeden aggressiven Mangyan
zum Aussenseiter macht, verknüpft Friedfertigkeit zudem mit ethnischer
Identität und mit dem männlichen Verhaltensideal, wie wir im Abschnitt
über gruppeninterne Konflikte gesehen haben. Die Herausbildung friedfertiger

Verhaltensnormen, die mit den institutionellen Anpassungen einhergeht,

erzeugt die wohlbegründete und reziproke Erwartung (Stereotypi-
sierung), dass auch die anderen Mangyan grundsätzlich ein friedfertiges
Verhalten vorziehen und dass keine gewalttätige Austragung von
Konflikten befürchtet werden muss (Axelrod 1987:134ff.). Dies macht eine

gewalttätige Austragung von Konflikten zwischen Mangyan-Gruppen
unwahrscheinlich und Friedfertigkeit zur Regel.

Nicht nur die hochbewertete Friedfertigkeit aufgrund erfahrener
Erfolglosigkeit von gewaltätigem Verhalten sowie die entsprechenden
organisatorischen und institutionellen Anpassungen, sondern auch die
unmittelbaren Vorteile friedlicher Beziehungen bestärken die Lokalgruppen in
ihrer grundsätzlichen Bereitschaft zu einem gewaltlosen Umgang miteinander.

Da die Lokalgruppen keine Kriege führen, müssen auch keine
Alliierten rekrutiert (Allianzfeste) und keine Tauschgaben akkumuliert
werden (Prestigegüterakkumulation)22. Zudem sind die Lokalgruppen
signifikant kleiner als in kriegerischen Gesellschaften, was den Stress

durch gruppeninterne Konflikte niedrig hält. Grundsätzlich friedliche
Beziehungen zwischen Gruppen ermöglichen auch einen relativ risikolosen
Umgang mit ihnen zwecks Heiraten, gegenseitigen Besuchen, gemeinsamen

Versammlungen, Abtausch von Feldern, Zugang zu Rattan-Gebieten

22 Da aggressives, gewalttätiges Verhalten Männern keinen Statuszuwachs verspricht,
und Frauen nicht im selben Masse wie anderswo Objekte von politisch motivierten

Heiratsallianzen und von Frauenraub sind, ist die Position der Frauen besser als in

kriegerischen Gesellschaften. Aus diesen Gründen ist die Sozialorganisation
friedfertiger Gesellschaften oft egalitärer strukturiert als in kriegerischen, obwohl dieser

Zusammenhang nicht zwingend zu sein scheint (vgl. Gibson 1990:140f.).



412 JÜRG HELBLING

etc. Diese unmittelbaren Vorteile von Friedfertigkeit tragen dazu bei, dass

auch zwischen Mangyan-Gruppen keine Kriege geführt werden23.

Entstehen dennoch Konflikte zwischen Lokalgruppen, dominieren
ebenfalls Strategien wie Rückzug und Kontaktmeidung; allenfalls üben die

Gruppen magische Aggression gegeneinander aus, oder es kommt zu

Schlägereien zwischen Mitgliedern verfeindeter Gruppen, nie aber zu

Kriegen. Und Streitschlichter mit regionaler Reputation (tanongan) - durch
Tieflandtitel (Kapitän, Mayor) zusätzlich verstärkt - können ihr Prestige
bei der Lösung von Konflikten zwischen Lokalgruppen einsetzen.

LITERATUR

Agpalo, Remigio
1972 The political elite and the people. Quezon City: University of the Philippines.

Axelrod, Robert

1987 Die Evolution der Kooperation. München: Oldenbourg.

Beyer, Ottley (ed.)
1918 Ethnography of the Mindoro-Palawan Peoples: A Collection of Original

Sources. Manila.

Bontà, Bruce

1993 Peaceful Peoples: An Annotated Bibliography. Metuchen, N.Y.: Scarecrow.

Bräunlein, Peter und Andrea Lauser
1993 Leben in Malula. Ein Beitrag zur Ethnographie der Alangan-Mangyan auf

Mindoro (Philippinen). Pfaffenweiler: Centaurus Verlagsgesellschaft.

Brown, Seyom

1994 The Causes and Prevention of War. New York: St. Martin's Press.

Carneiro, Robert

1978 Political Expansion as an Expression of the Principle of Competitive Exclu¬

sion. In: Cohen, Ronald und Elman Service (eds.), The Origin ofthe State.

Philadelphia: Philadelphia University Press.

1994 War and Peace. In: Reyna, Stephen und Richard Downs (eds.), Studying

War: Anthropological Perspectives. Gordon and Breach.

23 Vergleiche im Kontrast dazu die Waorani, bei denen die häufigen und erbitterten

Kriege nicht nur eine hohe Sterblichkeit verursacht, sondern sogar Heirats- und

Tauschbeziehungen stark behindert haben (Yost 1981, Robarchek 1992, 1996).



RÜCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 413

Dentan, Robert

1968 The Semai. New York: Holt, Rinehart, Winston.

1978 Notes on Childhood in a Non-violent Context. In: Montagu, Ashley (ed.),

Learning Non-aggression. New York: Oxford University Press.

1992 The Rise, Maintenance and Destruction of Peaceable Polity. In: Silverberg,
James und J. Patrick Gray (eds.), To Fight or not to Fight: Violence and

Peacefulness in Humans and other Primates. New York: Oxford University
Press.

1994 Surrendered Men: Peacable Enclaves in the Post-Enlightment West. In:

Sponsel, Leslie und Thomas Gregor (eds.), The Anthropology of Peace and

Nonviolence. Boulder: Lynne Rienner Publishers.

Ditfurth, Anna von
1988 Die Alangan Mangyan aus Arangin/Belen. Zur Sozialstruktur einer kulturellen

Minderheit zwischen Integration und Abgrenzung. Unveröffentlichte Lizentiatsarbeit

am Ethnologischen Seminar der Universität Zürich.

Dozier, Edward

1965 The Kaiinga. New York: Holt, Rinehart and Winston.

Elias, Robert und Jennifer Turpin
1994 Introduction: Thinking about Peace. In: Elias, Robert und Jennifer Turpin

(eds.), Rethinking Peace. Boulder und London: Lynne Rienner Publishers.

Ellevera-Lamberte, Exaltacion

1983 Mangyans in Perspective: An Integrative Study of Contemporary Mangyan
Research. Manila: De la Salle University.

Endicott, Kenneth

1983 The Effects of Slave Raiding on the Aborigines of the Malay Peninsula. In:

Rek>, Anthony and Jennifer Brewster (eds.), Slavery, Bondage and

Dependency. Brisbane: University of Queensland Press.

Ensminger, Jean

1992 Making a Market. The Institutional Transformation of an African Society. New

York: Cambridge University Press.

Fabbro, David

1978 Peaceful Societies. In: Journal ofPeace Research 15,1:67-83.

Ferguson, R. Brian
1984 Introduction: Studying War. In: Ferguson, R. Brian (ed.), Warfare, Culture

and Environment. Orlando: Academic Press.

1989 Game Wars? Ecology and Conflict in Amazonia. In: Journal ofAnthropologi¬
cal Research 45,2:179-206.



414 JURG HELBLING

1990a Blood of the Leviathan. In: American Ethnologist 17,2:237-257.

1990b Explaining War. In: Haas, Jonathan (ed.), The Anthropology of War.

Cambridge: Cambridge University Press.

1992 A Savage Encounter. In: Ferguson, R. Brian and Neil Whitehead (eds.),

War in the Tribal Zone. Santa Fe: School of American Research.

1995 Yanomami Warfare: A Political History. Santa Fe: School of American

Research Press.

Flannery, Kenneth

1972 The Origins of the Village as a Settlement Type in Mesoamerica and the Near

East. In: UcKO, Peter, Ruth Tringham und George Dimbleby (eds.), Man,
Settlement and Urbanism. Gloucester: Duckworth.

Foster, Mary and Robert Rubinstein (eds.)

1986 Peace and War. Brunswick: Transaction Books.

Fry, Howard

1983 A History ofthe Mountain Province. Quezon City: New Day Publisher.

Gibson, Thomas

1990 Raiding, Trading and Tribal Autonomy in Insular Southeast Asia. In: Haas,
Jonathan (ed.), The Anthropology of War. Cambridge: Cambridge University
Press.

Gregor, Thomas

1996 Introduction. In: Gregor, Thomas (ed.), A Natural History of Peace. Nash¬

ville: Vanderbilt University Press.

1996 (ed.), A Natural History ofPeace. Nashville: Vanderbilt University Press.

1990 Uneasy Peace: Intertribal Relations in Brazil's Upper Xingu. In: Haas,
Jonathan (ed.), The Anthropology of War. Cambridge: Cambridge University
Press.

Haas, Jonathan (ed.)
1990 The Anthropology of War. Cambridge: Cambridge University Press.

Heelas, Paul

1989 Identifying Peaceful Societies. In: Howell, Signe und Roy Willis (eds.),

Societies at Peace. London: Rouüedge.

Helbling, Jürg

1989 Kinship and Politics: The Reproduction of Political Units Among the Alangan-

Mangyan in Mindoro Oriental. In: KiKUCHi, Yasuchi (ed.), Philippine Kinship
and Society. Manila: New Day Publishers.

1990 Die Alangan-Mangyan in Mindoro Oriental. Unveröffentlichte Habilitations¬

schrift Zürich.



RÜCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 415

1993a Demographie, Landnutzung und Übemutzung natürlicher Ressourcen bei den

Alangan-Mangyan. In: Helbling, Jürg (ed.), Die Mangyan auf Mindoro:

Gesellschaft, Kultur und Geschichte einer philippinischen Bergbevölkerung.

Zürich: Argonaut Verlag.
1993b Machtbeziehungen zwischen Altersgruppen und Geschlechtem bei den

Alangan-Mangyan in Nordost-Mindoro (Philippinen). In: Helbling, Jürg

(ed.), Die Mangyan auf Mindoro: Gesellschaft, Kultur und Geschichte einer

philippinischen Bergbevölkerung. Zürich: Argonaut Verlag.
1995 Etwas Kritik und noch eine Theorie des Krieges. In: Zeitschrift för Ethnologie

120:8-19.

1996a Verwandtschaft, Macht und Produktion. Berlin: Reimer.

1996b Weshalb bekriegen sich die Yanomami? Versuch einer spieltheoretischen

Erklärung. In: Bräunlein, Peter und Andrea Lauser (eds.), Krieg und

Frieden. Bremen: Keo.

1997 Feldbauern mit wechselnden Siedlungsformen: Die Alangan-Mangyan auf

Mindoro. In: Asiatische Studien 1996,4:797-818.

Helbling, Jürg und Volker Schult
1997 Demographic Development in Mindoro in the 19th and 20th Century. In:

Philippine Studies 1997,45:385-407.

— (forthcoming) The History of the Relation between Mangyan and the Filipino
Lowland Population in Northeast Mindoro from the 16th Century until Today.

Manila: Ateneo University Press.

Howell, Signe und Roy Willis (eds.)

1989 Societies at Peace. London: Routledge.

Keesing, Felix
1962 The Ethnohistory ofNorthern Luzon. Stanford: Stanford University Press.

Kikuchi, Yasuhiru

1984 Mindoro Highlanders. Quezon City: New Day Publishers.

Koch, Klaus-Friedrich
1973 The Etiology and Sociostructural Conditions of Violent Conflict Management

in Jalé Society (New Guinea). In: De Wrr und Hatrup (eds.), Determinants

and Origins ofAggressive Behavior. The Hague: Mouton.
1974 The Anthropology of Warfare. Addison-Wesley Module in Anthropology. Nr.

52. Reading: Addison-Wesley Publishing Company.
1976 Konfliktmanagement und Rechtsethnologie. In: Sociologus 26,2:96-129.



416 JÜRG HELBLING

KUNSTADTER, Peter

1967 Tribes, Minorities, and Nations. Vol. 1. Princeton: Princeton University
Press.

Lauser, Andrea

1996 Wir haben Angst: Friedfertigkeit und Angst als Modell einer friedvollen

Gesellschaft. In: Bräunlein, Peter und Andrea Lauser (eds.), Krieg und

Frieden. Bremen: Keo.

Leykamm, Sr. Magdalena
1979 Sickness and Healing among the Alangan Mangyans of Oriental Mindoro. MA

thesis. Ateneo de Manila University, Quezon City.

Lopez, Violeta
1974 Towards Integration, A Review of Policies Affecting the Minority Groups with

Special Reference to the Mangyans (1901-1975). In: Asian Studies XII,2+3.
1976 The Mangyans ofMindoro. University of the Philippines: Quezon City.

McCauley, Clark
1990 Conference Overview. In: Haas, Jonathan (ed.), The Anthropology of War.

Cambridge: Cambridge University Press.

Menget, Patrick

1993 Les Frontières de la chefferie. Remarques sur le système politique du haut

Xingu (Brésil). In: L'Homme 126-128:59-76.

Merrill, Elmer
1907 The Ascent of Mt. Halcon, Mindoro. In: The Philippine Journal of Science II-

ANr.3:179-205.

Miller, Merton

1912 The Mangyans of Mindoro. In: The Philippine Journal of Science VII Nr.3:
135-156.

Miyamoto, Masaru

1988 The Hununoo-Mangyan: Society, Religion and Law among a Mountain People

ofMindoro Island, Philippines. Osaka: Senri.

Otterbein, Keith

1973 The Anthropology of War. In: Honigmann, John (ed.), Handbook of Social

and Cultural Anthropology. Chicago: Rand McNally.
Pennoyer, Douglas
1975 Taubuid Plants and Ritual Complex. (Unveröffentlichte Ph.D. Thesis.

Washington State University)
1977 The Taubuid of Mindoro, Philippines. In: Philippine Quarterly of Culture and

Society 5(l/2):21-37.



RUCKZUG UND ABHÄNGIGKEIT 417

1978 Leadership and Control in a Sumagui-River Bangun Settlement. In: Philippine

Sociological Review 26:49-55.

1980 Rituals in Taubuid Life (Mindoro). In: Anthropos 75 (5/6):693-709.

Reid, Anthony
1983 Introduction: Slavery and Bondage in Southeast Asian History and Closed and

Open Slave Systems in Pre-Colonial Southeast Asia. In: Reid, Anthony und

Jennifer Brewster (eds.), Slavery, Bondage and Dependency. Brisbane:

University of Queensland Press.

Reyna, Stephen and Richard Downs (eds.)

1994 Studying Warfare: Anthropological Perspectives. Gordon and Breach.

Robarchek, Clayton
1977 Frustration, Aggression and the Nonviolent Semai. In: American Ethnologist

4,4:762-770.
1979 Conflict, Emotion and Abreaction: Resolution of Conflict among the Semai

Senoi. In: Ethos 7,2:104-123.
1986 Helplessness, Fearfulness and Peacefulness: The Emotional and Motivational

Contexts of Semai Social Relations. In: Anthropological Quarterly 59,4:177-
183.

1989 Hobbesian and Rousseauan Images of Man. In: Howell, Signe and Roy

Willis (eds.), Societies at Peace. London: Routledge.

Robarchek, Clayton and Robert Dentan
1987 Blood Drunkenness and the Bloodthirsty Semai: Unmasking another Anthropo¬

logical Myth. In: American Anthropologist 89,2:356-365.

Robarchek, Clayton and Carole Robarchek
1992 Cultures of War and Peace. In: Silverberg, James and J. Patrick Gray

(eds.), To Fight or not to Fight: Violence and Peacefulness in Humans and

other Primates. New York: Oxford University Press.

1996 The Aucas, the Cannibals, and the Missionaries: From Warfare to Peace¬

fulness among the Waorani. In: Gregor, Thomas (ed.), A Natural History of
Peace. Nashville: Vanderbilt University Press.

Rosaldo, Renato

1980 Ilongot Headhunting 1883-1974. Stanford: Stanford University Press.

Sahlins, Marshall

1968 Tribesmen. Englewood Cliffs: Prentice-Hall.

Scott, William
1977 The Discovery ofthe lgorots. Quezon City: New Day Publishers.



418 JURG HELBLING

Service, Elman

1968 War and Our "Contemporary Ancestors". In: Fried, Morton, Marvin Harris
und Robert Murphy (eds.), War: The Anthropology ofArmed Conflict. New

York: Natural History Press.

Sponsel, Leslie

1994 The Mutual Relevance of Anthropology and Peace Studies. In: Sponsel,
Leslie and Thomas Gregor (eds.), The Anthropology of Peace and Nonviolence.

Boulder: Lynne Rienner Publishers.

Wiberg, Hakan

1981 What Have We Learned about Peace? In: Journal of Peace Research XVIII,2:
111-148.

Wolf, Eric
1987 Cycles of War. In: Moore, Kenneth (ed.), Waymarks: The Notre Dame

Inaugural Lectures in Anthropology. Notre Dame, Ind.: University of Notre

Dame Press.

Yost, James

1981 Twenty Years of Contact: The Mechanisms for Change in Wao (Auca)

Culture. In: Whttten, Norman (ed.), Cultural Transformation and Ethnicity
in Modern Ecuador. Urbana: University of Illinois Press.


	Rückzug und Abhängigkeit : die Friedfertigkeit der Alangan-Mangyan auf Mindoro (Philippinen)

