
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 2: Asia in Swiss anthropology = Asien in der Schweizer Ethnologie

Artikel: Das Trinkverhalten der Sunuwar Ostnepals im Lichte theoretischer
Erklärungen exzessiven Alkoholkonsums

Autor: Egli, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR OSTNEPALS IM LICHTE
THEORETISCHER ERKLÄRUNGEN EXZESSIVEN

ALKOHOLKONSUMS

Werner Egli, Universität Zürich

Die Sunuwar1 sind eine etwa 30'000 Mitglieder zählende Gruppe und
siedeln in Ostnepal am Fusse des Mt. Everest-Massivs. Sie sind die ursprünglichen

Bewohner des Gebietes, in das die bekannten Sherpa im 16. Jh. von
Norden eingewandert sind (Oppitz 1968). Sie sprechen eine tibeto-burma-
nische Sprache und gehören zusammen mit den Rai und den Limbu zu den

Kiranti, nach eigener Ansicht die historischen Nachfahren der legendären
Kirata der Veden und der grossen Epen. Sie sind hauptsächlich in den

mittleren Höhenlagen der Täler des Khimti und des Likhu Khola
anzutreffen. Im Khimti-Tal sind sie schon sehr hinduisiert, im Likhu-Tal, auf
das sich meine Ausführungen beziehen, noch weitgehend traditionalistisch.
Ihre Hauptanbaufrüchte sind Hirse, Mais und Reis. Früher trieben sie

Schwendbau und im grossen Stil Viehzucht. Heute gibt es keine
Landreserven mehr und die Viehzucht ist vernachlässigbar. Obwohl seit 200
Jahren in den hinduistischen Gorkha-Staat integriert, haben die Sunuwar
bis heute Züge einer tribalen Gesellschaft bewahrt. Die soziale Organisation

ist von einer segmentären Struktur geprägt, das Land befindet sich

noch weitgehend im Obereigentum der Klane und das Denken ist von einer

Ahnenideologie beherrscht. Für ihre (geistige) Kultur haben die Sunuwar,
wie alle anderen Kiranti-Gmrypen (Gaenszle 1993), einen eigenen Begriff:
mukdum.

Die Sunuwar konsumieren sehr viel Alkohol, vor allem Bier. Dieses

Verhalten teilen sie mit vielen tribalen und Bauerngesellschaften. Auch für
sie gilt, was Colson und Scudder über die Gwembe-Tonga in Sambia
schreiben:

1 Ich führte von 1989-1992 eine Feldforschung bei den Sunuwar durch. Frühere

Studien über die Sunuwar stammen von FoURNlER (1974, 1976, 1978 und

Müller (1984).



350 WERNER EGLI

"Beer, therefore, connoted the establishment of a full marriage, the continuities

between the dead and the living and so the continuity of life itself, the basic

values of lineage membership, the relationship between fathers and children,
and the importance of membership in a local community. Even more than food,

it represented the basic reciprocities of social life. It derived its full meaning

from its association with a way of life dependent on agriculture, in which each

household had fields and raised its own food; and it had multiplex associations

with water, that agricultural necessity, and fire, that essence of human life
associated with hearth, food, and the heat of sexuality that leads to new life. It
was thus a "key symbol", linking almost everything that Gwembe people

thought important" (1988:65).

Aufgrund der Verbreitung exzessiven Alkoholkonsums in traditionellen
Gesellschaften bemüht sich die Ethnologie schon seit langem um die
theoretische Erklärung dieses Phänomens2, wobei die integrativen Aspekte des

Alkoholgenusses, das von Douglas (1987) so genannte "constructive drinking

" und nicht das uns vertraute Problemtrinken im Vordergrund stehen.

Nach einer kurzen Schilderung des Trinkverhaltens der Sunuwar werde

ich im folgenden einen Überblick über die ethnologischen Erklärungsversuche

übermässigen Trinkens geben. In einem dritten Schritt werde ich
die Relevanz der vorgestellten Erklärungen im Fall der Sunuwar
überprüfen.

1. Schilderung des Trinkverhaltens der Sunuwar

Zur Beschreibung des Trinkverhaltens der Sunuwar und ihrer mit dem

Alkohol in Beziehung stehenden Vorstellungen und sozialen Gegebenheiten
folge ich dem Katalog, den Washburn (1961:xvff.) in seiner klassischen

2 Bibliographische Überblicke geben Heath (1976, 1987, 1991) und Heath &
Cooper (1981). Materialreiche Sammelbände mit theoretischen und ethnographischen

Beiträgen stammen von Pittman & Snyder (1962), Pittman & White
(1991), Everett et al. (1976), Heath (1976, 1995), MacMarshall (1979),

Volger (1981), Douglas (1987), Gefou-Madianou (1992), McDonald (1994).

Die umfangreichste Monographie zum Thema ist die vierbändige Dissertation von
Aasved (1988).



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 351

Studie zur Erfassung und zum Vergleich diesbezüglicher ethnographischer
Daten in Stammesgesellschaften verwendet hat.

Die Sunuwar kennen vier Arten alkoholischer Getränke: Selbstgebrautes

und gekauftes Bier sowie Selbstgebrannten und gekauften Schnaps.
Das wichtigste alkoholische Getränk ist das ca. 2-3 % alkoholhaltige
selbstgebraute Bier (shyabu), und zwar das Bier aus der Fingerhirse. Jeder

Haushalt verbraut meist seine ganze Hirseernte. Bier wird aber auch aus

allen anderen Getreiden gebraut. In den meisten Haushalten wird etwa die
Hälfte der gesamten Ernte verbraut, in einzelnen Haushalten sind es bis zu
70%.

Schnaps (sherek, gal) wird ebenfalls aus allen Getreiden gebrannt, vor
allem aus Gerste. Es wird das Deckeldestillationsverfahren benutzt. Um-
fangmässig fallt die Produktion von Schnaps verglichen mit jener von Bier
kaum ins Gewicht. Auch die soziale Bedeutung des Schnapskonsums ist

gering. Der Anteil gekaufter Alkoholika ist generell von untergeordneter
Bedeutung.

Die Produktion von Bier liegt hauptsächlich in den Händen der Frauen,

die von Schnaps in den Händen beider Geschlechter. Verkauft werden

selbsterzeugte Alkoholika nicht. Der Kauf von Alkoholika ist Männersache.

Die Behältnisse für die Produktion und Lagerung von Alkohol sind

Kupferkessel, Ton- und Holzgefässe. Sie befinden sich allesamt im Besitz
der Frau (kugya). Getrunken wird das Bier aus Blech- oder Messingschalen,

selten aus Bambusgefässen. Der Schnaps wird wie Tee aus
Metallbechern oder Gläsern getrunken.

Bier wird selten schluckweise getrunken, meist werden die ganzen
Schalen hinuntergestürzt, oft mehrere nacheinander. Pro Trinkepisode in
rituellem Rahmen werden nicht selten 10 Liter pro Person getrunken.
Schnaps wird becherweise getrunken, pro Trinkepisode manchmal ein

halber Liter oder mehr. Selbstgebrannter Schnaps wird vor dem Genuss

meist erwärmt.
Bier wird meist nicht vor dem späten Morgen getrunken, äusserst selten

zum Frühstück zwischen 8 und 10 Uhr. Nur bei gemeinsamer
Feldarbeit wird auch vor dem Mittag häufiger Bier getrunken. Auch Schnaps
wird meist erst nach dem Mittag getrunken, mit Ausnahme von Festtagen,
an denen oft anstelle des Tees unmittelbar nach dem Aufstehen ein Glas

mit warmem Schnaps getrunken wird.



352 WERNER EGLI

Bier und Schnaps werden nicht nur getrunken, sie dienen auch als

Opfergaben für Ahnen und Götter sowie als Grabbeigabe. Bei jedem Bier-

genuss werden für die Ahnen getreu Ciceros ab igne ignem ein paar
Tropfen als Opfer abgezweigt.

Gekauftes Bier wird ganz selten im Dorf getrunken, eher auf Reisen

oder auf dem Wochenmarkt. Letzteres nicht zuletzt aus Angst vor dem

Vergiftetwerden. Schon eher wird gekaufter Schnaps im Dorf getrunken.
Im Gegensatz zum eigenen Bier, das nur ganz selten nicht in Gesellschaft
mindestens der anderen Familienmitglieder getrunken wird, wird
Selbstgebrannter oder gekaufter Schnaps auch alleine getrunken. Dies meist von
älteren Männern.

Das Schnapstrinken und insbesondere der übermässige Konsum ist
sowieso vorwiegend Männersache. Die wenigen Problemtrinker^ im Dorf
sind Schnapstrinker. Da nur reiche Leute imstande sind, grosse Mengen
Schnaps zu produzieren oder zu kaufen, ist das in geringem Mass auftretende

Problemtrinken zumindest ökonomisch ohne Konsequenzen. Es

tangiert weder das Budget noch die Leistungsfähigkeit negativ. In ganz seltenen

Fällen ist es ein soziales Problem, aber auch dies nur beschränkt.
Denn wenn einer einmal zum Trinken von Schnaps angesetzt hat, trinkt er
meist bis fast zur Bewusstlosigkeit weiter. Problemtrinker rekrutieren sich

zum grössten Teil aus ehemaligen Söldnern der nepalesischen Gorkha-

Truppen. Sie verfügen über eine gute Pension und Musse für den

übermässigen Schnapskonsum. Eine besondere Motivation für ihr übermässiges
Trinken mag in Reintegrationsproblemen liegen, die bei der Rückkehr ins

Dorf auftreten.
Im Dorf wirken sowohl die beschränkte Verfügbarkeit aller Alkoholika

als auch der relativ niedere Alkoholgehalt des am häufigsten genossenen
selbstgebrauten Biers der Entstehung des Problemtrinkens entgegen.
Anders sieht es aus bei vielen älteren Sunuwar-Märmem, vornehmlich ehemaligen

Söldnern, die fern ihrer Heimat, oft in einem städtischen Milieu
leben. Der uneingeschränkte Zugang zu hochprozentigem Alkohol, eine oft

Ich verzichte auf den Ausdruck "Alkoholiker", der wissenschaftlich schwer zu

definieren und darum anfällig für ethnozentrische Projektionen ist (Heath 1995:

369f.).



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 353

sinnentleerte Existenz und natürlich die Gewöhnung an Alkohol von Kindheit

an bilden hier eine unheilige Allianz.4
Das Bier spielt in unzähligen kulturellen Vorstellungen der Sunuwar

eine wichtige Rolle. In der mythologischen Ursprungshöhle, die mit einem

Biergefäss verglichen wird, herrschte das Chaos; nichts war ordentlich
voneinander getrennt, das Fleisch nicht von den Knochen, die Männer
nicht von den Frauen usw. Auch Wasser und Getreide waren noch nicht
voneinander getrennt. So hat sich das Bier von selbst gebraut und es gab

jederzeit Bier. Im nicht-menschlichen vorgesellschaftlichen und zeitlosen
Zustand ist das Bier ohne Zutun des Menschen entstanden. Weil die
Individuen und Gruppen noch nicht separiert waren, konnte es nicht eigentlich
getauscht, nicht ordentlich in Gesellschaft und zum richtigen Zeitpunkt
konsumiert werden. Nach Ansicht der Sunuwar hat die automatische
Fermentierung im Urzustand mit dem Instinkt des Schweins, das die
Menschen aus der Ursprungshöhle führte, gemeinsam, dass sie beim Verlassen
der Höhle vom Menschen in Form des Bierbrauens und des Vernunftgebrauchs

übernommen wurden. Letzteres sind dann auch die ursprünglichen
Aufgaben des Sunuwar-Priesters (naso). Dieser ist Braumeister (puri naso)
und Hüter des rituellen Wissens (suri naso).

Eine spezielle Form des Bierkonsums ist neben dem Schweineopfer
ein Hauptbestandteil des alljährlich im Frühling stattfindenden Rituals zu
Ehren der Muttergöttin chandi. Es handelt sich um eine zyklische Wiederholung

des Ursprungs. Alle Klanbrüder bringen Bier zum Opferplatz und

giessen es in ein grosses Behältnis (puri ghyempa). Dies erweckt den
Eindruck eines unendlichen Biervorrats, wie einst in der Ursprungshöhle, vor
allem aber scheint das Bier keinen feststellbaren Produzenten mehr zu
haben. Sein gemeinsamer Genuss kann so als Rückkehr zum Urzustand
empfunden werden. Der anschliessende Sprung aus dem Chaos, die
symbolische Wiedergeburt, erfolgt durch verschiedene Schritte der symbolischen

Separation, u.a. durch den Genuss von Bier, dessen Produzenten
sich nun klar identifizieren lassen. Wenn die Trommler, die die Ritualge-

4 Abgesehen davon, dass jeder Einzelfall ein Drama bedeutet, ist diese Entwicklung
heute quantitativ unbedeutend. Sie könnte aber eine Entwicklung vorwegnehmen,

die im Kontext der Bevölkerungsexplosion und der Migration bald grössere Dimensionen

annehmen könnte. - Der Wandel der Trinkgewohnheiten in Migrationsprozessen

aller Art wurde bis dato noch kaum untersucht.



354 WERNER EGLI

meinschaft repräsentieren, anschliessend bei einer Flurbegehung von Haus

zu Haus ziehen und den Gott des Wohlstands (suro-gasso) mit sich bringen,

wird ihnen vom Gastgeber Bier aus kleinen Krügen (suri ghyempa)
gereicht. In der diesseitigen Welt wird das Bier wieder zur Gabe.

Die Vorstellung eines Bindeglieds (gedi) zwischen separaten Existenzen

ist ein Grundelement des Siwwwar-Denkens. Bier ist eines dieser
Bindeglieder. Es ist eine Brücke zwischen Diesseits und Jenseits. Dem Körper
eines Verstorbenen ebenso wie seiner Seele wird zur Jenseitsreise Bier
gegeben. Ebenso den Ahnen zur wohlwollenden Aufnahme der neuen Totenseele.

Der Prototyp des Ahnenrituals ist der abschliessende Teil des

Totenrituals, die Einführung der Totenseele ins jenseitige Reich der Ahnen.
Ahnenrituale können nur von den Erben des elterlichen Hauses (mui

khin) - gemäss der Praxis der präferentiellen Ultimogenitur von jüngsten
Brüdern - durchgeführt werden. Nur dieses Haus verfügt über einen
Ahnenschrein (laga-pargi), der den Zugang zur Ahnenwelt ermöglicht.
Der Gastgeber muss nicht nur das Haus zur Verfügung stellen, sondern
auch Speis und v.a. Trank für die Ritualteilnehmer. Angesichts des Um-
fangs der aufgewendeten Getreidemengen, hauptsächlich in Form von
Bier, haben die Ahnenrituale einen redistributiven Effekt. Die materiell
bevorzugten Haupterben müssen den weniger begünstigten älteren Brüdern
etwas abtreten. Bier verbindet also nicht nur symbolisch die Lebenden mit
den Ahnen, sondern auch auf ganz handfeste Weise die Lebenden
untereinander.

Warum bei den Sunuwar die Herstellung von Bier als Zeitmass gilt,
wird ebenfalls am Beispiel des Totenrituals deutlich: Der Tod kommt nach

Ansicht der Sunuwar immer zur falschen Zeit. Der Zeitpunkt ist darum
falsch und der Tod verunreinigend, weil nie das Quantum Bier zur Verfügung

steht, das nötig wäre, um die Totenseele sofort gemäss den rituellen
Pflichten ins Jenseits zu befördern. 45 Tage nach dem Tod wird ein
Einführungsritual (yabre tacha) gemacht, zu einem Zeitpunkt, auf den hin

genau die Menge Bier gebraut werden kann, die das teilnehmende
Klansegment konsumiert.

Auch bei der Heiratstransaktion spielt das Bier eine wichtige Rolle.
Zuerst besiegelt es die Annahme des Heiratsantrages, die unserer Verlobung

entspricht. Wenn einer Heirat nichts mehr im Weg steht, übergibt die
Partei des Bräutigams den Frauengebern ein Geschenk, das in der Hauptsache

aus Bier und dem Schenkel einer Ziege besteht (chardam theki). Bier



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 355

und Fleisch werden in roher Form überbracht, beim Bier heisst dies, in
Form des fermentierten Getreides. Die Heirat ist in dem Moment
beschlossene Sache, in dem das Fleisch gebraten und das Getreide von der
Familie der Braut mit Wasser zu trinkfertigem Bier verdünnt wird. Die
Gabe von Fleisch verpflichtet zur späteren Gabe der Frau und die
Überführung des Fleisches vom rohen in den gekochten Zustand symbolisiert
die erwartete reproduktive Funktion der Frau.

Sind auch noch die Verhandlungen über den Brautpreis (lemlo)
geregelt, wird dies durch ein zweites Geschenk (biha theki) besiegelt. Dieses
enthält u.a. eine Flasche Schnaps für die Brautmutter (amguy). Diese soll
helfen, sie über den baldigen Verlust ihrer Tochter hinwegzutrösten.

Getreide und nicht mit Wasser verdünntes Bier sind Symbole der
Frau, Wasser ist ein Symbol des Mannes. Ihr Zusammenkommen im
Kontext der Heiratstransaktion nimmt einerseits symbolisch die sexuelle

Vereinigung vorweg. Weil Getreide und Wasser von den "verkehrten"
Parteien stammen, verlangt ihre Vereinigung aber später eine Umkehrung
dieses Prozesses. Diese Umkehrung findet in verschiedener Weise statt,
wenn die Frauengeber ihre Versprechen anlässlich der abschliessenden
Heiratszeremonie einlösen, indem sie die Frau ziehen lassen. Bei dieser

Gelegenheit verköstigt der jüngste Bruder des Brautvaters (kharsinge bhai)
eine Delegation der Frauennehmer (janti) mit Bier und Reis. Anschliessend

bringen die Begleiter der Braut (choiyali) Krüge mit angesetztem Bier ins
Haus des Bräutigams. Dessen Klanbrüder brauen nun das Bier durch die

Beigabe von Wasser zu Ende. Sobald die Frau zum Klan ihres Mannes

gehört, kann sie Getreide und Wasser selber vereinen. Das Bierbrauen ist
eine der zentralen Aufgaben der Frau.

Hexerei ist zwar nicht besonders verbreitet bei den Sunuwar, existiert
aber und tritt gerade im Zusammenhang mit dem Genuss von Bier auf.
Von Hexen wird angenommen, dass sie Leute relativ wahllos vergiften.
Hinter den Vergiftungsversuchen muss nicht unbedingt eine böse Absicht
stecken, die üble Behandlung kann einem zufällig zuteil werden. Durch
bereitwillig angebotene Nahrung und v.a. durch Bier versuchen einen
Hexen zu vergiften. Sie untergraben dadurch die Solidarität, die ansonsten

gerade durch das Bier symbolisiert und hergestellt wird.
Dem Sunuwar-Schamanismus ist Alkoholgenuss fremd - mit Ausnahme

eines speziellen Ahnenrituals (gii), bei dem Priester und Schamanen

von den Ritualteilnehmern betrunken gemacht werden. Der Schamane (poi-



356 WERNER EGLI

bo) oder die Schamanin (ngyami) können jederzeit ohne Zuhilfenahme

irgend einer Droge Trancen für ihre spirituellen Jenseitsreisen
herbeiführen. Dadurch unterscheiden sie sich gerade von Priestern und normalen
Leuten. Für letztere nämlich bildet der Alkohol ein wichtiges Mittel, um
die Grenzen zwischen Diesseits und Jenseits zu überschreiten.

Alkoholtabus existieren bei den Sunuwar nur im Rahmen der Totenriten

und bei einem selten durchgeführten Ahnenritual. Insbesondere bei

der Verunreinigung durch den Tod muss die Verbindung zu den Ahnen

vorübergehend eingestellt und d.h. der Bierkonsum unterbrochen werden.
Ansonsten sind die Schamaninnen die einzigen Gesellschaftsmitglieder, die
individuell gewisse Alkoholtabus einhalten, um ihre Kräfte (thung) zu
steigern.

Alkohol als Medikament wird bei den Sunuwar nicht benutzt, denn

Alkoholgenuss bedeutet generell Intensivierung einer Beziehung, Aufhebung

einer Distanz, insbesondere jener zwischen diesseitigen und jenseitigen

Wesen. Zweck der schamanistischen Heilrituale ist es aber gerade,
diese Distanz zwischen dem Kranken und den übelwollenden Geistern zu
schaffen. Im Gegensatz zu vielen anderen Gesellschaften steht der Schamanismus

bei den Sunuwar in keinem Zusammenhang mit dem
Alkoholgebrauch.

Anders die Ahnenreligion, die durch den Klanpriester verkörpert
wird. Die Funktion des Priesters besteht nicht primär in der Separation,
sondern in der Verbindung der Seelen diesseitiger und jenseitiger Wesen.
Diese Verbindung wird durch Kommunikation mit Worten und durch den

Rausch hergestellt.
Ausserhalb der Rituale und Zeremonien aber nicht ohne Bezug zu

ihnen wird Bier, seltener Schnaps bei folgenden Gelegenheiten genossen:
Zur Vesper, zum Nachtessen, zur Zwischenmahlzeit bei der Feldarbeit,
insbesondere der Feldarbeit von Arbeitsgruppen, beim Zusammensein am
Abend, bei offiziellen und zufälligen Besuchen, auf dem Wochenmarkt.
Besonderer Erwähnung bedarf die Tatsache, dass bei Hinduritualen eher

Schnaps als Bier getrunken wird.
Im Rahmen des Sozialisationsprozesses gibt es in der Sunuwar-

Gesellschaft keine formellen Regeln zum Erlernen des Trinkverhaltens.
Auch aus dem beobachteten Verhalten lassen sich keine Regelmässigkeiten
ableiten. Die Aufnahme des Trinkens durch Kinder und Jugendliche ist ein
relativ individueller Prozess. Normalerweise beginnen Knaben früher als



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 357

Mädchen, etwa mit 12 Jahren. Als Teilnehmer von Ahnenritualen bekommen

schon kleinere Kinder eine Schale Bier gereicht. Ende der Pubertät
trinken junge Männer meist regelmässig, Frauen meist erst nach der
Heirat. Schnaps wird von Kindern, Jugendlichen und von jungen Frauen
fast nie getrunken.

Mit Status und Prestige einer Person hat der Alkoholkonsum bei den

Sunuwar unmittelbar nichts zu tun. Jedoch ist der Ruf (ne) einer Frau
direkt mit ihrer Bierbraukunst verknüpft.

Zum Verhalten während des Alkoholgenusses gehört bei den Sunuwar
die Absicht, sich zu berauschen. Der Rausch ist nicht einfach nur toleriert
oder selbstverständlich, sondern erwünscht, denn im Rausch kommt man
nach Auffassung der Sunuwar den Ahnen nahe. Ahnen, Götter und Geister
werden als berauschte und berauschende Wesen vorgestellt, denen der
Mensch genau dann gleicht, wenn er Alkohol genossen hat. Das
Biertrinken zieht aufgrund des relativ geringen Alkoholgehaltes kein besonders

extremes Verhalten nach sich, die Leute werden gelöster, redseliger,
schwärmerischer, beschwören die grosse Vergangenheit herauf und
vergehen manchmal gleichzeitig in Selbstmitleid im Gedenken an den Verlust
dieser Vergangenheit. Unterschiede im Verhalten der Geschlechter gibt es

kaum, Männer werden allenfalls etwas aggressiver, aber dies nur, weil
Frauen generell weniger trinken. Aggressives Verhalten, insbesondere

aufgrund des Konsums von selbstgebrautem Bier, ist selten. Dagegen sind

Ansätze von Aggressivität nach Schnapsgenuss, insbesondere bei jüngeren
Männern, feststellbar, oft nach dem Konsum gekaufter Alkoholika auf dem

Wochenmarkt. 5

Wahrscheinlich nicht zuletzt angesichts der selten auftretenden
aggressiven Ausfälle existieren keine Kontrollmechanismen, wenn es nach

übermässigem Alkoholgenuss manchmal zu Streit kommt. Da in den

Auseinandersetzungen oft lokale Konflikte zum Ausdruck kommen, wird eher

Partei ergriffen, als zu schlichten versucht. Hier sei jedoch angemerkt,
dass die Sunuwar auch nüchtern zu Streitsucht neigen.

Kurzfristige Nachwirkungen übermässigen Konsums gibt es beim Bier
keine bzw. nur positive. Das von den Sunuwar produzierte Bier ist nahrhaft

und gesund und fördert gerade durch seine soziale und religiöse

5 Unter jungen Männern, die vor allem zur Brautschau auf den Markt gehen,

herrscht bei dieser Gelegenheit aber meist an sich schon eine aggressive Stimmung.



358 WERNER EGLI

Bedeutung das allgemeine Wohlbefinden. Übermässigem Genuss von
Schnaps folgt nicht selten ein längerer Schlaf. Mittel- und langfristige
Auswirkungen sind in seltenen Fällen von Problemtrinken, vorwiegend bei
alten Männern zu beobachten, meist jedoch ohne ernste gesundheitliche,
ökonomische und soziale Folgen. Generell steigert Alkoholgenuss die
Solidarität und trägt zu einem Ausgleich ökonomischer Differenzen bei.
Sowohl auf ideeller als auch auf materieller Ebene werden durch Biergenuss
zentrale Antagonismen der Swnuwar-Gesellschaft, jene zwischen Brüdern,
Jungen und Alten, Frauengebern und Frauennehmern eher unbewusst

gemacht und überwunden denn ins Bewusstsein gerufen und ausgetragen.
Lediglich vereinzelte Schnapstrinker aktualisieren die in der Sozialstruktur
angelegten Konflikte.

Abschliessend ein paar Worte zu einigen für das Trinkverhalten nicht
unbedeutenden Zügen der Persönlichkeitsstruktur der Sunuwar. Anfänglich
erlebte ich die Sunuwar als scheu, etwas verschlossen, zurückhaltend. Sie

stellen sich gerne als besonders devote Hindu und als königstreue Nepali
dar. Nach einiger Zeit erlebte ich sie dann teils auch als weniger bescheiden,

oft grosssprecherisch, als Leute, die permanent von ihrer grossen
Vergangenheit als Krieger und Jäger reden. Oft wurde mir erzählt, dass

die Sunuwar die einstigen Herren Ostnepals waren, dass der König ihnen

ihr Land genommen habe, und dass der Hinduismus zwar auch nicht
unwichtig sei, aber doch eigentlich unbedeutend verglichen mit dem mukdum.

Ebenso, dass die Sunwwûr-Schamanlnnen die einzigen seien, welche die

mächtige Schamanenkraft (thung) besässen. Auch unter den anderen Kiran-
ti, zu denen sie gehören, verstehen sich die Sunuwar als die eigentlichen,
weil ursprünglichsten. Weil nun aber die frühere Grösse verschwunden ist,
geraten sie nicht selten ins Lamentieren. Alles hat man ihnen genommen,
mit Gewalt und mit faulen Tricks. Allen anderen geht es heute besser, nur
ihnen nicht.

Die subjektiven Eindrücke meiner Begegnung mit den Sunuwar spiegeln

zwei grundsätzliche, widersprüchliche Züge ihrer Persönlichkeitsstruktur.

Man könnte auch von einer Gespaltenheit reden. Sie ist besonders

typisch für alte und verheiratete Männer. Bei Frauen ist sie weniger
ausgeprägt, aber ebenfalls anzutreffen. Selten werden die beiden Tendenzen in
extremer Form ausgelebt, und wenn, dann von Männern in ihrem
fatalistischen und in ihrem streitsüchtigen Verhalten.



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 359

Diese Gespaltenheit im Denken und Verhalten ist möglicherweise
dadurch zu erklären, dass in der Swnuwar-Gesellschaft, wie bei allen Kiranti
(McDougal 1979:151), fast alles in den Kategorien von Brüderpaaren und

der Teilung von Brüdern oder unter Brüdern gedacht wird, in der Mythologie

ebenso wie im Alltagsdenken. Basis dieses Denkens dürften die

spezielle Form der Erbteilung und der Klanfission sein.

Ein Grund für das für Sunuwar-Mürmer typische oft abrupte switchen
zwischen den beiden Verhaltenstendenzen, könnte darin bestehen, dass sie

innerhalb ihres Lebens einmal, nämlich durch die Heirat einen plötzlichen
Wechsel durchmachen. Durch die Heirat wird ein junger Mann zum
Haushaltvorsteher. Als solcher partizipiert er an der Welt der einflussreichen
Alten. Er hat zwar meist noch nicht genug Land zur Selbständigkeit und

wird oft noch lange oder für immer materiell abhängig bleiben, aber er
gehört nun zu den einflussreichen Alten. Dieser besondere Übergang wird
nicht irgendwie kulturell geregelt, etwa durch eine spezielle Initiation, wie
man dies aus anderen Kulturen kennt. Nach einer These von Segall (1990:
279ff.) tragen aber gerade derartige Initiationsrituale bei jungen Männern
zu einer Identifikation mit der männlichen Rolle in der Gesellschaft und
dadurch zu einer Reduktion des Auslebens antagonistischer
Persönlichkeitsmerkmale im unsicheren und fatalistischen Verhalten einerseits und im
aggressiven Verhalten andererseits bei.

Bezeichnend ist, dass unter Alkoholeinfluss nicht einer der unterstellten

widersprüchlichen Züge der Siwuwar-Persönlichkeit die Oberhand

gewinnt. Beide treten gleichzeitig stärker hervor und das Schwanken
zwischen ihnen findet in kürzerer Zeit und in komprimierter Form statt.
Die Wirkung des Alkohols scheint es zu sein, dass er einen Widerspruch
im individuellen Verhalten deutlicher oder überhaupt erst sichtbar macht,
der in den strukturellen Gegebenheiten der Swnwwar-Gesellschaft angelegt
ist.



360 WERNER EGLI

2. Theorien zur Erklärung übermässigen Alkoholkonsums

Die in unserer Gesellschaft primär auf die negativen Folgen des

Alkoholgenusses ausgerichtete Betrachtung6 hat oft zur Verurteilung der Verarbeitung

von wertvollem Getreide zu Alkoholika in Gesellschaften mit geringer
Produktivität geführt. Ein Blick auf die ernährungsphysiologischen Aspekte
des Alkoholgenusses zeigt, dass dies ein vorschnelles Urteil ist. Bei Weizen

und Hirse etwa liegt der Nährwertverlust durch Gärung theoretisch

unter 3%, und auch bei der Ausscheidung gegorener Getränke durch den

menschlichen Körper gehen nur geringfügig grössere Mengen an
Nährstoffen verloren, als beim Verzehr der gleichen Menge des Rohmaterials

(Wagenbreth 1988:116). Für die Energiebilanz scheint es keinen grossen
Unterschied zu machen, ob man Bier oder Wein trinkt oder die entsprechende

Menge an Getreide oder Obst isst. Ein wichtiger Unterschied

"zeigt sich erst in der Nutzung der beim Stoffwechsel entstehenden Energie.

Während die beim Kohlenhydratabbau entstehende Energie sowohl zur

Wärmeerzeugung als auch zu Muskelarbeit herangezogen und überschüssige Energie als

Fett gespeichert werden kann, kann die beim Alkoholabbau entstehende Energie

nur zur Wärmeerzeugung genutzt werden. Da Weine und Biere aber auch noch

einen beträchtlichen Anteil unvergorener Kohlenhydrate enthalten, die für die

übrigen Stoffwechselfunktionen zur Verfügung stehen, scheint der Nährwert-

6 Die wissenschaftliche Diskussion über Alkohol in unserer Gesellschaft wird

vorwiegend unter medizinischen und politischen Gesichtspunkten geführt und zielt

auf die Verhinderung von Missbrauch und die Therapie und Reintegration der

Opfer des Missbrauchs ab. Das ethnologische Interesse am Thema dagegen ist

wahrscheinlich auch hier in der Frage begründet, ob es nicht anderen

Gesellschaften gelungen ist, bessere kulturelle Mechanismen im Umgang mit Alkohol zu

entwickeln. Nicht zufällig war es eine Vertreterin der amerikanischen Culture &

Personality-Forschung, Ruth Bunzel, die mit einer Studie über den Alkoholgebrauch

in zwei indianischen Dorfgemeinschaften die ethnologische Beschäftigung

mit dem Thema 1940 eröffnete. Ähnlich wie ihre Kollegin Margaret Mead zeigen

wollte, dass die Samoaner kulturelle Formen für einen weniger problematischen

Umgang mit der Sexualität, als wir ihn kennen, entwickelt haben, wollte Bunzel
eher die funktionalen und weniger die dysfunktionalen Aspekte des Alkoholkonsums

aufzeigen.



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 361

vertust nicht sonderlich gross zu sein. Im Gegenteil findet durch die Gärung

sogar eine Veredelung der Ausgangsstoffe statt, da die Hefen auch Vitamine

bilden, die bei der manchmal recht einseitigen Ernährung von lebenswichtiger

Bedeutung sein können. Ein Problem in der Ernährungslage kann aber dann

entstehen, wenn hauptsächlich destillierte Getränke getrunken werden, da ihnen

die anderen Inhaltsstoffe wie Kohlenhydrate fehlen" (ibid. 116f.).

Weil unter traditionellen Bedingungen weder die Möglichkeit der
Herstellung noch des Kaufs von Schnaps in grösseren Mengen gegeben ist,
lässt sich also puncto Nährwert kaum eine Verschwendung von Getreide
durch Verarbeitung zu Alkohol kritisieren.

Grosse Probleme treten erst mit der Massenproduktion, vor allem
aber der industriellen Alkoholproduktion auf. In Europa gingen industrielle
Revolution, industrielle Schnapsproduktion, Verbreitung der Trunksucht
und Verarmung weiter Bevölkerungsschichten Hand in Hand. Die europäische

Geschichte liefert ein Beispiel für eine wichtige Einsicht vieler
ethnologischer Studien des Alkoholkonsums: Der Wandel in der ökonomischen
Struktur und der Sozialstruktur einer Gesellschaft schlägt sich meist unmittelbar

im Trinkverhalten nieder (Mandelbaum 1965:283). Der Zusammenhang

von gesamtgesellschaftlichem und spezifischem Wandlungsprozess ist
oft so eng, dass letzterer als günstiger Indikator zur Analyse des Wandels
insgesamt genommen werden kann (Netting 1979; Colson und Scudder

1988; MacMarshall 1979, 1982; Spode 1991).
Eine besondere Wirkung des Alkohols besteht in seiner Förderung der

Geselligkeit, ein schon von Kant hervorgehobener Gegensatz zur Wirkung
der Drogen aus der Kategorie der Euphorica und Phantastica. "Gemeingeist

Bacchus" (Hölderlin) teilt mit letzteren jedoch die ebenso wichtige
Wirkung einer tendenziellen Aufhebung der Subjekt-Objekt-Trennung.
Diese kann, wie Schultes und Hofmann mit Blick auf LSD schreiben:

"als beglückende oder dämonische, mit dem Verlust des vertrauten Ich

einhergehende Wandlung empfunden werden. Im beglückenden Fall fühlt sich das Ich

selig verbunden mit den Dingen der Aussenwelt und somit auch mit den

Mitmenschen. Das Erleben des tiefen Verbundenseins mit der Aussenwelt kann sich

bis zum Gefühl des Einsseins mit der Schöpfung steigern. Dieser Zustand eines

kosmischen Bewusstseins ist verwandt mit der spontanen religiösen Erleuchtung,

mit der UNIO mystica In beiden Fällen wird eine Wirklichkeit erlebt,



362 WERNER EGLI

die ein Glanz der transzendentalen Wirklichkeit erhellt, in der Schöpfung und

Ich, Sender und Empfänger, eins sind" (1980: 177).

Alkohol und andere Drogen haben den Vorteil, dass sie diese Erfahrungen
ohne grosse Vorbereitung und auch all jenen ermöglichen, die weder eine

besondere Begabung haben, wie etwa die Schamanen, noch spezielle, meist

meditative Techniken zu diesem Zweck beherrschen.

Die ethnologische Untersuchung des Alkoholgebrauchs hat zu einigen
allgemeinen Schlussfolgerungen theoretischer und methodischer Art
geführt, sowie zu einer Reihe diskutabler Thesen, die von Fall zu Fall
unterschiedlichen Erklärungswert besitzen. Die vielleicht grundlegendste
Erkenntnis dieser Studien fasst Mandelbaum (1965:21) so zusammen:

"Wo Alkohol bekannt ist, werden Regeln für seinen Gebrauch und für Abstinenz

vorgeschrieben, gewöhnlich geschieht dies ganz detailliert. Es gibt sehr

wenige Gesellschaften, wenn überhaupt, deren Mitglieder den Gebrauch von

Alkohol kennen und ihm dennoch wenig Aufmerksamkeit schenken. Alkohol

mag tabuisiert werden; er wird jedoch nie ignoriert" (zit.n. Schweizer 1981:

80).

Dem lässt sich die ebenso allgemeingültige Erkenntnis hinzufügen, dass

dort, wo geschlechtsspezifische Restriktionen des Alkoholkonsums bestehen,

eher die Frauen als die Männer ausgeschlossen werden (Bacon 1976:

29f.).
Ähnlich wie Washburn entwickelten Barry, Bacon und Child (1965)

eine ausführliche Klassifikation des Alkoholkonsums zum Zweck quantitativer

Untersuchungen. Die wichtigsten zu berücksichtigenden Merkmale
sind:

1. Verfügbarkeit und Art der alkoholischen Getränke; 2. Verbreitung des

Alkoholkonsums nach Alter, Geschlecht, Status und der Prozentsatz der

Gesamtbevölkerung, die Alkohol konsumiert; 3. Häufigkeit des Alkoholkonsums, 4.

Menge des pro Trinkepisode konsumierten Alkohols; 5. Dauer und zeitlicher

Ablauf der Trinkepisode; 6. sozialer Kontext; 7. Verhalten, das mit Alkoholkonsum

auftritt, wie Soziabilität, Angeberei, Exhibitionismus, Feindseligkeit,

Unbeweglichkeit, Erbrechen, Kater, Blackout, Schuldgefühle; 8. Einstellungen



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 363

zum Alkoholkonsum und zum Betrunkensein; 9. Probleme als Folgen exzessiven

Alkoholgenusses (emisch und etisch betrachtet).

Bei der statistischen Untersuchung von 139 Fallbeispielen nach diesen

Merkmalen stellten die Autoren fest, dass man die einzelnen Aspekte auf 4
relativ unabhängige Dimensionen reduzieren kann: Integriertheit, Trunkenheit,

Feindseligkeit und Quantität. Die Integriertheit zeigt sich in der

Einbettung des Alkoholkonsums in rituelle Rahmen, ob nur bei besonderen

Gelegenheiten grössere Mengen getrunken werden, ob der Konsum
weitverbreitet ist und ob eine positive Einstellung zum Trinken und zum
Betrunkensein besteht. Die Dimension der Trunkenheit zeigt sich im hohen

Konsum pro Trinkepisode und der Länge der Trinkepisoden sowie der

positiven Bewertung des Betrunkenseins. Zur Feindseligkeit gehören
aggressive Verhaltensweisen aller Art, die während des Konsums
auftreten. Die Dimension der Quantität umfasst einen insgesamt häufigen
Alkoholkonsum, zusätzlich den hohen Aufwand für den Konsum hinsichtlich

Vorbereitung und Finanzierung sowie das Auftreten von Problemen,
die durch den exzessiven Konsum bedingt werden.

Nach Schweizer lassen sich in der Analyse des Alkoholgebrauchs
grundsätzlich zwei Perspektiven unterscheiden (1981:80ff.). Ein erster
Ansatz versucht die Regeln des Alkoholgebrauchs explizit zu machen. Dieser
Ansatz ist in erster Linie beschreibend. Bei den festgestellten Regeln
handelt es sich teils um den sozialen Akteuren bewusste Handlungsanweisungen,

also um kulturell definierte, soziale Normen, sowie um Wissensinhalte,

teils aber auch um unbewusste Verhaltensabläufe. Die fruchtbarsten

Untersuchungen im Rahmen dieses ersten Ansatzes machen nicht bei
der blossen Beschreibung durch einen Aussenstehenden halt, sondern
versuchen die indigenen Einstellungen und Vorstellungen miteinzubeziehen.

Neben dem beschreibenden Ansatz bzw. darauf aufbauend kann man
einen Ansatz unterscheiden, der Alkoholgebrauch als symbolisches Verhalten

untersucht. Was wird nun durch den Alkoholkonsum markiert und was
wird symbolisiert? Schweizer hebt folgende "latenten Funktionen" heraus:

"1. Das Trinken drückt Status- und Prestigeunterschiede aus. 2. Der Alkoholkonsum

markiert Zeitintervalle und bedeutungsvolle Ereignisse. 3. Im gemeinsamen

Trinkverhalten manifestiert sich Gruppenzugehörigkeit. 4. In
Trinkritualen werden soziale Netzwerke stabilisiert. - Diese Liste lässt sich erweitem.



364 WERNER EGLI

Charakteristisch ist, dass die symbolischen Funktionen nicht scharf voneinander

abzugrenzen sind. Im konkreten Fall kann der Alkoholkonsum mal die eine, mal

die andere oder mehrere Symbolisierungen gleichzeitig erfüllen. Der Gebrauch

von Alkohol hat daher multiple oder diffuse Funktionen" (ibid. 82).

Diese Ausführungen betreffen den Alkoholkonsum im allgemeinen. Zur
Erklärung von exzessivem Konsum wurden spezifische Theorien
entwickelt. Diese lassen sich aufgrund der als dominant eingestuften
psychologischen und soziologischen Funktionen gruppieren.

Schon Bunzel (1940) hat auf den hohen Alkoholkonsum als Mittel zur
Förderung der sozialen Integration hingewiesen. Dies ist eine erste theoretische

Perspektive, in der ganz unterschiedliche integrative Aspekte des

übermässigen Alkoholgenusses berücksichtigt werden: Die enthemmende

Wirkung, die die Scheu überwinden hilft, Berührungsängste abbaut und die

Verbalisierung von unterdrückten Emotionen erleichtert. Das Gefühl des

Einsseins durch die tendenzielle Überwindung der Subjekt-Objekt-Trennung,

wird noch dadurch vergrössert, dass meist in grösseren Gruppen
getrunken wird und andererseits die Vergangenheits- und die
Zukunftsperspektive eingeschränkt wird, was die Gegenwärtigkeit des Zusammenseins

besonders unterstreicht. Aber allein schon der Anlass des
Zusammenseins zum Trinken, seine Ankündigung und seine Erwartung haben oft
integrative Wirkung. Bei den Tarahumara kommt durch den gegenseitigen
Besuch zu Trinkgelagen eine soziale Kohäsion, die über die engeren
Verwandtschaftsbeziehungen hinausgeht, erst zustande (Washburn 1961:

158). Zusätzlich zur integrativen Funktion durch eine zeitliche und räumliche

Strukturierung der realen Welt, kommt es bei übermässigem Alkoholgenuss

auch zur "Konstruktion" einer idealen Welt, in der alles viel
weniger chaotisch, viel "logischer" und einleuchtender und dadurch viel
erträglicher als im tristen Alltag erscheint (Douglas 1987:11).

Auch die meisten anderen Theorien zu übermässigem Alkoholkonsum
wollen letztlich meist dessen integrativen Charakter aufzeigen, sind aber

prägnanter in der Bestimmung einzelner Faktoren und Zusammenhänge.
Die älteste derartige Theorie, von Horton 1943 formuliert, hebt die Kom-
pensations- und Ventilfunktion übermässigen Trinkens hervor. Schon Mitte
des letzten Jahrhunderts wurde von Medizinern festgestellt, dass Problemtrinker

in starkem Masse von Ängsten geplagt werden - wenn sie nüchtern
sind. Durch die entspannende Wirkung des Alkohols lässt sich sowohl das



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 365

Gefühl der Angst als auch die Wahrnehmung von Gefahr verringern oder

vorübergehend ausschalten, wodurch sich der seelische Zustand des
Trinkenden mindestens kurzfristig verbessert und seine Situation erträglicher
macht. Horton versuchte mit Daten von 56 Gesellschaften zu zeigen, dass

dort, wo grosse Ängste feststellbar sind, viel getrunken wird.
Als Ursachen der Angst in vorindustriellen Gesellschaften und somit

als ihr Gradmesser betrachtet Horton den Entwicklungsstand der
Produktivkräfte, die Abhängigkeit der Subsistenzwirtschaft von Zufällen, wie
etwa Naturkatastrophen, und drittens den Grad der Akkulturation. Hortons
Hauptthese war es nun, dass die primäre gesellschaftliche Funktion des

Alkoholgenusses vor allem in der Befreiung von Angst und Furcht, und
damit auch in einer Reduktion aggressiven Verhaltens, besteht. Er ging

sogar soweit, diese These für alle Gesellschaften zu verallgemeinern. Hortons

Standpunkt impliziert eine ganze Reihe von Annahmen, die interessanter

sind als seine expliziten Thesen: 1. dass grosser Alkoholkonsum
gleichbedeutend ist mit dem Grad der Intoxikation, die er nach sich zieht; 2. dass

die Intoxikation durch Alkohol generell Angst und Furcht nimmt; 3. dass

Aggressivität die notwendige Folge von Angst- und Furchtzuständen ist.
Zumindest diese drei Annahmen sind durch neuere experimentelle
Untersuchungen relativiert worden (Cappell und Greeley 1987).

Fraglich ist auch Hortons Annahme, dass der Grund der Ängste in der
Subsistenzunsicherheit zu suchen sei. Hinsichtlich der Ängste, die der
soziale Wandel mit sich bringt, ist dies schwer zu beurteilen, nicht aber was
die unterschiedlichen Produktionsweisen angeht. Hier scheint die Rangfolge

der Gesellschaftstypen puncto Subsistenzunsicherheit der von Horton
unterstellten gerade entgegenzulaufen. Die Unsicherheiten bei intensivem
Ackerbau scheinen grösser zu sein als bei extensivem Feldbau, und
aufgrund ihrer Mobilität können Wildbeuter ungünstigen wirtschaftlichen
Bedingungen eher ausweichen als Bauern.

Eine zweite Erklärung dieses Typs stammt von Wanner (1972). Er
setzt zwar auch auf Unsicherheit, aber nicht wie Horton auf Subsistenz-,
sondern auf Statusunsicherheit. In wenig entwickelten Wirtschaftssystemen
wird der Status des einzelnen oft von unbeeinflussbaren Ereignissen wie
Jagdglück oder erfolgreicher Ernte bestimmt und kann sich im Laufe des

Lebens mehrmals ändern, so dass dauernd die Gefahr des Statusverlustes
besteht.



366 WERNER EGLI

Zu Recht kritisiert Wagenbreth, dass in diesen Erklärungen nicht
zwischen selber hergestelltem und gekauftem Alkohol unterschieden wird
(1988:121). Die Verfügbarkeit von ersterem ist stets relativ eingeschränkt,
womit durch seinen Genuss wohl nur selten akute Angstsituationen
überwunden werden können. Der Begriff der Angst kann darum nur verstanden
werden als ein relativ diffuses Grundgefühl. Wie diesem Gefühl wohl zu
einem guten Teil erst durch religiöse Vorstellungen und Praktiken eine

Form gegeben wird, wird sie auch durch dieselben Faktoren in Schach

gehalten. Der Alkoholgenuss scheint dabei eher die Wirksamkeit
ideologischer Mechanismen zu unterstützen, als dass er selbst unmittelbar
angstreduzierend wirkte.

Eine zweite klassische Erklärung des übermässigen Alkoholkonsums
betrachtet diesen als Mittel zur Lösung von Dependenzkonflikten. Barry,
Bacon und Child (1965) gehen von der Beobachtung aus, dass starke Trinker

häufig zu abhängigem Verhalten neigen, worin eine Sehnsucht nach

dem Kindheitszustand gesehen werden kann. Dieses Verhalten soll auf ein

gestörtes Verhältnis in der frühen Mutter-Kind-Beziehung zurückgehen.
Weil Impulse der frühkindlichen Entwicklungsphasen nicht ausgelebt werden

konnten, sollen sie dann im Erwachsenenalter eine übertrieben starke
Rolle spielen. Durch inkonsequentes Belohnungsverhalten wird ein Konflikt

zwischen Abhängigkeit und Selbstvertrauen produziert. Ein Wechsel

von extremer Zuwendung und Vernachlässigung frustriert die Kinder. Das
oftmals gerade von Männern erwartete selbständige Verhalten kann
angesichts dieser frühkindlichen Basis leicht Konflikte mit sich bringen, die zu
Ängsten und Spannungen führen. Damit wäre auch erklärt, warum v.a.
Männer zu exzessivem Trinken neigen.

Bei der Bewältigung dieser Konflikte kommt dem Alkohol nach Barry,

Bacon und Child eine dreifache Bedeutung zu. Er reduziert diese Ängste

und Spannungen, befriedigt durch seinen warmen und wohltuenden
Effekt die Sehnsucht nach der frühen Kindheit und stärkt durch Reduktion
der Kritikfähigkeit das Selbstbewusstsein. Die vergleichenden Untersuchungen

der Autoren zeigen, dass in Kulturen, in denen Abhängigkeits-
bedürfnisse sowohl im frühkindlichen als auch im Erwachsenenalter

befriedigt werden, wenig getrunken wird (1965:35).
Eine weitere Gruppe von Theorien sieht übermässigen Alkoholkonsum

in gesellschaftlicher Anomie begründet. Anomie verstanden als

Diskrepanz zwischen den gesellschaftlichen Werten und Normen und den in-



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 367

dividuellen Möglichkeiten, diese zu verwirklichen. Durkheim etwa hat das

abweichende Verhalten von Menschen im Zuge der Industrialisierung als

anomisch beschrieben. Anomie kann sich ebenso in Kriminalität,
Sektenbildung, psychischer Krankheit oder übermässigem Alkoholkonsum
äussern. Durch rapiden Kulturwandel lösen sich oft traditionelle Ordnungen
auf, ohne dass die Gesellschaftsmitglieder schon imstande wären, sich nach
einer neuen Ordnung zu richten. Oder die neuen Normen und Werte sind

aufgrund ökonomischer, politischer oder sozialer Diskriminierung gar
nicht für alle erreichbar. Alkohol hilft in dieser Situation über das Unvermögen

oder die Unmöglichkeit hinweg. Viele der Untersuchungen über
Änderungen des Trinkverhaltens im Zuge eines schnellen kulturellen und
sozialen Wandels legen diese Erklärung nahe.

Angesichts hoffnungslos erscheinender Situationen wird exzessiver

Alkoholgenuss oft ein Mittel zur vorübergehenden Flucht aus der Realität.
Letztere kann aber auch durch besonders enge Wohnverhältnisse provoziert

werden, wie etwa der Fall der Hopi zeigt. Alkohol ist bei ihnen zwar
offiziell verboten, Trinker werden sogar aus dem Dorf gejagt, heimlich
und alleine trinken aber viele, um für kurze Zeit einer Welt der Armut und
der permanenten sozialen Kontrolle zu entfliehen (Wagenbreth 1988:129).

Von einer Art Flucht aus dem Alltag geht eine Theorie aus, die
übermässigen Alkoholkonsum als Ausdruck hedonistischen Verhaltens betrachtet.

Die hedonistische Funktion ist zwar eng mit den meisten anderen
Funktionen verbunden, hat aber auch eigenständige Bedeutung (Blätter 1990:

176ff.). Es wird auch um des Trinkens willen getrunken, um aller
angenehmen Begleiterscheinungen des Alkoholgenusses willen, vom Rausch bis

zum Geschmack des Bieres. Meist nicht, um ein Manko wettzumachen,
sondern um einem erstrebten Zustand die Krone aufzusetzen, um ihn durch

Alkoholgenuss zu verlängern. Meist verhindert gerade hedonistisches
Verhalten die Entstehung von Sucht, da durch diese der angestrebte Genuss

geschmälert würde.
In übermässigem Alkoholgebrauch wurde auch ein Mittel zur Bildung

von Identität gesehen. Identität verstanden als idealisiertes Selbstbild,
durch dessen Verwirklichung dem Verhalten eine eindeutige Orientierung
und damit eine Berechenbarkeit über den Moment hinaus gegeben werden
soll. Die Dynamik der Identität erfordert permanente Erneuerung und

Anpassung, Identifikation. Dies gilt sowohl für die persönliche Identität als

auch für die kollektiven Formen der Identität. Neben den schon von den



368 WERNER EGLI

anderen Theorien ins Spiel gebrachten Faktoren spielt bei der Identifikation
meist die Abgrenzung eine zentrale Rolle. Dies zeigt etwa eine von Gibson
und Weinberg (1980) in einem Walliser-Dorf durchgeführte Untersuchung,
die unter dem Titel In vino communitas erschien. Die Autoren stellten fest,
dass ein bestimmtes Muster des Weissweinkonsums den Ansässigen als

Abgrenzungsmechanismus gegenüber den Touristen dient.
Neben einer besonderen Trinkform, die auch nur Sinn macht, wenn

viel getrunken wird, kann exzessiver Alkoholgenuss auch direkt als

Identifikationsmittel betrachtet werden. So wurde etwa der grosse Konsum vieler
nordamerikanischer Indianer als Versuch interpretiert, die traditionelle
kulturelle Identität aufrechtzuerhalten (Mandelbaum 1965, Honigmann 1973,

Robbins 1973). Nochmals eine andere Identifikationsweise durch exzessives

Trinken schildert MacMarshall (1979) bei jungen 7>«fc-Insulanern in
Mikronesien. Früher, als Alkohol noch gänzlich unbekannt war, bewiesen
sie Mut und Männlichkeit durch Raub- und Kriegszüge. Nach der Pazifi-
zierung durch die Kolonialherren traten gefährliche Trinkgelage anstelle
der nach aussen gewandten Aggression, bei denen junge Männer nun als

"weekend warriors" innerhalb der Gruppe ihre Männlichkeit unter Beweis
stellen. Ähnliches wird von den Apachen berichtet (Wagenbreth 1988:

135)7
Die von Ethnologen wahrscheinlich am häufigsten untersuchten

Funktionen übermässigen Alkoholkonsums sind jene im Kontext der Religion.
Dieweil in den meisten Gesellschaften, in denen Alkohol konsumiert wird,
dies unter anderem oder gar ausschliesslich im religiösen Kontext
geschieht (Washburn 1961; Barry, Bacon und Child 1965), steht das moderne
Christentum dem Alkohol skeptisch bis ablehnend gegenüber. Dies mag
ein weiterer Grund der voreingenommenen Betrachtung des Alkoholgenusses

in anderen Kulturen sein. Immerhin wurde auch der Christenheit
aufgetragen, zum Gedächtnis des letzten Mahles Christi Wein zu trinken.
Die die europäische Geschichte bewegenden Interpretationsprobleme dieses

Aktes und dieses Auftrags sind bekannt. In ihrer römisch-katholischen

7 Eine ebenfalls erwähnenswerte Symbolisierung der Gruppenzugehörigkeit durch

Trinkverhalten kann in der Alkoholabstinenz gesehen werden. In Kulturen, in
denen der Genuss von Alkohol eine grosse Bedeutung hat, ist Abstinenz oft ein

Zeichen der Abkehr von der traditionellen Kultur und der Zuwendung zu einer

neuen Gruppenidentität.



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 369

Variante der Transsubstantiation, durch die sich Brot und Wein in Fleisch
und Blut Christi verwandeln, haben sie einiges mit den Vorstellungen der
Sunuwar gemein. Ebenso die Vorstellung der Realpräsenz Christi durch
den Weingenuss sowie die Charakterisierung dieses Aktes als Opfer und

Totengedenken in allen christlichen Konfessionen.

"If malt does more than Milton can I to justify God's ways to man, the

Kofyar certainly believe that man's way to god is with beer in hand"

(Netting 1964:377). In welcher Weise die Begegnung mit den übernatürlichen

Wesen und Mächten auch stattfindet, in den meisten Gesellschaften
scheint die Überzeugung vorzuherrschen, dass Alkoholgenuss diese
Kommunikation erleichtert oder sie erst möglich macht. Selbst der Islam, der
seinen Gläubigen im Diesseits den Alkohol verbietet, stellt ihn den
Auserwählten im Paradies in Aussicht. Im griechischen Dionysos-Kult wurde die
berauschende Wirkung des Weins als Manifestation göttlichen
Besitzergreifens vom Menschen angesehen. Wie auch immer die Begegnung mit
den übernatürlichen Wesen kulturell konzipiert wird, immer scheint sie

durch jene Wirkung des Alkohols besonders begünstigt, die zu einer

Aufhebung der Subjekt-Objekt-Distanz beiträgt, deren höchste Form die
unio mystica ist.

Nicht nur Begegnung und Vereinigung mit übernatürlichen Wesen
und Mächten wird durch Alkoholgenuss auf diese Weise erleichtert, auch

zwei - nüchtern betrachtet intellektuell - schwer lösbare Probleme des

religiösen Rituals werden elegant gelöst. Erstens ergibt sich beim zentralen
Akt des Rituals, dem Opfer, kein Widerspruch, wenn dieses zugleich von
den Ritualteilnehmern konsumiert und als Gabe an die übernatürlichen
Mächte abgetreten wird. Zweitens ist auch der besonders wichtige rituelle
Akt der Distanzierung von den übernatürlichen Mächten gegeben, einfach

dadurch, dass sich mit abnehmender Wirkung des Alkohols auch die

Objekt-Subjekt-Distanz wieder in alltäglicher Form einstellt. Man könnte
vielleicht so weit gehen und sagen, dass Alkoholkonsum selbst schon
rituellen Charakter hat (Douglas 1987:8ff.), und gerade dadurch die Wirkung
anderer Rituale verstärken kann.

Durch Kommunikation mit übernatürlichen Wesen strebt der Mensch
auch immer nach Partizipation an deren überlegener Macht. Nun muss
dieses Machtstreben nicht immer mit übernatürlichen Wesen in
Zusammenhang stehen, es kann auch profaner Art sein. Darauf gründet sich ein
weiterer Erklärungsversuch. Sein Ausganspunkt wurde schon angespro-



370 WERNER EGLI

chen, nämlich dass sich viele Menschen nach grossem Alkoholgenuss
mächtiger, stärker, einflussreicher oder selbstbewusster fühlen. Übermässiger

Alkoholkonsum hat demnach die Funktion, Kritikfähigkeit und

Realitätssinn soweit auszuschalten, dass das Schwelgen in Grössen- und

Machtphantasien möglich wird (McClelland et al. 1972). Auch Boyatzis
(1976) geht davon aus, dass in einfachen Gesellschaften wirtschaftliche und
Statusunsicherheit besonders gross sind. Seines Erachtens ist es jedoch
nicht die daher rührende Angst, die zur Kompensation durch übermässiges
Trinken führt, sondern die Einsicht in die Machtlosigkeit angesichts
unsicherer Verhältnisse. Durch übermässigen Alkoholkonsum fühlen sich die
Trinker vorübergehend stark und mächtig und kompensieren so ihre

Machtlosigket. In der Mythologie von Gesellschaften, in denen übermässig
getrunken wird, treten überdurchschnittlich viele Waffen auf. Geht man
davon aus, dass sich Machtphantasien in der Mythologie niederschlagen
und Waffen, die auch Jagdinstrumente sein können, primär Insignien der
Macht sind, spricht dies für die Machtlosigkeitsthese. Auch schon die in
vielen Kulturen anzutreffende Bezeichnung alkoholischer Getränke als

"Lebenswasser" oder einfach als "Wasser" weist auf die Vorstellung hin,
dass durch ihren Konsum die Lebenskraft gesteigert und die Geltung
vergrössert werden kann.

Aber nicht nur unmittelbar durch den übermässigen Genuss von
Alkohol können Macht- und Geltungsstreben befriedigt werden, diese

können indirekt auch verwirklicht werden. Dies zeigt das Beispiel der

Tarahumara, deren Trinkgelage auch dazu dienen, den sozialen Status des

Gastgebers

"zu erhalten oder zu erhöhen, denn das gesellschaftliche Prestige eines Mannes

wird bei ihnen an der Grösse und Häufigkeit der von ihm gegebenen

Trinkgelage gemessen sowie daran, wie oft er selber eingeladen wird. Und besonders

derjenige steht hoch im Ansehen, der in der Jahreszeit, in der allgemein

Nahrungsmittelknappheit herrscht, noch in der Lage ist, Mais für die Bierherstellung

zu erübrigen" (Wagenbreth 1988: 135).

Die Tarahumara geben auch ein gutes Beispiel ab für Theorien, die
übermässigen Alkoholgenuss durch politische und ökonomische Funktionen
erklären wollen. Field (1962) hat Hortons Daten reanalysiert und
festgestellt, dass in all jenen Gesellschaften besonders viel getrunken wird, in



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 371

denen der Grad politischer Integration relativ gering ist, in denen es auch

kaum soziale Hierarchien gibt und die keine ausgeprägten
verwandtschaftlichen Strukturen aufweisen. Diese These der lockeren sozialen

Organisation oder Desintegration lässt sich auf lockere Siedlungsformen und

städtische Verhältnisse ausdehnen.

Übermässiger Alkoholgenuss wirkt in Gesellschaften, in denen sich

die politischen Strukturen in Verwandtschafts- und Rangsystemen oder in

Kasten- und ständischen Ordnungen ausdrücken, gerade dadurch politisch
integrativ, dass er meist im Rahmen dieser sozialen Segmente stattfindet.
Die Identifikation mit dem Kollektiv verschleiert die Konflikte und
Widersprüche innerhalb des grösseren gesellschaftlichen Ganzen. Eine
eigenständige politische Funktion übermässigen Alkoholkonsums kann
angesichts dieser Verhältnisse schwerlich postuliert werden. Aus diesem Grund
scheinen auch keine Theorien in diese Richtung entwickelt worden zu sein.

Es lassen sich auch verschiedene ökonomische Funktionen von hohem

Alkoholkonsum unterscheiden. Zuerst einmal hat Alkohol eine kurzfristig
leistungssteigernde Wirkung. Obwohl schon die Entlöhnung mit Alkoholika

im Truck-System eine physiologische Komponente dieser Leistungssteigerung

unterstreicht, ist diese wahrscheinlich meist weniger wichtig als

der subjektive Eindruck grösserer Leistungsfähigkeit oder auch nur
Erträglichkeit einer Arbeit. Zweifellos überwiegen in unserer modernen Gesellschaft

die ökonomischen Dysfunktionen übermässigen Trinkens. Aber wo
es keine Autos, Flugzeuge und Maschinen gibt, sind diese weit geringer.
Die monotone Arbeit des Jätens oder Reisumpflanzens einfacher Bauern

wird jedoch durch Alkoholgenuss vielfach erträglicher gemacht und damit
die Leistungsfähigkeit insgesamt gesteigert. Nicht von ungefähr wird in
vielen Bauerngesellschaften gerade dann besonders viel getrunken, wenn
besonders mühsame und anstrengende Arbeiten zu bewältigen sind.
Dysfunktionen aufgrund der körperlichen Schädigung oder der Verarmung
treten auch kaum auf, wenn Alkoholika selbst produziert werden.

Eine weitere ökonomische Funktion des Alkohols besteht in seinem
Gebrauch als Tausch- und Handelsartikel. Bier spielte bereits im alten
Ägypten die Rolle eines Zahlungsmittels. Ebenso im europäischen Mittelalter.

Bier wird auch zur Begleichung von Zinsen verwendet, so etwa von
den Lepchas in Sikkim (Gorer 1987:117f.). Lange bevor die Alkoholindustrie

jährlich Milliarden umsetzte, wurden Alkoholika zum Verkauf
produziert, wenn die beschränkte Haltbarkeit sowie Transportprobleme auch



372 WERNER EGLI

lange nur einen Kleinhandel zuliessen. Dieser spielt auch heute noch eine

wichtige Rolle. Ohne den Kleinhandel mit selbstgebrautem Bier würde
etwa der Wirtschaft in vielen Entwicklungsländern ein wichtiges Standbein

fehlen. Zudem sichert er hier oft den Frauen, in deren Händen die
Bierproduktion meist liegt, ein Einkommen und dadurch eine Besserstellung.
Weiter wirkt er der Verbreitung käuflicher Alkoholika und dem damit oft

einhergehenden Elend entgegen.
Wir finden alkoholische Getränke aber auch als Tauschmittel viel

allgemeinerer Art, so werden oft Brautpreise und Gastgeschenke in Form von
Alkoholika entrichtet. Auch in unserer Gesellschaft bildet eine Flasche

Wein ein beliebtes Geschenk. Niemandem käme es in den Sinn, eine
Flasche Süssmost hübsch eingepackt zu verschenken.

In vielen afrikanischen Gesellschaften bildet die beer-party die Grundlage

der wirtschaftlichen Kooperation. Die Mitarbeit Verwandter und

Nachbarn wird mit Bier abgegolten. Barth (1967) hat ein komplexes
System dieser Art bei den Fur im Sudan beschrieben und gezeigt, wie durch
den Einfluss des alkoholfeindlichen Islam die beer-parties und mit ihnen
die Kooperation und die traditionelle Wirtschaftsform verschwinden. Weiter

ist Alkohol, insbesondere das Bier, ein wichtiges Mittel in Prozessen

ökonomischer Umverteilung, wie unzählige Beispiele aus Afrika zeigen.

Umverteilungsprozesse spielen sich oft in einem rituellen und das heisst

zeitlich begrenzten Rahmen ab. Kein anderes Nahrungsmittel eignet sich so

gut zum Konsum in grossen Mengen in relativ kurzer Zeit wie das Bier.
Von den vorgestellten Theorien versuchen fast alle, übermässigen

Alkoholkonsum durch eine einzige oder eine zentrale unter mehreren
Funktionen zu erklären. Jede dieser Erklärungen scheint aber nur für
einzelne Fälle gültig zu sein, kaum eine wird durch gewisse ethnographische
Beispiele nicht widerlegt. Überdies schliessen sich die meisten dieser

EinFaktor-Erklärungen gegenseitig nicht aus. "Die Funktionen können gleichzeitig

und in wechselseitiger Abhängigkeit bestehen überschneiden sich
vielfach und sind in der Praxis deshalb nicht mehr genau zu trennen"
(Blätter 1990:240f.). Es drängt sich daher auf, alle oder mehrere Faktoren
"in eine gemeinsame Erklärung einzubringen und ihnen jeweils ein Körnchen

Wahrheit zuzubilligen" (Schweizer 1981:83).
Ein gutes Beispiel einer Mehr-Faktoren-Erklärung gibt MacMarshall

in seiner Studie über die 7h/Mnsulaner (1979:128ff.): 1. versuchen diese,
die Angst zu kompensieren, die sie davor haben, der ihnen von der Kultur



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 373

vorgeschriebenen Männerrolle des Kriegers nicht genügen zu können; 2.

haben wir es bei den 7Vu£-Insulanern mit einem Fall sozialer Desorganisation

zu tun, die keine Kontrollmechanismen zur Unterdrückung oder
Mässigung des übertriebenen Alkoholkonsums und der Aggression kennt;
3. kontrastiert eine frustrierende Zuwendung im Kindesalter mit der
Männerrolle des Kriegers, was einen Dependenzkonflikt mit sich bringt; 4. ist
der Status junger Truk-Marmer tatsächlich von Machtlosigkeit gekennzeichnet,

und deren Kompensierung scheint nur durch übermässigen Alkoholkonsum

möglich; 5. sind auch kulturspezifische Faktoren zu berücksichtigen,

wie das besondere Männerbild der 7irw&-Gesellschaft oder eine
weitgehende Duldung übermässigen Trinkens in bestimmten Entwicklungsphasen

eines Mannes.

3. Funktionen des Alkoholgenusses bei den Sunuwar

Auch das Beispiel der Sunuwar zeigt, dass hier weder ein einziger Faktor
noch ein besonders dominanter unter mehreren Faktoren zur Erklärung des

übermässigen Alkoholkonsums hinreicht. Mehrere der oben besprochenen
Funktionen müssen berücksichtigt werden, gewisse scheinen eine untergeordnete

Rolle zu spielen, andere fehlen ganz.
Insofern der grösste Teil des von den Sunuwar konsumierten Alkohols

in selbstgebrautem Bier besteht, kann von einer Verschwendung von
Getreide keine Rede sein. Die bei der Fermentierung entstehenden Vitamine
tragen zum Ausgleich einer relativ einseitigen Ernährung bei. Aus dem
Biertreber wird zumeist Schnaps gebrannt. Was dann noch übrig bleibt,
wird als Schweinefutter genutzt.

Eine der Hauptwirkungen des Alkohols, seine tendenzielle Aufhebung
der Subjekt-Objekt-Distanz, die zugleich als Aufhebung der Distanz zu
jenseitigen Wesen, als auch zu den Mitmenschen wahrgenommen wird, ist
bei den Sunuwar kein nur hingenommenes, sondern ein beabsichtigtes Ziel
der Berauschung. Ziel ist in jedem Fall die "gesellige Berauschung"
(Kant), nicht die individuelle Absonderung. Bier ist das soziale Bindeglied
par excellence, es verbindet Diesseits und Jenseits, lineage- und Klanbrüder,

Männer und Frauen, Alte und Junge, Mitglieder von Kooperationsgruppen,

Frauengeber und Frauennehmer.



374 WERNER EGLI

Im Alltag ist der Alkoholgebrauch bei den Sunuwar nicht explizit
geregelt, seine Regelung im rituellen Rahmen wirkt jedoch über diesen

hinaus auf das alltägliche Trinkverhalten. Wie in allen Gesellschaften trinken

auch bei den Sunuwar die Frauen weniger. Dazu ist ihr Trinkverhalten,

wenn sie als unrein gelten, mehr Restriktionen unterworfen als

dasjenige der Männer.
Der Genuss alkoholischer Getränke drückt bei den Sunuwar nur

beschränkt Status- und Prestigeunterschiede aus. Am ehesten kommen solche

Unterschiede bei gekauften Alkoholika zum Ausdruck. Es sind meist be-

tuchte alte Männer, die sich den Kauf leisten können. Bei der Herstellung
von Bier können sich Frauen einen besonderen Ruf erwerben. Andere
latente Funktionen des Alkoholgebrauchs lassen sich eindeutiger ausmachen,
so markieren Alkoholproduktion und -konsum Zeitintervalle und bedeutsame

Ereignisse. Insbesondere der Biergenuss markiert Gruppenzugehörigkeit.

Seine integrative Funktion erfüllt der Alkoholkonsum bei den anfänglich

zurückhaltenden Sunuwar nicht zuletzt durch seine enthemmende
Wirkung. Ebenso durch seinen Beitrag zur Konstruktion einer idealen Welt,
der Ahnenwelt, von der die reale Welt nur ein Abglanz und im Ritual ein

Teil ist.

Wenig Unterstützung erhält Hortons These der Subsistenzunsicherheit
als Grundlage der Angst, die durch übermässigen Alkoholkonsum kompensiert

werden soll. Gleiches gilt für Wanners These der Statusunsicherheit.
Eine mit dem übermässigen Trinken in Zusammenhang stehende Unsicherheit

in der Swnwwar-Gesellschaft ist allenfalls jener von MacMarshall für
die jungen Truk-Märmer beschriebenen vergleichbar. Es ist die unsichere
Position des jungen eigenständigen Haushaltvorstehers. Auf einen Schlag
partizipiert er de jure an der Macht der Alten, erhält aber de facto noch

wenig Einfluss, dazu bleibt er materiell oft noch lange abhängig.
Dies deutet auf eine mögliche Erklärung durch einen Dependenzkon-

flikt hin. Sämtliche für diese psychologische Erklärung herangezogenen
Verhaltensweisen, wie ein gestörtes Verhältnis in der Mutter-Kind-Beziehung,

eine übermässige Unterdrückung kindlicher Impulse, ein inkonsequentes

Belohnungsverhalten oder ein Schwanken zwischen extremer
Zuwendung und Vernachlässigung konnte ich jedoch nur in sehr be-



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 375

schränkten! Masse feststellen.8 Im Gegensatz dazu findet sich schon in der
Kindheit ein Bruderkonflikt, der primär von sozio-strukturellen Faktoren,
insbesondere der Vererbung vorgegeben ist. Dieser Konflikt wird eher
durch den Erstgeborenen wahrgenommen. Übermässiges Trinken kann in
seinem Fall vielleicht als Rückkehr in jene Kindheitssituation betrachtet

werden, als er noch keinen Bruder hatte.
Die Erklärung übermässigen Alkoholkonsums durch soziale Anomie

scheint bei den Sunuwar im allgemeinen nicht gegeben, wird jedoch durch
die seltenen Beispiele von Problemtrinkern, die im Übermass gekauften
Schnaps konsumieren, nahegelegt. Es handelt sich dabei meist um ehemalige

Gorkha-Söldner, die zwar ökonomisch gut gestellt sind, jedoch nach

langer Abwesenheit sowohl die im Dorf als auch die in der Stadt

herrschenden Normen und Werte oft nur schwer zu erfüllen vermögen.
Nicht selten wird Alkohol für sie zum Mittel der Flucht aus einem
sinnentleerten Alltag.

Auch die These einer vorübergehenden Flucht vor permanenter sozialer

Kontrolle aufgrund dichten Wohnens scheint bei den Sunuwar nicht zu
greifen. Abgesehen davon, dass sie in Streusiedlungen wohnen, treffen wir
exzessiven Alkoholgenuss in Nepal auch bei vielen Gruppen, die in sehr

kompakten Siedlungen leben. Auch die auf dem entgegengesetzten Fall
beruhende Erklärung, dass durch übermässigen Konsum eine gewisse in

der Streusiedlung oder in anderer Hinsicht angelegte Tendenz zur
Desorganisation zu überwinden versucht wird, trifft bei den Sunuwar nicht zu.

Die Erklärung durch die hedonistische Funktion des Alkoholgenusses
hat etwas für sich. Insbesondere Bier wird getrunken, weil es gut ist. Wie
sonst nur noch beim Reis ist die Beurteilung, wie gut es ist, Gegenstand
vieler Gespräche. So selbstverständlich der Biergenuss ist, so wenig
selbstverständlich ist der Genuss guten Biers.

In unterschiedlicher Weise ist das Bier bei den Sunuwar ein Mittel der
Identifikation. Das zeigt schon sein Gebrauch bei der alljährlichen Erneuerung

der kulturellen Identität durch das chandi-Ritual. Auch die Angst vor
dem Vergiftetwerden mittels Bier durch Hexen jenseits der Dorfgrenzen

8 Zwar lässt sich der Fall der Sunuwar in dieser Hinsicht nicht mit dem Sonderfall

der Lepcha vergleichen (Gorer 1989: Kap. 11), stimmt aber etwa mit jenem der

nepalesischen Gurung überein (Regmi 1990: 98ff.). Die Gurung und noch viel

mehr die Lepcha zeichnen sich ebenfalls durch übermässigen Alkoholkonsum aus.



376 WERNER EGLI

weist auf die Identifikationsfunktion des Biers hin, in diesem Fall durch

Abgrenzung. Aber auch die Verwendung des Biers im Rahmen der
Heiratstransaktion hat eine derartige Funktion, wird doch darin die potentielle
Feindseligkeit ausserhalb des eigenen Dorfes durch das gemeinsame Brauen

und den Genuss von Bier überwunden. Auch eine Identifikation durch
eine vom Alkohol begünstigte Wiederbelebung der grossen Vergangenheit
findet sich bei den Sunuwar.

Hinsichtlich der religiösen Funktionen des Alkoholkonsums bei den

Sunuwar seien hier nur noch zwei Punkte erwähnt. Durch seinen Beitrag
zur Aufhebung der Subjekt-Objekt-Distanz ermöglicht das Bier, den Ahnen
nahe zu sein oder sich mit ihnen zu vereinen. Die Wirkung des Rituals
wird dadurch verstärkt, dass der Alkoholgenuss selbst schon jene Mechanismen

einzuschliessen scheint, die für das Ritual charakteristisch sind. Im
Rausch wird eine Begegnung oder Vereinigung mit den jenseitigen Wesen

möglich, im Kern des Rituals, dem Opfer, wird der Widerspruch des

Opfers als Gabe und seines Konsums durch die Ritualteilnehmer automatisch

gelöst, und das Nachlassen des Rausches, wodurch die alltägliche
Wahrnehmung der Subjekt-Objekt-Distanz wiederhergestellt wird,
entspricht dem bewussten Zweck des Rituals, der Distanzierung von den

übernatürlichen Wesen.
So wie das Bier das Medium der Ahnenreligion ist, eine Art Schmiermittel

des Sunuwar-mukdum, so scheint der Schnaps das Mittel zu sein, um
bei hinduistischen Ritualen den übernatürlichen Wesen zu begegnen. Nicht
nur die Identifikation mit unterschiedlichen Kontexten durch unterschiedliche

Mittel ist interessant, auch der innere Zusammenhang von Mitteln
und Kontexten ist bezeichnend: Dieweil der eher vereinzelnde Genuss von
Schnaps im Kontext des eher individualistischen Hinduismus stattfindet,
findet der die Geselligkeit fördernde Genuss von Bier im Kontext der
Ahnenreligion statt.

Auch die Machtlosigkeitsthese zur Interpretation übermässigen Trinkens

hat im Fall der Sunuwar etwas für sich. Generell könnte durch das

Trinken eine Machtlosigkeit gegenüber der Natur, der alle gleichermassen
ausgeliefert sind, kompensiert werden, indem der Natur durch Identifikation

mit den mächtigen Ahnen getrotzt wird. Es trifft zu, dass in der

Mythologie und im Ritual der Sunuwar Waffen eine besondere Rolle spielen,

was als Ausdruck von Machtphantasien gedeutet werden könnte. Bei
den gesellschaftlichen Beziehungen muss für eine Überprüfung der Macht-



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 377

losigkeitsthese zwischen jüngsten Brüdern, den zu Haushaltvorstehern
avancierten älteren Brüdern und den alten Männern unterschieden werden.
Die alten Männer, in deren Händen die gesellschaftliche Macht konzentriert

ist, unterstreichen durch den Alkoholgenuss ihre Stellung in der Nähe

der Ahnen. Zu Haushaltvorstehern avancierte ältere Brüder, die de jure zu
den einflussreichen Alten gehören, de facto aber sowohl politisch wie auch

ökonomisch wenig einflussreich sind, mögen durch Alkohol ihre relative

Machtlosigkeit kompensieren. Vielleicht kann man auch eine Schwächung
des ökonomischen Status der jüngsten Brüder als Ritualveranstalter
unterstellen, die den eh schon mächtigen Alten zugutekommt. Jüngste Brüder
andererseits mögen ebenfalls durch Partizipation an der Welt der mächtigen

Ahnen ihre absolute politische Machtlosigkeit kompensieren.
Die nur schwer als eigenständig zu betrachtende politische Funktion

des Alkoholgenusses kommt bei den Sunuwar v.a. im rituellen Konsum

zum Ausdruck. Das Ritual trägt in ganz besonderem Masse zur Stützung
der herrschenden Ordnung bei, indem es die Ahnenideologie inszeniert. Im
Prozess der Erschaffung und Perpetuierung der Ahnenideologie als
stabilisierende politische Ideologie spielt Bier indirekt eine Rolle.

Unter den ökonomischen Funktionen des Alkoholgenusses ist zuerst
einmal die Leistungssteigerung zu nennen, die selbst dann, wenn sie nur
im subjektiven Eindruck bestehen sollte, die oft mühsame bäuerliche
Arbeit erträglicher und somit die Leistungsfähigkeit insgesamt grösser macht.
Nicht zufällig ist bei den Sunuwar der Alkoholkonsum in nicht-rituellem
Rahmen genau in jenen Sommermonaten am grössten, in denen die
anstrengendsten Feldarbeiten zu erledigen sind.

Die Abgeltung der Mitarbeit in den Kooperationsgruppen findet zu
einem beträchtlichen Masse in Form von Bier statt. Ein Handel mit Bier
oder Schnaps hat sich bei den Sunuwar jedoch nie entwickelt, wie dies bei
den benachbarten Sherpa, Newar oder Tamang zu beobachten ist. Über die

Dorfgrenzen hinaus ist Bier auch nur in rituellem Rahmen ein besonderes
Geschenk. Innerhalb des Dorfes ist jedoch die Verköstigung jeglicher
Gäste mit Bier ein Muss.

Bier ist bei den Sunuwar ein besonders wichtiges Tauschgut in
Prozessen der wirtschaftlichen Redistribution. Es scheint unter allen
Nahrungsmitteln und Wertgegenständen der Sunuwar die Bedingungen besonders

gut zu erfüllen, die von der Umverteilung - die im Ritual ihr Vorbild
findet - gefordert werden. Eine wichtige Bedingung ist der grösstmögliche



378 WERNER EGLI

Konsum in der relativ beschränkten, vom Ritual festgelegten Zeit. Das

schwach alkoholhaltige Bier macht auch nicht zu stark betrunken, wodurch
dem grossen Konsum Grenzen gesetzt wären. Aus demselben Grund kann

es an alle Ritualteilnehmer abgegeben werden. Dadurch, sowie durch den

hohen Nährwert des Biers wird verhindert, dass nur der Eindruck einer

Umverteilung entsteht, de facto aber nur Kalorien verschwendet werden.
Gerade die gute Haltbarkeit der Hirse ermöglicht zudem, die Rituale mit
ihrem Redistributionseffekt in Zeiten knapper Nahrungsvorräte zu machen.

LITERATUR

Aasved, Mikal
1988 Alcohol, Drinking, and Intoxication in Preindustrial Society. Diss. University

of California, Santa Barbara.

Bacon, Margaret
1976 Cross-cultural Studies of Drinking. In: Everett et al. (eds.), 1976, S. 23-33.

Bacon, Margaret, Herbert Barry und Irvin Child
1967 A Cross-cultural Study of Drinking, V. In: C. Ford (ed.), Cross-Cultural

Approaches. New Haven, S. 332-365.

Barry, Herbert, Margaret Bacon, Irvin Child und Charles Buchwald
1965 A Cross-cultural Study of Drinking, IV. In: Quarterly Journal of Studies on

Alcohol, Suppl. 3, S.l-77.

Barth, Frederic

1967 Economic Spheres in Darfur. In: Raymond Firth (ed.), Themes in Economic

Anthropology. London, S. 149-174.

Blätter, Andrea

1990 Kulturelle Ausprägungen und die Funktionen des Drogengebrauchs. Hamburg.

Boyatzis, Richard

1976 Drinking as a Manifestation of Power Concern. In: Everett et al. (eds.),

1976, S. 265-286.

Bunzel, Ruth

1940 The Role of Alcohol in Two Central American Cultures. In: Psychiatry, 3,

S.361-387.



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 379

Cappell, Howard und Janet Greely
1987 Alcohol and Tension Reduction. In: Howard Blane und Kenneth Leonard

(eds.), Psychological Theories ofDrinking and Alcoholism. New York, S.15-

54.

Colson, Elisabeth und Tayer Scudder
1988 For Prayer and Profit. The Ritual, Economic, and Social Importance of Beer

in Gwembe District, Zambia, 1950-1982. Stanford.

Douglas, Mary (ed.)
1987 Constructive Drinking. Perspectives on Drink from Anthropology. Cambridge.

Everett, Michael et al. (eds.)

1976 Cross-Cultural Approaches in the Study ofAlcohol. The Hague.

Field, Peter

1962 A New Cross-cultural Study of Drunkenness. In: Pittman und Snyder (eds.),

1962, S.48-74.

Fournier, Alain
1974 Notes préliminaires sur des populations Sunuwar dans l'Est du Népal. In:

Christoph von Fürer-Haimendorf (ed.), Contributions to the Anthropology

ofNepal. Warminster S. 62-84.

1976 A Preliminary Report on the Puimbo and the Ngiami. The Sunuwar Shamans

[1971] of Sabra. In: John Hitchcock und Rex Jones (eds.), Spirit Possession in the

Nepal Himalayas. Warminster, S. 100-123.

1978 The Role of the Priest in Sunuwar Society. In: James Fisher (ed.),

[1974] Himalayan Anthropology. The Hague, S. 167-178.

Gaenszle, Martin
1993 Interactions of an Oral Tradition. In: Gerard Toffin (ed.), Nepal, Past and

Present. S. 117-124.

Gefou-Madianou, Dimitra (ed.)
1992 Alcohol, Gender and Culture. London.

Gibson, John und Daniela Weinberg
1980 In vino communitas: Wine and Identity in a Swiss Alpine Village. In: Anthro¬

pological Quarterly, 53/2, S. 111-121.

Gorer, Geoffrey
1987 The Lepchas ofSikkim. New Delhi.

[1938]

Heath, Dwight
1976 Anthropological Perspectives on Alcohol: An Historical Review. In: Everett

et al. (eds.), 1976, S. 41-101.



380 WERNER EGLI

1987 A Decade of Development in the Anthropological Study of Alcohol Use, 1970-

1980. In: Douglas (ed.), 1987, S. 16-69.

1991 Alcohol Studies and Anthropology. In: Pittman und White (eds.), 1991, S.

87-108.

Heath, Dwight (ed.)

1976 Cross-Cultural Approaches to the Study ofAlcohol. The Hague.

1995 International Handbook on Alcohol and Culture. Westport.

Heath, Dwight und A. Cooper
1981 Alcohol Use and World Cultures. Toronto.

Honigmann, John

1979 Alcohol in its Cultural Context. In: Mac Marshall (ed.), 1979, S. 30-35.

[1973]

Horton, Donald

1991 The Functions of Alcohol in Primitive Societies: A Cross-cultural Study. In:

[1943] Pittman und White (eds.),1991, S. 7-31.

Levy, Jerold und Stephen Kunttz
1974 Indian drinking. New York.

Mandelbaum, David

1979 Alcohol and Culture. In: Mac Marshall (ed.), 1979, S. 14-30.

[1965]

Marshall, Mac
1979 Weekend Warriors. Alcohol in a Micronesian Culture. Palo Alto.
1982 Through a Glass Darkly: Beer and Modernization in Papua New Guinea.

Boroko.

Marshall, Mac (ed.)
1979 Beliefs, Behaviors, and Alcoholic Beverages. Michigan.

McClelland, David, William David, Rudolf Kalin, Eric Wanner
1972 The Drinking Man. New York.

McDonald, Maryon (ed.)
1994 Gender, Drink, and Drugs. Oxford.

Netting, Robert

1979 Beer as a Locus of Value Among the West African Kofyar. In: Mac-
[1964] Marshall (ed.), 1979, S.351-361.

McDouGAL, Charles

1979 The Kulunge Rai. Kathmandu.



TRINKVERHALTEN DER SUNUWAR 381

Müller, Bruno

1984 Terre et Paysan du Népal. Le système de production et son évolution dans un

village Sunuwar multi-ethnique. Thèse de Doctorat. Rouen.

Oppitz, Michael
1968 Geschichte und Sozialordnung der Sherpa. Innsbruck.

Pittman, David und Charles Snyder (eds.)

1962 Society, Culture, and Drinking Patterns. New York.

Pittman, David und Helene White (eds.)

1991 Society, Culture, and Drinking Patterns Reexamined. New Brunswick.

Regmi, Murari
1990 The Gurungs: Thunder ofHimal. Jaipur.

Robbins, Richard

1973 Alcohol and the Identity Struggle. In: American Anthropologist, 75, S. 99-

122.

Schultes, Richard und Albert Hofmann
1980 Pflanzen der Götter. Bern.

Schweizer, Thomas

1981 Alkoholkonsum im interkulturellen Vergleich. In: Gisela VOLGER (ed.),

Rausch und Realität. Drogen im Kulturvergleich. 1. Bd. Köln, S. 76-85.

Segall, Marshall, Pierre Dasen, John Berry und Ype Poortinga
1990 Human Behavior in Global Perspective. New York.

Spode, Hasso

1991 Alkohol und Zivilisation. Berlin.

Wagenbreth, Irmtraud

1988 Alkoholhaltige Getränke bei den Indianern im Südwesten Nordamerikas. Bonn.

Wanner, Eric
1972 Power and Inhibitation: A Revision of the Magical Potency Theory. In:

McClelland et al. (eds.), 1972, S. 73-98

Washburne, Chandler

1961 Primitive Drinking. New York.




	Das Trinkverhalten der Sunuwar Ostnepals im Lichte theoretischer Erklärungen exzessiven Alkoholkonsums

