
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 1

Artikel: Objekt des Begehrens - Objekt des Abscheus : zum Bild des weiblichen
Körpers in ausgewählten altindischen Texten

Autor: Syed, Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS

Zum Bild des weiblichen Körpers

in ausgewählten altindischen Texten

Renate Syed, München

Einleitendes

In Bhartrharis Srhgärasataka (SS)1 zeigt sich eine dramatisch zu nennende

Ambivalenz des Dichters gegenüber dem weiblichen Körper, der in
zahlreichen Versen als ein Objekt des Begehrens beschrieben und gerühmt, und
in ebenso vielen Versen als ein Objekt des Abscheus geschildert und

abgewertet wird.
Die bei Bhartrhari anzutreffende Ambivalenz ist ein Kennzeichen der

altindischen Kultur, die der Frau und ihrem Körper widersprüchlich
gegenübersteht und sie dem jeweiligen Diskurs entsprechend als begehrte
Geliebte mit einem anziehenden Körper idolisiert oder als bedrohliche
Verführerin mit einem ekelerregenden Körper dämonisiert. In der Lyrik
(Amarus, Bilhanas und Kälidäsas) und in den Werken der Liebeskunst (im
Kämasütra, Ratirahasya und Srhgäratilaka) wird der weibliche Körper für
seine Schönheit und die von ihm ausgehende Sinnlichkeit gepriesen, in den

Texten der Philosophie und des Rechtes, im Epos, den Puränas, in der

Asketendichtung wie dem Säntisataka und in den meisten subhäsita-s aber

wird er als die eigentliche Gefahr für den Mann bei seinem Streben nach
Erkenntnis und Erlösung angesehen. In keinem anderen mir bekannten
altindischen Werk stehen diese beiden konträren Auffassungen des Weiblichen
so eng nebeneinander wie in Bhartrharis SS, das die Liebe und die Askese

gleichermassen zum Thema hat und den Körper der Frau dem jeweiligen
Kontext entsprechend glorifiziert und verdammt. Da wir über keine den

Èataka-Trayam ofBhartrhari. The Southern Archetype ofthe Three Centuries of
Epigrams Ascribed to Bhartrhari for the first time critically edited by D.D.KOSAMBl.
Bombay 1946. The Epigrams Attributed to Bhartrhari Including the Three Centuries.
For the first time collected and critically edited, with principal variants and an
introduction by D.D.KOSAMBl. With a Foreword by Acharya Jina Vijaya Muni.
Bombay 1948. Bhartrharis Verse werden, soweit nicht anders vermerkt, nach der
letztgenannten Ausgabe zitiert. Eine Abkürzungsliste aller zitierten indischen Texte

findet sich am Ende des Beitrags.



194 RENATE SYED

Dichter Bhartrhari betreffenden biographischen Daten verfügen, wissen wir
nicht, in welchem Masse lyrisches und wirkliches Ich identisch sind. Aus
seinem Werk geht jedoch hervor, dass Bhartrhari das Schwanken zwischen
Lust und Entsagung als seinen individuellen Konflikt ebenso wie als den
eines jeden Mannes verstand.

In Teil I dieses Beitrages soll das Bild des weiblichen Körpers, wie es

im ersten Jahrtausend n.Chr., vornehmlich in seiner ersten Hälfte, in Indien
bestand, anhand ausgewählter brahmanischer Texte dargestellt werden.2 In
Teil II werden neben weitere indische Aussagen Textstellen aus der
europäischen Literatur verschiedener Epochen gestellt, um zu zeigen, dass

die Weiblichkeitskonstrukte in patriarchalischen Kulturen sich in den
beiden Kulturräumen, in Indien und Mitteleuropa, weitestgehend gleichen
und Unterschiede nur im Unwesentlichen aufweisen. Teil III stellt den
Versuch einer Deutung der indischen Frauenfeindlichkeit dar, die sich in
ihrem Ausmass wie in ihrem Ausdruck von der Misogynie anderer
patriarchalischer Kulturen wie der jüdischen, der christlichen und der

islamischen, kaum unterscheidet. Die die indische wie die abendländische
Kultur bestimmende patriarchalische Gesellschaftsordnung und die für sie

typische Sozialisationsform ist nach unserer Annahme verantwortlich für
die bis in das Detail gehende Ähnlichkeit der literarischen Bilder des

Weiblichen.

2 Es mag zunächst unzulässig erscheinen, Angaben aus Texten verschiedener Diskurse
und Epochen zu einem Bild zusammenzufügen. Doch es wird deutlich, dass sich die

Angaben aus den Texten der unterschiedlichen Gebiete (Lyrik, Philosophie, Religion,
Recht) des ersten nachchristlichen Jahrtausends hinsichtlich der Frauenbilder ergänzen
und dass man sich, um ein möglichst umfassendes Bild eines so komplexen
Phänomens wie der Weiblichkeit zu gewinnen, gerade nicht auf eine bestimmte
Textgattung beschränken darf.

Ursprünglich sollten auch die buddhistischen Ansichten über die Frau und ihren
Körper in die Untersuchung einbezogen werden. Während der Arbeit an diesem

Beitrag stiess ich jedoch auf die hervorragende Monographie Liz WILSONS über das

Bild des Weiblichen im Buddhismus, die meine Ergebnisse vorweggenommen und
deren Darstellung überflüssig gemacht hat. WILSON hat sich nicht nur mit der
Bedeutung des weiblichen Körpers und des weiblichen Leichnams, sondern auch mit
der Stellung der Nonnen eingehend beschäftigt. Liz WILSON, Charming Cadavers.

Horrific Figurations ofthe Feminine in Indian Buddhist Hagiographie Literature.
Chicago and London 1996. Im vorliegenden Beitrag werden aus der buddhistischen
Literatur daher nur einige wenige Beispiele angeführt, die WILSON nicht oder nur am
Rande behandelt hat, die mir aber als Ergänzung des brahmanischen Materials wertvoll
erscheinen.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 195

TEIL I. DIE ALTINDISCHEN VORSTELLUNGEN

Wo ist die Frau? Oder: "Schattenexistenz und Bilderreichtum"

Die Imagination des Weiblichen, wie sie bei Bhartrhari und den anderen
Dichtern des ersten nachchristlichen Jahrtausends in Indien erscheint, hat
mit den realen Frauen nichts oder nur sehr wenig zu tun. Über die Frauen,
die zu den Zeiten der von uns zitierten Dichter lebten, ist ebensowenig zu
erfahren wie über die Frauen, die im Leben der jeweiligen Autoren eine
Rolle spielten.3 Indien war (und ist) eine streng patriarchalische Gesellschaft,

in der ausschliesslich Männer die konkreten und die symbolischen
Systeme, d.h. Gesellschaft, Politik, Wissenschaft und Wirtschaft ebenso wie
Ritus, Theologie, Philosophie und Kunst, schufen und verwalteten; Männer
besassen allein Definitionsmacht und Herrschaft. Frauen erscheinen in den

religiösen, philosophischen, rechtlichen, wissenschaftlichen und politischen
Schriften vornehmlich als ein Kollektivum namenloser Wesen mit Objektstatus.

In der epischen und dramatischen Dichtung sowie in der Erzähl- und
Romanliteratur sind die Namen besitzenden Frauen ausschliesslich
mythologische, der männlichen Phantasie entstammende Wesen. Auch die

Männergestalten dieser Werke sind fiktiv, doch gibt es einen das Genus

betreffenden, wesentlichen Unterschied: Männliche Autoren schufen
weibliche und männliche Gestalten, während die Frauen mit wenigen
Ausnahmen stumm blieben und ihrer Imagination nur selten eine Stimme
verleihen konnten.

"Die Frau steht in der patriarchalischen Kultur als Signifikant für das

männliche Andere, gefesselt von einer symbolischen Ordnung, in der
Männer ihre Phantasien und Obsessionen durch die Herrschaft der Sprache
ausleben können, indem sie sie dem schweigenden Bild der Frau

aufzwängen, der die Stelle des Sinnträgers zugewiesen ist, nicht die des

Sinnproduzenten." schreibt Laura MULVEY.4 Während Frauen innerhalb

Siehe hierzu Gregory M. BAILEY, "Bhartrhari's Manipulation ofthe Feminine" in:
Indo-lranian Journal Vol.39, No.3, July 1996, S.201 -221. "That men are the subjects
of these poems means that they are in some sense the interpreters and subjects of what
the stanzas depict. Accordingly the poems become an exploration ofthe image world
ofmen." S.203.

Laura MULVEY, "Visuelle Lust und narratives Kino", S.48-65, in: Weiblichkeit als
Maskerade. Herausgegeben von Liliane Weissberg. Frankfurt am Main 1994. S.49.

MULVEYs Feststellung hinsichtlich der Herrschaft des Mannes über die Sprache trifft



196 RENATE SYED

der verschiedenen altindischen Diskurse ausschliesslich imaginäre Wesen
sind, "Sinnträger", wie MULVEY sie nennt, gibt es neben den erwähnten
imaginären Männergestalten Männer als historische Subjekte, die Spuren
hinterlassen haben, "Sinnproduzenten". Männer wirkten und verewigten
sich als Autoren, Herrscher, Religionsstifter, Erfinder, Begründer und
Lehrer philosophischer und wissenschaftlicher Systeme und Schulen, als

Priester, Krieger, Baumeister, Handwerker, Künstler, Väter.
Sinnproduzenten sind Menschen, während Sinnträger Bilder sind. Die Frau
erscheint in Indien vornehmlich als Bild.

Eine Autorin ist in Indien eine grosse Seltenheit,5 denn den Frauen
wurde keine Rede zugebilligt, zumindest keine, die Überlieferung
verdiente. Vielmehr erscheint "Frau" als Kunstprodukt in der
ausschliesslich von Männern geschaffenen Welt der Literatur und Kunst, und
dort, wo in der indischen Literatur Frauen ihre Stimme zu erheben
scheinen, sprechen in Wirklichkeit "Frauen" die Worte ihrer Schöpfer, der
Autoren. Während Frauen die Bühne der Geschichte nicht betreten durften,
bevölkerten sie zahlreich die Bühne der Literatur, der historischen
Abwesenheit der Frau entspricht eine symbolische Präsenz der "Frau". Die
Literaturwissenschaftlerin Silvia BOVENSCHEN prägte für die Existenz des

Weiblichen in patriarchalischen Kulturen die Begriffe "Schattenexistenz"
und "Bilderreichtum": Während die realen Frauen ein Schattendasein
führten, weist die Kunst einen unerschöpflichen Reichtum an weitgehend
stereotypen Bildern künstlicher "Frauen" auf. "Die Geschichte der Bilder,

auch auf Indien zu, wo bekanntlich nur die Männer das Sanskrit, die Sprache der
meisten Diskurse, erlernen durften.

In dem 1991 in Delhi erschienenen ersten Band der als zweibändige Ausgabe
angelegten Untersuchung Women Writing in India. 600 B.C. to the Present. Volume I:
600 B.C. to the Early 20th Century (Edited by Susie THARU und K. LALITA) ist für
das indische Altertum nur ein einziges von Frauen verfasstes Werk genannt, nämlich
die in Pali vorliegenden Therigäthäs. Aus ihnen geht hervor, dass die Frauen ein
schlimmes Los hatten: dukkho itthibhävo, "Frausein ist Leid". Thig. 216.

Daneben nennen THARU und LALITA einige wenige Dichterinnen, die in der Zeit
zwischen 100 v.Chr. und 250 n.Chr. Lyrik in Tamil verfassten: Venmanipputi, Velli
Vitiyar, Auvaiyar, Kavar Pentu etc. Danach gibt es erst wieder eine ab dem 12.

Jahrhundert einsetzende Dichtung von Frauen in den Volkssprachen Kannada,
Marathi, Gujarati. Es ist uns also kein von einer Frau verfasstes Werk in Sanskrit
erhalten. Der SK enthält einige wenige Frauen zugeschriebene Verse, als Autorinnen
zu nennen sind Bhävakadevi und Siläbhattärikä. Beide trauern dem einstmals
leidenschaftlichen Liebesspiel mit ihrem nun uninteressierten Gatten nach.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 197

der Entwürfe, der metaphorischen Ausstattungen des Weiblichen ist ebenso

materialreich, wie die Geschichte der realen Frau arm an überlieferten
Fakten ist."6 In den Texten erfährt die "imaginierte Weiblichkeit"
(BOVENSCHEN) ihre Präsentation am nachhaltigsten, die Literatur bildet
die Weiblichkeitskonstruktionen einer traditionellen Gesellschaft am
deutlichsten ab und ist daher neben der darstellenden Kunst die wichtigste
Quelle, wenn es um Suche und Bestimmung der "Frauen"-Bilder eines

Kulturbereiches geht, denn "...weil die Frauen selber stumm blieben, muss
ihr jeweiliger Status vielmehr indirekt an den Modalitäten seiner
metaphorischen und diskursiven Präsentationen abgelesen werden." (BOVENSCHEN,

S.15) Auch die indische Literatur bietet uns ausschliesslich
metaphorische und diskursspezifische Präsentationen, und diesen ist als Zeugnis
vom Leben der realen Frauen zu misstrauen. "Representations are

interpretations", schreibt Angela MCROBBIE über die Darstellung der Frau in
der westlichen Tradition und Moderne. Niemals, fährt sie fort, seien

Repräsentationen der Frauen Abbilder einer objektiven Realität, sondern

immer das Ergebnis einer Vielzahl von "selective devices, such as

highlighting, editing, cutting, transcribing and inflecting."7 So erfahren wir aus

den Texten nichts über das Leben oder gar das Innenleben der realen

Frauen, es erschliesst sich uns vielmehr das Innere der Dichter und ihres

(männlichen) Publikums, denn die Literatur ist der Raum, in dem die

"Weiblichkeitsimaginationen aus der Dämmerung der unbewussten
Phantasie ans Licht der künstlerischen Inszenierung treten und dort Gestalt

gewinnen können." (ROHDE-DACHSER, S.110)8 Die in der indischen wie
der europäischen Literatur erscheinenden reinen Madonnen und treuen
Gattinnen, die gehorsamen Töchter und keuschen Schwestern, die
teuflischen Hexen und schamlosen Huren, die bedrohlichen Femmes fatales

und lockenden Lolitas sind keine Abbilder realer Frauen, sondern

Silvia BOVENSCHEN, Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen
zu kulturgeschichtlichen und literarischen Präsentationsformen des Weiblichen.
Frankfurt am Main 1979. S.U.

Angela MCROBBIE, "The politics of feminist research", in: Feminist Review 12, 1982.

S.51.

Christa ROHDE-DACHSER, Expeditionen in den dunklen Kontinent. Weiblichkeit im
Diskurs der Psychoanalyse. Berlin u.a. 1991.



198 RENATE SYED

"Männerphantasien".9 Die Frau wird in der Literatur zur "Frau"
transformiert, eingehüllt in "ein betörendes Gewebe von Metaphern".10 In
einer Kultur anerkannte und (wie im Falle Indiens über Jahrtausende)
überlieferte Vorstellungen und Bilder (etwa des Weiblichen als sexuell und
bedrohlich und der Frau als Körper) müssen als kollektive Phantasien
verstanden werden, die der einzelne Künstler, der in seiner Kindheit die
Sprache der Symbole seiner Kultur erlernt und verinnerlicht hat, in seinen
Werken aufgreift, um sie zu bestätigen und weiterzugeben. "Je breiter die

Rezeption eines Textes ist, je mehr Leser er beispielsweise für sich
gewinnen kann, desto näher liegt die Vermutung, dass er über das

individuelle Unbewusste seines Autors hinaus das kollektive Reservoir
unbewusster Wünsche und Phantasien repräsentiert, an dem die Mitglieder
einer bestimmten Kulturgemeinschaft partizipieren." (ROHDE-DACHSER,
S.38)

Die in der indischen Dichtung beschriebenen "Frauen", oder vielmehr
ihre "Körper", sind männlicher Phantasie enstammende Bilder, und als

solche künstliche und kunstvolle Stilleben, unbeweglich und stumm,
namenlos und stereotyp. Damit der begehrliche oder entsetzte Blick des

Mannes unbehindert schweifen und verweilen kann, muss dieser Körper
leblos verharren, denn Bewegung zeugt von Autonomie und möglichem
Widerstand. Der Mann macht den weiblichen Körper zum Meditationsobjekt,

als Objekt seines Begehrens ebenso wie als Objekt seines Abscheus.

Der weibliche Körper als Objekt der Sehnsucht

Die Ikonographie des weiblichen Körpers

Der von Bhartrhari, Amaru, Kälidäsa, Bilhana und anderen Dichtern
geschilderte weibliche Körper ist einer stereotypen Ikonographie
unterworfen. Es ist ein unnatürlicher, ein idealer "Körper", bestehend aus
festgelegten Formen, Ausmassen und Proportionen, er ist ein Konstrukt wie die
"Frau" und wird als begehrtes Objekt zum Fetisch. Fetischismus bedeutet in
Zusammenhang mit dem weiblichen Körper die "... Fragmentierung und

9 Zu diesem Begriff und seinen Inhalten siehe Klaus THEWELEIT, Männerphantasien.
Band 1: Frauen, Fluten, Körper, Geschichte. Band 2: Männerkörper. Zur Psychoanalyse

des weissen Terrors. Frankfurt am Main 1977.

10 Jacques LACAN, Schriften II. Ölten 1975. S.32.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 199

Idolisierung des Körpers, d.h. ein Herauslösen des Körpers aus seiner realen

Materialität und seinem historischen Kontext." (BRONFEN S.64)11

Die Frau wahrzunehmen bedeutet vornehmlich, sie als Körper
wahrzunehmen. Zwei Beispiele12 sollen zunächst das altindische Schönheitsideal

vor Augen führen. Die im folgenden geschilderten weiblichen Gestalten
sind, zu Körpern reduziert, dem männlichen Blick ausgesetzt, als wären sie

unbekleidet, obwohl weder Charakter noch Handlung Nacktheit
implizieren.

Das Gesicht hat langgestreckte Augen und trägt den Glanz des (blassen)
herbstlichen Mondes, die Arme sind an den Schultern geneigt, der Brustkorb ist
schmal und hat dicht zusammenstehende und hohe Brüste, die Seiten sind wie
poliert, die Taille kann mit den Händen umfasst werden, die Lenden weisen
(schöne) Hinterbacken auf, die Füsse haben gewölbte Nägel. Ihr Körper ist
zusammengesetzt wie es sich ein Tanzlehrer im Herzen wünscht.13

Deine Zähne sind ebenmässig, spitz zulaufend, glatt und hellfarben, deine

Augen sind langgeformt und strahlend, mit roten Augenwinkeln und schwarzen

Pupillen, deine Hüften sind breit und rund, deine Schenkel gleichen Elefantenrüsseln,

und deine Brüste erst: gross und rund, aneinandergedrängt und weit
hervorstehend, mit dicken und erhabenen Warzen, lieblich und den glatten Früchten
der ?ö7a-Palme gleichend, Schmuckstücke wie die besten Edelsteine, leuchtend.

Schönlächelnde, Schönzahnige, Schönäugige, Bezaubernde, du reisst meinen
Verstand hinweg wie ein Fluss mit seinen Wassern das Ufer, Liebliche, (denn)
deine Körpermitte kann mit (zwei) Händen umspannt werden, dein Haar ist schön
und deine Brüste sind fest...14

11 Elisabeth BRONFEN, Nur über ihre Leiche. Tod, Weiblichkeit und Ästhetik. München
1994. Originalausgabe: Over her dead body. Death, femininity and the aesthetic.
Manchester 1992.

12 Aus dem umfangreichen altindischen Material konnten hinsichtlich der einzelnen

Vorstellungen jeweils nur einige wenige Beispiele angeführt werden. Diese wurden
unter der Massgabe ausgewählt, dass sie stellvertretend für andere, ähnliche Aussagen
stehen und somit den "mainstream" des Denkens repräsentieren.

13 dlrghäksam saradindukänti vadanam bähü natäv amsayoh samksiptam nibidonna-
tastanam urah pärsve pramrste iva / madhyah pänimito nitambi jaghanam pädäv
arälängullchando nartayituryathaiva manasi slistam tathäsyä vapuh //Mä 2.3. A.
SCHÄRPE: Kälidäsa-Lexicon Vol. I. Basic Text ofthe Works. Part II. Mälavikägni-
mitra and Vikramorvasl. Brugge 1956.

14 samäh sikharinah snigdhäh pändurä dasanäs tava / visäle vimale netre raktänte
krsnatärake // visälam jaghanam plnam ürü karikaropamau / etäv upacitau vrttau
sahitau sampragalbhitau //plnonnatamukhau käntau snigdhatälaphalopamau / mani-
pravekäbharanau rucirau te payodharau // cärusmite cärudati cärunetre viläsini
mano harasì me räme nadl külam ivämbhasä // karäntamitamadhyäsi sukesl



200 RENATE SYED

Im zweiten Textbeispiel richtet der Dichter seine Preisung weiblicher
Schönheit, die er dem lüsternen Dämonen Rävana in den Mund legt, in der
zweiten Person an die imaginierte Sita, die für den Hörer zum "Du" und
somit direkter erfahrbar wird. Die Faszination des Dichters gilt
vornehmlich Sitäs Brüsten, auf die er seinen begehrlichen Blick, Rävana ins

Auge gelegt, wiederholt lenkt. Die Brüste sind nach indischer Vorstellung
das Wichtigste, das die Frau besitzt: stano mukhyas tu närinäm..., und:
"Ohne (üppige) Brüste ist die Frau so armselig wie eine Körperschmückung
ohne Gewand, wie ein Gericht ohne Butter und wie ein Leben ohne
Gelehrsamkeit." (IS 6009 und 6010) Nach einem Vers des Mahâbhârata
beschäftigt sich der ideale Krieger hauptsächlich mit dem Drücken schwerer
Brüste (pïnastanavimardana), dem Schenken von Kühen an die Brahmanen
und dem Töten feindlicher Kämpfer (MB 8.83.23).15 Varähamihira preist
in der BS die Frau, die dem Mann beim Liebesspiel ihre Brüste darbietet,
als eine stanadänadaksä (78.15).16 In Bilhanas zahlreichen, seiner einstigen
Geliebten gewidmeten Versen wird kein Körperteil so oft beschrieben wie
die Brust, die dem indischen Geschmack und der dichterischen Konvention
entsprechend so üppig ist, dass ihre Trägerin unter ihrer Last leidet oder
sich ihr Körper unter ihrer Schwere neigen muss.17

samhatastanï / R 3.44.17-21 ab. Rävana spricht die von ihm entführte Sita an. Der
Text hat an dieser Stelle zahlreiche Einschübe, die zeigen, dass die Beschreibung Sitäs
immer wieder bearbeitet und erweitert wurde. The Välmlki-Rämäyana Critically Edited

for the First Time by G.H. BHATT, P.C. DlVANJÏ [u.a.], 7 Vols. Baroda 1960-1975.
Das von den indischen Dichtern beschriebene weibliche Schönheitsideal mit einer
überaus schlanken Taille, runden, hohen Brüsten und breiten Hüften ist auch in der
indischen Kunst anzutreffen, in der die Frauen und Göttinnen darstellenden
Skulpturen nackt zu sein scheinen, da die Gewänder nur angedeutet sind.

15 The Mahâbhârata. For the First Time Critically Edited by Vishnu S. SUKTHANKAR
with the Co-operation of Shrimant Balasaheb Pant PRANIDHI [...] Harivamsa, Pratika-
Index [34 Bde.]. Poona 1933-1972. Mahâbhârata, Ed. Bombay; Satikam
Mahäbhäratam [7 Bde.]. 1888-1889.

16 Varähamihira's Brhat Samhitä with English Translation, Exhaustive Notes and
Literary Comments [by] M. Ramakrishna BHAT. 2 Parts. Delhi [u.a.] 1981 und 1982.

17 adyäpi täm...pasyämi plvarapayodharabhärakhinnäm und adyäpi täm...tanvlm
visälajaghanastanabhäranamräm...smarämi //C N 3 und C N 7. The Caurapancä-
sikhä Attributed to Bilhana, a Critical Edition and Translation of Two Recensions
with sixteenth-century illustrations ofthe text. Phantasies of a Love-Thief. Barbara
STOLER Miller. New York and London 1971. Kälidäsa sagt über die Haremsfrauen
eines Königs, ihre Hüften und Brüste seien so schwer, dass die Frauen ihre Körper
nicht mehr zu tragen vermögen: etä gurusronipayodharatväd ätmänam udvodhum



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 201

Ein Dichter wagt es zumindest gedanklich, die Umarmung einer Frau
mit üppigen Brüsten allen Kasteiungen vorzuziehen. Der folgende Vers ist
einer der wenigen, in denen die Sexualität - zumindest rhetorisch und
spielerisch - über die Askese gestellt und der nach Wissen Strebende als

Narr bezeichnet wird.

Wie kann man einer Langäugigen Umarmung, die liebreizend dadurch wird, dass

der von den Armen (beim Umfangen) gedrückte hohe Busen bis zu den Achselhöhlen

gepresst wird, mit der Lebensweise der Törichten vergleichen, die in der
Austrocknung des Körpers durch Bettelspeise, Fasten, Askese und die
Verbrennung durch Sonnenstrahlen besteht? '8

Der weibliche Körper wird bei seiner Beschreibung optisch in Einzelteile
zerlegt, die klischeehaft mit Erscheinungen der Natur verglichen werden.
Die Augen gleichen Lotosblüten und die Arme zarten Ranken, das Gesicht
ähnelt dem Mond und der Atem dem Nektar, die Brüste sehen aus wie
runde Gefâsse. Allen Lebens beraubt, wird der weibliche Körper mit
zahlreichen Objekten gleichgesetzt. Er wird häufig als eine Landschaft
beschrieben, die das Herz, der Sinn oder der Blick des Dichters
durchwandert. Die Landschafts- oder Meeresmetaphorik wird gewählt, um
den weiblichen Körper als eine gefahrvolle Wildnis zu beschreiben.

O Herz, du Wanderer! Ergehe Dich nicht auf dem schwerzugänglichen Bergesland,
das die Brüste Deiner Geliebten darstellen, und nicht im Dickicht der Härchenreihe

(die sich von der Scham zum Nabel hinzieht), denn dort im Nabel befindet sich eine

Höhle und in ihr verborgen ist der Sohn Madhusüdhanas (der Liebesgott). Hier
wird ein Mann von einem Räuber schon bei Tage seiner Kleider beraubt, was soll

man da erst von der Nacht sagen? '9

asaknuvatyah // Ra 16.60. The Raghuvamsa ofKälidäsa With Commentary Sanjivinl
ofMallinätha... Eleventh Edition Edited with Extracts & Notes etc. by Narayan Ram

Acharya. Bombay 1948.

18 kvälihganam bhujaniplditabähumülabhugnonnatastanamanoharam äyatäksyäh /
bhiksopaväsa-niyamärkamarlcidähair dehopasosanavidhih kudhiyäm kva caisah // IS
1997. Indische Sprüche. Sanskrit und Deutsch. Herausgegeben von Otto BÖHTLINGK.

Zweite vermehrte und verbesserte Auflage. Drei Theile. St. Petersburg 1870-1873.

19 käminyäh kucadurgaparvatabhuvi tvam mä manahpänthaka samcäram kuru
romaräjigahane taträsti näbhyäm guhä / talllno madhusüdanasya tanayas tenätra
caurena bho nirvastrl kriyate diväpi hi naro rätrau tu kim kathyate //IS 1661. Siehe

auch den folgenden Vers Bhartrharis: käminikäyakäntäre kucaparvatadurgame / mä

samcara manahpäntha latraste smarataskarah //SÈ 104. "Im Wald, den der Körper
der Geliebten darstellt, und der schwer zu durchqueren ist, weil ihre Brüste die Berge
darstellen, wandere nicht, o Wanderer "Geist", denn dort weilt der Räuber Liebesgott."



202 RENATE SYED

O (mein) Geist, ein Fisch, gib jetzt Dein eigenwilliges Umherschweifen im
Meer "Frau" auf, in dem die Jugend das Wasser darstellt. Siehst Du denn nicht, wie
der Fischer "Liebesgott" wieder und wieder das Netz "Begierde" auswirft, dessen
Gewebe aus dem Geflecht (ihres) Körpers besteht und dessen (runde Schwimm-)
Kürbisse ihr Brüstepaar darstellen?20

Der jugendliche Körper der Frau wird im folgenden Vers als ein soeben

fertiggestelltes, geschmücktes und zum ersten Mal durch seinen Eigentümer
betretenes Haus beschrieben. Das junge Mädchen ist wie das eben
vollendete Haus unberührt, das "Betreten" durch den Liebhaber ist der Akt der

Entjungferung.

Als der Herr der Liebeslust (der Phallus?) das vom Baumeister "Jugend" so schön

gestaltete Haus ihres jugendlichen Körpers betrat, waren ihre Brüste die (das neue
Haus schmückenden runden Gold-)Glücksgefässe mit aus ihrem Liebreiz
bestehenden (diese Gelasse umrankenden) Schösslingen.21

Der weibliche Körper wird in der Dichtung mehrmals als eine Stadt

geschildert. Ein Vers spricht von tanupuram kurahgidrsäm, von der

"Körperstadt der Gazellenäugigen", in der die Brüste Berge und die
Fältchen der Taille schwer zu überquerende Flüsse darstellen (MahäS.
5911). Als Landschaft, Meer, Teich (s.u., Harsadeva, SK 475), Fluss (s.u.
SS 101) oder Stadt stellt der Frauenkörper den grossen, gefahrvollen Raum
dar, in dem der Mann oder sein Geist (citta, in SK 475, manas in SS 104)
sich verlieren.

Die Glorifizierung des weiblichen Körpers

In zahlreichen Versen glorifizieren Bhartrhari und andere Dichter den

Körper der Frau als das dem Mann sexuelle Erfüllung und Tröstung
gewährende Objekt. Geschildert wird meist ein vollkommen nackter,

20 are cetomatsya bhramanam adhunä yauvanajale tyaja tvam svacchandam yuvati-
jaladhau pasyasi na kim / tanüjälljälam stanayugalatumblphalayutam manobhüh
kaivartah ksipati ratitantu pratimuhuh //SäS 3.16. Das Eäntisataka mit Einleitung,
Kritischem Apparat, Übersetzung und Anmerkungen. Herausgegeben von Karl
SCHÖNFELD. Leipzig 1910.

21 yauvanasilpisukalpitanütanatanuvesma visati ratinäthe / lävanyapallavänkau
mangalakalasau stanäv asyäh // SK 392. The Subhäsitaratnakosa Compiled by
Vidyäkara. Edited by D.D.KOSAMBl and V.V.GOKHALE. With an Introduction by
D.D.Kosambi. Cambridge, Massachusetts 1957.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 203

jugendlicher Körper, der keine individuellen physiologischen Merkmale,
keine Einzigartigkeit oder Eigenheit aufweist, der keine Schminke, keine

Kleidung und keinen Schmuck trägt und dessen Schönheit vollkommen ist.

Der Dichter erzeugt die Vorstellung eines ruhenden, passiven, gleichsam im
Nichts schwebenden Körpers, der dem begehrlichen männlichen Blick
keinerlei Widerstand entgegensetzt und nur für diesen existiert. Es wird
weder auf den Raum und die Zeit, noch auf die Umstände der Begegnung
eingegangen.

Was ist das Vorzüglichste unter den sichtbaren Dingen? Das mit Liebe erfüllte
Antlitz der Gazellenäugigen. Was ist das Beste unter den riechbaren Dingen? Der
Wind ihres Mundes. Was ist das Beste unter den hörbaren Dingen? Ihre Stimme
(oder: Rede). Was ist das Vorzüglichste unter den zu schmeckenden Dingen? Der
Saft ihrer Lippenschösslinge. Was ist das Beste unter den berührbaren Dingen? Ihr
Körper. Was ist das Beste unter den vorstellbaren Dingen? Ihre soeben eingetretene
Jugend. Von den liebenden Männern werden die Koketterien (der Frau) überall
wahrgenommen.22
Ein Antlitz, das den Mond aussticht, Augen, die den Lotos verlachen, eine

Hautfarbe, die das Gold übertrifft, eine Fülle von Locken, die einen
Bienenschwarm besiegt, Brüste, die die Schönheit der Stirnhöcker der Elefanten (an

Rundheit) übertreffen, schwere Hinterbacken, eine bezaubernde Sanftheit der
Worte. Dies ist der natürliche Schmuck der jungen Frauen.23

Dem weiblichen Körper als sexuellem Objekt, unmittelbar vor oder kurz
nach dem Liebesakt, huldigen die Dichter enthusiastisch, und die

Vereinigung mit der Geliebten wird als der Zustand grösster Seligkeit
beschrieben.

Reich ist der, der erschöpft von der Anstrengung der Leidenschaft, sofort
einschlummernd die Nacht verbringt, seine Brust an die Seite des wie die Schläfen
eines brünstigen Elefanten gerundeten und von Safran feuchten Busens der
Geliebten schmiegend, eingeschlossen in den Käfig ihrer Arme.24

22 drastavyesu kim uttamam mrgadrsah premaprasannam mukham ghrätavyesv api
kim tadäsyapavanah srävyesu kim tadvacah / kim svädyesu tadosthapallavarasah
sparsesu kim tattanur dhyeyam kim navayauvanam sahrdayaih sarvatra tadvi-
bhramäh//is 107.

23 vaktram candravidambi pahkajaparlhäsaksame locane varnah svarnam apäkarisnur
alinijisnuh kacänäm cayah / vaksojäv ibhakumbhavibhramaharau gurvi nitamba-
sthallväcäm häri ca märdavamyuvatisu sväbhävikam mandanam//SS 90.

24 mattebhakumbhaparinähini kunkumärdre käntäpayodharatate ratikhedakhinnah /
vakso nidhäya bhujapahjaramadhyavartl dhanyah ksapäm ksapayati ksanalabdha-
nidrah //Bhartrhari, Samsayitasloka 297.



204 RENATE SYED

Die Glücklichen trinken den Lippenhonig der Frauen, die ihnen auf die Brust
gesunken sind, deren Haarknoten sich gelöst haben, deren zu Blütenknospen
geschlossene Augen ein klein wenig blinzeln und deren Wangenflächen feucht sind
vom Schweiss, der beim Liebesakt entstand.25

Glückbringend ist das Gesicht der beim Liebesakt auf dem Mann liegenden
Geliebten. Der Segen der Götter erscheint damit verglichen wertlos.

Das bebende und von Locken umrahmte Antlitz der im Liebesakt oben liegenden
Schlanken, das sich hin und her bewegt und schaukelnde Ohrringe trägt, dessen

(gemaltes) Stirnzeichen von den überaus zarten Tröpfchen des Schweisses ein
wenig verwischt ist, dieses (glückbringende) Gesicht, dessen Augen am Ende des

Liebesgenusses erschöpft sind, soll Dich für lange Zeit beschützen. Was sind da

Hari, Hara, Brahman und die anderen Götter?26
Selbst heute noch, wenn ich sie am Ende des Tages wieder vor mir sehe, die

Geliebte, die die Augen einer jungen Gazelle und ein Paar mit Nektar gefüllte
Brust-Krüge besitzt, bin ich bereit, himmlische Seligkeit und königliches Glück zu
opfern.27

Verschmelzungsphantasien, die den Wunsch nach vollkommener
Vereinigung mit der Geliebten artikulieren, sind nicht selten. Bilhana
erklärt sich bereit, für die Geliebte himmlische und weltliche Freuden

aufzugeben, und will sich unter Aufgabe seines Körpers in die Elemente
auflösen, um stets in Gegenwart der Liebsten sein zu können.

O Schöpfer, vor Dir niederfallend erbitte ich nun mit (flehend) zusammengelegten
Händen etwas von Dir: Mein Körper möge in den (fünf) Elementen aufgehen, die
Elementenvielfalten mögen sich schnell mit ihren eigentlichen Formen verbinden, in
ihren (der Geliebten) Brunnen (PI., will ich) das Wasser (sein), in ihrem Spiegel

25 urasi nipatitänäm srastadhammillakänäm mukulitanayanänäm kimcidunmllitänäm /
suratajanitasvedasvinnagandasthallnäm adharamadhu vadhünäm bhägyavantah
pïbanli //ÈÈ123.

26 äloläm alakävallm vilulitäm bibhraccalatkundalam kimcinmrstavisesakam tanutaraih
svedämbhasäm jälakaih j tanvyä yat suratäntatäntanayanam vaktram rativyatyaye tat
tväm pätu ciräya kim hariharabrahmädibhir devataih //A 3. Das Amarusataka in
seinen Recensionen dargestellt, mit einer Einleitung und Auszügen aus den
Commentatoren versehen von Richard SIMON. Kiel 1893.

27 adyäpi täm pranayinim mrgasävakäkslm plyüsapürnakucakumbhayugam vahantlm /
pasyämy aham yadi punar divasävasäne svargäpavarganararäjasukham tyajämi // C

N23.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 205

das Licht, in ihrem Atemweg die Luft, auf ihrem Weg die Erde, in ihrem Fächer der
Wind.28

Nur der Körper der jungen und sexuell anziehenden Frau ist erquickend,
die alte Frau ruft Ekel hervor und der Nektar ihres Mundes verwandelt sich
in Gift.

Dort, wo der Gesichtslotos dieser Schlankgliedrigen sich befindet, der dem
Vollmond den Glanz stiehlt und eine grosse Schönheit trägt, gibt es wahrlich
Lippenhonig. Doch wenn die Zeit vergangen ist, gibt es hier die überaus ekelhaft
schmeckende Frucht des kimpäka-Baumes, die, wie Gift, kein Glück mehr
spendet.29

Die Ambivalenz gegenüber dem weiblichen Körper

Begehren und Abscheu

Die oben zitierten Verse zeigen eine positive Haltung der Sexualität
gegenüber, die Ziel und Krönung der Begegnung zwischen Mann und
Geliebter ist. Eine lustvoll genossene Sexualität ist jedoch auf den
Lebensabschnitt als grhastha beschränkt, in dem der Mann dem weltlichen Leben,
dem Genuss und der Liebe zugeneigt sein darf. Die Jugend, so das

Kämasütra, soll der Liebe gewidmet sein, das Alter dem dharma und der

Erlösung.30 Im mittleren Alter soll der Mann danach streben, sich vom
weltlichen Leben und den Sinnesobjekten, visaya, zu befreien. Hieraus
entsteht ein Kampf, eine Art "Midlife-Crisis", die in der indischen Literatur
als Konflikt eines jeden Mannes beschrieben wird und von der Bhartrharis
Verse ein eindringliches Zeugnis ablegen. Die Angst und Spannung, die aus
dem Schwanken zwischen erlebter Begierde und angestrebter Keuschheit im
Mann entsteht, wird der Frau, ihrer Sexualität und ihren Verführungskünsten

angelastet, ihr Körper wird zum Brennpunkt der männlichen Aus-

28 pahcatvam tanur etu bhütanivahäh svämsair milantu dhruvam dhätas tväm prani-
patya kimcid adhunä yäce nibaddhänjalih / tadväplsu payas tadlyamukure jyotis
tadlyäntaravyomni vyoma tadlyavartmani dharä tattälavrnte 'nilah //C AV 16.

29 yad etat pürnendudyutiharam udäräkrtidharam mukhäbjam tanvahgyäh kila vasati
taträdharamadhu / idam tat kimpäkadrumaphalam ivätlva virasam vyatlte 'smin käle
visam iva bhavisyaty asukhadam // SS 96.

30 kämam ca yauvane / sthävire dharmam moksam ca //KS 1.2. Erlvätsyäyana-
pranltam Kämasütram Yasodharaviracitayä Jayamahgaläkhyayä tlkayä sametam.
Mumbai 1891.



206 RENATE SYED

einandersetzung mit sich selbst. Zahlreiche Verse beschreiben die Sehnsucht
des Mannes nach dem Körper der Geliebten und die gleichzeitige Gewahr-

werdung der Abhängigkeit und der oftmals als "tödlich" erklärten Gefahr,
die er birgt.

Wie kommt es zu dieser eigentümlichen Art der Schlinge, die aus den Armen der
Geliebten gebildet ist? Um den Hals gelegt belebt sie, fortgenommen tötet sie.31

Ich spreche die Wahrheit, Leute, ohne Voreingenommenheit! Genauso ist es in
den Sieben Welten: Es gibt nichts Liebreizenderes als die mit schönen Hinterteilen
Versehenen (Frauen) und nur diesen einzigen Grund fur das Leiden und keinen
anderen.32

Der Körperteich der Geliebten: Das Gesicht ist der Lotos, ihre Arme sind die

Lotoswurzelranken, ihre Lieblichkeit stellt das Wasser dar und die (drei) Falten (auf
ihrem Körper) die Wellen. Der Elefantenfürst, mein Geist, ist in den Schlamm ihrer
Liebe geraten, tief eingesunken und wird sich nicht mehr befreien.33

Es gibt nach indischer Vorstellung für den Mann nur zwei Alternativen, die

Hingabe an die Sexualität oder die Entsagung. Die Frau und ihr Körper
stehen für das Leben in der Gesellschaft, die Enthaltsamkeit ist die Lebensform

des Waldes, der Stätte der Erkenntnis.

Was sollen hier nur diese vielen Äusserungen, die nichts als Geschwätz ohne

Bedeutung sind? Zwei Dingen sollen die Männer in dieser Welt beständig
Verehrung entgegenbringen: Der schönen Frauen Jugend, die in unermüdlichem
Liebesrausch und Spiel besteht und belastet ist von der Bürde der (schweren)
Brüste oder aber dem Wald (dem Aufenthaltsort des Asketen).34

Die dem weiblichen Körper entgegengebrachte Ambivalenz gilt auch der

Leidenschaft, die als eine Krankheit und als ein Heilmittel zugleich
angesehen wird. Zum einen gilt käma als die schlimmste Krankheit

31 däyitäbähupäsasya kuto 'yam aparo vidhih j jlvayaty arpitah kanthe märayaty
apavarjitah // Bhäsa, SP 138. "Über die Paddhati von Särngadhara". Von Th.
AUFRECHT. In: ZDMG 27, 1873. S.1-120. Die Armschlinge einer Frau musste nach
der Auffassung des Dichters wie die Schlinge am Halse eines Todeskanditaten töten
und, fortgenommen, beleben.

32 satyam janä vacmi na paksapätäl lokesu saptasv api tathyam etat / nänyan manohäri
nitambinlbhyo duhkhaikahetur na ca kascid anyah //SS 81.

33 vakträmbujam bhujamrnälalatam priyäyä lävanyaväri valivlci vapustadägam j
tatpremapankapatito na samujjihlte maccittakunjarapatih parigähamänah // Harsa-

deva, SK475.

34 kim iha bahubhir uktair yuktisünyaih praläpair dvayam iha purusänäm sarvadä
sevanlyam / abhinavamadalilälälasam sundarlnäm stanabharaparikhinnam yauva-
nam vä vanam vä // SS 85.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 207

überhaupt, nästi kämasamo vyädhih (IS 3670), zum anderen spendet der

Körper der Frau, durch den käma erlebt wird, Trost und Heilung. Der von
seelischen Qualen und körperlichen Krankheiten heimgesuchte Mann
erfrischt sich am Körper seiner Geliebten wie ein von Hitze Gequälter an
einem Gewässer (IS 2736), für einen kranken oder in einer Notlage
befindlichen Mann ist die Gattin die wirksamste Medizin (2479). Ein
anderer Vers vergleicht die Frau mit einem kühlenden Teich, dessen
Strudel ihr Nabel, dessen Lotosblüten ihre Augen und dessen Wellen ihre
zarten Körperfältchen darstellen, und in dem der von Lust Gequälte
Erfüllung und Erfrischung findet (1037). Ein kalter und regnerischer Tag
wird in den Armen der Geliebten zu einem sonnigen Tag (1067,
Bhartrhari).

Den weiblichen Körper beschreiben die Dichter nicht selten das

einzige Heilmittel für das Fieber der Leidenschaft oder die Störung der drei
dosa-s.

Um das Fieber der Leidenschaft zu vertreiben, bediene Dich schnell der ewigen
zwei Heilmittel, nämlich des Trinkens des Nektars von den Lippen eines jungen
Mädchens und des Werkes der Hände, das im Drücken ihrer Brüste besteht.35

Wohin gehst du, Bruder? - In das Haus des Arztes. - Was willst du dort? - Die
Beseitigung der Krankheiten. - O Freund, hast du in deinem Haus keine Liebste,
die jedes Leiden lindert? (Übermässiger) väta wird durch das Reiben an ihren
runden Gefässen gleichenden Brüsten beseitigt, pitta (reguliert sich) durch den

Nektar ihres Mundes und siesman durch die Erschöpfung, die bei intensiver
Hingabe an den Geschlechtsverkehr entsteht.36

Die widerspenstigen Frauen aber werden zu "Krankheiten in weiblicher
Gestalt" erklärt.

Die Vorzüge der Frauen sind vornehmlich Jugend, Schönheit, Kleidung,
Liebenswürdigkeit, Kenntnis (in der Liebe?) und Koketterie. Die mit diesen
Vorzügen Versehenen werden "Frauen-Edelsteine" genannt, die anderen aber sind
für den klugen Mann "Frauen-Krankheiten".37

35 madanajvaram apanetum kuru samprati satatam ausadhadvitayam / baladhara-
madhupänam kucapldanamustiyogam ca //SK 1680.

36 kva bhrätas calito 'si vaidyakagrham kim tatra säntyai rujäm kim te nästi sakhe grhe
priyatamä sarvam gadam hanti yä / vätam te kucakumbhamardanavasät pittarti ca
vakträmrtäc chlesmänam ca nihanti hanta suratavyäpärajätasramät //TS 1992.

37 strinarti gunä yauvanarüpavesadäksinyavijnänaviläsapürväh / striratnasamjhä ca
gunänvitäsu strlvyädhayo 'nyäs caturasyapumsah //BS 78.13.



208 RENATE SYED

Die Dekonstruktion der scheinhaften Schönheit des weiblichen Körpers

Der schöne Körper der Frau wird als ein Konstrukt gesehen, das der
Dekonstruktion bedarf. Hinter der schönen Fassade lauert die Gefahr.

Mit schlanker Mitte, breiten Hüften, roten Lippen, dunklen Augen und
tiefliegendem Nabel: Der Körper der Frauen, wen tötet er nicht, mit seinem
hochgewölbten Busen?38

In diesem Vers ist die Aussage über das zerstörerische Wesen des

weiblichen Körpers in die lustvolle Beschreibung seiner verführerischen
Gestalt eingebettet. Diese poetische Darstellung entspricht der
Wahrnehmung des Mannes, der nach indischer Vorstellung nur unter Mühen
hinter der Fülle erotischer Signale die tödliche Kraft zu erkennen vermag.

Die scheinbaren Vorzüge der einzelnen Körperteile (wie die Festigkeit
der Brüste) sind die äussere Gestalt einer verborgenen Untugend
(Hartherzigkeit), entsprechen also den negativen psychischen Konstituenten
der inhärenten weiblichen Natur, des svabhâva. Die Täuschung des Mannes
ist darüber hinaus das Ergebnis der von der Frau angewandten Zauberei,
die ihn zumindest teilweise entlastet.

Festigkeit bei den Brüsten (bedeutet Härte), Koketterie in den Augen (Wankelmut),
Gebogenheit wird in ihrem Munde erkennbar (Hinterlistigkeit), Locken in der
Haarfülle (bedeuten Krummheit), Bedächtigkeit in der Rede (Schwerfälligkeit),
Üppigkeit in der Hüfte (Derbheit), Furchtsamkeit im Herzen (Feigheit), so heisst

es, und Zauber wendet sie beim Geliebten an. Wie können die "Vorzüge" der
Gazellenäugigen, die (in Wahrheit) eine Vielzahl von Fehlern darstellen, den
Männern nur lieb sein?39

Der mit Begehrlichkeit betrachtete Körper wird in SS 90 als sväbhävikam
mandanam, als "natürlicher Schmuck", bezeichnet, und da er als der

physische Aspekt der durchweg negativ beurteilten weiblichen Natur, des

svabhâva, gilt, trifft auch ihn die Abwertung. (Zum svabhâva siehe
Anm. 112).

38 tanumadhyam prthusroni raktaustham asiteksanam / natanäbhi vapuh strinarti kam

na hanty unnatastanam //K 2.336.

39 kärkasyam stanayor drsos taralatällkam mukhe drsyate kautilyam kacasamcaye

provocane mändyam trike sthülatä / bhlrutvam hrdaye sadaiva kathitam mäyä-
prayogah priye yäsäm dosagano gunä mrgadrsäm täh kim naränäm priyäh // IS
1670.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 209

Der Versuch, die Schönheit der einzelnen Teile des weiblichen
Körpers zu entmystifizieren und sie als blosse anatomische, aus unreinen
und ekelerregenden Substanzen bestehende Elemente zu sehen, soll
Abscheu erzeugen und dadurch die für den spirituellen Lebenswandel

notwendige Keuschheit ermöglichen. Bhartrhari, der in einem oben
zitierten Vers (SS 90) den weiblichen Körper der Konvention entsprechend
rühmt, tadelt die Dichter an anderer Stelle für diese Verklärung.

In Wirklichkeit ist dieser Mond nicht zu einem Gesicht geworden und die beiden
blauen Lotosblüten sind keine Augen, es gibt auch keine aus Gold bestehende

Körperranke. Wie kommt es, dass der Mann, von den Dichtern getäuscht und
dennoch die Wahrheit kennend, den offenkundig aus Haut, Fleisch und Knochen
bestehenden Körper der Gazellenäugigen verehrt?40

BAILEY (siehe Anm.3) erörtert diesen Vers ausführlich und kommt zu dem

Ergebnis: "It raises the subject of the disjunction between what is "true"
and what is constructed, yet it does not make a judgement about the
absoluteness of either position. In truth it reinforces the relationality of
both objects of perception associated with "truth" and constructed

knowledge." (S.210, Hervorhebung von mir) Hierzu bin ich anderer

Meinung. Dieser Vers zeigt wie zahlreiche andere Aussagen des Dichters
deutlich, dass der Körper der Frau in Wirklichkeit, und somit auf der

höchsten, auch von Bhartrhari angestrebten Stufe der Erkenntnis, als
ekelhaft und verachtenswert zu sehen ist. Es gibt keine relative Position,
sondern nur eine absolute, denn Entsagung steht immer über Hingabe an
den Körper und die Sexualität, und die Auffassung, der weibliche Körper
sei schön und begehrenswert, kann nach indischer Vorstellung nur das

Ergebnis einer falschen Wahrnehmung sein. Eine Lesart (Kosambi 1946,
SS 46) lautet dementsprechend: mando janah sevate, was der Kommentar
mit müdhalokah glossiert. Dies bedeutet, dass sich nur das dumme Volk
täuschen lässt und nicht der Wissende, der tattva, die wahre Natur der

Frauen, kennt.
Bhartrhari bezieht auch eine eindeutige Position, wenn er die Frau in

SS 94 visam amrtamayam nennt. Bhartrhari empfindet nicht Hassliebe, die

ein amrtam visamayam umschriebe, sondern Liebeshass.

40 no satyena mrgähka esa vadanibhüto na vendlvaradvandvam locanatäm gatarn na
kanakair apy ahgayastih krtä / kim tv evam kavibhih pratäritamanäs tattvam vijänann
api tvahmämsästhimayam vapur mrgadrsäm matvä janah sevate //SS 108.



210 RENATE SYED

Der weibliche Körper als Objekt des Abscheus

Die Ekelhaftigkeit des weiblichen Körpers

In den folgenden Versen ist den Dichtern die Entzauberung des weiblichen
Körpers gelungen und seine Hässlichkeit erkannt. Die Männer, die sich an
den weiblichen Körpern erfreuen, gelten als verblendet und werden in ihrer
Ignoranz mit aasfressenden Tieren wie Würmern, Krähen und Hunden
verglichen, Wesen, denen jede Erkenntnisfähigkeit fehlt und die keinen
Ekel kennen. Der weibliche Unterleib wird als besonders ekelerregend
beschrieben. Der erste Vers stammt aus Bhartrharis VS.

Ihre mit goldenen Gefässen verglichenen Brüste sind Fleischklumpen, ihr mit dem
Mond gleichgesetztes Antlitz ist ein Behälter von Schleim, ihre Schamgegend, die

(in ihrer Rundung) dem Rüssel des besten der Elefanten gleichen soll, ist feucht

von träufelndem Urin. O Weh, tadelnswert ist diese (selbst) von den vorzüglichsten
Dichtern so geschätzte Gestalt.41

Leidenschaftlich umarmt er die dicken Fleischklumpen, sie für Brüste haltend,
er trinkt am speichelträufelnden Mund, als sei er ein Becher voll Wein, er ergötzt
sich, begierig nach Berührung, an ihrer von unreinen Flüssigkeiten feuchten
Scham. Was ist denen, die aufgrund grosser Verblendung blind sind, hier wohl
nicht angenehm? 42

Die Brüste der Frauen sind zwei Fleischklumpen, ihr Bauch ist angefüllt mit
Würmern, vollgestopft mit Kot und anderem. Der Liebende spielt hier wie eine

(aasfressende) Krähe. Den mit Urin, Schleim und anderem (Schmutz) angefüllten,
mit Leder umhüllten Knochenhaufen, diesen übelriechenden (Körper) der Huren,
den beriecht der Liebhaber wie ein Hund.43

Die Dekonstruktion der scheinhaften Schönheit des weiblichen Körpers
findet sich auch in Vyäsas Kommentar zu Patanjalis Yogasütra 2.5. In
diesem Sütra erklärt Patanjali die Unwissenheit, avidyä, die darin besteht,
das Zeitliche für ewig und das Unreine für rein zu halten, das Leid als

Glück und das Nichtselbst als das Selbst anzusehen. Der von Bhartrhari
zeitlich nicht weit entfernte Kommentator Vyäsa (frühes 6. Jahrhundert?)

41 stanau märnsagranthl kanakakalasäv ity upamitau mukham slesmägäram tad api ca
sasähkena tulitam / sravanmütraklinnam karivarakaraspardhi jaghanam aho

nindyam rüpam kavijanavisesairguru krtam //VS 159.

42 samäslisyaty uccair ghanapisitapindam stanadhiyä mukham läläklinnam pibati
casakam säsavam iva / amedhyakledärdre pathi ca ramate sparsarasiko mahä-
mohändhänäm kim iha ramanlyam na bhavati // SäS 1.28.

43 mämsapindau stanau strinarti bhavet krmyäkulodaram / visthädinicitam kämi tatra
krldati käkava // mütraslesmädisamsaktam carmanaddhästhisamcayam / durgandham
hi värastrlnäm kämljighrati tu svavat // IS 4777 und 4909.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 211

führt als erstes Beispiel für das Unreine den menschlichen Körper an.
Diesen erkennen die Wissenden, so Vyäsa, als unrein, denn er hat einen
unreinen Entstehungsort (den Uterus), er ist aus einem Keim entstanden,
wird durch Unreines (wie Nahrung) am Leben erhalten, hat unreine
Ausscheidungen, unterliegt dem Verfall und bedarf beständiger Reinigung.
Der wahrscheinlich im 9. Jahrhundert lebende Kommentator Väcaspati-
misra erläutert zu Patanjali und Vyäsa, der Körper der Mutter sei unrein

wegen des Urins etc., der Keim sei unrein, weil er aus dem Blut der Mutter
und dem Samen des Vaters gebildet sei. Vyäsa vermerkt hinsichtlich des

Komplexes unrein / rein, die Vergleiche des Frauenkörpers mit der jungen
Mondsichel oder der Frauenaugen mit blauen Lotosblüten seien lediglich
dichterische Konventionen, durch die man das Unreine zum Reinen, das

Unheilsame zum Heilsamen und das Sinnlose zum Sinnvollen erkläre, und
dies sei eine falsche, auf avidyä beruhende Sichtweise.44

Nach Patanjali sind äussere und innere Reinheit die Grundbedingung
des yoga, und die Askese, tapas, ist das Mittel zur Erlangung der Reinheit.
Der yogin soll Ekel vor seinem Körper empfinden und den Kontakt mit
anderen (Körpern und Menschen) meiden (YS 2.40). Dass die Körper von
Frauen, die als unrein empfunden und von rajas bestimmt angesehen
werden, vor allem anderen zu meiden sind, versteht sich von selbst;45 nach

YS 2.38 entsteht aus der strengen Einhaltung der Keuschheit ein Gewinn an

Kraft: brahmacaryapratisthäyäm viryaläbhah. Es ist genau diese Kraft
(vîrya bedeutet auch Männlichkeit, Potenz und Samen), die beim
Geschlechtsverkehr verlorengeht: maithune barate vïryam näri... (IS 2719)

Auch für die Buddhisten ist der weibliche Körper unrein. Dem
Buddhisten Moggalläna gelingt angesichts einer verführerischen Kurtisane
die optische Zerteilung ihres Körpers, den er mit Kot, Urin und anderen

Ausscheidungen gleichsetzt.

Du kleine aus einem Knochenskelett bestehende Hütte, zusammengenäht aus
Fleisch und Sehnen, Schande über deinen stinkenden Körper, du hängst an einem
fremden Körper (der du nicht bist). Du Sack voller Exkremente, du mit Haut

44 bhavati caivam asucau suciviparyäsapratyaya iti / etenäpunye punyapratyayas
tathaivänarthe cärthapratyayo vyäkhyätah // Vyäsa zu YS 2.5. Väcaspati-
misraviracitatlkäsamvalitavyäsabhäsyasametäni Pätahjalayogasüträni. Anandäsra-
mamu-dranälaye 1904.

45 Die Frauen verkörpern rajas, siehe M 12.206.8. rajas ist auch die Bezeichnung der
monatlichen Blutung, die Frauen sind daher nach MS 4.41 und 42 rajasäbhiplutäh.



212 RENATE SYED

Gebundene, du Dämonin mit einer aus Geschwüren bestehenden Brust, neun
Ströme sind es, die beständig durch deinen Körper fliessen. Dein mit den neun
Strömen versehener Körper ist übelriechend und angefüllt mit Kot. Ein die Reinheit
liebender Mönch meidet ihn daher wie man Ausscheidungen meidet.46

Der weibliche Körper als Leichnam

Der weibliche Körper wird in zahlreichen Versen als ein Leichnam,
kunapa, beschrieben, als die gefährlichste Substanz überhaupt, die physisch
wie rituell kontaminierend und unbedingt zu meiden ist.

Wer sich vor den Frauen wie vor einem Leichnam fürchtet, den nennen die Götter
einen Brahmanen.47

Ein und dasselbe Ding (ein Frauenkörper) wird dreifach wahrgenommen, als

Leichnam, als Geliebte und als Fleisch, nämlich von den Asketen, von den
Liebenden und von den Hunden.48

Hier wird eine klare Wertung vorgenommen, der durch das Zitieren der
Götter ein absoluter Wahrheitsgehalt zukommt. Der Asket besitzt im
Gegensatz zum Liebenden Erkenntnisfähigkeit, der Asket und der Hund
sind in ihrer Betrachtung des weiblichen Körpers im Gegensatz zum
begehrenden Mann frei von Emotionen. Doch nicht nur für den Heiligen ist
die Frau ein Leichnam. Das LP rät dem grhastha, der Söhne zeugen muss,
den Geschlechtsverkehr auf ein Miniumum zu beschränken und sich dabei

vorzustellen, er defäkiere oder uriniere. Jede Frau, auch seine eigene, soll
er als einen Leichnam betrachten.

46 atthikankalakutike mamsanhäruppasibbite / dhir atthu pure duggandhe paragatte
mamäyase // güthabhaste taconaddhe uragandapisäcini / nava sotäni te käye yäni
sandanti sabbadä / tava sariram navasotam duggandham kariparibandha / bhikkhu

parivajjayate tarn mllham va yathä sucikämo //ThG 1150-1152.

47 bhltah ...kunapäd iva ca strlbhyas tarn devä brähmanam viduh //M 12.237.13.

48 eka eva padärthas tu tridhä bhavati viksitah / kunapam kaminl mämsam yogibhih
kämibhih svabhih // MahäS 7451. Mahä-Subhäsita-Samgraha Being an Extensive
Collection of Wise Sayings in Sanskrit Critically Edited with Introduction, English
Translation, Critical Notes, etc. Vol.1: Edited by Ludwik STERNBACH, Vols.II-VII
Compiled by Ludwik STERNBACH, Edited by S.Bhaskaran NAIR. Hoshiarpur 1974-
1987. Vgl.: parivrätkämukasunäm ekasyäm pramadä-tanau / kunapah kämini
bhaksa iti tisro vikalpanäh //IS 3967. "Ein und derselbe Körper einer Frau ist für den

Asketen, den Liebenden und den Hund (jeweils) ein Leichnam, eine Geliebte, ein
Frass - drei Vorstellungen."



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 213

Die Frauen sollen immer gemieden werden, man soll keinen Umgang mit ihnen
haben. Was er Leichen gegenüber empfindet, das empfindet der Weise für sie. Sein
Bewusstsein soll das sein, das er draussen beim Kot- und Urinentlassen auf der
Erde hat... Die Frau gleicht der glühenden Kohle, der Mann einem Topf voller
Butterschmalz, deshalb soll er den Kontakt mit den Frauen schon von ferne
meiden.49

Der Geschlechtsakt soll wie die Betrachtung des weiblichen Körpers von
Ekel begleitet sein. Bemerkenswert ist der hier angeführte, nicht seltene

Vergleich des Mannes mit einem Topf voll Butterschmalz, das den Samen

repräsentiert, und der Frau mit glühenden Kohlen, die ihre brennende
Sexualität versinnbildlichen. Die Nähe beider führt zu einem Schmelzen
der Butter, was dem Verlust der Kraft und der psychischen Identität des

Mannes entspricht (siehe hierzu IS 62, MahäS 195, 196, 302, 303).
Die Vagina der Frau gilt als besonders ekelhaft. Sie wird als ein

Kadaver beschrieben, und Männer, die sich an ihr ergötzen, gleichen
Würmern oder Maden.

Wer ausser einem Wurm könnte Gefallen finden an der nässenden Frauenwunde

(Vagina), die einem auf dem Rücken liegenden, aufgeschwollenen Frosch mit
geplatzem Bauch gleicht?50
Die in zwei Teile gespaltene Hautritze riecht nach den Winden (oder
Ausscheidungen?) des Unterleibes. Was sind die Männer, die sich darin vergnügen,
anderes als Würmer?51

Es ist der weibliche Körper, an dem Bhartrhari den Verfall des Menschen

aufzeigt. Gegensätze wie Musizieren und Lamentieren, Wissenschaft und

Trunksucht, schöne Frauen und von Krankheit zerstörte Frauenkörper
begleiten das fragwürdige Leben des Mannes im leidvollen samsära. Die

49 striyah sadä parityäjyäh sahgam naiva ca kärayet / kunapesu yathä citta tathä kuryäd
vicaksanah // vinmütrotsargakäiesu bahir bhümau yathä matih /... angärasadrsl närl
ghrtakumbhasamah pumän / tasmän närlsu samsargam düratah parivarjayet // LP
1.8.21-23. Ähnlich äussern sich andere Puränas, so das Sivapuräna in der Umä-
samhitä, wo es heisst, das Glück, das ein Mann beim Geschlechtsverkehr mit Frauen

empfände, sei das gleiche, das er beim Entlassen von Kot und Urin wahrnehme,
lediglich die Toren sähen dies anders. Und: "Das Glücksgefühl, das entsteht, wenn
man den Eiter aus einem Abszess entlässt, ist das gleiche, das man bei den Frauen

empfindet. So ist es und nicht anders." 23.57 und 58.

50 uttänocchünamandükapätitorasamnibhe / kledini strlvrane saktir akrmeh kasya jäyate
//MahäS 6519.

51 carmakhandam dvidhä bhinnam apänodgäradhüpitam / ye ramante naräs tatra
krmitulyäh katham na te // Bhartrhari, Samkirnasloka 493.



214 RENATE SYED

Zerstörung des Körpers durch Krankheit zeigt Bhartrhari an der Frau auf,
die in diesem Vers als schönes Lustobjekt des Mannes und als ekelhaftes
Anschauungsobjekt des körperlichen Verfalls zugleich dient.

Hier der Klang der Laute, dort aber von Seufzern begleitetes Klagen, hier die
Zusammenkunft der Wissenden, dort aber der Streit der vom Wein Trunkenen. Hier
die lieblichen Schönen, dort die von Lepra zerstörten (weiblichen) Körper. Ich
weiss nicht, besteht der samsära aus Unsterblichkeitstrank oder aus Gift?52

In den buddhistischen Texten wird der weibliche Körper als die grösste
Gefahr für den Mann angesehen, denn der Körper der Frau vermag selbst
als Leichnam im Mönch noch Lust zu wecken. "Die Frau, ihr Mönche,
nimmt das Herz des Mannes vollständig ein, ob sie geht, steht, sitzt, liegt,
lacht, spricht, singt oder weint, ob sie geschlagen (verletzt?) oder tot ist, sie

nimmt das Herz des Mannes vollständig ein."53 Ein Mönch namens
Räjadatta, der auf der Leichenstätte einen von Würmern zerfressenen
Frauenleichnam erblickt, bekennt: "Als ich den schrecklichen Leichnam,
den einige mit Ekel betrachten, anschaute, entstand in mir die Leidenschaft.

,"54 Während der Körper der lebenden Frau von den brahmanischen

52 kvacid vlnävädyam kvacid api ca häheti ruditam kvacid vidvadgosthl kvacid api
surämattakalahah / kvacid rämä ramyäh kvacid api galatkustavapuso na jäne
samsärah kim amrtamayah kim visamayah // Bhartrhari, Miscellaneous 10. Zitiert
nach: The Nltisataka and Vairägyasataka ofBhartrhari. Edited with Notes and an
English Translation by M.R. KÄLE and M.B. GURJAR. Bombay 1898. Die
Übersetzung lautet: ".. .in some places are charming ladies, in others women with leprous
bodies." Den Gegensatz zu den lieblichen Schönen stellen logischerweise weibliche
Leprakranke dar. Nach KOSAMBI 1948 gehört der Vers ebenfalls zu den
Samkirnasloka (470) und c lautet: kvacid ramyä rämä kvacid api jaräjarjaratanur.
Der "vom Alter zerstörte Körper" ist zweifelsohne ein weiblicher.

53 itthi bhikkhave gacchanti pi purisassa cittam pariyädäya titthati thitä pi nisinnä pi
sayänäpi hasantlpi bhananti pi gäyanti pi rodantipi ugghätitä pi mata pi purisassa
cittam pariyädäya titthati //AN 3, S.68 f. The Anguttara-Nikäya Edited by Richard
MORRIS, 6 Parts, PTS, London 1885-1910.

54 yam hi eke jigucchanti matam disväna pâpakam / kämarägo päturahü... // ThG 315
und 316. 77ie Thera- and Therl-Gäthä: (Stanzas Ascribed to Elders ofthe Buddhist
Order ofRecluses.) Edited by Hermann OLDENBERG and Richard PISCHEL. Second

Edition with Appendices by K.R.NORMAN and L.ALSDORF. London: Published for
the Pali Text Society 1966 (First Published 1883).

Die Vorstellung, noch der Leichnam könne in einem Betrachter des anderen
Geschlechtes Begehren hervorrufen, wird aus einer Stelle des Visuddhimagga
deutlich, in dem es in Zusammenhang mit den Betrachtungen der Leichen und
Leichenteile im 6. Kapitel heisst, ein Mann solle nie einen weiblichen, eine Frau nie



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 215

Asketen zum ekelerregenden Leichnam erklärt wird, wird der weibliche
Leichnam von den buddhistischen Autoren nicht selten als ein begehrenswertes

Objekt betrachtet.55

In den brahmanischen Texten wird die Frau häufig mit schrecklichen
und unreinen Phänomenen, mit dem Tod, der Hölle und der Verdammnis
in einem Atemzug genannt: "Der Vernichter, der Auslöscher, der Tod, die

Hölle, das Tor zur Unterwelt, des Messers Schneide, das Gift, die Schlange,
das Feuer, ihnen stehen (einzig) die Frauen gegenüber." Und: "Es gibt
wahrlich nichts Schlimmeres als die Frauen, o Sohn. Die Frauen sind

einen männlichen Leichnam betrachten, da ein erst seit kurzem toter Körper noch
schön sein und die Keuschheit gefährden könne. Etwas später wird nochmals auf
diese Vorschrift eingegangen und unter Hinweis auf eine in einem anderen Werk
getroffene Aussage erläutert: "Der weibliche Körper eignet sich (bei der
Leichenbetrachtung) nicht für den Mann, der männliche Körper nicht für die Frau. Bei einem

andersgearteten (gegengeschlechtlichen) Körper entsteht die Vorstellung (des
Ekelerregenden) nicht, und es gibt einen Anlass zur Sorge (über die Erregung)."
"Selbst als Tote bindet die Frau das Herz des Mannes noch vollständig", heisst es im
Kommentar zu den Mittleren Reden, und deshalb soll er nur bei einem gleichen
(gleichgeschlechtlichen) Körper das Objekt auf die sechsfache Art erfassen." (S.180
und S.184) The Visuddhi-Magga of Buddhaghosa Edited by C.A.F. RHYS DAVIDS.
Published by the Pali Text Society. London 1975 (Nachdruck der Ausgabe von 1920

und 1921).

Ob die verschiedenen in Suttavibhanga 1.9. ff. diskutierten sexuellen Vergehen der

Mönche, zu denen Geschlechtsverkehr mit einer Äffin, sexuelle Handlungen mit
einem kleinen Mädchen und einer Statue gehören, sich auf reale Vorgänge und
Praktiken beziehen, ist äusserst fraglich. Es scheint, dass alle denkbaren unerlaubten

Handlungen um der den Verfassern wichtigen Vollständigkeit willen behandelt
werden, denn es werden auch Unmöglichkeiten wie Geschlechtsverkehr mit einer
weiblichen Kobragottheit und einer yakkhini erörtert. Suttavibhanga 1.10.13 berichtet

von Mönchen, die Geschlechtsverkehr mit weiblichen Leichnamen in verschiedenen
Stadien der Verwesung haben, mit einem nichtverwesten Leichnam, einem verwesten
sowie mit einem Skelett, das ein Mönch aus den verstreuten Knochen einer von ihm
geliebten Frau wieder zusammengesetzt hat.

55 Diese Feststellung kann angesichts der beschränkten Textauswahl selbstverständlich
nicht generalisiert werden. Auffallend an dem untersuchten Material ist, dass die
Buddhisten den Körper der lebenden wie der toten Frau sehr detailliert und generell als

vornehmlich ekelerregend, gleichzeitig aber verführerisch beschreiben. Die
brahmanischen Texte kennen offenbar im Gegensatz zu den Buddhisten keine in die
Einzelheiten gehenden Schilderungen des weiblichen Leichnams, sie bleiben bei der

Bezeichnung der lebenden Frau als Leichnam.



216 RENATE SYED

nämlich ein loderndes Feuer, Illusionen, geschaffen von Maya, o Fürst..."56
Bhartrhari rät den Männern, die Frauen zu meiden wie Urnen auf dem

Verbrennungsplatz, smasänaghatikä, ein Vergleich, der ihre Unreinheit und
ihre Verbindung mit dem Tod aufzeigen soll (Samkirnasloka 439).
Grundlage dieser Vergleiche ist die Vorstellung, dass die Hingabe an die
Frau, ihren Körper und die Sexualität den Mann von seinem eigentlichen
Lebensziel, der Befreiung aus dem samsära, abhält und ihn unerlöst dem
Tod und neuen Existenzen ausliefert.

Die Überwindung der Körperlichkeit und des samsära durch Askese

Ein Mann, der die weltlichen Bindungen nicht aufgibt, sondern der Leidenschaft

und der Verblendung (rajas und tamas), verhaftet bleibt und an
seinen Söhnen und der Gattin hängt, kann niemals befreit werden (MU
6.28). Nach Vers 2.26 des SäS verhindert das weltliche Leben, das sich im
Falle verblendeter Männer auf Söhne und Frauen, im Falle der
Intellektuellen auf die Lehrbücher konzentriert, die Ausübung des richtigen
yoga. Die Bändigung der Sinne und vor allem der Sexualität ist nach der
indischen Vorstellung unerlässlich für die Befreiung aus dem samsära (IS
1115-1122).

Das indische Denken unterscheidet zwischen der ehelichen Sexualität,
die der Fortpflanzung dient, und der ausserehelichen Sexualität mit einer
Geliebten oder Kurtisane, die der Lust dient. In jedem Falle aber gilt die

Begegnung mit der Frau und der Sexualität als für den Mann gefährlich
und schädigend, weil sie kraft- und intelligenzvernichtend ist. Die Frau,
deren Lust nach indischer Vorstellung achtmal so stark wie die der Männer
ist (IS 7204), versucht den Mann in Abhängigkeit von sich zu halten. Keine
Gottheit ist den Frauen so lieb wie Käma und die Wollust ist ihr Wesen (M
13.20.64). Die Lust der Frauen ist unstillbar wie das ewig lodernde Höllenfeuer,

selbst wenn sie Geschlechtsverkehr mit vielen Männern pflegen (IS
3470, 3496, 3547). Die Frauen sind der Sitz der Begierde (kämäsaya, M
12.34.33), und selbst alte Frauen sind Opfer des Fiebers der Leidenschaft

(maithunajvara, 13.22.5). Unter 100.000 Frauen gibt es daher nur eine

einzige Frau, die ihrem Gatten treu ist (13.20.65). Von Natur aus untreu,

56 antakah samano mrtyuh pätälam vadavämukham / ksuradhärä visam sarpo vahnir
ity ekatah striyah // M. 13.38.29. na hi strlbhyah pararti putra päplyah kimcid asti
vai I agnir hi pramadä dipto mäyäs ca mayajä vibho /...// M. 13.40.4.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 217

denken die Frauen beständig an Liebhaber, ohne des Liebesspieles je müde

zu werden (IS 6435), und nur aus Mangel an Gelegenheit und Zeit sind sie
keusch (7222). Jede Frau, selbst die eigene Mutter, stellt für den Mann eine
Gefahr dar.

Man soll an einem einsamen Orte nicht mit der Mutter, der Schwester oder der
Tochter sitzen, denn die Gesamtheit der Sinnesorgane ist stark und zieht selbst den
Wissenden hinan.57

Der Sohn, so lehrte der Buddha lange vor Sigmund Freud, begehrt die
Mutter ebenso wie sie ihn. Nachdem eine buddhistische Nonne beim
Geschlechtsverkehr mit ihrem Sohn, einem Mönch, entdeckt wurde, soll der
Erhabene gesagt haben: "Glaubt denn jener verblendete Mensch, dass die
Mutter den Sohn nicht begehrt und der Sohn nicht die Mutter? Ich, ihr
Mönche, kenne keine andere Gestalt, die derart erregend, verführerisch,
betörend, fesselnd und täuschend und so hinderlich beim Erlangen der
unvergleichlichen yogischen Gelassenheit ist wie die Frauengestalt, ihr Mönche.

Wegen der Frauengestalt, ihr Mönche, sind die Wesen in Leidenschaften
verstrickt, begierig, gebunden, verblendet und selbstsüchtig, in der Gewalt
der Frauengestalt befindlich leiden sie für lange Zeit."58

Nach SP 2.9.21.12 f. soll ein brahmacärin eine Frau weder betrachten
noch berühren, er darf nicht mit ihr sprechen, spielen oder ihr Haar
kämmen, selbst eine hölzerne Frauenstatue oder das Bildnis einer Frau darf
er nicht betrachten. Nach Vers 15 ist es ihm untersagt, mit seiner eigenen
Mutter zusammensitzen, wenn er allein mit ihr ist oder beide sich an
einsamem Orte aufhalten. Zahlreiche subhäsita-s sprechen davon, dass die

Frau selbst den eigenen Bruder, Vater und Sohn begehrt (IS 7107, 7128,
7134 und 7144). Auch die Angst vor der unbefriedigten Frau wird in der
altindischen Literatur häufig thematisiert. Nach IS 2804 wünscht die Frau
selbst den Mann zu verschlingen (grastum icchati), der sie Tag und Nacht

57 mäträ svasrä duhiträ vä na viviktäsano bhavet / balavän indriyagrämo vidvämsam

api karsati//MS 2.215. Manusmrti: ErimatkullükabhattaviracitayäManvarthamukta-
valyä Elokänämakärädikosena ca sametä [Hg. von] Väsudeva SARMA. Mumbai [o.J.]

58 kin nu so bhikkhave moghapuriso marinati na mätä putte särajjati putto vä pana
mätarl 'ti / näham bhikkhave annam ekarüpam pi samanupassämi evam rajanlyam
evam kamanlyam evam madanlyam evam bandhanlyam evam mucchanlyam evam

antaräyakaram anuttarassa yogakhemassa adhigamäya yathayidam bhikkhave itthi-
rüpam / itthirüpe bhikkhave sattä rattä giddhä gadhitä mucchitä ajjhopannä te

dlgharattam socanti itthirüpavasänugä //AN 3, S.68.



218 RENATE SYED

zu befriedigen versucht. Die Sexualität wird oftmals als schadenbringend
und aussaugend beschrieben, allerdings nur für den Mann.

Beim Anblick raubt sie den Sinn, bei der Berührung raubt sie die Stärke, beim
Geschlechtsverkehr raubt sie die Manneskraft, die Frau ist eine wahrhaftige
Dämonin!59

Die indischen Autoren stellen immer wieder fest, dass das Ablassen von den

Frauen äusserst schwer, wenn nicht unmöglich ist. Bis ins hohe Alter kann
sich der Mann nicht von den Begierden befreien, selbst dann nicht, wenn er
die Gefahren des Zusammenseins mit den Frauen erkannt hat.

Der Körper ist bucklig geworden, der Gang langsam und abhängig vom Stock, die
Reihe der Zähne ist zerstört, das Paar der Ohren besitzt kaum noch Gehör, das

Haupt ist weiss, das Auge von dunklen Schleiern bedeckt. O Weh! Mein Geist,
schamlos, verzehrt sich immer noch nach den Sinnesobjekten.60

Genug des Umgangs mit den Frauen, denn er ist überaus unbeständig, einer
Traumgaukelei gleich und letztendlich ekelhaft. Wenn wir uns diesen Tatbestand
auch hundert Mal vor Augen führen, vergisst unser Inneres die Gazellenäugige
dennoch nicht.61

Das LP, das dem grhastha dazu rät, den zur Zeugung eines Sohnes

notwendigen Akt mit der Gattin so selten wie nötig auszuführen, verkündet,
der Geschlechtsakt führe niemals zur Befriedigung, und rät zu Enthaltsamkeit

in Gedanken, Werken und Worten.

Durch den Genuss der Sinnesobjekte wird eine Sättigung niemals erreicht, dies
erkennt man durch Nachdenken. Deshalb muss Leidenschaftslosigkeit im Denken,
Tun und Sprechen geübt werden. Niemals nämlich kann Lust durch das Geniessen
der Lüste gestillt werden. Das Feuer lodert ja durch die Opfergabe (Butterschmalz)
nur um so höher auf.62

59 darsane harati cittam sparsane harate balam / maithune harate vlryam närl praty-
aksaräksasl// IS 2719.

60 vapuh kubjlbhütam gatir api sanair yastisaranä visirnä dantälih sravanavikalam
srotrayugalam / sirah suklam caksus timirapatalair ävrtam aho mano me nirlajjam
tad api visayebhyah sprhayati // SäS, Anhang Vers 12.

61 alam aticapalatvät svapnamäyopamatvätparinativirasatvät samgamenänganäyäh / iti
yadi satakrtvas tattvam älocayämas tad api na harinäkslm vismaraty antarätmä //
SäS 2.5.

62 bhogena trptir naivästi visayänäm vicäratah / tasmäd virägah kartavyo manasä
karmanä girä // na jätu kämah kämänäm upabhogena sämyati / havisä krsna-
vartmeva bhüya eväbhivardhate //LP 1.8.24 und 25. Linga Mahäpuränam With



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 219

Ein Mann, der sich den Verführungskünsten der Frauen völlig zu entziehen

vermag, wird bewundernd als "Männerleichnam" bezeichnet, denn es ist
ihm gelungen, die körperlichen Bedürfnisse abzutöten.

Verehrung der Leiche in Männergestalt, die sich der Macht des Gesichtes der
Schönen nicht unterwirft, eines Gesichtes, das lange schwarze Augen und in
kokettem Spiel gekräuselte Brauen besitzt.63

Auch die Buddhisten sehen die Frau als die eigentliche Gefahr für den

Mann an. Nach AN sind die Frauen in zwei Dingen, im Geschlechtsverkehr
und im Gebären, unersättlich. Ohne eine Abneigung davor zu verspüren,
sterben die Frauen in Unwissenheit.64 Die mit der Lösung von der Frau, der
Sexualität und dem weltlichen Leben überhaupt erfahrenen Konflikte lastet
der Mann der Frau an, die er mit dem samsära gleichsetzt. Ihr Körper gilt
als das Lockmittel und die Sexualität als die Fessel, mit der sie den Mann
an die Welt bindet.

O samsära, der Weg zu deinem Ende (der Erlösung) wäre nicht so weit, wenn es

auf ihm, o Weh, nicht die schwer zu überwindenden Frauen mit den betörenden

Augen gäbe.65

Die Frage dväram kim ekam narakasya, "Was ist das einzige Tor zur
Hölle?" beantworteten die Inder mit einem Wort: nari, "die Frau" (IS
6638). Verschiedenen Mythen zufolge wurden die Frauen geschaffen, um
die Männer in die Existenz zu verstricken. Nach dem JB sahen die Götter
mit Sorge, dass die tugendhaften Männer zu Göttern wurden und schufen
verschiedene Übel, darunter die Frauen.66 Ähnlich lautet die Erklärung für

Sanskrit Commentary Èivatosinï of Ganesa Natu. Text, Textual Corrections and
Verse-Index. Delhi 1989.

63 yo hi dlrghäsitäksasya viläsavalitabhrunah / käntämukhasyävasagas tasmai nrpasave
namah //Rähulaka, SP 177.

64 dvinnam bhikkhave dhammänam atitto appativäno mätugämo kälam karoti /
katamesatn dvinnam / methunadhammasamäpattiyä ca vijäyanassa ca / imesam kho

bhikkhave dvinnam dhammänam atitto appativäno mätugämo kälam karoti ti// AN 1,

S.78.

65 samsära tava paryantapadavl na davlyasl / antarä dustarä na syur yadi re
madireksanäh//SS 103.

66 asmin vä ayam loke punyam jivitvestäpürtena tapasä sukrtenäsmän anvägamisyatlti /
te vai tathä karavämety abruvan yathä no nänvägacchäd iti / tasmai va päpmänam
anvavadadhämeti / tasmä etam päpmänam anvavädadhuh // svapnam tandrlm



220 RENATE SYED

die Existenz der Frauen und der Leidenschaft im Epos. Einstmals, so M
13.40.5 ff, befolgten alle Männer den dharma und erlangten so
Göttlichkeit. Dies machte den Göttern Angst, und auf ihr Bitten erschuf
Brahman die Frauen und versah sie mit Leidenschaft, käma. Von
Leidenschaft verblendet, verwirrten die Frauen daraufhin die Männer.
Neben der Leidenschaft erschuf Brahma den Zorn, krodha, und die

Männer, käma und krodha unterworfen, befolgten den dharma nicht mehr.
Aber nicht nur der einzelne Mann geht an der Frau und der Leidenschaft
zugrunde, sondern käma, die Bindung an die Frauen, ist auch ein Element
des verhängnisvollen Zirkels, der die Verschlechterung der Welt seit dem

Untergang des krtayuga bewirkt (M. 12.59.15 ff).

Ihr Klugen, gebt den Umgang mit den Frauen auf, ein Glück, das nur einen
Moment dauert. Vereinigt euch mit den Frauen "Mitleid", "Güte", "Einsicht". In der
Hölle können euch ein üppiger Busen, geschmückt mit Perlen, oder eine runde
Hüfte, klingend durch Gürtelglöckchen, keine Zuflucht sein.67

Ein Strudel von Zweifeln, ein Gehäuse von Unzucht, eine Stadt voller
Gewalttätigkeiten, ein Hort von Untugenden, ein Feld von Lügen, bestehend aus hunderten

Betrügereien, das Hindernis an der Tür zum Himmel, der Einlass zur Höllenstadt,
ein Korb mit allen Illusionen, von wem ist diese Frauenmaschine geschaffen
worden, dieses aus Nektar gemachte Gift, diese Schlinge der Menschenwelt?68

manyum asanayäm aksakämyäm strlkämyäm iti / ete vai päpmänah purusam asmim
lloke sacante //JB 1.97 und 98. "(Die Götter dachten:) Nachdem er (der Mann) in
dieser Welt tugendhaft gelebt hat, wird er uns wegen seines Opferverdienstes, der
Askese und der guten Tat (in den Himmel) folgen. Deswegen wollen wir es so

machen, sprachen sie, dass er uns nicht nachfolge. Wir wollen ihm wahrlich das Übel

zufügen. Und so fügten sie ihm das Übel zu: Schlaf, Faulheit, Zorn, Appetit, die
Leidenschaft zum Glücksspiel, die Leidenschaft zu den Frauen. Dies sind wahrlich die
Übel, die dem Menschen in dieser Welt zu eigen sind." Jaiminiya-Brähmana ofthe
Samaveda. Complete Text critically edited for the first time by Raghu VIRA and
Lokesh Chandra. Nagpur 1954.

67 viramata budhä yositsahgät sukhät ksanabhahgurät kuruta karunämaitrlprajhä-
vadhüjanasamgamam / na khalu narake häräkräntam ghanastanamandalam
saranam atha vä sronlbimbam rananmanimekhalam // Bhartrhari, Samsayitasloka
326.

68 ävartah samsayänäm avinayabhavanam pattanam sähasänäm dosänäm samnidhä-
nam kapatasatamayam ksetram apratyayänäm / svargadvärasya vighnam naraka-
puramukham sarvamäyäkarandam strïyantram kena srstam visam amrtamayam
pränilokasyapäsah //SS 94. Wie der samsära wird auch die Frau häufig zum Nektar
und gleichzeitig zum Gift erklärt. Dem samsära wird die gleiche Ambivalenz wie der
Frau entgegengebracht. Zur Gift-Nektar-Metaphorik siehe Ira STUBBE-DlARRA, Die



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 221

Dieser nahe Fluss trägt die Gestalt der Geliebten. Die sichtbar werdenden drei
Fältchen (auf ihrem Körper) sind die Wellenringe, das hohe und üppige Brüstepaar
stellt das ca&raväA:a(Vogel)-Liebespärchen dar und das Antlitz ist die den Fluss
schmückende Lotosblüte, doch angefüllt mit Ungeheuern ist er! Wenn ihr das

Versinken in den Fluten des samsära nicht wünscht, dann meidet ihn (den
Frauenkörper) bereits von ferne!69

Aus dem als schmutzig und ekelerregend angesehenenen mütterlichen
Körper wird der Mensch geboren. Nach dem M ist der Aufenthalt in dem
mit Kot, Urin und unreinem Blut angefüllten mütterlichen Körper, der
einem Gefängnis gleicht, das Ergebnis des Haftens an der Welt und an den

Emotionen (in einer früheren Existenz). Vor allem der Durst, trsnä, hält
den Menschen im samsära gefangen, und die die Begierde verkörpernden
Frauen müssen als diejenigen erkannt werden, die den Kreislauf der
Existenzen aufrecht erhalten. Schreckliche Gestalt tragend, verblenden die
Frauen die unwissenden Männer, und auch hier wird die Frau "Hölle"
genannt (12.206.5-8 und *590).

Besonders detailliert beschreiben die Buddhisten im VM den Körper
der Schwangeren und das Leid der darin gefangenen (männlichen)
Leibesfrucht, die bereits als leidendes Subjekt gesehen wird.

Dieses in den Uteri entstehende Wesen entsteht nicht im blauen, roten, weissen
oder in einem anderen Lotos, vielmehr entsteht es wie ein Wurm in einem faulen
Fisch oder in faulendem Rahm, im überaus ekelerregenden Räume des Körpers, der
erfüllt ist von widerlich stinkenden Winden und durchzogen wird vom Gestank der
verschiedensten Leichen, in dem es grauenvoll eng und tiefdunkel ist, in der Mitte
(des Körpers also), unterhalb des Magens und oberhalb des Darmes, zwischen
Magenhaut und Wirbelsäule. So empfangen, erleidet das Wesen zehn Monate lang
überaus grosses Leid, durch die im Mutterleib erzeugte Hitze backend wie ein
Kuchen und dampfend wie ein Mehlklumpen, unfähig, sich zu bewegen und zu
strecken. Dies ist nun zuvörderst das Leid, das seine Ursache in der Empfängnis
hat.™

Symbolik von Gift und Nektar in der klassischen indischen Literatur. Wiesbaden
1995. S.l.

69 unmilattrivalitarahgavalayä prottuhgaplnastanadvandvenodyatacakraväkamithunä
vakträmbu-jodbhäsini / käntäkäradharä nadlyam abhitah krüräsayä nesyate samsä-

rärnavamajjanam yadi tato dürena samtyajyatäm //SS 101. Nach einem Vers des

Kathäsaritsägara (IS 3141) sind die Wankelmütigen (Frauen) wilde Flüsse, die selbst
der Schöpfergott nicht zu bändigen vermag.

70 ayam hi satto mätukucchimhi nibbatamäno na uppalapadumapundarikädisu
nibbattati atho kho hetthä ämäsayassa uparipakkäsayassa udarapatalapitthi-kanta-



222 RENATE SYED

Der männliche Körper

Die Abwertung des weiblichen Körpers steht in Zusammenhang mit der

negativen Bewertung der Körperlichkeit überhaupt. In den jüngeren
Upanisaden wird der Geist als das Unsterbliche und Wertvolle des

Menschen betrachtet, der Körper hingegen als das Vergängliche und

Minderwertige. Nach der Käthakopanisad ist allein der purusa, das innere
Selbst (antarätman), unsterblich und rein. Wenn alle im menschlichen
Herzen befindlichen Leidenschaften, käma, schwinden, wird der Sterbliche
unsterblich und erlangt das brahman (6.14 und 17). Allein dieses Selbst ist
unsterblich (5.4).71 In der Maiträyaniyopanisad erkennt König Brhadratha
den Körper als ekelhaft und vergänglich und wählt zu seiner Überwindung
die Entsagung, vairägya. In einem Gespräch mit dem Heiligen Säkäyanya
beschreibt er den menschlichen Körper als aus ekelhaften Substanzen
bestehend und von Emotionen, vor allem von käma und krodha, geprägt.
Um den Geist zu befreien, müssen sowohl die physischen als auch die

psychischen Mängel beseitigt werden.

Ehrwürdiger, wie kann man in diesem stinkenden, substanzlosen Körper die
Leidenschaften geniessen, ist er doch zusammengesetzt aus Knochen, Haut,
Sehnen, Mark, Fleisch, Samen, Blut, Schleim, Tränen, (unreiner) Augenflüssigkeit,
Kot, Urin, Galle und Phlegma. Wie kann man in diesem Körper die Leidenschaften

geniessen, ist er doch geschlagen von Leidenschaft, Zorn, Gier, Verblendung,
Furcht, Mutlosigkeit, Neid, Trennung von Geliebtem, Vereinigung mit
Ungeliebtem, Hunger, Durst, Alter, Tod, Krankheit, Kummer und vielem mehr.72

känam vemajjhe paramasambädhe tibbandhakäre nänäkunapagandhaparibhävita-
paramaduggandhapavanavicarite adhimattaje-gucche kucchipadese püti-macchapüti-
kummäsacandanikädisu kimi viya nibbattati / so tattha nibbatto dasamäse mätu-
kucchisambhavena usmanä putapäkam viya paccamäno pitthapindi viya sediyamäno
samirijanapasäranädirahito adhimattam dukkham anubhotl ti idam täva gabbho-
kkantimülakam dukkham //VM S.500. Der Text beschreibt im weiteren die das Kind
betreffenden Leiden und Gefahren. Durch die verschiedenen Bewegungen der Mutter
wird es geschüttelt und gezerrt, durch ihre Nahrungsaufnahme empfindet es Höllenqualen

gleichende Schmerzen. Das Kind ist der Gefahr einer Fehlgeburt ausgesetzt,
die Geburt selbst gleicht dem Zermalmtwerden durch Steinmassen, die der Geburt

folgende Behandlung fügt dem Kind grauenvolle Schmerzen zu.

71 The Upanisads. The Welknown ten Isa-kena-katha-mundaka-mändükya-aitareya-
taittirlya-chändogya-brhadäranyaka and the svetäsvatara. Second Edition. Revised

by Vishvanäth P. VAIDYA. Bombay 1932.

72 MU 1.3: bhagavann asthicarmasnäyumajjämämsasukrasonitaslesmäsrudüsikä-
vinmütrapittakaphasanghäte durgandhe nihsäre 'smin charlre kim kämopabhogaih /



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 223

Der Körper wird in diesem Text wie in der Käthakopanisad als eine
vergängliche und ekelhafte Hülle beschrieben, in welcher der ewige, nicht
wahrnehmbare purusa, den es zu erkennen gilt, vorübergehend weilt (MU
2.5). Nach den Yogasüträni sind Reinheit, innere Ausgeglichenheit, Askese,
Studium und Hingabe an Gott die Grundlagen des yoga (2.32 und der
Kommentar Vyäsas). Allein die Askese bewirkt durch die Beseitigung von
Unreinheit die Beherrschung des Körpers und der Sinnesorgane:
käyendriyasiddhir asuddhiksayät tapasah (YS 2.43). Nach YS 2.40 führt
diese Reinheit zum Ekel vor dem eigenen Körper und gleichzeitig zur
Meidung anderer Menschen. Die wahre Natur des Körpers, käyasvabhäva,
ist nach Vyäsa die Unreinheit, die durch keinerlei äussere Reinigung wie
Waschungen beseitigt werden kann; der Ekel vor dem eigenen Körper, so

der Kommentator, ist wiederum die Grundlage für Reinheit.

Aus der Reinheit (entsteht) Ekel vor dem eigenen Körper und die Meidung anderer.

Wegen des den eigenen Körper betreffenden Ekels hat (der yogin) die Reinheit
begonnen. Den eigenen Körper als unwert erkennend, hängt er nicht mehr an ihm
und wird zum Asketen. Darüber hinaus hat er keinen Kontakt mit anderen
(Menschen). Das wahre Wesen des Körpers wahrnehmend, entsteht in ihm der

Wunsch, den Körper aufzugeben, denn selbst wenn er ihn mit Erde, Wasser und
anderen Mitteln reinigt, kann er keine Reinheit des Körpers erkennen. Wie kann er
da mit anderen Körpern (und Menschen), die überaus unrein sind, Verbindungen
eingehen?73

Durch Wissen, Askese und Erkenntnis wird das brahman erlangt (MU 4.3

und 4). Die Frauen stehen stellvertretend für alle Sinnesobjekte, die den

Mann an die Welt fesseln.

Wer dieses weiss, ist ein Entsagender, ein yogin, einer, der sein Selbst opfert. Und

wer, so wie einer (der dies weiss), in einem leeren Hause Verführerinnen, die zu

kämakrodhalobhamohabhayavisädersyestaviyogänistasamprayogaksutpipäsäjaräm-
rtyurogasokädyair abhihate 'smin charlre kim kämopabhogaih // The Maitri or
Maiträyanlya Upanisad, With the Commentary of Rämatirtha, Edited with an English
Translation, by E.B. COWELL. London 1870.

73 saucät svähgajugupsä parair asamsargah // svänge jugupsäyäm saucam ärabha-
mänah käyävadyadarsl käyänabhisvangi yatir bhavati/ kim ca parair asamsargah
käyasvabhävävalokl svam api käyam jihäsur mrjjalädibhir äksälayann api käya-
suddhim apasyan katham parakäyair atyantam eväprayataih samsrjyeta //YS 2.40
und Vyäsas Kommentar. Von den indischen Texten wird vor allem der Gestank des

Körpers thematisiert. Der vom lebenden Körper ausgehende Geruch wurde mit dem
Gestank des verwesenden Leichnams assoziiert.



224 RENATE SYED

ihm vorgedrungen sind, nicht berührt, wer also die Sinnesobjekte, die zu ihm
(durch seine Sinnesorgane) vorgedrungen sind, nicht berührt, der ist ein
Entsagender, ein yogin, einer, der sein Selbst opfert.74

Der dem unreinen mütterlichen Körper entstammende Mann muss den

eigenen unreinen Körper überwinden, der ihn in die Existenz verstrickt.

Dieser Körper, der aus Samen und Blut hervorgegangen ist, wird zur Fleischspeise
des Todes, zum Ort schwerer Leiden, zur Stätte der Krankheit. Und obwohl er dies

weiss, ist er (der Mann) machtlos, und aus Mangel an Erkenntnis im Meer der
Unwissenheit versinkend, verlangt er nach Sexualität, sehnt er sich nach Söhnen,
begehrt er Land und wünscht sich Frauen.75

Die Beschreibung des männlichen Körpers

Das bisher angeführte Material machte deutlich, dass die Dichter weniger
Frauen, als vielmehr weibliche Körper vor Augen hatten. Eine vergleichbare

Beschreibung des männlichen Körpers unter ästhetischen oder
erotischen Gesichtspunkten gibt es nicht. Die körperliche Schönheit eines
Mannes wird zwar nicht selten als der sichtbare Ausdruck seines edlen
Wesens und seiner charakterlichen Vorzüge erwähnt, doch ist die männliche
Schönheit nur Beiwerk zu einem umfassenden Entwurf seiner Persönlichkeit.

Der Mann wird niemals auf den Körper reduziert oder als ein Bild
präsentiert, das der Dichter und sein Publikum begehrlich betrachten
können. Die Beschreibung männlicher Gestalten findet sich in narrativen
Texten, also im Epos und in der Prosa (wie in der Kädambari und im
Harsacarita), nicht hingegen in der Lyrik, die in Indien meist erotischen
Inhaltes ist. Dieses Phänomen ist in Zusammenhang mit der strikten
Heterosexualität der altindischen Kultur zu verstehen, in deren Texten es

(mit Ausnahme einiger Andeutungen im KS) kaum Hinweise auf die männliche

Homosexualität gibt.

74 yo haivatn veda sannyäsi yogi cätmayäjl cety atha yadvan na kascic chünyägäre
käminyah pravistäh sprsantlndriyärthäms tadvad yo na sprsati pravistän sannyäsi
yogi cätmayäjl ceti //'MU 6.10. Diese Aussage findet sich ähnlich in M. 12.206.8, wo
die Frauen als von rajas, Leidenschaft, erfüllt und als die ewigen Verkörperungen der
Sinnesobjekte beschrieben werden.

75 retah sonitayor iyam parinatir yad varsma tac cäbhavan mrtyor ämisam äspadam
gurusucäm rogasya visrämabhüh / jänann apy avasl vivekavirahän majjann
avidyämbudhau srngärlyati putrakämyati bata ksetrlyati strlyati // SK 1634.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 225

Ein beschriebener Mann besitzt einen Namen und Individualität, wie
man exemplarisch an der Beschreibung Arjunas in MB 3.44.23 ff. sehen
kann.76 Bedeutsamer als die Schönheit eines Mannes sind seine
Charaktereigenschaften und Fähigkeiten, seine Herkunft, seine Taten, seine
Geschichte und sein Schicksal. Während die Schilderung des namenlosen
weiblichen Körpers von Statik gekennzeichnet ist, weisen die
Beschreibungen eines Mannes Dynamik auf. Zwischen die meist kurzen
Erwähnungen seiner körperlichen Merkmale werden Hinweise auf
Tätigkeiten und Handlungen eingestreut, die das Bild beleben. Der Dichter
lässt den Blick seines (männlichen) Publikums nicht auf dem männlichen

Körper verweilen, sondern führt ihn immer wieder fort zu anderen

Objekten. Als ein Beispiel hierfür sei auf Bänas Schilderung des Sabara-

Heerführers Mätangaka in der Kädambari verwiesen, in der die
Beschreibung der körperlichen Vorzüge Mätahgakas immer wieder durch
Verweise auf seine Begleiter, Kämpfer, Elefanten und Hunde unterbrochen
wird (S.55-59).77 Mit dem geschilderten weiblichen Körper scheint der
Dichter und somit auch sein Hörer in einem privaten Raum allein zu sein,
mit einem geschilderten Mann nicht.

Der lebende männliche Körper wird meines Wissens von den
brahmanischen Autoren weder als ekelhaft noch als Leichnam beschrieben.
Der tote Körper des Mannes wird distanziert und leidenschaftslos
geschildert.

Die zur frischen Jugend verdammten, mit süsser Speise, Trank, Liegen und Sitzen
verwöhnten Körper, geschmückt und umwunden von Ketten, Halbketten und
Edelsteinen, da liegen sie auf der Erde und rollen (als Leichen) umher.78

Der Körper, der (einst) von eingeriebenem gelben Sandel troff und auf den die
wie Bienen beweglichen Blicke der listigen Frauen voll Übermut fielen, wird nun,

76 Die Schilderung Arjunas, die aus der Sicht seines ihn liebevoll betrachtenden Vaters
lndra erfolgt, ist im Vergleich zu der sehr ausführlichen und hocherotischen
Beschreibung Urvasis einige Abschnitte später knapp und dürftig.

77 Bäna's Kädambari [Pürvabhäga Complete] Edited with New Sanskrit Commentary
"Tattvaprakäsikä", Introduction, Notes and a Literal English Translation by M.R.
KÄLE, 1924. Delhi, Patna, Varanasi 1968, Fourth Revised Edition.

78 etani täni navayauvanagarhitäni mistännapänasayanäsanalälitäni/ härärdhahära-
manimanditabhüsanäni bhümaupotanti viluthanti kalevaräni//MahäS 7907.



226 RENATE SYED

da ihn dichte Schwärme von Geiern umkreisen und die Würmer in ihm wimmeln,
von Leuten mit bedeckter Nase betrachtet.79

In der Medizin, in der es um die nüchterne Betrachtung und das

wissenschaftliche Verständnis des menschlichen Körpers geht, ist es ein männlicher

Leichnam, purusa, den der Anatom für seine Studien seziert. Den
medizinischen Texten ist zu entnehmen, dass der männliche Körper als der

grundlegende, der weibliche als der durch Abweichungen und Besonderheiten

gekennzeichnete angesehen wird.80 Der nüchterne Wissenschaftler
setzt sich mit dem männlichen Leichnam auseinander, der Dichter und der

Philosoph betrachten hingegen den weiblichen Körper, lebendig
(vornehmlich die Brahmanen) oder tot (vornehmlich die Buddhisten), wenn es

ihnen um das Erkennen der Sterblichkeit geht.

TEILII. INDISCHE UND EUROPÄISCHE BILDER DES WEIBLICHEN

Ein weitergehender typologischer Vergleich indischer und europäischer
Vorstellungen kann nicht Ziel dieses Beitrages sein, er überstiege die

Kompetenz der Verfasserin bei weitem. Einige wenige Vergleiche indischer
Gedanken mit europäischen Konzeptionen sollen jedoch aufzeigen, dass die

indischen Weiblichkeitskonstruktionen denjenigen der europäischen
patriarchalischen Kultur bis in das Detail gleichen können. Diese

Übereinstimmungen sind nicht das Ergebnis eines Kontaktes zwischen den

Kulturen, sondern sie entstehen aufgrund ähnlicher soziokultureller und
damit tiefenpsychologischer Faktoren in den einzelnen Gesellschaften
unabhängig voneinander: Analoge gesellschaftliche Strukturen und Sozialisa-

tionsbedingungen führen nach unserer These zu ähnlichen Bildern des

Weiblichen in den patriarchalischen Kulturen.

79 viklrnaharicandanadravini yatra lilärasän nipetur alicancaläs caturakämini-
drstayah / tad etad uparibhramannividagrdhrajälam janair luthatkrmikalevaram
pihitanäsikair vlksyate // Indrakavi, SP Vers 18.

80 The Susrutasamhitä of Susruta with Various Readings, Notes and Appendix Etc.
Edited with the Cooperation of Vaidya Jâdavji Trikamji Acharya by Näräyan Räm

Ächärya "Kâvyatïrth". Bombay 1945. Sarirasthäna 5.49.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 227

Der ideale weibliche Körper

So wie die in der Literatur erscheinenden "Frauen" nicht Abbilder realer
Frauen sind, ist der von den Dichtern beschriebene "Körper" nicht der

Körper lebender Frauen. Nur ein verschwindend geringer Anteil sehr

junger Frauen kann die von den Männern in der Literatur als ideal
beschriebenen und erwünschten Proportionen aufweisen. Repräsentationen
entstammen der Phantasie und bilden daher nicht die Realität ab: "As
Representation the term stresses something refashioned, coded in rhetorical,
textual or pictorial terms, quite distinct from its social existence." (Griselda
POLLOCK)81

Der von den indischen Dichtern klischeehaft beschriebene weibliche
Körper ist ebenso unnatürlich und anatomisch unmöglich wie der westlicher
Pin-up-girls und "Sexbomben".

Ob es in der Mitte zwischen deinen Brüsten und den Hüften eine Taille gibt oder

nicht, Liebe, diese Frage ist bis heute für mich nicht beantwortet. Dass du eine

Taille hast, o Schönhüftige, kann man erschliessen, denn andernfalls wäre die
Stütze der Last deiner Brüste nicht möglich.82

Der hier von Dandin beschriebene Körper mit üppigen Brüsten und Hüften
bei einer überaus dünnen Taille gilt auch in westlichen Kulturen als ideal,
es ist der Körper Marilyn Monroes und der des Sexidols der Neunziger
Jahre, Pamela Anderson. Bekanntermassen wurde bereits um die
Jahrhundertwende in Europa eine unnatürliche Wespentaille durch das
Einschnüren in Korsette erzeugt. Dem von Männern geschaffenen Schönheitsideal

und vor allem der männlichen Brustobsession versuchen heute nicht
wenige Frauen in der westlichen Welt durch operative Brustvergrösser-
ungen und andere Eingriffe gerecht zu werden. Während die indischen
Männer ihre Phantasien nur in literarische Bildern und steinerne Skulpturen
umsetzen konnten, werden heute mit medizinischer Technik ideale, den
männlichen (und in der Folge weiblichen) Wunschbildern entsprechende
"Frauenkörper" leibhaftig konstruiert.

81 Griselda POLLOCK 1994, Vision & Difference. Femininity, Feminism and the
Histories ofArt. London and New York 1994 (1988). S.6.

82 stanayor jaghanasyäpi madhye madhyam priye tava / asti nästlti samdeho na me

'dyäpi nivartate // nirnetum sakyam astiti madhyam tava nitambini / anyathä nopa-
padyeta payodharabharasthitih //K 2.217 und 218. Dandin's Poetik (Kävyädarsa).
Sanskrit und Deutsch. Herausgegeben von O. Böhtlingk. Leipzig 1890.



228 RENATE SYED

Diese Ideale herrschen in verschiedenen Kulturen und Epochen. Sozio-
biologen haben nachzuweisen versucht, dass Männer bei der Auswahl einer
Partnerin Frauen mit einer bestimmten "Waist-to-hip Ratio" (WHR), bei
welcher der Taillenumfang etwa 70 Prozent des Hüftumfangs beträgt,
bevorzugen. Diese Präferenz ist nach dem amerikanischen Forscher
indischer Herkunft Devendra SINGH ein universelles Kriterium: Männer
wählten zu allen Zeiten und in allen Kulturen unbewusst Frauen mit dieser

WHR, da sie Jugend, Gesundheit, Fruchtbarkeit sowie
Empfängnisbereitschaft signalisiere und zeige, dass die Frau nicht
schwanger ist und noch nicht geboren hat. Eine Frau mit diesen Massen
wird vom Mann als begehrenswerte Geliebte und als potentielle Mutter
seiner Kinder wahrgenommen.83 Die Bevorzugung der sehr jungen Frau als

Geschlechtspartnerin ist ebenfalls ein universelles Phänomen.

Der weibliche Körper in der indischen Dichtung entspricht diesem
Ideal, und gerühmt wird immer der Körper einer sehr jungen Frau, die

häufig bälä, "Kind, Mädchen", genannt und als naive, jedoch
verführerische Unschuld beschrieben wird. Die Jugend ist das Kapital der
Frau, strinarti yauvanam ...balam (IS 7200).

Der weibliche Körper als Landschaft

"In den künstlerischen Produktionen, in literarischen Imaginationen hat die
Austauschbarkeit von Frau und Natur Kontinuität; die Analogiebildung von
Natur und Frauenkörper gehört zum festen Repertoire in der Wiederkehr
des Mythos nach vollzogener Aufklärung..." schreibt Sigrid WEIGEL.84

83 Ich verweise auf zwei Artikel SlNGHs: "Adaptive significance of female physical
attractiveness: Role of waist-to-hip ratio". In: Journal of Personality and Social
Psychology 65, 1993. S.293-307. "Body shape and women's attractiveness: The
critical role of waist-to-hip ratio". In: Human Nature 4, 1993. S. 297-321. Nach
SINGH ist die waist-to-hip ratio bei Frauen ein sicherer Indikator für den endokrino-
logischen Zustand des Reproduktionssystems und für Fruchtbarkeit. Frauen mit einer
niedrigen WHR würden leichter schwanger werden als Frauen mit einer hohen WHR,
die fortgeschrittenes Alter und oftmals Krankheit anzeige. Am niedrigsten ist die
WHR bei Frauen, wenn ihre Fruchtbarkeit am grössten und die Chance, dass sie

gesunden und überlebenden Nachwuchs hervorbringen, am höchsten ist, in der
Adoleszenz und vor der ersten Schwangerschaft.

84 Zu der in der europäischen Kultur in Literatur und bildlicher Darstellung weitverb¬
reiteten Repräsentation der Frau als Stadt oder als Wildnis siehe Sigrid WEIGEL,

Topographien der Geschlechter. Kulturgeschichtliche Studien zur Literatur. Reinbek



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 229

Diese Analogie besitzt eine epochenübergreifende Gültigkeit und ist
darüber hinaus kulturübergreifend, denn die indische Kultur kennt die
literarische Gleichsetzung von Frau und Landschaft oder Frau und Wildnis
ebenso wie die europäische. Die Verbindung des weiblichen Körpers - und
nicht des männlichen - mit der Landschaft ist möglich, weil die Frau zum
einen als ein Teil der Natur verstanden wird und zum anderen als der Besitz
des Mannes, den er nach Belieben betreten darf. In Indien, wo die Natur
weitgehend gefahrbringende Wildnis bedeutet, wird sie metaphorisch
verwendet, um die Gefährlichkeit des weiblichen Körpers darzustellen. Ein
besonders eindrucksvolles Beispiel ist ein Harsa zugeschriebener Vers, in
dem der Blick des Mannes der Eroberer der Wildnis des weiblichen
Körpers ist.

Mein Blick (Auge) hatte unter Mühen ihr Schenkelpaar überquert, wanderte eine

lange Zeit über die Ebene ihrer Hüfte und verharrte bewegungslos in ihrer Körpermitte,

die uneben wegen der Windungen der drei Fältchen (zwischen Brust und

Nabel) ist. Nun aber, durstig (sehnsüchtig), erklimmt er langsam die beiden Hügel
in Gestalt ihrer Brüste, und erkennt sogleich sehnsuchtsvoll, dass ihre Augen von
Wassertröpchen überfliessen.85

Der vom Dichter Harsa bei der Betrachtung des weiblichen Körpers
eingenommene Blickwinkel, der eine Wanderung des Blickes über die Schenkel
und die Schamgegend ermöglicht und die Brüste als Hügel erscheinen lässt,
ist der gleiche, den Gustave Courbet auf seinem Gemälde "Der Ursprung
der Welt" und André Masson auf der Zeichnung "Landschaft" einnehmen.
In allen drei Fällen ist die Frau aus der gleichen Perspektive dargestellt,
ihre geöffneten Schenkel, die Scham, der Unterleib und die Brüste sind im
Blickfeld des (vor ihr knieenden) Betrachters. Zu Courbet schreibt
WEIGEL: "Der weibliche Unterleib wird als Landschaft geformt..." und
weiterführend zu Masson: "...während eine Landschaft so präsentiert wird,

bei Hamburg 1990. Kapitel 3 und 4: "Weiblichkeit und Stadt", "Traum - Stadt -
Frau". Zitat:S. 140 f.

85 krcchrenoruyugam vyatltya suciram bhräntvä nitambasthale madhye 'syäs trivali-
vibhangavisame nispandatäm ägatä/ maddrstis trsiteva samprati sanair äruhya
tuhgau stanau säkänksam muhur lksate jalalavaprasyandini locane //Harsa, SK 476.
Nach Lienhard steht der Held Udayana, dem Harsa den Vers in den Mund legt, vor
dem Porträt seiner Geliebten Säkarikä, die aus Sehnsucht nach ihm weint. Siegfried
LIENHARD, Indische Anthologie. Klassische Dichtung übertragen und interpretiert.
Jonsered 1993. S.80 f.



230 RENATE SYED

dass ihre Signaturen den Umrissen eines Frauenkörpers gleichen." (S.147,
zu den Abb. 18 und 19).

LIENHARD stellt neben den Vers Harsas zum Vergleich ein Gedicht
des österreichischen Dichters Anton Wildgans, der den weiblichen Körper
als einen Garten schildert, in dem er sich ergeht.

Du bist der Garten, wo meine Hände / Über die weissen Wege gehn. / Du bist das

Blühen und das Gelände / Der sanften Hügel und blauen Seen. / Denn deine

Augen, sie gleichen diesen, / Und deine Lenden sind die Wiesen, / Nach denen
meine Träume sehn...

Die Fragmentierung und Verklärung des weibliches Körpers

Wenn Männer den weiblichen Körper zum Gegenstand ihrer Poesie

machen, kommt es häufig zu seiner Fragmentierung. Hierzu schreibt die

Anglistin Sara MILLS folgendes, das nicht nur für die neuzeitliche englische
Dichtung Gültigkeit besitzt: "First, the [female, R.S.] body is

depersonalized, objectified, reduced to its parts. Second, since the female

protagonist is not represented as a unified conscious physical being, the

scene cannot be focalized from her perspective - effectively, her experience
is written out of the text. Fragmentation of the female is therefore
associated with male focalization - the female represented as an object, a

collection of objects, for the male gaze." (S.171 f., Hervorhebung von
mir).86 Den hier erwähnten Blick des Mannes auf den fragmentierten und
mit beliebigen Objekten verglichenen weiblichen Körper haben die indische
und die europäische Poesie gemeinsam.

Heute sah ich in der Nähe der Stadt einen wandelnden Goldstab (einen hellfarbenen
schlanken Frauenkörper), auf ihm einen wunderbaren, bei Tage und bei Nacht
blühenden Lotos (das Gesicht), darin zwei Bienen (die schwarzen Augen), über
diesen einen Halbmond (die Stirn) mit einer ihn einhüllenden, nachts und tags
andauernden Dunkelheit (dem schwarzen Haar).87

86 Sara MILLS, Feminist Stylistics. London and New York 1995. MILLS fügt hinzu:
"Representations of women fragmented into anatomical elements occur far more
frequently than do such representations of men - this is true not only of pornographic
material, but advertising images, romances and love poetry, amongst other genres."
S.172.

87 drstä kähcanayastir adya nagaropänte bhramantl mayä tasyäm adbhutapadmam
ekam anisam protphullam älokitam / tatrobhau madhupau tathopari tayor eko



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 231

Sara MILLS führt ein Liebesgedicht von Thomas Nabbes aus dem 17.

Jahrhundert mit dem Titel "Her real worth" als Beispiel für die Fragmentierung
des weiblichen Körpers und den Vergleich der einzelnen Körperteile mit
Objekten der Natur an. In diesem Gedicht erhält die Frau ihren "wahren
Wert" erst dadurch, dass sie den Bedürfnissen des Mannes entspricht. (Dies
erinnert an BS 78.13, wo die willigen Frauen "Edelsteine" und die

unwilligen "Krankheiten" genannt werden; S.207)

What though with figures I should raise Above all height my Mistress' praise,
Calling her cheek a blushing rose, The fairest June did e'er disclose, Her forehead

lilies, and her eyes The luminaries of the skies; That on her lips ambrosia grows,
And from her kisses nectar flows? Too great hyperboles! unless She loves me, she

is none of these, But if her heart and her desires Do answer mine with equal fires
These attributes are then too poor; She is all these and ten times more.

MILLS kommt nach ihrer Analyse dieses und vergleichbarer Gedichte zu
dem Ergebnis: "...women's bodies begin to assume the qualities of the
elements to which they are compared: that is, natural, passive and
consumable. Thus, it is not simply the process of fragmentation which
seems to be gendered but the objects which are compared to the body parts
are also different. We would find it very difficult to imagine the same

process being applied to the depiction of male characters." (S.173,
Hervorhebung von mir) Vor allem letzteres gilt auch für die indische
Literatur, die keine erotische Beschreibung des Mannes und seines Körpers
kennt.

"Consumable", verzehrbar, sind auch die Frauenkörper der indischen

Dichtung. Das Verbum bhuj- kann neben "essen, trinken, geniessen" auch

"Geschlechtsverkehr haben" bedeuten. So wird der Geschlechtsakt häufig
als das Verzehren von Nahrungsmitteln beschrieben. Die kindliche Frau

gleicht beim Liebesakt dem Saft der Trauben, die jugendliche dem des

Zuckerrohrs, die reife Frau schmeckt wie der Saft der Mango, die Alte aber

wie (dünner) Kokosnussaft (IS 3000). Überaus häufig ist der Vergleich der
Brüste mit Krügen, die mit Wasser oder Nektar gefüllt sind. In Vers 1680

des SK (siehe S.207) wird das Trinken des Nektars von den Lippen einer

jungen Frau, bälädharamadhupäna, als ein Heilmittel angesehen, eine

Vorstellung, die sich auch bei Nabbes findet: "...That on her lips ambrosia

grows / And from her kisses nectar flows?"

'stamlcandramäs tasyägre paripuhjitena tamasâ naktam divam sthlyate // Anonym,
nach Lienhard S.132.



232 RENATE SYED

Dem Gedicht Nabbes wollen wir einen Vers Amarus gegenüberstellen,
in dem die Frau dem eintretenden Geliebten ihren Körper wie ein rituelles
Geschenk darbietet, das einem geehrten Gast gereicht wird. Die langen
Blicke aus ihren Augen gleichen einer Girlande von Lotosblüten, ihr
Lachen, bei dem ihre weissen Zähne sichtbar werden, gleicht einem Strauss
weisser und duftender Jasminblüten, der Schweiss auf ihren Brüsten, die
der Geliebte küsst, stellt die einem Gast gereichte Erfrischung dar, und die
runden Brüste gleichen in ihrer Form den bauchigen Gelassen. Was der
Vers nur andeutet, ist das den Gast erwartende Mahl, der Geschlechtsakt.

Eine lange Willkommensgirlande, aus ihren Blicken gemacht, nicht aus
dunkelblauen Lotosen, ein Strauss von Blüten, aus Lächeln bestehend, nicht aus
dem weissen Jasmin oder ähnlichem, eine Wasserspende, dargereicht mit dem

fülligen, schweissbedeckten Busen, nicht mit dem Gefäss voll Wasser. Auf diese
Weise wird dem eintretenden Geliebten von der Schlanken mit ihren eigenen
Gliedern die Grussgabe dargeboten.88

Die Ambivalenz gegenüber dem weiblichen Körper

In einem Gedicht namens "Hymne à la Beauté" verleiht Baudelaire89 seinen

widersprüchlichen Gefühlen gegenüber der weiblichen Schönheit Ausdruck.
Auch bei Baudelaire wird die Frau vornehmlich in ihrer Körperlichkeit
beschrieben, auch bei ihm ist sie meist namenlos, ohne Geist und ohne

Stimme, sie ist für ihn Verheissung und Gefahr zugleich. Vom Mund der
Frau kommt wie in der indischen Vorstellung der Zauber- oder
Liebestrank, sie ist auch hier Nektar und Gift. Der weiblicher Schönheit
verfallene Mann streichelt, der Frau zugeneigt, sein eigenes Grab.

Viens-tu du ciel profond ou sors-tu de l'abîme, O Beauté? Ton regard, infernal et
divin, Verse confusément le bienfait et le crime, Et l'on peut pour cela te comparer
au vin...Tes baisers sont un philtre et ta bouche une amphore Qui font le héros
lâche et l'enfant courageux.. .Tu marches sur des morts, Beauté, dont tu te moques,
De tes bijoux l'Horreur n'est pas le moins charmant... L'amoureux pantelant

dlrghä vadanamälikä viracitä drstyaiva nendlvaraih puspänäm prakarah smitena
racito na kundajätyädibhih / dattah svedamucä payodharabharenärghyo na
kumbhämbhasä svair evävayavaih priyasya visatas tanvyä krtam mahgalam //A 40.

Charles Baudelaire, Die Blumen des Bösen. Les Fleurs du Mal. Kleine Gedichte in
Prosa. Le Spleen de Paris. Französisch und Deutsch. München 1975. Sowie: Charles
Baudelaire, Die Blumen des Bösen. Deutsch und Französisch, Übertragen von Carl
Fischer, Nachwort von Herbert Cysarz. Fünfte Auflage. Darmstadt 1966.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 233

incliné sur sa belle A l'air d'un moribond caressant son tombeau... De Satan ou de

Dieu, qu'importe?...

Auch Bhartrhari sieht sich als Opfer der Liebe und seiner Geliebten, von
der er abhängig ist.

Solange sie in meinem Blickfeld weilt, besteht sie aus Unsterblichkeitstrank.
Meinem Blick entschwunden, ist sie schlimmer als Gift.90

Das folgende Gedicht Baudelaires mit dem Titel "Les métamorphoses du

vampire" erinnert bis in die Einzelheiten an die indische Ambivalenz
gegenüber dem weiblichen Körper. Baudelaire beschreibt wie die indischen
Dichter den weiblichen Körper als einen klebrigen Schlauch, der mit Eiter
gefüllt und nur vordergründig schön ist. Er spricht davon, dass die Frau
ihm beim Geschlechtsakt die Substanz aus den Knochen saugt, wie dies
auch ein indischer Autor formuliert, maithune barate viryam nari... (IS
2719).

La femme cependant, de sa bouche de fraise, En se tordant ainsi qu'un serpent sur
la braise, Et pétrissant ses seins sur le fer de son buse, Laissait couler ces mots tout
imprégnés de musc: Quand elle eut de mes os sucé toute la moelle, Et que
languissamment je me tournai vers elle Pour lui rendre un baiser d'amour, je ne vis
plus Qu'une outre aux flancs gluants, toute pleine depus\ Je fermai les deux yeux,
dans ma froide épouvante, Et quand je les rouvris à la clarté vivante, A mes côtés,
au lieu du mannequin puissant Qui semblait avoir fait provision de sang,
Tremblaient confusément des débris de squelette, Qui d'eux-mêmes rendaient le cri
d'une girouette Ou d'une enseigne, au bout d'une tringle de fer, Que balance le vent
pendant les nuits d'hiver. [Hervorhebungen R.S.]

Ähnlich betrachten die indischen Dichter den weiblichen Körper.

Wenn Du ein mit gelblichem Leder überzogenes Gefäss, geschmückt mit Kleidern
und Schmuckstücken, siehst, dann bedenke wohl sein Inneres.91

(Man sagt:) Ihr Antlitz stellt den Mond dar, mit ihren Augen besiegt sie die
Schar der Männer und mit ihrem Glanz den Blitz, und die Goldlotose werden

(angeblich) von ihren Brüsten übertroffen. Was für ein Betrug! Eine Hautkrankheit,
stinkend, zerstört von kleinen Würmern, angefüllt mit Eiter, Mark, Blut und

90 tävad evämrtamaylyaval locanagocarä / caksuhpathad apeta tu visäd apy atiricyate //
SS 125.

91 gauracarmävrtädhäram vasträbharanabhüsitam / yosidrüpam samälokya tvam
madhyam hi vieäraya//IS 2207.



234 RENATE SYED

anderem, ein Tummelplatz für Fliegen, gibt es in dieser Welt nichts Ekelhafteres als

den (weiblichen) Körper.92

Auch andere Gedichte Baudelaires zeigen, wie sehr seine Ambivalenz dem
Weiblichen gegenüber den Auffassungen der indischen Dichter gleicht. Er
beschreibt sich als einen Besessenen, der von der Geliebten nicht lassen

kann: "Sois ce que tu voudras, nuit noire, rouge aurore; Il n'est pas une
fibre en tout mon corps tremblant Qui ne crie: O mon cher Belzébuth, je
t'adorel" ("Le Possédé"; Hervorhebung im Original.)

Baudelaire wird durch das Lachen einer Frau angeekelt und erinnert
sie daraufhin an den Tod: "Taisez-vous, ignorante! âme toujours ravie!
Bouche au rire enfantin! Plus encor que la Vie, La Mort nous tient souvent

par des liens subtils." ("Semper Eadem") Im Visuddhimagga erlangt ein
buddhistischer Mönch durch den Anblick einer lachenden Frau die
Erkenntnis. Eine ihrem Mann weggelaufene junge Frau begegnet einem
Mönch und beginnt respektlos zu lachen, als sie ihn sieht. Angesichts ihrer
beim lauten Lachen entblössten Zähne erkennt der Mönch die Unreinheit
hinter der Schönheit und er wird im selben Moment zum arhat. Auf eine

Frage des seine Gattin suchenden Ehemannes nach ihrem Verbleib
antwortet der Mönch: "Ich weiss nicht, ob hier eine Frau oder ein Mann
ging, ein Knochenhaufen (ein Skelett) ging aber die Hauptstrasse
entlang.'""

Der Verfasser des LP rät dem zum Geschlechtsverkehr verpflichteten
Ehemann, beim Akt an das Entleeren von Kot und Urin zu denken und
nach Moggalläna muss ein Mönch den weiblichen Körper wie
Ausscheidungen meiden (siehe S.211). Diese gedankliche Verbindung von
Geschlechtsakt und Entleerung ist auch bei Baudelaire anzutreffen, der die
Frauen als Latrinen sieht: "Il n'y a que deux endroits ou l'on paye pour
avoir le droit de dépenser: les latrines publiques et les femmes."94 Wie

92 äsyam yasyäh sudhämsum kalayati nayanäbhyäm jitah pumsamühah käntyä vidyut
kucäbhyäm jalakanakadhare nirjite hanta mohah / kustham durgandhiyuktam
laghukrmivikrtampüyamajjäsravädivyäptam tan maksikäbhir gatir iti vapusah kutsitä
nästi loke //MahäS 5665, "Probably a Jainistic verse..."

93 näbhijänämi itthi vä puriso vä ito gato / api ca atthisanghäto gacchat ' esa mahäpathe
ti // VM S.21. Die Erkenntnis des Mönches beim Anblick der Zähne der lachenden
Frau hängt damit zusammen, dass die Zähne der einzige Teil des Skelettes sind, der am
lebenden Menschen zu sehen ist. An den Zähnen sieht der Mönch das Skelett und
damit den Tod.

94 Charles BAUDELAIRE, Oeuvres complètes. 2 Bände. Paris 1975 und 1976. S.661.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 235

Bhartrhari im 5. Jahrhundert in Indien vermochte Baudelaire im Frankreich
des 19. Jahrhunderts seinen individuellen Frauen- und Sexualhass im
Rahmen einer gesellschaftlich weitgehend anerkannten Misogynie
literarisch zu artikulieren und konnte hierbei durchaus mit Akzeptanz
rechnen.95

Die Ekelhaftigkeit des weiblichen Körpers

Die Glorifizierung weiblicher Schönheit ist keinesfalls ein Kennzeichen der

Verehrung der Frau. Ihre weitgehende Festlegung auf die körperliche
Schönheit und auf sexuelle Reize bedeutet vielmehr eine von Verachtung
geprägte Reduktion, die die Frau zum Mangelwesen erklärt, das im
Gegensatz zum Geist besitzenden Mann ausser der Fassade nichts
aufzuweisen hat.

Die Frau und damit ihr Körper werden in der indischen wie in der

europäischen Literatur vornehmlich als wertlos und leer beschrieben. So

wird sie in SS 94 als strïyantra, "Frauenmaschine", bezeichnet. In einem
anderen Vers bezeichnet Bhartrhari sie als eine unreine Puppe, asuciputrikä,
die nur von einem Verblendeten als Schönheit angesehen werden kann.

Sie ist eine Liebe! Eine Lotosäugige! Eine Trägerin breiter Hüften! Sie besitzt
gewölbte, dicke und hohe Brüste! Sie besitzt einen schönen Gesichtslotos! Sie ist eine

Schönbrauige! Sie derart sehend, jubelt selbst der Weise, freut sich, ist glücklich
und preist die Frau, die in Wirklichkeit eine unreine Puppe ist. Schmach über diesen

auf Verblendung beruhenden üblen Wandel!96

Der buddhistische Mönch Ratthapäla beschreibt eine Frau mit den

folgenden Worten.

95 Je obsessiver eine Gesellschaft hinsichtlich der Sexualität ist, je stärker sie diese ab¬

wertet und auszuschalten versucht, um so dämonischer sind die von ihr geschaffenen
Bilder des Weiblichen. Man siehe Peter Gays Darstellung des 19. Jahrhunderts, über
das er schreibt: "No century depicted woman as vampire, castrator, as killer, so consistently,

so programmatically, and so nakedly." Peter GAY, The Bourgeois Experience:
Victoria to Freud. Vol.1: Education ofthe Senses. New York 1984. S.198 ff, S.207.

96 käntety utpalalocaneti vipulasronlbharety unnamatplnottuhgapayodhareti sumu-
khämbhojeti subhrür iti / drstvä mädyati modale 'bhiramate prastauti vidvän api
pratyaksäsuciputrikäm striyam aho mohasya duscestitam // Bhartrhari, Samsayita-
sloka 231.



236 RENATE SYED

Sieh die buntgefärbte Puppe, den eingebildeten Haufen von Geschwüren, krank,
voll (böser) Absichten, sein Bestand ist nicht von Dauer. Sieh die bunte Gestalt mit
Edelsteinen und Ohrgehängen, mit Knochen und Haut zusammengebunden,
glänzend mit Kleidern, mit Lack rotgefärbte Füsse, ein mit Puder beschmiertes
Gesicht. Es reicht zur Betörung eines Dummen, nicht aber zu der eines Mannes, der
das jenseitige Ufer (die Erlösung) sucht.97

Baudelaire spricht die Frau in seinem Gedicht als "La Chevelure" als

"Femme impure" an, als "Machine aveugle et sourde", die ihre eigene
Hinfälligkeit nicht bemerkt: "Comment n'as-tu pas honte et comment n'as-
tu pas Devant tous les miroirs vu pâlir tes appas?"

Derartige Vorstellungen von der Frau als einer leeren Hülle oder
Puppe scheinen zeitlos zu sein. In einem um 1400 in Böhmen verfassten

Werk, "Der Ackermann und der Tod", erklärt der Tod dem seiner jung
verstorbenen Frau nachtrauernden Ackermann die Bedeutungslosigkeit der
weiblichen Schönheit, des weiblichen Körpers und der Liebe: "Nimm und
zieh ab der schönsten Frau des Schneiders Farbe, so siehst du eine
schmähliche Puppe, eine rasch welkende Blume und kurz dauernden Glanz
und einen bald zerfallenden Erdenkloss! Weise mir eine Handvoll
Schönheit aller schönen Frauen, die vor hundert Jahren gelebt haben,

ausgenommen die gemalten an der Wand, so sollst du des Kaisers Krone zu

eigen haben! Lass hinfliessen Liebe, lass hinfliessen Leib!" (S.45) Im
indischen wie im böhmischen Text, aber auch bei Baudelaire, wird die

Frau, die vornehmlich in ihrer Körperlichkeit wahrgenommen wird, als

vordergründig schön, tatsächlich aber als von Verfall und Tod
gekennzeichnet angesehen, wobei die Frau selbst in ihrer Beschränktheit die

Hinfälligkeit ihres Seins nicht bemerkt. Leidenschaft und (weiblicher)
Körper werden auch hier untrennbar miteinander verbunden. In der
indischen Dichtung wie im "Ackermann" wird die Frau allein in ihrer Rolle
als gehorsame Gattin und Mutter verehrt ("Ackermann" S.19 und 53). Da

man der Frau und ihrer Fruchtbarkeit aber zumindest vorübergehend
bedarf, wird sie auch hier als eine Madonna verehrt, wenn sie die ihr
vorgeschriebenen Rollen, vor allem die der Mutterschaft, klaglos annimmt.
Aber auch hier findet sich die uns bereits aus Indien bekannte Erkenntnis:

97 passa cittakatam bimbam arukäyam samussitam / äturam bahusamkappam yassa
n'atthi dhuvam thiti //passa cittakatam rüpam manina kundalena ca / atthitacena
onaddham saha vatthehi sobhati // alattakakatä pädä mukham cunnakamakkhitam /
alam bälassa mohäya no ca päragavesino // ThG 769-772. pädä ist zu lesen für
päpä.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 237

"Weib, Kind, Schatz und alles irdisch Gut muss einige Freude am Anfang
und mehr an Leid am Ende bringen. Alle irdische Liebe muss zu Leid
werden." (S.21) Und auch für Baudelaire ist die "Femme impure"
verantwortlich für die weltliche Bindung: "Tu mettrais l'univers entier dans

ta ruelle..." ("La Chevelure")
Dem indischen Denken zufolge ist der männliche Körper unrein, weil

er dem Geschlechtsakt und dem unreinen mütterlichen Körper entsprang.

Schon an anderem Orte (nach einer alten Tradition) heisst es: Dieser Körper ist aus
dem Geschlechtsverkehr entstanden, in der Hölle (dem Uterus) gewachsen,
geboren aus der Pforte des Urins, aus Knochen zusammengesetzt, mit Fleisch
beschmiert, mit Haut zusammengehalten, angefüllt mit Kot, Urin, Galle, Phlegma,
Mark, Fett, Speck und mit zahlreichen Krankheiten wie ein Schatzhaus mit
Gütern.98

Auch im "Ackermann" wird der Geschlechtsakt als negativ, der mütterliche

Körper als ein ekelhaftes Behältnis und der aus ihm geborene Mensch als

Dreck beschrieben: "...ein Mensch wird in Sünden empfangen, mit
unreinem, unnennbarem Unflat im mütterlichen Körper ernähret, nackend

geboren und beschmiert wie ein Bienenkorb: ein ganzer Unrat, ein
Kotfrass, ein Wurmfrass, ein Stankhaus..." (S.45)99

Susan BORDO führt in ihrer Studie über den weiblichen Körper in der

zeitgenössischen amerikanischen Gesellschaft mehrere Beispiele dafür an,
dass der mütterliche Körper im medizinischen und juristischen Diskurs
bisweilen heute noch als Gefängnis beschrieben wird: "Sometimes the

98 athänyaträpy uktam sariram idam maithunäd evodbhütam samvrddhyupetarn niraye
'tha mütradvärena niskräntam asthibhis citarti mämsenänuliptam carmanäva-
naddham vihmütrapittakaphamajjämedovasäbhir anyais cämayair bahubhih pari-
pürnam kosa iva vasunä //MU 3.4.

99 Zahlreiche andere Übereinstimmungen zwischen dem "Ackermann" und den Vor¬

stellungen der Inder sind festzustellen. Die endlos wiederholten Klagen der indischen
Männer über die Bösartigkeit der Frauen, die den Mann an das Weltliche fesseln,
finden sich auch hier in grosser Fülle, siehe S.53 und S.57. Johannes VON TEPL, Der
Ackermann und der Tod. Text und Übertragung. Übertragung, Anmerkungen und
Nachwort von Felix Genzmer. Stuttgart 1997 (1963).



238 RENATE SYED

womb is described not as incubator but as a prison."100 Das im Westen wie
in Indien von Männern entworfene Bild des im Uterus gefangenen Fetus ist
eine konkrete Darstellung der geistigen Konzeption eines von der
weiblichen Natur gefesselten männlichen Subjekts.

Das Grauen hinter der weiblichen Schönheit

Du bist aus Leidenschaft erschöpft? Welche Phrase! "Frau" ist die Bezeichnung für
Hölle. Warum wird dieser aus Schmutz und Mark bestehende Behälter aus Fleisch
nicht verachtet?101

Dieser indischen Vorstellung soll wiederum ein Vers Baudelaires, seinem
Gedicht "Le Masque" entnommen, gegenübergestellt werden.

La femme au corps divin, promettant le bonheur, Par le haut se termine en monstre
bicéphale!

Es ist die Frau, die nach buddhistischer Vorstellung den Mann durch ihren
blossen Anblick an den Tod erinnert. Der Mönch Nägasamäla lässt sich

jedoch von der Schönheit einer in der Öffentlichkeit auftretenden Tänzerin
nicht blenden.

Geschmückt, in schönen Kleidern, bekränzt, mit Sandel eingerieben, tanzt in der
Mitte der Hauptstrasse eine Frau, eine Tänzerin, zur Musik. Ich trat um der
Almosen willen hin, und gehend erkannte ich (sie als) die geschmückte, schön-

gewandete, ausgelegte Schlinge des Todes. Da entstand mir vollständige Aufmerksamkeit,

die Gefahr wurde sichtbar, Ekel stellte sich ein. Da wurde mein Geist
frei...102

Einen ähnlichen Wahrnehmungsprozess beschreibt Baudelaire in seinem
Gedicht "Danse Macabre". Der Tod erscheint hier als weibliches Skelett,

100 Susan BORDO, Unbearable Weight. Feminism, Western Culture, and the Body.
Berkeley, Los Angeles, London 1993, S.85. " "The viable unborn child is literally
captive within the mother's body," argued the dissenting judge... Anti-choice
spokesperson Barnard Nathanson describes the fetus as "bricked in, as it were
behind.. .an impenetrable wall of flesh, muscle, bone and blood." '

101 kämät klämyasi kä rltir närlti narakäbhidhä / malamajjämayl mämsasthagl kim na

viglyate //MahäS 9629.

102 alamkatä suvasanä mälini candanussadä / majjhe mahäpathe närl turiye naccati
nattakl // pindikäya pavittho 'ham gacchanto nam udikkhisam / alamkatam
suvasanam maccupäsam va odditam // tato me manaslkäro yoniso udapajjatha /
ädlnavopäturahü nibbidä samatitthata / tato cittam vimucci me... //ThG 267-270 a.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 239

aufgeputzt in grosser Toilette für einen Ball. In beiden Fällen sind Tanz
und Tod verbunden, Nägasamäla sieht zunächst eine Tänzerin, Baudelaire
eine auf dem Ball tanzende "coquette maigre", die sich als Skelett erweist.

Ses yeux profonds sont faits de vide et de ténèbres, Et son crâne, de fleurs artiste-
ment coiffé, Oscille mollement sur ses frêles vertèbres. - O charme d'un néant
follement attifé!... Bayadere sans nez, irrésistible gouge, Dis donc à ces danseurs

qui font les offusqués... Fiers mignons, malgré l'art des poudres et du rouge, Vous
sentez tous la mort! O squelettes musqués... Le branle universel de la danse
macabre Vous entraîne en des lieux qui ne sont pas connus!

In beiden Fällen sind es Tänzerinnen, die den Unmut eines sie
beobachtenden Mannes hervorrufen, der sich zunächst von ihnen angezogen
fühlt (der Mönch nimmt das schöne Äussere der Tanzenden deutlich wahr).
Und diese Übereinstimmung ist kein Zufall, denn eine Tanzvorführung ist
eine auf Selbstbewusstsein und Narzissmus gegründete lustvolle körperliche
Inszenierung, die auf den Betrachter nicht nur eine grosse Anziehungskraft
ausübt, sondern auch Abwehr, wenn nicht Aggression, erzeugen kann, da

die Tanzende sich selbst zu genügen scheint.

Die Frau und der Tod

Die Frau erscheint in der indischen Tradition nicht als Personifizierung des

Todes, denn die mächtige Gottheit des Todes als legitimer Herrscher über
alle Wesen konnte man sich nur männlich vorstellen. So konzipierte die
brahmanische Mythologie den Todesgott Yama, die buddhistische Lehre
den Todesgott Mära, dem seine drei Töchter "Durst", "Lebensfreude" und
"Lust" als Helferinnen beim Verstricken der Lebewesen in die Existenz zur
Seite stehen. Auf der mythologischen wie auf der realen Ebene sind die

Frauen die Wesen, die den Mann in den samsära einbinden und ihn die

Vergänglichkeit vergessen lassen.

In einem Vers des SäS ist es ein Totenschädel, der über die

Vergänglichkeit des schönen und lockenden Frauengesichtes spottet. Dem
Vers ist nicht zu entnehmen, ob der auf dem Stab eines Asketen
angebrachte Schädel einer Frau oder einem Mann gehörte, in jedem Fall
aber stellt er als Warnung vor dem Tode den Gegensatz zu dem Haupt einer
schönen Frau dar, die den Mann durch ihre Verführungskünste (Blicke,
Worte, Küsse) fesselt.



240 RENATE SYED

Wo ist jener Gesichtslotos? Wo der Lippenhonig? Wo sind die langen
(verführerischen) Seitenblicke? Wo die sanft geplapperten (Liebes-)Worte? Wo ist das

Brauenspiel, gekrümmt wie der Bogen des Liebesgottes? Mit entblössten Zähnen,
den Wind lieblich (durch seine Höhlungen) summen lassend, verlacht der auf der
Spitze des Stabes angebrachte Totenschädel höhnisch das Netz der tiefen
Verblendung derjenigen, die aus Leidenschaft blind sind.103

In ARIÈS "Bilder zur Geschichte des Todes" findet sich als Abbildung 289
auf S.206 ein französischer Stich aus dem 17. Jahrhundert, der den Titel
"Le Miroir de la Vie et de la Mort" trägt. Man sieht eine dem Betrachter ins

Auge blickende Gestalt, deren rechte Körperhälfte eine geschmückte,
schöngekleidete junge Frau ist und deren linke Körperhälfte ein Skelett
darstellt. ARIÈS stellt die Frage, die das Bildnis auch bei seinen

zeitgenössischen Betrachtern hervorrufen sollte: "Was ist das eigentlich
Reale, die Hülle oder das Gerippe?"104 In diesem Bild ist es wie in dem
indischen Vers der weibliche Körper, mit dem an den stetigen Verfall und
den sicheren Tod gemahnt wird. Der weibliche Körper ist in Indien wie in
Frankreich das den Tod verschleiernde Objekt, das der eigenen Nichtigkeit
gegenüber blind ist, und dem Mann daher als Warnung dienen kann. Man
denke hierbei auch an die mittelalterlichen bildlichen und literarischen
Darstellungen der "Frau Welt", die von vorne als schöne Frau, von hinten
aber als Madensack, wurmzerfressen und verwesend, erscheint.

Ausschweifung und Tod sind für Baudelaire zwei liebenswerte
Mädchen, barmherzige Schwestern, die auf der Totenbahre und auf dem
Liebeslager dem Mann furchtbare Freuden wie grauenvolle Zärtlichkeiten
darbieten ("Les Deux Bonnes Soeurs").

La Débauche et la Mort sont deux aimables filles... Et la bière et l'alcôve en

blasphèmes fécondes Nous offrent tour à tour, comme deux bonnes soeurs, De
terribles plaisirs et d'affreuses douceurs...

103 kvaitad vakträravindam kva tad adharamadhu kväyatäs te katäksäh kväläpäh
komaläs te kva sa madanadhanurbhanguro bhrüviläsah / ittham khatvähgakotau
prakatitadasanam mahjuguhjatsamiram rägändhänäm ivoccair upahasati mahä-
mohajälam kapälam // SäS 1.26.

104 Philippe ARIÈS, Bilder zur Geschichte des Todes, München und Wien 1983, 1984.
Der Text unter dem Bild lautet (aus dem Französischen übersetzt): "Ihr weltlichen
Männer, die ihr die Schönheiten eines (weiblichen) Gesichtes schätzt, wisset, dass sie

zu lieben bedeutet, nicht weise zu sein, denn die Zeit lässt sie zugrunde gehen. [...]
Alles verändert sich, und unser Leben besitzt so wenig Beständigkeit, dass zu leben
beginnen zu sterben beginnen deutet."



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 241

"Der Tod und das Mädchen" ist ein in der europäischen Kunst und Literatur
durch alle Jahrhunderte erscheinendes Motiv. Hierbei wird die Frau zum
einen als die Verbündete des Todes, zum anderen als sein Opfer dargestellt.
An der Friedhofsmauer des Dominikanerklosters zu Bern befinden sich
mehrere Totentanz-Gemälde des Nikiaus Manuel Deutsch (ca. 1484-1530).
Der Tod, der eine junge, heftigen Widerstand leistende Frau begehrlich
umarmt, spricht laut angebrachtem Text: "Dochter jetzt ist schon hie din
Stund, Bleich wird werden din roter Mund... Din Lyb, din Angsicht, din
Har und Brüst Mus alles werden ein fuler Mist."105 Deutlich wird auch hier,
dass die Frau dem Tod stärker ausgeliefert ist als der Mann und dass das der

Zerstörung anheimfallen soll, was der Mann an der Frau am meisten

begehrt: der Mund, das Haar, die Brüste. An der einen Rosenkranz
haltenden Nonne zieht der Tod achtlos vorbei, denn sie besitzt keine
weiblichen Reize und sexuelle Begierden mehr, und ihre Religiosität
ermöglicht ihr die Überwindung des Todes.

Der Mann und der weibliche Leichnam

Hinter der Frau lauert der Tod, er ist ihre verborgene Seite: "Woman and

death share many characteristics. They are both mysterious, ambiguous,
unrepresentable, silent and threatening man's sense of wholeness and

stability. Both are the eternal Other: a metaphor of disruption and

transgression." (TSEËLON)106 Bei der Betrachtung der verwesenden
weiblichen Leiche erkennt der Mann nicht nur die Bedeutungslosigkeit des

Körpers an sich, sondern auch das Schicksal, das einem Wesen, das dem

Körper verhaftet bleibt, widerfährt.

Kullo begab sich zur Leichenstätte und erblickte dort eine hingeworfene Frau (einen
weiblichen Leichnam), weggeworfen auf den Leichenplatz, zerfressen von
Würmern, aufgeplatzt. Den (von Krankheiten) zerstörten, unreinen, faulenden
Körper schau an, o Kulla, den (Eiter und Schmutz) träufelnden und tropfenden,
dieses Lustobjekt der Toren. Den Spiegel des dhamma genommen habend, erlangte

105 Gert KAISER hat eine grosse Anzahl von literarischen und bildlichen Darstellungen
des Motives "Tod und Frau", wie sie in der europäischen Kultur vom Mittelalters bis
in die Neuzeit erscheinen, zusammengetragen. Gert KAISER, Der Tod und die
schönen Frauen. Ein elementares Motiv der europäischen Kultur. Frankfurt am Main
und New York 1995. Zu den Bemer Gemälden siehe KAISER S.24 ff, und vor allem
die Darstellungen des Motivs "Tod und Mädchen" von Hans Baidung Grien, S.33 ff.

106 Efrat TSEËLON, The Masque ofFemininity. London u.a.l995. S.l 13.



242 RENATE SYED

ich das vollständige Wissen durch Reflektionen: dieser Körper ist nichtig, innen
und aussen.107

In seinem Gedicht "Une Charogne" schildert Baudelaire, wie er auf einem

Spaziergang mit einer namenlosen Geliebten einen Leichnam erblickt. Er
beschriebt diesen Leichnam, bei dem es sich offenbar um den einer Frau
handelt, näher: "Les jambes en l'air, comme une femme lubrique, Brûlante
et suant les poisons, Ouvrait d'une facon nonchalante et cynique Son ventre
plein d'exhalaisons." Angesichts des Leichnams, dessen Verwesungszustand
von Baudelaire bis in die Einzelheiten beschrieben wird, offenbart sich ihm
die Hinfälligkeit der Geliebten.

- Et pourtant vous serez semblable à cette ordure, À cette horrible infection, Étoile
de mes yeux, soleil de ma nature, Vous, mon ange et ma passion! Oui! telle vous
serez, ô la reine des grâces, Apres les derniers sacrements, Quand vous irez, sous
l'herbe et les floraisons grasses, Moisir parmi les ossements.

Zwei Wissenschaftlerinnen, die sich mit der Verbindung von Weiblichkeit
und Tod in der westlichen Kultur auseinandergesetzt haben, die
Psychoanalytikerin Christa ROHDE-DACHSER und die Literatur-wissenschaftlerin
und Anglistin Elisabeth BRONFEN, haben das Bild "Der Anatom" des

Malers Gabriel von Max einer inhaltlichen Analyse unterzogen, die der

verborgenen Bedeutung des männlichen Blickes auf die weibliche Leiche
nachspürt.108 Das zuerst 1869 ausgestellt Bild befindet sich in der Neuen
Pinakothek in München. Es zeigt einen nicht mehr jungen Mann, der in die

Betrachtung einer vor ihm auf einer Bahre liegenden, in ein Tuch gehüllten
bleichen jungen Frau versunken ist. Der Titel "Der Anatom" deutet auf den

Beruf des Mannes ebenso hin wie auf den Umstand, dass es sich bei der

jungen Frau, die geschlossene Augen und gelöstes Haar hat, um einen
Leichnam handelt. Bücher, Manuskripte und Totenschädel auf einem Tisch

geben einen Hinweis auf die Studien des Anatoms, die sich nun auf einen
Leichnam konzentrieren. Bemerkenswert ist die Gestik des Mannes, der in
klassischer Denkerpose sein Kinn in die linke Hand gelegt hat, während er

107 kullo slvathikam gantvä addasam itthim ujjhitam / apaviddham susänasmim
khajjantim kimihl phutam // äturam asucim putirti passa kulla samussayam /
uggharantam paggharantam bälänam abhinanditam // dhammädäsam gahetväna
hänadassanapattiyä / paccavekkhim imam käyam tuccham santarabähiram // ThG
393-395.

108 ROHDE-DACHSER Bild 11 und S.l 19, BRONFEN S.13-27.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 243

mit der Rechten das Tuch vom Oberkörper der Frau hebt, ohne diese zu
berühren. Der Blick des Anatomen ruht auf der von ihm entblössten Brust
des Leichnams, die ihm ebenso ein Meditationsobjekt geworden ist wie den

buddhistischen Mönchen der weibliche Leichnam auf dem
Verbrennungsplatz.

Was sehen und erkennen der Anatom und der Mönch, aber auch

Baudelaire, wenn sie eine namenlose weibliche Leiche vor Augen haben?

Zum einen sehen sie einen noch begehrenswerten Körper, und es ist mit
Sicherheit kein Zufall, dass der Anatom auf den Körper einer sehr jungen
Frau niederblickt, die ihre Schönheit noch nicht verloren hat. Der Mönch
Kullo erkennt im weiblichen Leichnam die (einstige) Freude der Toren,
Räj adatta empfindet Leidenschaft angesichts eines weiblichen Leichnams,
der Anatom schaut gebannt auf die Brust einer schönen Toten. Zum
anderen werden sich die Betrachter ihrer Möglichkeit, den Tod durch
Erkenntnis überwinden zu können, gewahr. Der Unterschied zwischen den

indischen Heiligen und Mönchen und dem Anatomen besteht darin, dass

erstere die Antwort gefunden zu haben glauben: Die Frau und ihr Körper,
die Sexualität und das Leben sind wertlos, da die Hingabe an sie

Wiedergeburt und neues Leid bedeuten; der Tod ist nur schrecklich, wenn
man ihn unerlöst erfährt wie die Frau. Der Anatom rätselt noch, Baudelaire
bleibt gefangen, wenn er in "Une Charogne" die Geliebte als Leichnam
sieht, Kullo aber erlebt seinen eigenen Verfall als Vision. Der Anatom, dies

zeigen seine Bücher, Manuskripte, Totenschädel und der sinnende Blick auf
die Leiche, wird Erkenntnis über den Tod gewinnen: "Die Leiche
stabilisiert also sein [des Anatomen, R.S.] Selbstgefühl, nicht nur aufgrund
des Gefühles der Macht, die jeder Überlebende angesichts des Todes eines

anderen empfindet, sondern auch, weil das Umsetzen dieses Todes in Text
für ihn eine Art Selbstvergewisserung bedeutet... Über die Leiche der toten
Frau wird er seinen Status als Subjekt sichern." (BRONFEN S.l9 f. und

S.25)
Nach BRONFEN zeigt die von ihr aufgedeckte, dem Gemälde

zugrundeliegende geometrische Ordnung, die die einzelnen Elemente des

Bildes durch unsichtbare Linien miteinander verbindet und dadurch

verborgene Sinnzusammenhänge herstellt, "dass der weibliche Körper als

Sinnbild für Sterblichkeit verwendet wird. Freud nannte "Tod" und
"Weiblichkeit" die zwei unergründlichsten Rätsel der westlichen Kultur."
(S.23) Die Betrachtungen und Erkenntnisse der Männer werden aber in

jedem Falle festgehalten, von Baudelaire als Gedicht, von dem Maler von



244 RENATE SYED

Max als Gemälde, von den Buddhisten als Dogma. "Die weibliche Leiche",
so BRONFEN, "inspiriert den überlebenden Mann zum Schreiben, dazu, den
Tod zugleich zu verleugnen und anzuerkennen." (S.26), sie wird ihm "zur
hermeneutischen Aufgabe" (M. Higonnet, zit. n. BRONFEN S.l7). Zu den
unsichtbaren Dreiecken, die das Bild strukturieren, indem sie sinnhafte
Verbindungen zwischen den Objekten herstellen, gehört auch das Dreieck,
das aus dem Kopf des Anatomen, dem auf dem Tisch liegenden
Totenschädel und dem Kopf des Mädchens gebildet ist. Das Bild stellt
damit einen Sinnzusammenhang zwischen dem Kopf des denkenden
Mannes, dem einer schönen Frau und dem den Tod repräsentierenden
Schädel her, und dies ist eine gedankliche Verbindung, die auch dem
zitierten Vers SäS 1.26 (S.240) zugrundeliegt: Der wissende Dichter
erkennt hier (wie der Anatom) die Nichtigkeit verführerischer weiblicher
Schönheit angesichts des drohenden Todes.

TEIL III. VERSUCH EINER DEUTUNG

Frau - Sexualität - Tod

Nach indischer Vorstellung ist das Gewinnen von Erkenntnis und die
Befreiung aus dem samsära ohne vollständige Enthaltsamkeit nicht möglich:
Sexualität Gefahr. Die sexuelle Lockung und Bindung geht von der Frau

aus, die als sexuell unersättlich und als unkontrollierbar gilt. Während für
den Mann die von sexueller Aktivität gekennzeichnete Phase als Ehemann
und Familienvorstand, grhastha, oder als Liebhaber nur ein
Durchgangsstadium ist, erschöpft sich das Wesen der Frau in der Rolle als

Gattin und Mutter oder als Geliebter, ihr Dasein findet in der Leiblichkeit
seine Erfüllung und sein Ende: Frau Sexualität. Das Leben der Frau ist
gekennzeichnet von Unwissenheit und Immanenz, während dem Mann
Erkenntnis und Transzendenz als Möglichkeiten bereitstehen. Der Mann
muss sich von der Gattin und der Geliebten, aber auch von der Gesellschaft
lösen, um als vänaprastha zu leben. Die Frau aber bindet den Mann aber
durch ihren Körper an sich: Frau Gefahr.

Hinter der in Indien anzutreffenden Gleichsetzung des weiblichen
Körpers mit Exkrementen und Leichnamen wird zum einen die gedankliche
Verbindung der Sexualität mit Unreinheit und Schmutz erkennbar, zum
anderen der Versuch des Mannes, diese Substanzen an sich selbst zu
leugnen. Der Geist will frei sein von Schleim, Blut und Kot, frei von den



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 245

Beschränkungen der Natur und ihren Gesetzen, frei vom Tod. Der
weibliche Körper gilt in patriarchalischen Kulturen wegen seiner
mannigfaltigen Ausscheidungen als unrein: Menstruationsblut, Ausfluss,
mit der Geburt verbundene Flüssigkeiten wie Fruchtwasser, Blut und
Schleim, die Nachgeburt, die Muttermilch... Diese keiner Kontrolle zu
unterwerfenden Ausscheidungen werden als gefährlich erklärt und
tabuisiert. Zu der auch in westlichen Kulturen zu beobachtenden
Gleichsetzung des weiblichen Körpers mit Exkrementen schreibt die
amerikanische Psychoanalytikerin Dorothy DINNERSTEPN: "... So kann der

morbide Versuch, sich vom Körper zu lösen, nur zur morbiden Faszination

(der libidinösen Besetzung) durch den Tod des Körpers führen. In der
einfachen und wahren, weil körperlichen, Sprache des Unbewussten kann
Eros vom Leben des Körpers nur abgelenkt werden, indem er auf die

Ausscheidungsfunktion hingelenkt wird... Sich über den Körper zu
erheben, heisst [für den Mann, R.S.] den Körper mit den Exkrementen
gleichsetzen."109 Eben das tat Moggalläna (S.211).

Letztendlich steht in Indien wie in Europa nicht einmal die Frau oder
das konstruierte Bild der "Frau" im Mittelpunkt männlichen Interesses,
sondern die männliche Sexualität und Sterblichkeit. Für die europäische
Kunst des vorigen Jahrhunderts macht Griselda POLLOCK eine Feststellung,
die für den männlichen Blick auf den weiblichen Körper generell gilt und
als ein Kennzeichen patiarchalischer Kulturen anzusehen ist. POLLOCK
erkennt hinter den Frauenbildern des englischen Malers Rossetti "the
negotiation of masculine sexuality in an order in which woman is the sign,
not of woman, but of that Other in whose mirror masculinity must define
itself. That other is not, however, simple, constant or fixed. It oscillates
between signification of love / loss, and desire / death." (S.153) Auch bei
der Betrachtung des weiblichen Leichnams geht es dem Mann nicht um den

Tod der Frau, sondern um die eigene Sterblichkeit. Das Weibliche wird,
wie die Psychoanalytikerin Christa ROHDE-DACHSER feststellt, "zu einer
zutiefst narzisstischen Kreation", denn "Der Mann trifft in dem so

erschaffenen Weiblichen immer wieder auf sich selbst, und nur auf sich
selbst." (S.97)

109 Dorothy DINNERSTEIN, Das Arrangement der Geschlechter. Stuttgart 1979.

Original: The Mermaid and the Minotaur, Sexual Arrangement and Human Malaise.
New York 1976. S.l69.



246 RENATE SYED

In ihrem Werk "Nur über ihre Leiche. Tod, Weiblichkeit und
Ästhetik" macht Elisabeth BRONFEN den männlichen Blick auf den
weiblichen Leichnam in der westlichen Kultur der Neuzeit zu ihrem Thema
und stellt fest: "Literarische und bildliche Darstellungen des Todes, die ihr
Material aus einem allgemeinen Fundus kultureller Symbole schöpfen,
lassen sich als Symptome unserer patriarchalischen Kultur deuten... Wie der
Titel [ihres Buches, R.S.] deutlich macht, wird der Konnex zwischen Tod,
Weiblichkeit und Ästhetik hergestellt über die Repräsentation einer
weiblichen Leiche, die eindeutig als toter Körper des Anderen, nicht des

eigenen, gekennzeichnet ist." (S.10) Dem Konzept des Weiblichen als des

Anderen liegt in den patriarchalischen Kulturen eine tiefe, alle Bereiche des

Denkens und des Lebens betreffende Spaltung zwischen dem Männlichen
und dem Weiblichen zugrunde, bei der das abgewertete Weibliche als dem
Männlichen unterlegen bestimmt wird. Die französische Philosophin und
Feministin Simone DE BEAUVOIR war davon ausgegangen, dass in
patriarchalischen Kulturen das Weibliche vom Subjekt Mann als "das
Andere" verstanden wird.110 Als solches verkörpert die Frau die Natur, den

Leib, die Sexualität, die Immanenz, während der Mann nach seiner
Definition Kultur, Geist, Askese und Transzendenz repräsentiert.

Als dem "Anderen" wird der Frau aufgebürdet, was der Mann in sich
nicht finden will, sie wird zu seiner "Ergänzungsbestimmung": "Das
Weibliche ist per definitionem m'c/rimännlich, m'c/riabsolut, nicht der
objektiven Sphäre zugehörig; es ist geschlechtlich, Hintergrund, Natur -
und dabei doch immer eine männliche Kopfgeburt..." (ROHDE-DACHSER
S.97. Hervorhebungen im Orginal) Als "Ergänzungsbestimmung" (Georg
Simmel) muss die Frau das aus der männlichen Selbstdefinition
Ausgeklammerte, vor allem das Abgewehrte und Verleugnete, verkörpern,
und "Das in einer solchen Gesellschaft nicht Lebbare, aus der männlichen
Selbstrepräsentanz Ausgeschlossene, Verpönte oder auch Ersehnte... In
dieser Definition sind Weiblichkeitskonstruktionen also wesentlich
Abwehrphantasien." (ROHDE-DACHSER S.99 f.) Abwehrphantasien dienen
der Stabilisierung des Ichs oder des Ich-Ideals und benötigen feststehende

Bilder des "Anderen", um das Selbst als geschlossen, vollkommen und

unabhängig erlebbar zu machen. Die Frau als die "Andere" wird somit zum

110 Simone DE BEAUVOIR, Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. München,
Zürich 1961 (Paris 1949) S.l 16 ff.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 247

"Container",111 der das Verlockende ebenso enthält wie das Bedrohliche,
Sinnlichkeit und Sexualität ebenso wie Grausamkeit und Tod, Dummheit
und Verschlagenheit... Daher blickt der Mann auf das Faszinosum "Frau",
wenn er das Schöne oder das Abstossende sehen will.

Was der Container "Frau" in der altindischen Kultur beeinhaltet, lässt
sich am svaMäva-Konzept ablesen, das die Frau vom Mann und seinem
Wesen auf das schärfste abgrenzt, indem es der Frau eine genetische
Andersartigkeit zuschreibt. So heisst es im SP: "Den Frauen darf von einem
Wissenden niemals vertraut werden, denn die von Natur aus bestehenden

Fehler der Frauen sind Unwahrheit, Gewalt, Verblendung, Dummheit,
übermässige Begierde, Unreinheit und Grausamkeit. Lieblosigkeit und

Bösartigkeit müssen als das wahre Wesen selbst der eigenen Frauen

(Mütter, Schwestern, Ehefrauen, Töchter) erkannt werden, hieran gibt es

keinen Zweifel. Wie die Wölfe unter den wilden Tieren, die Krähen unter
den Vögeln und die Schakale unter den wilden Tieren andere (Tiere)
reissen, so ist die Frau von den Weisen stets als eine Böse (als reissendes

Tier) unter den Menschen (den Männern) zu verstehen."112 Der svabhâva
beinhaltet die exakten Gegensätze ("das aus der männlichen
Selbstrepräsentanz Ausgeschlossene", ROHDE-DACHSER) der von den

111 Den Begriff "Containerfunktion" prägte der Psychoanalytiker Wilfrid R.BlON, siehe

"Transformations". In: Seven Servants. Four Works by Wilfrid R. BlON. New York
1965. ROHDE-DACHSER erklärt diesen Begriff, von BlON ausgehend, wie folgt: "Die
Weiblichkeitskonstruktionen im Patriarchat bringen das kollektiv Abgewehrte, dem
weiblichen Container Zugewiesene in eine kulturell akzeptable Form, um es gleichzeitig

in eine festgelegte Schablone zu pressen. Das als weiblich Definierte wird auf
diese Weise stillgestellt, immobilisiert, konserviert, die Stabilität des "Containers"
gesichert... In einem imaginären, als weiblich deklarierten und damit gleichzeitig
scharf von der Welt des Mannes geschiedenen Raum deponiert der Mann seine

Ängste, Wünsche, Sehnsüchte und Begierden - sein Nichtgelebtes, könnte man auch

sagen, um es auf diese Weise erhalten und immer wieder aufsuchen zu können." S.95

und S.l00.

112 strinarti naiva ca visväsah kartavyo hi vipascitä // anrtam sähasam mäyä
mürkhatvam atilobhatä / asaucam nirghrnatvam ca strinarti dosäh svabhävajäh //
nihsnehatvam ca vijheyam dhürtatvam caiva tattvatah / svastrlnäm caiva vijheyä
dosä nästy atra samsayah //yathaiva sväpadänäm ca vrkä himsäparäyanäh / käkä

yathändajänäm ca sväpadänäm ca jambukäh / dhürtä tathä manusyänäm strijheyä
satatam budhaih //SP 1.1.12.19 cd-22. Skanda Purana By Shrimanmaharshi
Krishna Dwaipayan Vedavyas, Part I and Part II [6 Bde.]. Calcutta 1960-1965.
Ebenso kritisch ist die Darlegung des Wesens der Frau in M. 3.222-223, der Apsaras
Pancacüdä in den Mund gelegt.



248 RENATE SYED

Männern angestrebten Ideale, die in Wahrheit, Gewaltlosigkeit, Erkenntnis,
Klugheit, Enthaltsamkeit, Reinheit und Sanftmut bestehen. Der weibliche
svabhâva wird als inhärenter Naturzustand, als biologisches und damit
vorkulturelles Phänomen verstanden und nicht als das erkannt, was er ist,
ein von Männern geschaffenes kulturelles Konstrukt, dem zu entsprechen
die reale Frau durch die gesellschaftlichen Bedingungen gezwungen wird.

Der Container "Frau" ist angefüllt mit Widersprüchlichkeiten, denn
die Imaginationen des Weiblichen sind geboren aus den Ambivalenzen ihrer
männlichen Schöpfer. Die "Frau" ist Madonna und Hure zugleich, Mutter
und Verführerin, dumm und raffiniert, eine Mischung aus "allmächtiger
Göttin und dummer Gans" (DINNERSTEIN S.l38). Wegen dieser
Widersprüchlichkeiten schwankt der Mann zwischen dem Wunsch nach der
weiblichen Nähe und der Sehnsucht, vor ihr frei zu sein, und schliesst sie in
Indien wie anderswo von den meisten Bereichen des Lebens aus, von der

Bildung und dem Erlernen der heiligen Sprache, vom Opfer, von den

intellektuellen Diskursen und Zirkeln. "Die fremde, gefahrliche Natur, die
sich im Fleisch der Frau in bequemer Reichweite konzentriert, kann durch
rituelle Absonderung, Einschliessung und Vermeidung unter Kontrolle
gehalten werden." (DINNERSTEIN S.161)

Eine tiefenpsychologische Deutung

Wie kommt es zu diesem in Indien wie im Westen erkennbaren Leiden des

Mannes an der Frau und ihrem Körper? Zahlreiche Kulturwissenschaftler,
vor allem aber die Anhänger der Psychoanalyse, sehen die enge Mutter-
Sohn-Beziehung der frühen Lebensjahre und die daraus entstehende
Ambivalenz des Knaben dem Weiblichen gegenüber als die Ursache der
universell anzutreffenden strikten und die Frau abwertenden
Geschlechterhierarchie an. Patriarchalische Kulturen sind fast durchweg
durch eine Familienstruktur und Arbeitsteilung gekennzeichnet, die dem

Mann den Zugang zur öffentlichen Sphäre, zu Kultur, Wirtschaft,
Wissenschaft, Kunst und Sprache ermöglichen, und die Frau auf die private
Sphäre, das Haus und die Pflege der Kleinkinder beschränken. Die
amerikanische Psychoanalytikerin Nancy CHODOROW macht diese

soziokulturelle Faktoren und die daraus sich ergebende enge Mutter-Kind-
Bindung der frühen Lebensjahre für das Frauenbild der Männer im
Patriarchat verantwortlich. Die Geschlechterdifferenz und die den beiden



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 249

Geschlechtern zugeschriebenen Eigenschaften sind weder genetisch noch
biologisch determiniert, sondern als das Ergebnis des "mothering"
(CHODOROW) ein kulturelles Konstrukt. Besonders problematisch ist die

Mutterbindung dieser Theorie zufolge für den Knaben, der sich von der
Mutter lösen und eine eigene männliche Identität erwerben muss, die
nichtmütterlich und nicht-weiblich und damit von der Überwindung des

Mütterlichen gekennzeichnet ist. Die gesellschaftlich geforderte Ablösung
des Knaben von der Mutter bedeutet nach CHODOROW für diesen den
schmerzlichen Verlust des ersten, als allmächtig erfahrenen Liebesobjektes.
Die Mutter wird vom Kind, vor allem vom Sohn, als die Spenderin aller
Freuden und gleichermassen als die Quelle aller Ängste und somit als

äusserst ambivalent wahrgenommen. Die vom Sohn zunächst als machtvoll
erlebte Mutter wird mit seinem Eintreten in die Welt des Vaters, mit dem

er sich identifizieren muss, als machtlos erlebt, und das Weibliche wird für
den Knaben in der Folge zum "Anderen", Verachteten.113 Aus den Knaben,
die die Mutter teils als nährend und schützend, teils als fordernd und
bedrohlich erleben, werden Männer, die in ihren Phantasien das Weibliche
in die passive asexuelle Madonna und die aktive sexuelle Verführerin
spalten und als Dichter in ihren Werken die in Literatur, Philosophie und
Kunst der patriarchalischen Kultur bereits bestehenden stereotypen
Weiblichkeitsbilder des mit Reinheit verknüpften Mütterlichen (Maria und

Sita) und des mit Unreinheit assoziierten Verführerischen (Eva und Urvasï)
aufgreifen und weiterführen.114 So entstammen die in einem Text
erscheinenden Bilder des Weiblichen einer Verbindung individueller und
kollektiver Phantasien, und eben diese Verbindung lässt diese Bilder
Jahrtausende überdauern. "Zentrales Thema patriarchalischer

113 Nancy CHODOROW, Das Erbe der Mütter. Psychoanalyse und Soziologie der
Geschlechter. München 1985 (New York 1978). Nancy CHODOROW, "Gender,
Relation and Difference in Psychoanalytic Perspective". In; The Polity Reader in
Gender Studies. Cambridge 1994. S.41-49.

114 Ein wesentlicher Unterschied zwischen dem indischen und dem europäischen
Konzept des Weiblichen besteht darin, dass ersteres die widersprüchlichen Wesenszüge

als jeder einzelnen Frau innewohnend annimmt, während die europäische
Tradition gute von schlechten Frauen klar trennt, und eine Frau entweder zur
Madonna oder zur Hure erklärt. Das svaè/îâva-Konzept besteht darauf, dass das

inhärente Wesen der Frau negativ und gefährlich ist, und nur durch Kontrolle der
Frau in allen Lebensstufen gezähmt werden kann. Letztlich bleibt die Frau aber wild,
weshalb das SP den Mann eben auch vor den eigenen Frauen warnt.



250 RENATE SYED

Weiblichkeitskonstruktionen ist die Konservierung des Weiblichen, seine

Fixierung in die Unzerstörbarkeit der Imagination. Die unter diesen
Vorzeichen kreierten weiblichen Figuren in Kunst und Literatur spiegeln
die damit verbundenen Phantasien des (männlichen!) Unbewussten wieder
und verschaffen diesen Phantasien Wahrnehmungsidentität." (ROHDE-
DACHSER S.96) Dies ist ein Prozess, bei dem selektiv und unter
Ausblendung des Unerwünschten ausschliesslich das der Erwartung
Entsprechende, d.h. das kulturell konstruierte und überlieferte Bild, gesehen
und interpretiert wird. Der Psychonalytiker Sudhir KAKAR stellt für Indien
fest: "Vibrantly alive, their symbolic power intact, Indian myths constitute
a cultural idiom which aids the individual in the construction and

integration of his inner world."115 Die Literatur, und vor allem der Mythos,
ist der Bereich, in dem die individuellen Phantasien eines Autors, dessen

Erleben und Wahrnehmung während der Sozialisation und Erziehung
wiederum von den kulturspezifischen Stereotypen geprägt wurde, sich mit
kollektiven Phantasien verflicht.116

Auch für die amerikanische Kulturwissenschaftlerin und
Psychoanalytikerin Dorothy DINNERSTEIN liegt die Ursache der
Ambivalenz des Mannes dem weiblichen Körper gegenüber darin, dass

seine erste sinnliche, von beglückenden wie erschreckenden Gefühlen
geprägte Begegnung die mit einer Frau, seiner Mutter, war: "Wenn das

Kind erstmals die mystischen Freuden und die demütigenden Zwänge der

Körperlichkeit entdeckt, dann geschieht dies in Berührung mit einer Frau.
Die gemischten Gefühle gegenüber dem Körper, die sich in diesem frühen

115 Culture and Psyche. Psychoanalysis & India. New York o.J. Darin: "The Maternal-
Feminine in Indian Psychoanalysis", S.66.

116 Der Mythos ist für George Devereux der literarische Ort, an dem persönliche
Phantasien mit dem kulturellen Material verwoben und verarbeitet werden, Mythen
sind "in gewisser Hinsicht auch Abwehrmittel [...], denn sie bieten eine Art
unpersönlichen "Kühlschrank", in den die durch innere Konflikte hervorgerufenen
Phantasien "eingelagert" werden können. Diese Phantasien sind zu stark mit Affekten
beladen, um verdrängt zu werden, andererseits aber zu ego-dyston, um als subjektiv,
d.h. als dem Selbst zugehörig anerkannt zu werden. Die Tatsache, dass solche
Phantasien in jenen kulturellen "Kühlschrank" verwiesen werden, ermöglicht es nicht

nur, sie durch Einfügung in das unpersönliche Gefüge der Kultur in abstrakter und

allgemeiner Form auszudrücken, sondern auch, sie aus dem "privaten", also

idiosynkratischen Bereich abzuziehen." (Zit.n. Mario ERDHEIM, Die gesellschaftliche
Produktion von Unbewusstheit. Eine Einführung in den ethnopsychoanalytischen
Prozess. Frankfurt am Main 1982, S.222)



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 251

Stadium unter weiblichen Auspizien heranbilden, verschmelzen mit
unserem später erworbenen Wissen um die Vergänglichkeit des Körpers...
Die gemischten Gefühle gegenüber dem Körper, die gegenwärtig auf die
Frau projiziert werden, umfassen mehr und Schlimmeres als die einfache
Liebe zu ihm und die einfache Wut auf ihn, weil er unsere Pläne sabotiert
und uns in verächtlicher Weise äusserer Kontrolle unterwirft." (S.l69) Die
Ambivalenz des Mannes gegenüber dem eigenen Körper ist auf das engste
verflochten mit den widersprüchlichen Gefühlen gegenüber dem weiblichen
Körper. So schreibt die Feministin und Filmtheoretikerin Tania MODLESKI
über das Verhältnis des Mannes zu seinem Körper: "Women...are made to
bear...the burdens of masculine ambivalence about the body", und: "Men's
fears become women's fate".117 Die Ablehnung der eigenen Körperlichkeit
führt beim Mann stets zur Verteufelung des weiblichen Körpers, der den
männlichen Körper zu fesseln scheint. Die indische Methode zur
Unterjochung des eigenen Körpers und seiner Funktionen, vor allem der

Sexualität, ist der yoga. Das damit verbundene extreme Fasten und die

strenge Enthaltsamkeit sind der Versuch, die als unwert verstandene
Leiblichkeit zum Schwinden zu bringen und zu überwinden. Nach YS 2.43

ermöglicht allein die Askese die Beherrschung des Körpers und der

Sinnesorgane; Askese und Wissen als Methode zur Befreiung aus dem
samsära sind aber den Männern vorbehalten. Frauen sind (und bleiben) ihre

Körper, Männer besitzen (und überwinden) ihre Körper.118

117 Tania MODLESKI, Feminism without Women: Culture and Criticism in a

"Postfeminist" Age. New York 1991. S.l09. Tania MODLESKI, The Women Who

Knew Too Much; Hitchcock and Feminist Theory. New York 1988. S.107.

118 Diese Vorstellung ist keinesfalls auf Indien beschränkt, sondern Judith BUTLER
kommt in ihren Untersuchungen der westlichen philosophischen Tradition zu dem

Ergebnis: "Indem Frauen als "Andere" definiert werden, sind Männer durch diese

definitorische Reduktion in der Lage, über die weiblichen Körper zu verfügen, sich
selbst zum Anderen dieser Körper zu machen - jenem potentiellen Symbol des

menschlichen Verfalls und der Vergänglichkeit, von Endlichkeit überhaupt - und
damit zugleich ihre eigenen Körper als das Andere ihrer selbst aufzufasssen. Von
diesem Glauben, dass der Körper ein Anderes sei, ist es nicht weit bis zur
Schlussfolgerung, dass andere ihre Körper seien, während das männliche "Ich" ein

nichtkörperlicher Intellekt ist." (Hervorhebung im Original) Judith BUTLER,
"Variationen zum Thema Sex und Geschlecht", in: Weibliche Moral. Die Kontroverse

um eine geschlechtsspezifische Ethik. Herausgegeben von Gertrud Nunner-Winkler.
Frankfurt am Main 1991. S.56-76. Zitat S.63.



252 RENATE SYED

Die berechtigte Frage lautet nun, ob ein tiefenpsychologisches
Erklärungsmodell, das für die Individuuen westlichen Gesellschaften
zutreffen mag, auch für die indische Kultur und hier vor allem für
vergangene Epochen Gültigkeit besitzen kann. Der indische
Psychoanalytiker KAKAR, der sich in zahlreichen Arbeiten mit der
indischen Psyche und der indischen Familienstruktur, aber auch mit Fragen
der Sexualität beschäftigt hat, kommt unabhängig von CHODOROW und
DINNERSTEIN zu ähnlichen Ergebnissen. In seinem 1978 in New Delhi
publizierten Werk "The Inner World. A Psycho-analytic Study of
Childhood and Society in India" behandelt er das Mutter-Sohn-Verhältnis
in Indien eingehend. Bemerkenswert ist nicht nur, dass KAKARs Buch in
demselben Jahr erschien wie das CHODOROWs, sondern dass beide Autoren
die enge Mutter-Sohn-Bindung der frühen Kindheit für die
Weiblichkeitsbilder patriarchalischer Kulturen verantwortlich machen,
wobei CHODOROW sich ausschliesslich auf die europäisch-amerikanische,
KAKAR auf die indische Gesellschaft bezieht. KAKAR ist insofern
Traditionalist, als er häufig auf altindisches Material wie Legenden und

Mythen eingeht, die er als zeitlose Grundlage und Modelle moderner
kultureller Konstrukte versteht. Die in den alten Mythen zum Ausdruck
kommenden, das Weibliche betreffenden Ängste sind für ihn identisch mit
den Ängsten heutiger männlicher Patienten.119 KAKAR sieht die von
Ambivalenz bestimmten Weiblichkeitskonstrukte der altindischen wie der
modernen indischen Kultur als ein Produkt männlicher Phantasien an, die
mit der überaus engen Mutter-Sohn-Beziehung in der altindischen wie in
der modernen indischen Gesellschaft zusammenhängt, die er "a
dramatically patriachal society" nennt (1978, S.59). Die in der indischen
Kultur seit Jahrtausenden nachzuweisenden Weiblichkeitskonstrukte der
asexuellen Mutter und der sexuellen Verführerin und die Ambivalenz
gegenüber der Sexualität gehen nach KAKAR auf die vom männlichen
Individuum in der Kindheit vollzogene Spaltung der Mutter in eine "Good

119 So sieht KAKAR in dem puränischen Mythos der Tötung der Dämonin Pütanä durch
Krsna den Versuch der Dichter, durch das Vernichten der "Bösen Mutter" (Pütanä
hatte versucht, Krsna durch Stillen mit vergifteter Milch zu töten) das Bild der "Guten
Mutter" zu retten. Die "Böse Mutter" wird hier als verschlingend und sexuell begierig
phantasiert. Sudhir KAKAR, 77;e Inner World. A Psycho-analytic Study ofChildhood
and Society in India. Delhi, Oxford, New York 1978, S. 149. Der Mythos findet sich
in Bhägavatapuräna 10.6.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 253

Mother" und eine "Bad Mother" zurück.120 In der Angst vor der "Bösen
Mutter" nimmt auch die Angst des Knaben vor dem weiblichen Körper
ihren Ursprung: "As the infant boy grows - cognitively, psycho-sexually
and socially - as he develops the capacity to "put it all together", he senses
that he cannot do without his mother nor remove himself from her

presence, but at the same time he is incapable of giving her what she

unconsciously desires. "Realizing" his inadequacy in this regard, he also

begins to fear his mother's anger and the separation which her
disappointment in him seems to forebode. In his fantasy the mother's body
and especially her genital may assume an ominous aspect." (1978, S.91)
KAKAR zitiert einen zeitgenössischen populären Vers, der die Bilder der
Frau als reine Mutter und sexuelle Partnerin, als anbetungswürdige Göttin
und gefürchtete Zerstörerin präsentiert: "A woman is a mother to give birth
/ A girl, for intercourse / A goddess, to receive worship / And death to take
life back." (1989, S.49) Jede Frau beeinhaltet nach dieser Auffassung die
Gesamtheit dieser Gegensätze, und dies macht sie gefährlich. Das Konzept
der "Mutter" genannten destruktiven Göttin Kali scheint ein Versuch zu
sein, die ambivalenten Weiblichkeitsentswürfe auf mythologischer Ebene in
ein überschaubares Bild zu bannen.

Das von KAKAR bei seinen Patienten beobachtete, für ihn zeitlose Bild
der "Bösen Mutter" existierte tatsächlich auch im alten Indien. Von KAKAR
nicht erwähntes, in dieser Arbeit vorgelegtes Material zeigt, dass sowohl die
Verfasser brahmanischer als auch buddhistischer Texte die Mutter als eine

gefährliche Verführerin ansahen (siehe S. 217 f.).121 Das Bild der "Bösen

120 Nach KAKAR wird die Mutter von den meisten indischen Männern idealisiert, weil
sie in der Bindung der ersten Lebensjahre als nährend, umhegend, gütig und tröstend
erfahren wurde: "It needs to be noted here that this idealized image of the "good
mother" is largely a male construction. Women do not sentimentalize their mothers in
this way." 1978, S.83. Gleichzeitig wird die Mutter vom Sohn aber auch als fordernd,
beengend und dominant erlebt, was nach KAKAR darauf zurückzuführen ist, dass

indische Frauen ihre Emotionen vor allem in ihren Beziehungen mit den für die
Gesellschaft und für sie selbst so wichtigen Söhnen auslebten (S.90). Der Sohn
empfindet die Mutter daher als bedrohlich, eine Empfindung, die er auf Frauen
generell überträgt: "Faced with her unconscious intimations and demands, he may feel
confused, helpless and inadequate, frightened by his mother's overwhelming
nearness and yet unable (and partly unwilling) to get away." S.89.

121 Die Mutter erfahrt in der indischen Kultur zwar grosse Verehrung, doch wird sie -in

den Texten nicht selten des Schlimmsten beschuldigt; auch der Mutter gegenüber ist
eine Ambivalenz festzustellen. Die untreue Frau ist nach IS 1824 grausamer und



254 RENATE SYED

Mutter" ist für Sudhir KAKAR auch kein ausschliesslich indisches
Phänomen: "In all societies the image of the "bad mother" combines both
the aggressively destroying and sexually demanding themes." Wir müssen

nur an Eva, Lilith, Salome, Judith, Pandora, Medusa, an Lulu, Carmen, die

Hexen, die Stiefmütter und die zahlreichen anderen Femmes fatales unserer
westlichen Kultur denken, um ihm Recht geben zu können. Die Erfahrung
der Mutter als autonomes, vor allem sexuelles Wesen ruft in den Söhnen

Angst hervor, die auf die Frau projiziert und in "Frauen" wie der Femme
fatale literarisch inszeniert wird. Auch einige der Gedichte Baudelaires
werden als Ausdruck dieses Konfliktes gedeutet.122 ROHDE-DACHSER
konstatiert für die europäische Kultur: "Mit der Metapher der "frühen
(bösen) Mutter" wird der unbewussten Phantasie zumindest die Bestätigung
zuteil, dass das Böse, Ängstigende weiblich ist." (1978, S.140) Dass das

Weibliche in Indien als gefährlich angesehen wird, stellt KAKAR fest: "The
image of the "bad mother" as a woman who inflicts her male offspring with
her unfulfilled, ominous sexuality is not just a clinical postulate, supported
by mythological evidence; it is indirectly confirmed by the staunch taboos

surrounding menstrual blood and childbirth troughout traditional India."
(1978, S.93)123

böser als ein Mörder, da sie um des Geliebten willen selbst den eigenen Sohn zu töten
bereit ist, ebenso MahäS 10827. Die Frau ist für ihren Ehemann ebenso gefährlich
wie für ihren Geliebten, denn sie ist eine Katze, die nicht nur eine Maus, sondern ihr
eigenes Junges tötet, IS 5504. Bemerkenswert ist der hier hergestellte Zusammenhang
zwischen der Sohnestötung und der ausserehelichen Sexualität der Mutter; die Mutter
wird somit immer dann als Vernichterin ihres Sohnes gesehen, wenn sie ihre
Sexualität auslebt. Aus seiner Praxis berichtet KAKAR folgendes: "The fantasy world
of Hindu men is replete with the figures of older women whose appetites debilitate a

man's sexuality... These fantastic women recall the Hindu son's primitive dread of
the maternal sexuality that drains, devours and sucks dry." 1978, S.94.

122 ".. .mehr Orestes als Ödipus-Komplex Baudelaires, der als Knabe seine Mutter sich

wiederverheiraten, aus dem Charisma ihrer Mütterlichkeit in die Brutalität des

Geschlechtswesens zurückfallen sah, um diesen Stoss sein Leben lang nicht mehr zu
verwinden (irgendwo eben handelt die Mutter an Evas statt und für alle Frauen, was
sie da tut, erfährt tausend Metamorphosen und keine Remedur mehr)." CYSARZ

S.449, siehe meine Anm.89.

123 Dass Frauen ihre Sehnsüchte und Gefühle unbewusst auf ihre Söhne übertragen, ist
nach KAKAR das Ergebnis einer strengen, auch den Alltag bestimmenden Geschlechtertrennung

und der strikten die indische Familie kennzeichnenden Sexualmoral, die

von Ehepaaren äusserste Zurückhaltung und lange Phasen der Abstinenz verlangt.
"... however, it is more likely that erotic feelings towards the child will be more



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 255

Nicht nur KAKAR kommt zu dem Ergebnis: "The figure ofthe mother
is indeed omnipresent in the psyche of Indian men..." (1978, S.93),
sondern auch der amerikanische, in Indien arbeitende Psychoanalytiker
Alan ROLAND schreibt: "The woman as mother looms much larger in the

male Indian psyche than is characteristic in the West, so that women are

unconsciously perceived as being very powerful - this being reinforced by
the Hindu pantheon of extremely powerful mother goddesses..."124
ROLAND bestätigt die Angst des Mannes vor der machtvollen weiblichen
Sexualität auch für das moderne Indien: "My clinical impression is that fear

of women's sexual desires derives not so much from castration anxiety, but
rather from fear of engulfment or of having to give over to the woman."
(S.138)i25

Schon für Bhartrhari waren alle Leiden des Mannes mit den Frauen

verbunden, deren Nähe als ebenso schmerzvoll empfunden wird wie die

gefürchtete Trennung. Den mütterlichen Körper betrachtete er ebenso

zwiespältig wie den der Geliebten und den der ihn verschmähenden Frauen.

Mit zusammengekrümmtem Körper verweilt man unter Mühen im Inneren des

unreinen Mutterleibes, in der Jugend ist der Genuss vergiftet durch das Erleiden

intense and closer to consciousness in a society such as India where a woman is

expected and encouraged to find emotional fulfilment primarily in her relationship
with her children." (1978, S.90)

124 Alan ROLAND, Cultural Pluralism and Psychoanalysis. The Asian and North
American Experience. New York 1996. S.l37. Ein offenbar weder KAKAR noch
ROLAND bekanntes altindisches Beispiel einer ihren "Sohn" kastrierenden
Verführerin findet sich in MB 3.46. Arjuna hatte die Apsaras Urvasï in Indras Palast

mit einem begehrlichen Blick betrachtet (MB 3.45.1). Urvasï, die davon Kunde
bekommen hat, macht sich schön geschmückt auf, Arjuna zu verführen, der sie mit
dem Argument abweist, sie sei als die Mutter seines Geschlechtes auch seine Mutter
und daher unantastbar. Ihre Verführungskraft und Lust fürchtend, hält er sich Augen
und Ohren zu, erklärt sich zu ihrem schutzbedürftigen Sohn, und fleht die
insistierende Apsaras um Schonung an. Als Arjuna sich auf ihre wiederholten
Avancen weigert, mit ihr zu schlafen, verflucht die von Lust erfüllte Urvasï ihn,
indem sie ihn seiner Manneskraft beraubt; er wird zu einem verachteten Tänzer, zu
einem sandha, einem Impotenten, und berühmt als "Nicht-Mann" (MB 3.46.46 und

47). Ein Mann weist hier seine ihn sexuell begehrende Mutter zurück, um keinen
Inzest zu begehen, und wird zur Strafe kastriert.

125 KAKAR spricht in seinen jüngeren Publikationen auch vom "maternal enthrallment"
bei indischen Knaben als "the cornerstone in the architecture of the male self.
Culture and Psyche. Psychoanalysis & India. New York o.J. Darin: "The Maternal-
Feminine in Indian Psychoanalysis" 1989, S.56 f.



256 RENATE SYED

des Verlustes der Geliebten, das Alter ist schmerzlich, weil es das verächtliche
Lachen der Schönäugigen (Frauen) bedeutet. Gibt es, das sagt mir, ihr Männer, in
diesem samsära auch nur etwas Glück, und sei es auch noch so gering?126

Im Patriarchat nichts Neues

Patriarchalische Gesellschaften sind durch eine rigorose
Geschlechterdifferenz gekennzeichnet und haben sich gleichende
Vorstellungen der Weiblichkeit entwickelt, die in ähnlichen literarischen
Bildern zum Ausdruck kommen. Diese Konzepte der Weiblicheit sind
innerhalb der einzelnen Kulturen überaus beständig und langlebig. So

findet sich die Auffassung, dass Frauen verführerisch und unrein sind, bei
den altindischen Heiligen wie bei den Gurus der Neuzeit. Der 1836

geborene und auch im Westen bekannte Ramakrishna etwa verkündet seinen

Schülern, denen er die Bedeutungslosigkeit und Gefahr des Geldes und der

Frauen, die zwei für ihn den samsära verkörpernden Dinge, verdeutlichen
will: "Consider - what is there in money or in a beautiful body?
Discriminate and you will find that even the body of a beautiful woman
consists of bones, flesh, fat, and other disagreeable things. Why should a

man give up God and direct his attention to such things?... What is there in
the body of a woman? Only such things as blood, flesh, fat, entrails, and

the like. Why should one love such a body?" Schon der Anblick der Frauen
ist gefährlich: "The company of a young woman evokes lust even in a

lustless man... He [ein Asket, R.S.] must not look even at the portrait of a

woman. A monk enjoying a woman is like a man swallowing the spittle he

has already spat out."127 Die Frau ist auch hier Exkrement. Die
lebenslangen schweren Probleme, die M.K. Gandhi mit der Sexualität und
den Frauen hatte, behandelt KAKAR ausführlich; er zeigt die Ambivalenz
Gandhis gegenüber der Frau, die er wie Ramakrishna als Mutter, aber auch

126 krcchrenämedhyamadhye niyamitatanubhih sthiyate garbhaväse käntävislesa-
duhkhavyatikaravisamo yauvane copabhogah / vämäkslnäm avajhävihasitavasatir
vrddhabhävo 'py asädhuh samsäre re manusyä vadata yadi sukham svalpam apy
asti kimcit//vh 37 (KOSAMBI 1946).

127 The Gospel of Sri Ramakrishna Translated into English with an Introduction by
Swami NIKHILANANDA. New York 1952. S.82, S.387. (Hervorhebung von mir.) Die
Aufforderung, selbst das Porträt einer Frau nicht zu betrachten, entspricht dem oben

zitierten Verbot in SK 2.9.21.12 f., nach dem ein brahmacärin selbst das Bildnis
einer Frau nicht anschauen darf.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 257

als Verführerin ansieht. Gandhi sagte über eine siebenundzwanzig Jahre alte

Anhängerin, die ihm von ihrem Keuschheitsgelübde berichtete: "She was
no goddess (devi) he said, since she still had her periods. For Gandhi
believed that in a really celibate woman menstruation stopped completely,
the monthly period being but a stigma of vikara, ofthe sexual distortions of
a woman's soul."128

Die Übereinstimmungen westlicher und indischer Traditionen
hinsichtlich der Frauen und ihrer Wirkung auf die Männer sind oftmals
überraschend. Die Beispiele zeigen, dass es den nach Erlösung strebenden
indischen Männern ebenso wie den die Unabhängigkeit suchenden

europäischen Männern um die Bestimmung der Andersartigkeit und
letztendlich um die Überwindung des Weiblichen ging. Manu stellte fest: "Das
Wesen der Frauen ist hier (in dieser Welt) die Befleckung (das Verderben)
der Männer, und aus diesem Grunde sind die Weisen den Frauen gegenüber
niemals unachtsam. Nicht allein den Unwissenden, nein, selbst den

Wissenden vermögen die Frauen hier vom Wege abzubringen, indem sie

ihn der Leidenschaft und dem Zorn unterwerfen."129 Leo Tolstoi war ganz
ähnlicher Meinung: "Betrachte die Gesellschaft von Frauen als ein
notwendiges Übel des gesellschaftlichen Lebens und halte dich von ihnen

möglichst fern. Denn wem verdanken wir Wollust und Verzärtelung,
Leichtsinn in allen Dingen und eine Vielzahl anderer Laster, wenn nicht
den Frauen? Wer ist schuld daran, dass wir unsere angeborenen [sic, R.S.]
Gefühle: Kühnheit, Festigkeit, klaren Verstand, Gerechtigkeit und andere,

einbüssen, wenn nicht die Frauen?"130 Die Angst vor der weiblichen
Sexualität, die an Lust und Intensität die männliche angeblich um ein
vielfaches übertrifft und den Mann aussaugt, ist in Indien wie im Westen
verbreitet. Kein anderer als Karl Kraus kommt zu dem Schluss: "Die Lust
des Mannes wäre nur ein gottloser Zeitvertreib und nie erschaffen worden,

wenn sie nicht das Zubehör weiblicher Lust wäre." Und: "Weibeslust liegt

128 Sudhir KAKAR, Intimate Relations. Exploring Indian Sexuality. New Delhi 1989.

Darin: "Gandhi and Women", S.85-128. Zitat S.l 12. Gandhi nimmt - worauf
KAKAR nicht eingeht - Bezug auf das altindische svaMâva-Konzept, nach dem die

physischen und psychischen Schwächen der Frau einander bedingen und verstärken.

129 svabhâva esa närlnäm naränäm iha düsanam / ato 'rthän na pramädyanti prama-
däsu vipascitah // avidvämsam alam loke vidvämsam api vä punah / pramadä hy

utpatham netum kämakrodhavasänugam //MS 2.213 umd 214.

130 Zit. nach Fritz J. Raddatz, Männerängste in der Literatur. Frau oder Kunst.

Hamburg 1993. S.56.



258 RENATE SYED

neben der männlichen wie ein Epos neben einem Epigramm."131 Ohne die
Frau und ihre unstillbare Lust würde sich der Mann also höheren Zielen
widmen!

John Milton stellt in "Paradise Lost" die folgende Frage: "O why did
God, Creator wise, that peopl'd highest Heav'n With Spirits Masculine,
create at last This noveltie on Earth, this fair defect Of Nature, and not fill
the World at once With Men as Angels without Feminine, Or find some
other way to generate Mankind?" (Buch 10, Zeilen 888-895) Die Inder
haben diese Frage in M. 13.40 (siehe S.220) für sich beantwortet: Brahman
schuf die Frauen, um die Männer zu Fall zu bringen, die sonst in ihrem
heiligen Wandel zur Konkurrenz der Götter geworden wären.

Schon diese wenigen Beispiele zeigen, dass Männer verschiedener
Kulturräume und Epochen einander mühelos verstehen. Ein deutscher
Dichter des 20. Jahrhunderts schreibt daher nach der Lektüre der Poesie

Bhartrharis verständnisinnig:

Wie du, Vorfahr und Bruder, geh auch ich Im Zickzack zwischen Trieb und Geist
durchs Leben, Heut Weiser, morgen Narr, heut inniglich Dem Gotte, morgen heiss
dem Fleisch ergeben. Mit beiden Büssergeisseln schlag ich mir Die Lenden blutig:
Wollust und Kasteiung: Bald Mönch, bald Wüstling, Denker bald, bald Tier... 132

131 Karl KRAUS, Schriften. Hrsg. von Christian Wagenknecht, 20 Bde., Frankfurt am

Main, 1986 ff, I. Abt., Bd.VIII Aphorismen (1909-1912).

132 Hermann HESSE, "An den indischen Dichter Bhartrihari." In: Stufen. Alte und neue
Gedichte in Auswahl. Gesammelte Werke in Einzelausgaben. Frankfurt am Main
1961. S.146.



OBJEKT DES BEGEHRENS - OBJEKT DES ABSCHEUS 259

LISTE DER ABKÜRZUNGEN

A Amarusataka
N Anguttaranikäya
BS Brhatsamhitä
C Caurapancäsikhä
DN Dighanikäya
IS Indische Sprüche
JB Jaiminiyabrähmana
K Kävyädarsa
KS Kämasütra
KU Käthakopanisad
LP Lingapuräna
M Mahâbhârata
Mä Mälavikägnimitra
MahäS Mahäsubhäsitasamgraha
MB Mahâbhârata Ed.Bombay
MN Majjhimanikäya
MS Manusmrti
MU Maiträyaniyopanisad
R Rämayana
Ra Raghuvamsa
SäS Säntisataka

SK Subhäsitaratnakosa
SP Skandapuräna
SP Särngadharapaddhati
SS Srngärasataka
SuS Susrutasamhitä
ThG Theragäthä
ThiG Therigäthä
VM Visuddhimagga
vä Vairägyasataka
YS Yogasüträni.




	Objekt des Begehrens - Objekt des Abscheus : zum Bild des weiblichen Körpers in ausgewählten altindischen Texten

