Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 1

Artikel: La connaissance suprarationelle chez Praastapda
Autor: Lyssenko, Victoria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147415

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CONNAISSANCE SUPRARATIONNELLE
CHEZ PRASASTAPADA

Victoria Lyssenko, Moscou

Parmi les systémes de la philosophie indienne le Vaisesika, ainsi que le
Nyaya, sont réputes étre les plus rationalistes dans le sens européen du mot.
Cela veut dire que pour eux la connaissance rationnelle compte plus que la
connaissance suprarationnelle. Celle-ci est I’apanage des yogis et aussi de
ces étres que les Vaisesika ont appelés asmadvisista, «différents de nous» a
savoir les dieux (deva), les voyants védiques (rsi) et les magiciens (siddha).
Néanmoins, les deux systémes ont inclus cette connaissance dans le cadre de
leur épistémologie. De quelle fagon cela est-il possible? Nous examinerons
plus particulierement le cas du Vaisesika!.

Le yoga et la perception yogique (yogipratyaksa) dans le Vaisesika
font 1’objet de deux articles: ceux de A.WEZLER (1982) et de H.
ISAACSON (1993) qui contiennent une analyse philologique trés importante
et dont les conclusions ont été utilisées dans le présent exposé, mais ils ne
considérent pas d’une maniére systématique 1’aspect épistémologique du
probléme. C’est notamment cela que 1’on se propose de faire ici en
s’appuyant principalement sur le Padarthadharmasamgraha («Collection
des caractéristiques des catégories») de Prasastapada (6 siecle de notre ére)
ou Prasastapadabhasya (PB) — I’oeuvre majeure du Vaisesika classique?.
Quant aux Vaisesika sitra de Kanada, le texte de base de ce systéme, ils ne
peuvent pas nous rendre de grands services en ce qui concerne la
compréhension de ces sujets dans PB. C’est en effet & une époque plus
tardive que celle de Prasastapada, que la conception du yoga et du
yogipratyaksa y aurait été introduite. Cette conclusion est contenue
implicitement dans les analyses développées par A.WEZLER3.

1 La connaissance yogique a été étudiée dans le cadre du Nyaya par Madeleine
BIARDEAU (1964).

2 On utilise ici les commentaires sur PB (Vy de Vyomasiva, NK de Sridhara, Ki de
Udayana ainsi que certains autres textes) dans la mesure ou ils peuvent aider a
comprendre celui-ci.

3 Selon WEZLER, la date de Prasastapada peut nous servir comme terminus post quem
pour I’insertion de la définition du yoga dans les VS parce que sa conception du yoga



86 VICTORIA LYSSENKO

Les principes généraux de 1’épistémologie du Vaisesika.

Selon Prasastapada, les six catégories incluant toutes modalités d’étre :
substance (dravya), qualité (guna), mouvement (karma), traits communs
(samanya), traits particuliers (visesa) et inhérence (samavaya) — sont carac-
térisées par le fait d’exister (astitva), le fait d’étre exprimable en mots
(abhidheyatva) et enfin par le fait d’étre connaissable (jrieyatva) (PB [11]4).
Donc, toutes les modalités d’étre sont existantes, connaissables et en méme
temps exprimables en mots. Ce qui semble en découler, c’est que toute
connaissance doit posséder un caractere verbal. Voila un bon exemple
d’affirmation d’une stratégie rationaliste qui aurait dii, 8 mon avis, mettre
en doute toute possibilité de connaissance non verbale (anirvacaniya) du
genre de celle qui prévaut dans des écoles comme le Vedanta, le
Bouddhisme, le Samkhya, le Yoga et leurs dérivés.

Les Vaisesika comprennent 1’avéenement de la connaissance de la méme
fagon atomistique et mécanistique que les processus matériels, comme par
exemple, I’apparition de nouvelles qualités dans un pot a la faveur de la
cuisson (pakaja). L’un et I’autre sont considérés comme un ensemble de
facteurs causaux (samagri) contenant des éléments physiques a coté
d’¢éléments de caractere mental aussi bien qu’éthique. Ainsi dans la cuisson
d’un pot participe un ensemble de causes parmi lesquelles on peut
distinguer non seulement les atomes matériels du pot, mais aussi I’atman du
potier et 1’invisible force karmique appelée adrsta. Les processus, qu’ils
soient mentaux ou physiques, comportent différentes étapes en fonction de
’apparition, du maintien et de la disparition de leurs diverses phases (ici je
fais référence a la conception dite vadhya ghataka selon laquelle une phase
donnée ne peut apparaitre que moyennant la cessation de la phase
precedente).

Le processus d’une connaissance ordinaire est composé, a son tour,
d’un élément extérieur constitué par I’objet de connaissance (artha), d’un
¢lément psychique représenté par deux substances — I’atman (ame) et le

«is apparently different from that in the VS, and seems to have been influenced by the
teachings of classical Yoga, i.e. the system of Patafijali» (WEZLER 1982). On peut en
conclure que les sitra sur la perception yogique doivent étre également plus tardifs que
Prasastapada.

4 Les chiffres entre crochets renvoient aux paragraphes dans 1’'Index du PB par

J. BRONKHORST et Y. RAMSEIER (voir Bibliographie), accompagné par une édition de
ce texte dans laquelle on trouvera les variantes contenues dans les éditions précédentes.



PRASASTAPADA B

manas (organe mental), c’est-a-dire le sujet et I’instrument de connaissance,
et aussi d’un élément qu’on pourrait appeler éthique ou karmique —
I’adrsta, invisible force qui prédétermine le sort de la personne selon ses
actions dans ses vies précédantes. Ainsi la vérité ou la non vérité d’une
connaissance ne dépend pas exclusivement de facteurs purement
épistémologiques ou psychiques etc., mais également d’objets extérieurs et
enfin du karman de la personne. Sous cet aspect le Vaisesika et le Nyaya se
presentent comme des théories du type arthaprakasa, dans lesquelles c’est
notamment 1’objet qui est considéré comme une source de lumiere (de
connaissance) ou, autrement dit, comme seul critére de la connaissance
droite, tandis que les capacités du sujet de le connaitre sont déterminées par
toutes sortes de facteurs, y compris le karman de la personne. Dans leur
épistémologie ces deux écoles ont formulé plus tard la doctrine du
paratahpramanya — de la validité de tous les pramana ou instruments de
connaissance, a partir d’autre chose qu’eux-mémes, c’est-a-dire a
posteriori. Par contre, les écoles comme le Vedanta, le Samkhya, la
Mimamsa et le Bouddhisme mahayanique représentent des théories du type
svayamprakasa, la connaissance comme étant elle-méme la seule source de
sa validité. Ces théories impliquent svatahpramanya ou la validité a priori
de tous les pramana.

Les Vaisesika légitiment deux sources de connaissance — la perception
(pratyaksa) et I’inférence (anumana). Prasastapada considere la
connaissance yogique comme une variété de perception (pratyaksa). Pour
savoir ce qu’est la connaissance yogique, il nous faut d’abord comprendre
ce que représente pour le Vai$esika une perception pour ainsi dire ordinaire.

La perception ordinaire.

Le chapitre sur le pratyaksa dans le PB [234] définit celui-ci comme ce qui
surgit en fonction des organes des sens (aksa, synonyme d’indriya)s. Parmi
ces derniers nous trouvons non seulement les organes de la perception
proprement dite comme par exemple : nez, langue, oreille, yeux, peau, mais
pareillement le manas, 1’organe mental. Nous aurons 1’occasion de voir que
c’est notamment 1’inclusion du manas parmi les indriya qui a permis aux
Vaisesika de considérer la connaissance yogique comme une espece de
perception.

5 Tatraksam aksam pratityotpadyata iti pratyaksam (PB avec NK : 186).



88 VICTORIA LYSSENKO

L’objet d’une perception ordinaire doit posséder, selon Prasastapada,
les caractéristiques suivantes: (1) une dimension assez grande pour étre
perceptible (mahat), (2) étre composé de parties intégrantes
(anekadravyavattva) et (3) une couleur manifestée ou visible (udbhiitaripa)
ct (4) etre éclairé (prakasa) (PB [235]) 6. Par cela Prasastapada voulait dire
que les choses (1) d’une dimension minimale ou maximale qui portent les
noms techniques de paramanu ou paramamahat, (2) non composées de
parties et (3) incolores (ou a la couleur non-manifestée) — ne sont pas
accessibles aux sens, comme par exemple, les atomes ou les substances
omniprésentes, a savoir 1’arman (I’ame), 1’akasa (1’espace universel ou
I’¢ther) le dis («1’espace dimensionnel en tant que lieu des dispositions
orientées» — traduction de J. Filliozat), le kala (le temps) et aussi leurs
qualités (guna), mouvements (karman), traits communs (samanya) et
particuliers (visesa).

La perception ordinaire est effectuée par le quadruple contact
(catustayasamnikarsa) des facteurs suivants: atman, manas, indriya exté-
rieurs et objets, qui porte le nom technique d’indriya-artha-samnikarsa. Le
type de perception décrit ainsi porte sur trois des grands éléments
(mahabhuta)- terre (prthivi), feu (tejas) et eau (ap) (PB [235,236]). Le
quatrieme grand élément, le vent (vayu), est considéré par Kanada’, et
ensuite par Prasastapada comme imperceptible en fonction de 1’absence en
lui d’une couleur manifestée bien qu’il soit évidemment accessible au
toucher.

Ainsi ’on voit que 1’ensemble de la théorie de la connaissance
perceptive est modelé sur le phénomeéne de la vision. Celle-ci, comme nous
I’avons déja remarqué, contient quatre facteurs: le sujet de connaissance
(atman), I’instrument psychique de connaissance (manas), les instruments
pour ainsi dire corporels (indriya) et les objets extérieurs (artha). Le
contact de ces quatre facteurs est nécessaire non pas uniquement pour voir,
mais aussi pour golter, sentir et toucher. Dans le cas particulier de 1’ouie le
samnikarsa comporte trois facteurs (trayasamnikarsa) — 1’atman, le manas
et I’indriya, parce que I’objet, a savoir le son, est une qualité inhérente a
I’akasa, une substance dont la partie constituée par I’espace intra-auriculaire

6  Tad dhi dravyadisu padarthesitpadyate. Dravye tavat trividdhe mahatyanekadravya-
vattvodbhitarupaprakasacatustayasannikarsad...

7 Riapasamskarabhavad vayav anupalabdhih (VSC 4.1.8). Pour Iinterprétation de ce
siitra voir ISAACSON 1990 :34-35.



PRASASTAPADA 89

est ’organe méme de 1’ouie (PB [237])8. Autrement dit, du fait que I’objet
réside dans la substance méme d’akasa qui constitue I’organe de ’ouie, il
n’y aura pas besoin de contact entre cet organe et le substrat du son. La
perception pour ainsi dire intrasubjective, a savoir celle de la buddhi
(pensée, acte cognitif), de la joie, de la douleur et d’autres qualités
psychologiques (désir, aversion, effort) appartenant a une dme (arman),
s’effectue par le contact de deux facteurs — atman et manas (PB [239]) °.

Parmi les facteurs causaux de la perception Prasastapada cite aussi
dharma etc. (selon Sridhara ce sont adharma, mérite ou vice, espace dimen-
sionnel et temps), en tant que membres du samagrya ou ensemble de causes
participant a la production des effets (PB [235]). Sridhara explique que
’apparition d’une perception a tel ou tel moment ainsi que les sentiments
de plaisir ou de géne qu’on en éprouve sont redevables au comportement
soit dharmique ou moral, soit non-dharmique ou immoral de la personne
(NK 189) 10,

Ainsi la perception est un processus reposant non seulement sur des
facteurs épistémologiques et psychologiques, mais aussi sur des €léments
relatifs a 1’ordre, si I’on veut, socio-cosmique, parce que dharma et
adharma dans la philosophie indienne renvoient a la morale soutenant la
société et le fonctionnement de I'univers!!, mais dans le Vaisesika le couple
de termes dharma-adharma est aussi utilisé d’une fagon technique en tant

8  Sabdasya trayasamnikarsac chrotrasamavetasya tenaivopalabdhih.

9  Buddhisukhaduhkhecchadvesaprayatnanam dvayor atmamanasoh samyogad upa-
labdhih.

10 Sarvasyaiva jianasya sukhaduhkhadihetutvad desakaladiniyamenotpadac ca dharma-
dharmadikkalajanyatvam.

11 Dans le chapitre portant sur le dharma, Prasastapada semble comprendre celui-ci d’un
cOté comme une sorte de code moral universel (samanya) pour tous les membres de la
société brahmanique (foi dans le dharma, non-violence, bénévolence, véracité, probité,
chasteté, franchise, absence de colére, pratique des ablutions, usage des substances
purifiantes, dévotion a une divinité, régime et non-négligence [des devoirs] — tatra
samanyani — dharme sraddha ahimsa bhutahitatvam satyavacanam asteyam
brahmacaryam anupadha krodhavarjanam abhisecanam Sucidravyasevanam
visistadevata-bhaktir upavaso 'pramadas ca (PB [310]). D’un autre cote, il voit en
dharma le varna-asrama-dharma, c¢’est-a-dire, différents (visesa) devoirs liés a la
place qu’on occupe dans I’ordre social selon que 1’on est brahmana, ksatriya, vaisya
ou Sudra, et en fonction du stade de vie, ou 1’on se trouve — brahmacarin (étudiant
brahmanique), grhastha (maitre de maison), vanaprastha (ermite forestier) et
samnyasin (renongant) (PB [311-316]).



90 VICTORIA LYSSENKO

que synonyme de /’adrsta, invisible force karmique qui conditionne le sort
de la personne.

Deux phases de la perception.

Ce qui est aussi important pour notre théme c’est la distinction faite par
Prasastapada entre deux phases de la perception ordinaire. La premiére
phase qui constitue le moment initial de perception est décrite par
I’expression svariipa-alocana-matram, «la simple aperception de la forme
propre de [I’objet]». Dans la littérature plus tardive cette phase a regu le
nom technique de nirvikalpa pratyaksa, littéralement, «la perception sans
constructions mentales» ou la perception «indéfinie», «non différenciée»,
«antéprédicative», «non verbale», selon les différentes traductions. La
deuxiéme phase distinguée par Prasastapada, mais non désignée
expressément par lui, est connue sous le nom de savikalpa pratyaksa,
littéralement «la perception avec constructions mentales» ou la perception
«définie», «différenciée», «prédicative», ou «verbale».

La distinction entre ces deux phases de perception chez Prasastapada
constitue un probléme trop compliqué pour étre traité dans cette breve
revue. Ce qui nous intéresse ici ce sont les rapports possibles de ces deux
phases de perception ordinaire avec la perception yogique. Adressons-nous
aux raisonnements de Prasastapada. Selon lui, svaripa-alocana-matram, «la
simple aperception de la forme propre de 1’objet», est effectuée par le
contact de quatre facteurs: atman, manas, indriya extérieurs et objets. Mais
qu’est ce que l’objet de svaripa-alocana-mdatram? La réponse de
Prasastapada n’est pas treés claire!2. Il semble parler de deux sortes d’objets.
L’un est le dravya (PB [235]), les autres sont les traits communs et
particuliers (samanya-visesa) (PB [243], [244]).

L’idée que les traits communs et particuliers sont déja apparus au
premier moment de perception a été nécessaire, si 1’on veut suivre la
logique du Vaisesika, pour justifier leur présence a la deuxiéme étape, car
ces derniers doivent étre 1’effet des causes qui les précédent!3. Mais étant

12 Les raisonnements de Prasastapada concernant 1’objet de svariipa-alocana-matram
ont provoqué une discussion assez importante entre les indianistes contemporains
(Maasaki HATTORI 1968, L. SCHMITHAUSEN 1970, W. HALBFASS 1992 et autres)
dont les résultats ont été résumés par H. ISAACSON (1990: 66-67).

13 Cette justification est apparue chez les commentateurs de Prasastapada, par exemple



PRASASTAPADA 91

donné que toute connaissance droite, selon le Vaisesika, doit étre verbale, il
ne faut pas regarder cette étape ou la perception n’est pas encore verbalisée,
comme quelque chose d’indépendant de la phase suivante.

Au cours de la deuxieme phase de perception, dite savikalpa pratyaksa,
on attribue a un objet différentes caractéristiques (visesana). Prasastapada
dit a ce propos: «La perception produite par le contact du manas et de
I’atman possede les facteurs de spécification (visesana) suivants: la classe la
plus générale a savoir sat, I’espece (visesa), la substance (dravya), la qualité
(guna), le mouvement (karman) et de cette fagon elle revét la forme d’un
Jugement, par exemple, s’agissant d’un bovin: ‘Cette chose-ci est existante
(sat), elle est une substance (visesa), elle est faite de terre (substance), elle a
des cornes, elle est blanche (qualité), c’est un bovin, il marche
(mouvement)’» (PB [235])!4. 1l faut donc remarquer que le savikalpa
pratyaksa implique des qualifications (visesana) correspondant a I’ensemble
des catégories du Vaisesika — samanya, visesa, dravya, guna, karman, a
I’exception de la catégorie samavaya (inhérence).

Maintenant, nous sommes en possession de toute 1’information de base
qui nous est nécessaire pour aborder le probleme de yogipratyaksa chez
Prasastapada.

Prasastapada divise la perception yogique en deux types: yukta, la
perception des yogis en samadhi (enstase) et viyukta, sortis du samadhi.

Perception des yogis en samadhi.

Voici le texte de Prasastapada: «Chez les yogis qui sont supérieurs a nous,
[quand il sont] en enstase (yuktanam), a I’aide de leur manas favorisé par le
merite (dharma) issu du yoga, une vision stable se produit par rapport a la

chez Vyomasiva : «Nirvikalpa c’est ce qui doit prouver la connaissance propre a
savikalpa d’un objet pourvu de différentes caractéristiques» (tad evam nirvikalpakam
pratipadya savikalpakam visesyajiianam Gha... Vy: 558). Sridhara donne un autre
argument : «Si I’on n’admet pas une saisie de la forme propre de la chose a la fagon du
nirvikalpa, alors la perception a la fagon du savikalpa, elle-méme n’aura pas lieu faute
d’une remémoration du mot exprimant (1’objet) ; pour celui qui admet le savikalpa, le
nirvikalpa, lui aussi, doit étre admis» (yadi hi vastusvarapasya nirvikalpakena
grahanam nesyate tada tadvacakasabdasya smrtyabhavat savikalpakam api na syat
atah savikalpakam icchata nirvikalpakam apy esitavyam ... NK: 189).

14 Samanyavisesadravyagunakarmavisesanapeksad atmamanahsamnikarsat praty-

......



L ¥ VICTORIA LYSSENKO

nature propre des choses suivantes: leur propre atman, celui des autres,
akasa, dis (espace dimensionnel), temps, atomes, vent!s et manas, et aussi
par rapport a leurs qualités, leurs mouvements, leurs traits communs et
particuliers et a I’inhérence.» (PB [241])!¢.

Remarquons que Prasastapada a qualifi¢ les yogis d’asmadvisista,
«différents de nous», ou plus exactement «supérieurs a nous». Cela veut
dire qu’il ne se range pas lui-méme parmi les yogis et qu’il décrit
I’expérience yogique comme quelque chose d’exceptionnel et sans doute de
facultatif pour les Vaisesika. Selon lui, la perception yogique est effectuée
par le manas seul sans que celui-ci entre en contact avec les organes des
sens. Cela signifie-t-il que le manas entre en contact direct avec les objets
de la perception yogique ? Si ’on suit les principes épistémologiques du
Vaisesika, toute connaissance s’effectue a partir d’un contact entre
’appareil cognitif et ’objet. Si cet objet est I’arman propre de la personne,
la réponse est simple : le manas entre en contact avec lui. Mais que se
passe-t-il, si 1’objet se trouve a ’extérieur de la personne ? Pradastapada
demeure muet a ce sujet. Sridhara, comme nous allons le voir, propose une
solution selon laquelle le manas sort de son corps pour entrer en contact
avec ces objets. Cela lui permet de préserver le principe du contact cognitif.

Ce qui doit aussi retenir notre attention ici, c’est le role dévolu au
dharma. Le dharma dans le yogipratyaksa représente un facteur causal auxi-
liaire de la méme fagon que dans la perception ordinaire. D’ailleurs, il faut
noter que ce n’est pas le yoga lui-méme qui engendre directement cette
sorte d’expérience yogique, mais, plutot, le dharma ou mérite produit par le
yoga. Le yoga n’est prescrit que pour les samnydsin — les renongants qui ont
déja accompli leurs devoirs sociaux et peuvent se concentrer sur leur propre
perfection spirituelle.

15 Ce qui doit étre expliqué, c’est que le vent, bien qu’il soit un des quatre grands
€léments composés d’atomes, ait été mentionné séparément de ceux-ci. Les atomes
d’autres grands éléments sont aussi imperceptibles que les atomes du vent, pourquoi
donc le vent a-t-il requ le privilege d’étre mentionné séparément? En cela Prasastapada
semble suivre la tradition inaugurée par Kanada, selon laquelle le vent, a la différence
d’autres grands éléments, est imperceptible du fait de I’absence en lui de toute couleur
tant au niveau de sa forme atomique, qu’a celui de sa forme «grossiere» composée
d’atomes (VSC 4.1.8 — Riapasamskarabhavad vayav anupalabdhih).

16 Asmadvisistanam tu yoginam yuktanam yogajadharmanugrhitena manasa svatma-
ntarakasadikkalaparamanuvayumanahsu tatsamavetagunakarmasamanyavisesesu
samavaye cavitatham svarupadarsanam utpadyate.



PRASASTAPADA 93

Selon Prasastapada, «Chez celui qui a déja passé les trois [stades de la
vie], qui voue a tous les étres une bénévolence constante, qui a abandonné
ses taches [des précédents stades de vie], qui n’oublie pas les refrénements
(vama)'7 et les disciplines (riyama)!8, qui, sur la base d’une connaissance
exhaustive des six catégories, vise a 1’accomplissement d’un yoga, qui
délaisse tout motif mondain et s’aide des moyens [décrits ci-dessus] et de la
pureté de son caractere, il y a surgissement d’un dharma en fonction d’un
contact de son atman avec son manas» (PB [315-316]19).

Dans ce passage on peut distinguer les deux sens du terme yoga. Au
sens large, il porte sur les disciplines (yama et niyama) et les connaissances
(la connaissance des six catégories du Vaisesika) visant a développer dans la
personne 1’ensemble des caractéristiques morales et psychiques constituant
le dharma qui lui permettra d’entrer en enstase. Au sens étroit le yoga est
un synonyme d’enstase2. Donc, pour entrer en enstase (yoga au sens étroit)
une premiere fois, il faut déja posséder ce dharma né du yoga (au sens large
du mot).

L’idée de la médiation du dharma entre les préparatifs yogiques et
I’enstase finale qui achemine & la délivrance?!, a été développée par
Sridhara. Selon lui, il faut pratiquer le yoga a travers une série de
renaissances afin d’accumuler le dharma nécessaire a ’atteinte de cette

17 Le terme yama appartient au Yoga classique ou il désigne la premiére étape prépa-
ratoire a toute pratique yogique qui consiste en cinq refrénements : non-violence
(ahimsa), véracité (satya), non-vol (asteya), continence (brahmacarya), non-possessi-
vité (aparigraha). On voit bien qu’ (a ’exclusion de non-possessivité) ils coincident
pratiquement avec les mérites universels (samanya) chez Prasastapada.

18 Niyama — deuxiéme étape préliminaire du yoga consistant en purification (Sauca),
contentement (samtosa) ascése (tapas), étude (svadhyaya) et consécration a Dieu
(isvara-pranidhana).

19 Trayanam anyatamasya Sraddhavatah sarvabhitebhyo nityam abhayam dattva
samnyasya svani karmani yamaniyamesv apramattasya satpadarthaprasamkhyanad
yogaprasadhanam pravrajitasyeti. Drstam prayojanam anuddiSyaitani sadhanani
bhavaprasadam capeksyatmamanasoh samyogad dharmotpattir iti.

20 Cf. la formule de Yoga bhasya sur YS 1.1 (yogah samadhih).

21 Mais quelle doit étre cette quantité de dharma suffisante pour obtenir la délivrance ?
Ce probléme a été abordé par Madeleine BIARDEAU: «Si ... le yoga produit un mérite
qui peut s’accumuler de renaissance en renaissance, il est difficile de comprendre a
quel point se produit la rupture, ou I’accumulation extréme de mérites se résout en
absence de mérites et d’activité productrice de mérites, en I’absence de tout objet de
connaissance, ¢’est-a-dire en la délivrance» (BIARDEAU 1962:119-120).



94 VICTORIA LYSSENKO

perfection supérieure, au-dela de toute dualité, qui conduira a la délivrance
(NK 278). Nous reviendrons sur la question des rapports entre la perception
yogique et la délivrance plus tard, aprés avoir examiné tous les textes
concernant le yogipratyaksa. Cependant, considérons plus attentivement la
liste des objets de la perception yogique en enstase.

Le premier objet c’est I’atman propre et I’atman d’autrui. Selon
Prasastapada, notre arman est trop subtil pour étre objet de perception ordi-
naire, ainsi son existence doit elle étre prouvée par 1’inférence (PB [76]).
Mais dans les VS on peut trouver les traces d’un autre point de vue. Dans le
sutra 9.13 (VSC) 1l est indiqué: «La perception de I’@tman se produit en
fonction d’un contact spécial de I’atman et du manas dans I’ atman.»?2

La question se présente de savoir si ce sitra parle de la perception
yogique ou s’il s’agit de la perception ordinaire de 1I’@rman et des autres
substances invisibles, comme par exemple le vent. B. Faddegon admettait
que dans le Vaidesika ancien il y ait eu deux branches: «I’une reconnait la
perception directe de I’atman (VSS IX, i 11) 'autre la nie (VSS VIILi.2).
Ce dernier point de vue a pris le dessus sur le précédent. Ainsi, on a affirmé
que I’existence de I'atman ne pouvait étre qu’un objet d’inférence et étre
saisie par ce qu’on appelle la perception magique.» (Faddegon 1969: 294).

H.ISAACSON signale que dans certains textes contenant des citations
des VS, par exemple, dans le Nyayabhdasya de Vatsyayana, la perception de
I’atman est déja comprise comme une forme de perception yogique (yogi-
pratyaksa) (ISAACSON 1993: 141-144).

Du point de vue technique, la perception yogique des différents objets
se produit, selon Prasastapada, en fonction d’un contact cognitif
(samnikarsa) de cet objet avec le manas et ’atman sans qu’intervienne
aucun organe des sens extérieur. Si cet objet est notre propre atman il
s’agira d’un contact entre lui et le manas. Le cas de ’atrman d’autrui et des
autres objets extérieurs nous apparait plus difficile. En effet, pour les saisir,
le manas doit entrer en contact avec eux. Comment se réalise ce contact ?

En I’absence d’explication de la part de Prasastapada lui-méme, adres-
sons-nous a Sridhara. Ce dernier donne des arguments qui peuvent étre
résumés de la maniére suivante: quand le yogi désire connaitre son propre
atman tel qu’il est enseigné dans les Upanishads, il détache son manas des
organes des sens extérieurs et le fixant sur une certaine région de 1’atman il
exerce un contrdle du type ekagrata (focalisation) sur 1’atman, contrdle

22 atmany dtmamanasoh samyogavisesad atmapratyaksam.



PRASASTAPADA 95

grace auquel un certain dharma est produit qui favorise 1’apparition de la
connaissance véritable de la nature propre de I’atman comme libéré de
toutes les impositions de «moi» et de «mien». Quand le yogi désire
connaitre I’atman des autres, ainsi qu’a@kasa, dis, temps etc., et quand il
médite sur ces objets, un dharma apparait et a 1’aide de ce dharma qui
recele une énergie immense se produit la connaissance des natures propres
de ces objets. Cette énergie permet au manas de sortir du corps et d’entrer
en contact avec ces objets. La connaissance des qualités et mouvements des
ces objets se produit grace a I’inhérence de ceux-ci aux substances qui sont
en contact avec le manas (samyuktasamavayat), la connaissance du fait
d’avoir des qualités (gurnatva) et autres traits communs et particuliers se
produit grace a I’inhérence de ceux-ci aux (qualités et mouvements)
inhérents aux substances en contact avec le manas (samyuktasamaveta-
samavayat) etc.. La méme chose, dit Sridhara, se passe avec ceux qui
¢tudient les sciences (vidya) et les arts (Silpa). La connaissance vient a celui
qui de maniére permanente concentre son manas sur ces sujets (NK: 196)
23

On voit bien qu’a I’époque de Sridhara une certaine compréhension de
I’atman a la manieére du Vedanta et des techniques de méditation dans
I’esprit du Yoga de Patafjali tendait a s’infiltrer a I’intérieur méme des
écoles auxquelles elle était initialement étrangere. L’idée que le manas sort
du corps pour entrer en contact avec des objets suprasensibles n’était pas
explicitement formulée par Prasastapada, bien que la capacit¢ du manas de
sortir du corps, de circuler a sa guise a I’entour et de revenir ensuite ait été
admise par lui (PB [357]). Ce qui saute aux yeux également, c’est que
Sridhara dans sa description du yogipratyaksa semble ignorer la différence
entre 1’expérience yogique et la concentration sur un objet d’étude ou une
pratique mondaine.

23 Svabhavikam tu yad asya svartapam tadyogibhir alokyate yada hi yogi vedanta-
praveditam atmasvaripam aham tattvato 'nujaniyam ity abhisandhanad bahir
indriyebhyo manah pratyahrtya kvacid atmadese niyamyaikagratayatrma-nucintanam
abhyasyati tadasya tattvajianasamvartakadharmadhanakramenda-hamkaramama-
karavinirmuktam atmattvam sphutibhavati yada tu paratmakasa-kaladibubhutsaya
tadanucintanapravaham abhyasyati tadasya paratmaditattva-jiiananuguno ’cintya-
prabhavo dharma upaciyate tadbalac cantahkaranam bahih Sariran nirgatya para-
tmadibhih samyujyate tesu samyogat samyuktasamavayat tadgunadisu samyukta-
samavetasamavayat tadgunatvadisu [..] jianam janayati. Drstam tavat samahitena
manasabhasyamanasya vidyasilpader jnatasyapi jianam.



96 VICTORIA LYSSENKO

Une chose reste encore mystérieuse : la perception yogique du manas.
Est-ce notre propre manas ou celui d’autrui qui fait I’objet de cette
perception? Pradastapada ne le précise pas. Selon [’explication de
Vyomasiva, si le yogi veut connaitre son propre manas et le manas
d’autrui, cela se produit dans le premier cas au moyen d’un contact entre le
manas et ’atman dans ['atman spécifié par le manas, celui-ci servant
d’unique instrument (karana) a cette connaissance. Dans le deuxiéme cas le
manas du yogi résidant dans le corps subtil entre en rapport avec le manas
d’autrui (Vy :559)24.

Cette explication complique peut-étre inutilement les choses dans la
mesure ou elle parait vouloir correspondre au souci d’exhaustivité qui était
celui de Prasastapada lorsqu’il mentionnait le manas parmi les objets acces-
sibles a la perception yogique, dont la liste devait coincider grosso modo
avec celle des catégories. En tout état de cause, il ne pourrait s’agir ici que
du manas d’autrui, car le manas propre, en sa qualité de pur instrument de
connaissance, ne peut, selon le Vaisesika, servir en méme temps d’objet de
connaissance, donc entrer en contact avec lui-méme.

La connaissance des qualités des objets de la perception yogique
pendant |’enstase, de leurs mouvements, de leur traits communs et
particuliers et aussi de I’inhérence se produit de la méme fagon que dans la
perception ordinaire au moment de la connaissance de leurs substrats, a
savoir les substances elles-mémes. Sous cet aspect, la perception yogique est
basée sur les mémes relations ontologiques que celles gouvernant la
perception ordinaire a savoir entre la substance-support, sujet (dharmin),
d’une part, et tout le reste (des qualités, des mouvements, des traits
communs et particuliers) — supporté, ou prédicat (dharma), d’autre part.

La perception des yogis sortis de I’enstase (viyukta).

Prasastapada décrit le viyuktayogi de la maniére suivante: «Chez les yogis
quand ils sont sortis de I’enstase, par le contact des quatre facteurs?> et le
pouvoir procuré par le mérite né du yoga, une perception apparait relative
aux choses subtiles, cachées et trés éloignées.» (PB [242]) 26,

24 Atha yogi yada svam antahkaranam grhnati tada kim karanam ? atmamanah-
samyogah tasmin manahparicchedye mana eva karanam iti (7) tatsambandham ca tat
grhnatiti. Vy : 559.

25 Les quatre facteurs sont I’atman, le manas, les organes des sens et les objets
extérieurs.



PRASASTAPADA 97

Sridhara donne quelques précisions utiles : «Ceux qui grice a une
pratique extréme du yoga ont accumulé un dharma abondant, et qui, tout en
n’étant plus en enstase, peuvent voir [les choses qui se trouvent
normalement] hors de portée des organes de sens, [sont appelés] viyukta,
sortis de ’enstase»(NK 198) 27. Les choses subtiles, ajoute Sridhara, sont le
manas et les atomes, les choses cachées sont, par exemple, le royaume des
naga?8, les choses éloignées sont les mondes de Brahma 2° (NK 198).

I1 convient de noter que la perception yogique des atomes et du manas

(d’autrui) apparait aussi a cette étape, mais selon un processus différent. Si
dans le cas de yuktayogi, les objets de structure atomique étaient connus a
’aide du seul manas, ici leur perception s’effectue a travers les organes des
sens. Tout se passe comme si les yogis pouvaient les voir par leurs propres
yeux (donc, lire les pensées d’autrui). Mais en méme temps, rien n’indique
que Pradastapada avait en vue précisément de tels objets. Peut-étre Sridhara
les a-t-il ajoutés pour mettre en harmonie cette étape de perception yogique
(visiblement emportée du Yoga classique) avec I’atomisme du Vaisesika.
Il est évident que pour Sridhara le yukta et le viyukta se présentent comme
deux phases différentes de 1’expérience yogique liées 1’une a I’autre de sorte
qu’un dharma obtenu par les yogis au moment de 1’enstase posséde une
force telle qu’il puisse affecter leurs capacités perceptives, méme quand ils
sont déja sorti de I’enstase. On peut dire que Sridhara regarde la perception
dite viyukta comme résultant de la phase suivante, dite yukta, au cours de
laquelle les yogis ont la vision directe des catégories du Vaisesika. Il nous
est loisible de supposer que de cette maniere il souligne 1’importance
cruciale de la connaissance directe des catégories par rapport au
développement des capacités yogiques plus traditionnelles qui sont attestées
par le Yoga classique30.

26 Viyuktanam punas catustasannikarsad yogajadharmanugrahasamarthyat sitksma-
vyavahitaviprakrstesu pratyaksam utpadyate.

27 Atyantayogabhydsopacitadharmatisaya asamadhyavasthita pi ye atindriyam pasyanti
te viyuktah ...

28 Dans la mythologie hindoue, le royaume des serpents divins, ou des hommes a téte de
serpent, qui se trouve dans les régions souterraines.

29 Dans la mythologie hindoue et bouddhiste, le paradis supérieur consistant en plusieurs
niveaux, qui se trouve au septiéme ciel.

30 Cette description des objets de la perception du type viyukta est un écho du Yoga Sitra
III 25 (pravrttyalokanyasat siiksmavyavahitaviprakrstajianam). Selon ISAACSON le



98 VICTORIA LYSSENKO

Est-ce que I’interprétation de Sridhara correspond au point de vue de
Prasastapada ? Cela n’est pas évident, étant donné qu’il existe une autre
interprétation du méme passage de PB propre a Udayana : «Ceux-ci (les
yogi) sont de deux types du fait qu’ils se divisent en yukta et viyukta. Parmi
eux, les yukta [sont ceux] qui ayant retiré leurs organes des sens et ayant
fixé avec attention leur manas sur I’objet a percevoir, effectuent une série
continue d’actes de concentration. Les viyukta ont déja obtenu par leur
pratique extréme du yoga la supréme maitrise et se sont débarrassés de tous
les obstacles, de sorte que leur manas [émet] de la lumiere dans toutes les
directions, et il ne leur reste plus aucun but a atteindre»(Ki : 189) 31,

Si on compare les deux interprétations, on peut voir que Udayana, a la
différence de Sridhara, donne sa préférence au viyukta en le regardant non
comme une étape succédant au yukta, mais comme un type de yogi visible-
ment supérieur aux yogis du type yukta32. Le point de vue de Sridhara
semble étre plus proche du texte de Prasastapada et de la logique du
Vaisesika classique. Cette derniére implique que la vision directe des
catégories Vaisesika est d’une importance cruciale. On peut supposer que
I’expérience yogique du type viyukta a été rajoutée en vue de reproduire le
schéma du Yoga classique selon lequel les pouvoirs supranormaux appelés
siddhi ne sont que dérivés secondaires de 1’enstase.

Mais quel est donc le mécanisme de ce type de yogipratyaksa? Si le
premier type, yukta, est basé sur I’activité supraordinaire du seul manas, le
deuxiéme doit étre fondé sur 1’activité supraordinaire des organes des sens
qui acquierent grace au dharma produit par le yoga une capacité a percevoir
a grande distance et a travers des obstacles impénétrables.

terme sitzksma ne peut étre qu’un emprunt aux Yoga-siitra parce que les Vaisesika utili-
sent le terme anu (ISAACSON 1993 : 153). Dans le Yoga classique la capacité de voir
les choses subtiles, cachées et éloignées est liée aux siddhi — les pouvoirs magiques
produits par les exercices yogiques, mais dans le PB le terme siddhi, comme on va le
voir, est utilisé par rapport aux pouvoirs qui résultent de I’application des diverses
substances et instruments magiques matériels tels qu’onguents, boulettes magiques etc.

31 Te ca dvividhah, yuktaviyuktabhedat. Tatra yukta indriyebhyah pratyakrtya saksat-
kartavyavastuny adarena mano vidharya pravartamanacintasantanah. Viyuktas tu
atyantabhyasena paramavasikaram apannavigatavaranah sarvatah pradyotamanaso
niravasesitabhyasah.

32 On peut remarquer encore que sa description de viyukta correspond vaguement a ce
type de I’enstase qui dans la tradition du Yoga classique a regu le nom asamprajnata
samadhi.



PRASASTAPADA 99

Dans deux petits passages de son texte Prasastapada décrit deux autres
cas de connaissance suprarationnelle, a savoir 1’arsajfiana, la connaissance
intuitive des sages ou voyants védiques (rsi) et la vision intérieure des
magiciens.

La connaissance des sages.

Donnons tout d’abord la parole a Pradastapada : «Chez les rsi qui suivent les
regles de la tradition sacrée (amnaya) par rapport aux objets suprasensibles
du futur, du passé et du présent, dharma et autres, décrits ou non dans les
textes, en fonction du contact de 1’atman et du manas et d’un dharma
spécifique se produit une connaissance intuitive ( pratibha) représentant les
objets susnommés en tant que tels (yvathd-artha-nivedanam), cette
connaissance est qualifiée de rsique. Elle est caractéristique des dieux et des
sages, mais parfois elle se rencontre aussi chez les gens ordinaires, par
exemple, quand une jeune fille dit: ‘mon coeur me souffle que mon frere
viendra demain’» (PB [288])33.

Selon Prasastapada, la connaissance propre aux sages védiques, ou rsi —
arsalaksana constitue une espéce indépendante de vidya (connaissance
droite) a coté du pratyaksa, perception directe, d’anumana, inférence
logique, de smrti, mémoire, tandis que yogipratyaksa est inclus dans la
rubrique pratyaksa. On peut en conclure que I’arsajriana ne se réduit ni au
pratyaksa, ni a ’anumana34. Mais, en comparant I’arsajidana au yukta
décrit ci-dessus, on peut signaler qu’ils relévent du méme mécanisme
cognitif (un contact de 1’arman avec le manas aidé par un dharma
spécifique). Dans le cas d’arsajfiana il ne s’agit pas de 1’assistance du yoga
dans la production du dharma spécifique, mais cela n’implique pas que
Prasastapada ne 1’ait pas en vue3s.

C’est seulement au niveau de leurs objets respectifs qu’on remarquera

33 amnadyavidhatrnam rsinam atitanagatavartamanesu atindriyesu arthesu dharmadisu
granthopanibaddhesu anupanibaddhesu catmamanasoh samyogad dharmavisesac ca
yat pratibham yatharthanivedanam jiianam utpadyate tad arsam ity dcaksate. Tat tu
prastarena devarsinam, kadacid eva laukikanam, yatha kanyaka braviti svo me
bhrata ’ganteti hrdayam me kathayatiti.

34 Bhasarvajiia conteste ce point de vue, selon lequel 1’arsajfiagna constitue un pramana
autonome, en affirmant qu’il se rameéne a une espece du yogipratyaksa (NyS : 18).

35 Selon Sridhara, ce dharma est produit par la connaissance (vidya) des sages, leur
pratique ascétique (fapas) et leur entrainement a 1’enstase (samadhi) (NK 258).



100 VICTORIA LYSSENKO

une certaine différence entre 1’arsajiiana et la perception des yuktayogi. Les
objets de la vision des rsi védiques sont plus traditionnels, du genre de ceux
dont la connaissance est toujours attribuée aux sages indiens — des objets du
futur, du passé et du présent, dharma et ainsi de suite. On s’apergoit que la
manicre de présenter ces objets est différente de celle qu’on trouve dans le
cas de yukta.

Les rsi védiques sont réputés étre des personnes semi-divines3¢ qui
peuvent avoir une vision directe des choses et des étres a travers 1’espace et
le temps. En ce sens, leurs capacités cognitives sont supérieures a celles des
yogis décrits par Prasastapada. Ces derniers ne peuvent les exercer que dans
I’univers actuellement présent et par rapport aux choses actuellement exis-
tantes. Mais bien que la connaissance rsique se produisait de la méme fagon
que la perception yogique, c’est-a-dire, a I’aide d’un contact entre le manas
et I’atman sans participation des organes des sens, 1’expérience visionnaire
des rsi, selon la description de Prasastapada, portait sur d’autres choses que
les catégories Vaisesika.

Il me semble que I’arsajriana a été congu spécialement pour incorporer
dans le cadre du Vaisesika I’image des sages mythiques dont les visions
exposees dans les textes et rapportées par la tradition védique n’avaient
aucun rapport avec les catégories Vaisesika. Cependant, en considérant la
connaissance intuitive (pratibhda) comme propre aux personnes
extraordinaires, Prasastapada n’exclut pas des cas de prémonition, pour
ainsi dire, ordinaires. L’exemple cité par lui de la jeune fille qui pressent
I’arrivée de son frére est discuté par Sridhara. Pour lui la pratibha doit étre
considérée comme véritable (pramana), parce qu’elle n’est ni douteuse
(samsaya), ni fausse (viparyaya). Pour qu’elle soit douteuse on aurait
besoin de deux perceptions contradictoires (comme par exemple dans le cas
de I’homme que I’on risque de prendre pour un poteau) — or celles-ci sont
absentes ici; pour qu’elle soit fausse le frére ne devrait jamais arriver, mais
s’il arrive, le pressentiment de la jeune fille s’avere justifie (NK: 258).
Voila des raisons (explicitement rationnelles) pour prouver le caractere
autonome et véritable de I’intuition (dans le cas des rsi une telle question

36 Pour Prasastapada, le corps des gens ordinaires est produit d’une matrice (yonija) et a
I’aide du dharma et de I’adharma, autrement dit, 1l est un résultat de leurs mérites et
démérites dans leurs vies précédentes, tandis que le corps des rsi résulte uniquement
du dharma et n’est pas né d’une matrice (ayonija), il est donc parfait et leurs organes
cognitifs doivent aussi étre parfaits, d’ou découle le caractére spécial de leur
connaissance (PB [31]).



PRASASTAPADA 101

n’a pas méme surgi, ce qui est complétement naturel étant donné leur
autorité dans la tradition indienne) 37.

Vision magique.

Passons donc a la description d’une vision intérieure produite a I’aide des
pouvoirs magiques appelés siddhi. Prasastapada s’exprime en ces termes:
«La vision des siddha (les «parfaits», ou «magiciens») n’est pas de 1’ordre
de la connaissance (jiiana). Pourquoi? Cette vision précédée par un effort
est propre aux visionnaires possédant des pouvoirs extraordinaires qui sont
les résultats de I’application d’onguents magiques pour les yeux (anijana),
les pieds (padalepa), de 'utilisation de 1’épée (khadga), des boulettes
magiques (gulika); cette vision exercée par rapport aux choses fines,
cachées et éloignées n’est qu'une espéce de perception. En ce qui concerne
la vision des résultats des bonnes et mauvaises [actions] des étres vivants au
ciel, dans 1’espace intermédiaire et sur terre en fonction des déplacements
des corps célestes interprétés comme autant de signes, cette vision n’est
qu’un type particulier de I’inférence logique. Cependant la vision du
dharma etc. indépendante de tout signe reléve soit de la perception, soit de
I’intuition.» (PB [289])38.

Le fragment donne alors lieu a une polémique de Prasastapada contre
ceux qui affirment que la vision magique est une espece de jiana. Ici le
terme jAigna est utilisé au sens de connaissance intuitive, comme dans le cas
de I’'arsajiana. L’idée défendue par Prasastapada est que le siddha-darsana
est une sorte de perception, mais non pas d’intuition.

Mais s’agit-il de la perception yogique? On serait tenté de répondre a
la fois oui et non. Oui, en ce sens qu’il s’agit d’une perception, sans doute,
extraordinaire, comme celle des yogis sortis de I’enstase, mais néanmoins
non, en ce sens que les pouvoirs magiques (siddhi) sont obtenus, comme il

37 Parmi les auteurs du Vai$esika et du Nyaya ce fut Jayanta qui essaya de prouver d’une
fagon systématique que I’intuition constitue une espece autonome de connaissance
droite (NM Pratibhajfiana-nirupanam : 97-100).

38 Siddhadar$anam na jranantaram. Kasmat? Prayatnapirvakam afjanapdadalepa-
khadgagulikadisiddhanam drsyadrastinam sitksmavyavahitaviprakrstesv arthesu yad
darsanam tat pratyaksam eva. Atha divyantariksabhaumanam praninam grahana-
ksatrasamcaradinimittam dharmadharmavipakadarsanam istam tad apy anumanam
eva. Atha linganapeksam dharmadisu darsanam istam tad api pratyaksarsayor anya-
tarasminn antarbhitam.



102 VICTORIA LYSSENKO

est décrit, non par des exercices de yoga, mais par des moyens pour ainsi
dire extérieurs: application d’onguents magiques etc. Ce n’est donc pas par
hasard que Prasastapada ne mentionne pas un quelconque dharma. Peut-étre
voulait-il dire que I’efficacité des onguents ne reposait en aucune maniére
sur un dharma?®.

On peut supposer que les onguents et autres objets magiques
transférent leurs pouvoirs a ceux qui les utilisent correctement. Mais ce
pouvoir est également artificiel et strictement limité. En appliquant
I’onguent sur les yeux on peut renforcer la capacité de la vue, on peut voir
les choses ¢loignées, cachées etc., mais un simple regard n’équivaut pas a
une vision authentique. Les yeux sont juste un instrument, un moyen, tandis
que le vrai agent de la vision c’est toujours I’ame. Il est évident qu’on ne
peut pas perfectionner une dme avec l’application d’onguents sur le corps.
Mais dans I’histoire du yoga I’utilisation d’onguents et méme de drogues
n’est pas tout a fait inconnue. Néanmoins, 1’exhibition des pouvoirs
magiques est condamnée aussi bien dans la tradition hindoue, que dans la
tradition bouddhiste.

La perception des siddha, comme il est facile de le voir, comporte une
certaine ressemblance avec la perception des yogis sortis de 1’enstase
(viyukta)*®. Les deux sont produites grace aux organes de sens extérieurs,
les deux ont pour objets des choses subtiles, cachées et éloignées. Mais il y a
une différence entre eux, qu’on a déja mentionnée : si les siddhi des yogis
sortis de 1’enstase résultent de cette enstase, les siddhi des magiciens sont
obtenues par des moyens pour ainsi dire superficiels, tels qu’onguents etc.

Dans la tradition du yoga classique de Patanjali, les yogis qui sont
passés par les différentes phases du perfectionnement débouchant sur le
samadhi ultime obtiennent les différentes sortes de siddhi qui ne sont que
I’effet secondaire du perfectionnement. Par rapport aux états non yogiques,
les siddhi sont I’indice d’un progres spirituel, mais ces pouvoirs peuvent
devenir des obstacles pour les yogis qui veulent atteindre la dissolution dans
I’état supérieur.

39  En parlant des siddha, Sridhara, comme Prasastapada, ne mentionne ni le yoga, ni le
dharma produit par le yoga. Il dit simplement que la vision des siddha est dépendante
des organes des sens, raison pour laquelle elle est appelée perception (NK: 259).

40 Dans la tradition tardive I’arsajiana a été identifié comme appartenant au yuktayogi,
tandis que siddhajiiana a été attribué aux viyuktayogi (commentaire sur Vaisesika Sutra
de Jayanarayana Tarka Paficanana dans VSS, ed. by Jayanarayana Tarka Panchinana,
Calcutta 1861. Bibliotheca Indica vol.34).



PRASASTAPADA 103

Prasastapada et Sridhara gardent le silence a propos des siddhi
obtenues a 1’aide du yoga, comme par exemple I’omniscience ou
I’omnipotence4!. Les objets magiques cités par Prasastapada ne sont pas
mentionnés dans le yoga classique4?, mais on les trouve dans les textes
alchimiques*3. Il est bien connu qu’en Inde il est presque impossible
d’attribuer telle ou telle pratique du yoga uniquement a telle ou telle école
car elles sont toutes transférables d’une tradition a I’autre. On peut donc
facilement supposer que ces objets étaient connus dans les traditions dites
populaires de magie4.

Prasastapada signale aussi un autre type de savoir qui peut étre regardé
comme supraordinaire — «la vision des résultats des bonnes et mauvaises
[actions] des étres vivant au ciel, dans I’espace intermédiaire et sur terre en
fonction des déplacements des corps célestes etc.». En d’autres termes, c’est
I’astrologie, qui représente pour lui une variété de 1’inférence#. Ainsi donc,
I’astrologie est pour nos auteurs un savoir purement rationnel.

41 La question de I’omniscience a été discutée par des auteurs tel que Jayanta et Vallabha.

42 Si on jette un regard sur la liste des facteurs induisant les siddhi, il est évident que
Prasastapada ignore ou prétend ignorer la tradition du yoga classique de Patafijali selon
laquelle les siddhi sont redevables aux facteurs suivants: la prise d’un autre corps, les
drogues, les formules (mantra), ’ascése et I’enstase (samadhi) (YS IV.1).

43 Par exemple, ’afijana, dans les textes alchimiques, est compris comme un onguent a
base d’antimoine qui peut renforcer la vision ou I’olfaction, padalepa — un autre
onguent, cette fois pour les pieds, qui confére a ’alchimiste le pouvoir de voler,
gulikas ou gutikas — pilules a base de mercure destinées a renforcer les pouvoirs de
I’organisme (Voir WHITE 1996: Index; LESSING & WAYMAN 1978: 220).

44 La distinction entre les yogis et les magiciens en Inde n’est pas tout a fait définie. Selon
Mircea ELIADE: «Malgré les réserves de Patafijali et des autres formes du yoga
touchant les siddhi, I’assimilation du yogin au magicien était presque in¢vitable. Car
pour les esprits non avertis, la confusion était facile entre la délivrance et la liberté
absolue, entre le jivan-mukta («délivré dans la vie») et le magicien «immortel» qui avait
acces a toutes les expériences sans en supporter les effets karmiques» (ELIADE 1960:
293).

45 L’inférence dans la logique indienne est comprise comme la connaissance de quelque
chose d’inobservable obtenue sur la base d’un signe observable (/inga), dont la
concomitance avec le signifié a été constamment observée, par exemple, la présence du
feu caché par la montagne est inférée sur la base d’une fumée qui s’éléve dans I’air.

46 Yadi dharmadidarsanam indriyajam tada pratyaksam. Athendriyanapeksam tad-
arsam ity arthah.



104 VICTORIA LYSSENKO

La vision du dharma.

De plus, Prasastapada mentionne que «la vision de dharma etc.
indépendante de tout signe reléve soit de la perception, soit de I’intuition».
Par dharma il peut désigner soit I’ordre moral, soit le mérite soutenant cet
ordre. Par «etc.», selon les commentateurs, il entendait 1’adharma ou
démérite et les bhavana (les impressions mentales). Sridhara explique que
dans le cas ou la vision de dharma etc. s’effectue a travers les organes des
sens, elle appartient a la perception et que si elle ne dépend pas des organes
des sens, elle est intuitive (arsa)(NK 259).46

Mais la question se pose de savoir de quelle perception il s’agit.
Prasastapada lui-méme a défini le dharma etc. comme atindriya, hors de la
portée des organes des sens4’. Qui plus est, le dharma et I’adharma ainsi
que les bhavana (les impressions mentales) ne sont pas mentionnés parmi
les qualités pergues méme par le manas, qui est un des organes des sens.
Cela veut bien dire qu’ils ne sont méme pas accessibles a la perception
yogique, si celle-ci est comprise comme réalisée a travers le manas*s. Il ne
reste donc qu’une seule possibilité — le dharma constitue I’objet de
’intuition (pratibha ou arsajiiana). Ainsi, parmi les deux options
proposées par nos auteurs pour qualifier la vision du dharma, il n’y en a
qu’une seule qui peut étre valable.

La connaissance directe des antyavisesa.

Le sujet de la connaissance yogique surgit encore une fois presque a la fin

47 Voir le chapitre sur le dharma (PB [308]) et aussi le chapitre sur la communauté des
qualités — le sadharmya prakarana (PB[94]))

48 Parmi les auteurs du Nyaya-Vai$esika, ¢’est Jayanta qui admettait la possibilité d’une
perception yogique du dharma a travers le manas. Voici un exemple de son
raisonnement: «Quand un sage médite (dhyayatam) sur le dharma et exerce une
contemplation (bhavana) constante sur lui de la méme fagon qu’un amant ne cesse de
penser a sa maitresse, son manas devient I’instrument de la connaissance du dharma.
La fondement de la possibilité de cette intuition est le fait que le manas est capable de
percevoir n’importe quel objet sans exclusion et il n’existe aucun objet dans le monde
qui puisse éviter sa pénétration» (manahkaranakam jianam bhavanabhyasa-
sambhavam, bhavati dhyayatam dharme kantadav iva kaminam. Mano hi sarva-
visayam na tasyavisayah kascid asti, abhyasavasac catindriyesv apy arthesu pari-
sphutah pratibhasah pradurbhavanto drsyante. — NM 97).



PRASASTAPADA 105

du PB en liaison avec les antyavisesa — les ultimes principes de
I’individualité des choses.

Le visesa est I'une des six catégories du Vaisesika . Elle fait pendant a
la catégorie du samanya. Ce couple de notions est toujours traduit par
«traits communs (samanya) et particuliers (visesa)». Dans chacune de ces
catégories on peut distinguer deux niveaux: supérieur ( para) qui reléve des
principes fondamentaux du systéme et inférieur, dépendant du premier
(apara). Dans la catégorie de samanya (traits communs) le niveau supérieur
(parasamanya) correspond a la notion de satta (1’étre), c’est-a-dire a
I’'universel le plus général, englobant tout ce qui existe. Le niveau inférieur
(aparasamanya) est corrélatif a la notion du genre qui peut toujours étre
considéré comme 1’espece (visesa) d’un autre genre plus vaste. En ce sens il
coincide avec le niveau inférieur du visesa, ce qui est souvent rendu par le
terme samanya-visesa ou 1’universel spécifique. Ainsi, la notion de
substance (dravya) est-elle un genre par rapport a ses especes, comme par
exemple terre, feu, vent etc., mais en méme temps elle est I’espece d’un
genre plus général, a savoir celui de I’étre (satta).

Dans la catégorie du visesa, le niveau supérieur est constitué par les
antyavisesa — particularités ultimes inhérentes aux atomes, a I’akasa, au
temps, a I’espace dimensionnel, a I’atman et au manas et responsables, en
derniere analyse, de 1’individualité et de la diversité des choses que nous
percevons autour de nous. Voici le texte de Prasastapada : «De méme que
chez les gens pareils a nous s’observe une connaissance distinctive par
rapport a [un des membres de la classe] des bovins: ‘ce bovin blanc a la
démarche rapide, a la bosse protubérante et porteur d’une grosse cloche’,
opéree sur la base d’une similitude des formes, des qualités, des
mouvements et de la conjonction des parties du corps [caracteristiques de la
classe des bovins] en tant que distincte [de la classe] des chevaux etc., de
méme les yogis — qui sont différents de nous —, lorsqu’ils ont affaire aux
atomes éternels, semblables par leurs formes, leurs qualités et leurs
mouvements aux atman libérés et aux manas, (produisent), par rapport a
ces divers substrats, une connaissance opérant par exclusion, du type: ‘celui-
ci est différent de celui-la’. Pour rendre compte d’une telle connaissance —
ainsi que de la recognition identifiant un atome comme ‘le méme’ en dépit
de la distance dans le temps et 1’espace — il n’y a pas d’autre cause
intrumentale possible que les antyavisesa (PB [370]).

49 Yathasmadadinam gavadisv asvadibhyas tulyakrtigunakriyavayavasamyoganimitta



106 VICTORIA LYSSENKO

Autrement dit, les yogis grace aux antyavisesa peuvent voir la
spécificité de choses ayant les mémes formes, les mémes qualités et
accomplissant les mémes actions, par exemple, des atomes éternels, des
atman libérés et des manas. Cette vision leur permet de juger: «ceci est une
substance particuliere», «cela est une ame particuliére» et de reconnaitre un
certain atome etc. comme celui-la méme qu’on a vu dans un autre temps et
en un autre lieu etc.

Pradastapada se réfere ensuite a deux objections a I’introduction des
antyavisesa présentées par des adversaires anonymes. Commengons par la
premiere : «Cependant, si les yogis sans le secours de I’antyavisesa mais
grace a un dharma né du yoga peuvent obtenir soit la notion de 1’exclusion,
soit la récognition, dans ces conditions, a quoi sert [I’antyavisesa] ?»«Il
n’en va pas ainsi»- répond Prasastapada. — «De méme que le dharma né du
yoga ne peut pas susciter une notion de blanc en rapport a une chose non
blanche ou I’expérience de récognition en rapport a ce qui n’a été jamais
vu, méme si une telle [expérience] se produisait elle serait fausse. De méme
ici sans I’antyavisesa chez les yogis, méme s’ils possédent le dharma né du
yoga, ni la connaissance distinctive ni la connaissance récognitive ne
peuvent se produire» (PB [271]) 50.

L’objection revient donc a la supposition que la connaissance
distinctive des substances ultimes peut étre 1’effet direct d’un dharma né du
yoga sans médiation de I’antyavisesa. Selon Prasastapada, pour que cette
connaissance ait lieu, son objet doit déja exister, le dharma né du yoga ne
peut aider a comprendre ce qui n’existe pas. Par exemple, si un bovin n’est
pas blanc, aucune perception yogique ne découvrira la blancheur en lui. Si
donc les yogis apergoivent une distinction entre des atomes, cette distinction
doit exister a titre indépendant.

Mais ’adversaire présente une deuxiéme objection a laquelle se réfere

pratvayavyavrttiv drsta gauh suklah sighragatih pinakakudman mahdaghanta iti.
Tathasmadvisistanam yoginam nityesu tulyakrtigunakriyesu paramanusu muktatma-
manahsu canyanimittasambhavad yebhyo nimittebhyah pratyadharam vilaksano ’yam
vilaksano ’yam iti pratyayavyavrttih, desakalaviprakarse ca paramanau sa evayam iti
pratyabhijiianam ca bhavati, te ’ntyavisesah.

50 Yadi punar antyavisesam antarena yoginam yogajad dharmad pratyayavyavrttih
pratyabhijianam ca syat tatah kim syat ? Naivam bhavati. Yatha na yogajad
dharmad asukle suklapratyayah samjayate atyantadrste ca pratyabhijianam, yadi
syan mithya bhavet, tathehapy antyavisesam antarena yoginam na yogajad dharmat
pratyayavyavrttih pratyabhijianam va bhavitum arhati.



PRASASTAPADA 107

Prasastapada : «Si vous demandez pourquoi dans le cas des atomes la diffé-
rentiation ne se construit pas directement a partir d’eux-mémes comme dans
le cas des antyavisesa ...» (PB [372])5!. Autrement dit, les atomes
pourraient se distinguer de la méme fagon que le font les antyavisesa, a
savolr grace a une capacité de distinction inhérente a leurs propres substrats
(svasrayavisesakatvad) (PB[369]).

A cette remarque qui nous parait tout a fait justifiée (pourquoi
multiplier les entités au-dela du nécessaire ?)352 la réponse de Prasastapada
est la suivante : «Non, parce que [les atomes] sont identiques». Ici nous
tombons sur une expression énigmatique «tadatmyat», «du fait de I’identite
de cela [des atomes]». Les atomes sont-ils vraiment identiques ? Selon les
Vaisesika, 1l y a quatre classes d’atomes en plus du manas qui se distinguent
par leur qualités, mais a I’intérieur d’une classe tous les atomes possedent
les mémes qualités (guna)3.

Donc on peut supposer que par «tadatmyat» Prasastapada précise que
dans le cas en question il s’agit uniquement des atomes appartenant a une
méme classe. Il affirme en effet que les yogis voient les atomes comme
quelque chose d’individuel, ce qui leur permet de formuler des jugements
concernant soit leur distinction mutuelle, soit leur identité individuelle a
travers différentes conditions spatio-temporelles. On voit bien ici que la
notion d’antyavisesa ne comporte pas seulement 1’idée de distinction ou de
diversité, mais aussi celle de ’identité d’un objet a travers le temps et
I’espace. Autrement dit, I’antyavisesa s’approche de prthaktva (séparation
ou individualité) qui traduit la notion d’une existence séparées4.

Ensuite Prasastapada développe un autre raisonnement (toujours en vue
de justifier I’introduction des antyavisesa) : «Dans le cas [des atomes] qui
sont identiques, la connaissance [discriminative] doit avoir une autre cause
instrumentale [que la connaissance directe de leurs propre substrats], de
méme que pour des cruches leur connaissance est née d’une lampe, alors

51 Antyavisesesv iva paramanusu kasman na svatah pratyayavyavrttih kalpyata iti cet.
52 La méme objection contre I'introduction des antyavisesa a été soulevée ultérieurement
dans le Navya Nyaya.

53 Par exemple, les atomes de terre possédent la méme odeur, le méme goit, la méme
couleur et le méme toucher ; les atomes de 1’eau — le méme gott, la méme couleur et le
méme toucher; les atomes du feu — la méme couleur et le méme toucher et les atomes
du vent — le méme toucher.

54 1l faut dire que prthaktva, étant une qualité, a un statut tout a fait différent de celui du
visesa qui est une catégorie, mais il est impossible d’entrer ici dans les détails.



108 VICTORIA LYSSENKO

que pour la lampe elle-méme celle-ci ne vient pas d’une autre lampe. De
méme que la viande de bovin, de cheval etc. est impure par elle-méme et
que d’autres choses deviennent impures par leur contact avec celle-ci, de
méme ici une connaissance distinctive se produit elle-méme relativement
aux antyavisesa, parce que c’est la leur essence, mais par rapport aux
atomes etc. [elle] se produit grace a leur contact avec ceux-la [les
antyavisesa]»(PB [372]) 5.

Nous sommes ici en présence d’une formulation trés nette du principe
qui a été nommé ultérieurement paratah pramanya «la validité des moyens
de connaissance droite a partir d’une autre chose» et qui a été opposée au
principe du svatah pramanya, ou la «validité autonome des pramana».
Prasastapada projette ce principe sur le plan ontologique en distinguant
deux sortes de choses — celles qui se définissent a partir d’elles-mémes,
comme |'impureté d’une viande; celles qui se définissent a partir d’autre
chose au moyen d’un contact avec les premieres, comme par exemple,
I’objet devenant impur par contact avec la viande impure d’un bovin. Selon
Prasastapada, les antyavisesa appartiennent a la premiere catégorie, les
atomes (les atman, etc.) — a la deuxieme.

Cela veut dire que les antyavisesa en constituant les unités ultimes de
distinction et d’identité ne renvoient plus a aucune différence réelle. Donc,
la différence entre les substances éternelles se réduit au fait qu’elles
possedent des existences individuelles séparées et que ¢’est uniquement cette
individualité qui les rend distinctes malgré leur identité d’essence
(tadatmya) a D'intérieur de leur propre espece. En méme temps, les
antyavisesa ne sont pas distincts entre eux grace a quelque chose d’autre
qu’eux-mémes, ce qui pose une barriere a la régression a 1’infini
(anavastha).

Il semblerait que Prasastapada ait suivi ici la méme logique tacite que
celle rencontrée dans ses raisonnements sur les autres caractéristiques des
substances permanentes, par exemple, sur la dimension (parimana) des
atomes qui s’appelle «circonférence» (parimandala). Selon notre
reconstruction, si on prend la dimension d’un atome pour unité de mesure,
celle-ci mesurant toute chose, ne peut jamais étre mesurée par aucune autre

55 Na tadatmyat. Ihatadatmakesv anyanimittah pratyayo bhavati, yatha ghatadisu
pradipad, na tu pradipe pradipantarad. Yatha gavasvamamsadinam svata
evasucitvam tadyogad anyesam tathehapi tadatmyad antyavisesesu svata eva
pratyayavyavrttis tadyogat paramanvadisv iti.



PRASASTAPADA 109

mesure (LYSSENKO 1996 : 145). Dans le cas de ’antyavisesa on se trouve
face a la méme situation. On peut considérer celui-ci comme un étalon de
mesure de toutes les distinctions, la condition méme de possibilité de la
connaissance discriminative. Cela impliquera qu’on ne peut plus attribuer
aux antyavisesa aucun visesa concret, autrement dit, les spécificateurs
ultimes ne sont plus spécifiés par aucune autre spécification. Ainsi
I’antyavisesa est dépourvu de tous les visesa de la méme fagon que la
dimension de ’atome appelée parimandala est elle-méme dépourvue de
toute autre dimension.

Ici on peut voir que par la notion d’antyavisesa Prasastapada manifeste
une volonté trés cohérente de construire une vision du monde a partir des
principes d’atomisme et de pluralisme. Dans cette perspective atomistique
du Vaisesika, il est complétement logique de supposer que la diversité des
choses, elle aussi, doit avoir ses causes ultimes, ou ses «atomes». En leur
qualité d’«atomes» de la diversité ou de la différentiation entre les choses,
les antyavisesa, comme toutes les autres unités atomiques dans le Vaisesika,
présentent un caractére quelque peu ambivalent. D’un c6té, ils doivent
posséder la méme nature que les choses composées dont ils constituent les
unités atomiques, par exemple, 1’atome de terre doit posséder une quantité
minimale de terre, mais d’un autre coté, en tant qu’entités ultimes et
imperceptibles renvoyant a un ordre plus métaphysique que physique, ils ne
peuvent avoir la méme nature que celle des choses perceptibles. Ainsi un
atome de terre qui est dépourvu de qualités perceptibles ne peut pas
représenter la terre telle que nous 1’observons dans notre vie quotidienne, de
la méme fagon que la dimension d’un atome ne peut pas nous donner 1’idée
de dimension telle que nous la connaissons dans notre expériencese.

Quant aux antyavisesa, comme nous venons de le voir, ils ne
constituent en aucune manieére des traits particuliers (des atomes et autres
substances éternelles) susceptibles d’étre pergus. L’antyavisesa représente
pour eux un principe ultime d’individuation vérifiable uniquement par la
perception yogique, c’est-a-dire par la capacité des yogis de saisir la
différence, par exemple, d’un atome X apergu, disons, hier, et d’un atome
Y apergu maintenant, aussi bien que I’identité entre un atome X apercu hier
et celui apergu maintenant>7.

56 Cette expérience, selon les Vaisesika, montre que toute chose pourvue d’une
dimension est divisible.

57 La mention de la capacité des yogis a distinguer entre deux atomes apparemment



110 VICTORIA LYSSENKO

Ici nous trouvons une autre justification de la perception yogique que
celle donnée dans le chapitre sur le pratyaksa. La (dans le cas des
yuktayogi) 1l s’agissait d’une perception des substances éternelles etc. sans
qu’aucun jugement la concernant soit formulé. Ici, par contre, Prasastapada
examine non pas une perception pure, mais plutot des actes cognitifs basés
sur une telle perception — le pratyayavyavrtti, littéralement, «exclusion
notionnelle» ou une connaissance que telle chose posséde des
caracteristiques individuelles qui la rendent différente des autres choses de
la méme classe, et le pratyabhijiiana, la récognition d’une chose qu’on a
vue précédemments8. Ces deux actes, a mon avis, relevent d’une perception
que les philosophes indiens ont appelée savikalpa, «perception avec
constructions mentales». Mais on peut remarquer qu’a la différence du
savikalpa pratyaksa dit ordinaire qui s’appuie sur une aperception de la
forme propre des choses (svarupalocana), ces actes cognitifs ont pour base
une perception yogique.

Yogipratyaksa et les deux phases de la perception ordinaire.

Nous pouvons maintenant essayer de répondre a la question posée au début
de cet article, a savoir la relation de la perception yogique a la distinction
entre nirvikalpa et savikalpa. La perception yogique est-elle d’un ordre
supérieur a celui de nirvikalpa et savikalpa pratyaksa? Théoriquement,
chaque acte de perception doit contenir ces deux phases. Mais Prasastapada
n’entreprend aucun effort pour les mettre en accord avec la perception
yogique. Nous pouvons lui poser beaucoup de questions, par exemple, peut-
on dire que les deux formes de yogipratyaksa, a savoir, yukta et viyukta,
correspondent aux deux étapes de la perception ordinaire ? La perception
yogique est-elle verbalisée ou non ?

En dépit de ’absence de réponse explicite de la part de Prasastapada,
essayons de la reconstruire a partir de ce que nous avons déja appris de ses
textes. Si nous comparons les deux formes du yogipratyaksa aux deux
phases de la perception ordinaire, nous remarquons qu’il n’y a de
correspondance directe ni entre les deux premieres (yukta et le nirvikalpa),
ni entre les deux suivantes (viyukta et le savikalpa). Si la perception des

identiques se rencontre aussi dans les Yoga sutra (I11. 52-53).

58 Ce type d’acte mental est expliqué a I’aide des traces mentales (bhavana) produites par
la premiere perception d’une chose (PB [304]).



PRASASTAPADA 111

yuktayogi est effectuée au moyen d’un contact entre le manas et I’atman, le
nirvikalpa présente un contact entre les quatre facteurs — objet, organe des
sens, manas et atman. Par contre, si le viyukta résulte d’un contact entre les
quatre facteurs susnommes, le savikalpa n’en implique que deux — manas et
atman.

En ce qui concerne 1’aspect verbal, il semblerait que le yogipratyaksa
en tant que tel, bien qu’il pourrait comporter en soi le caractére direct du
nirvikalpa pratyaksa et en méme temps la précision et netteté du savikalpa
pratyaksa, ne constitue pas un jugement verbal capable de procurer une
structure précise a des sensations vagues et indifférenciées, mais plutot une
aperception déterminée a priori (par le dharma né du yoga), sans étre
forcément revétue d’une forme verbale. C’est-a-dire, qu’elle possede la
clarté et la distinction sans recourir & une quelconque catégorisation®. Cette
derniére, au cas ou elle serait effectuée, reléverait du caractere de savikalpa
pratyaksa. C’est ainsi, a mon avis, qu’on peut interpréter 1’idée de
Prasastapada concernant la connaissance distinctive (pratyayavyavrti) et
recognitive (pratyabhijiia) par rapport aux atomes et autres substances
imperceptibles. En conséquence, ces deux types d’actes cognitifs, tout en
appartenant au savikalpa pratyaksa, expriment directement le contenu du
yogipratyaksa.

Mais s’il en va ainsi, il n’est pas évident que les Vaisesika aient
conscience que 1’admission du caractére verbalisable de la perception
yogique pose d’autres problémes. Les témoignages des yogis sur leur
expérience comportent-ils pour celui qui ne pratique pas le yoga la méme
valeur de connaissance directe que pour eux-mémes ? Pour les gens
«comme nous», qui ne sont pas des yogis, les observations de ceux-ci basees
sur leur expérience «enstatique» des catégories du Vaisesika ne peuvent étre
autre chose qu’aptavacana, ou «témoignage d’une personne digne de
confiance». Ce dernier est considéré dans le Vaisesika comme une espéce
d’inférence logique (anumana), donc de connaissance indirecte. Voila une
contradiction qui, a notre connaissance, n’a guere été remarquée ni par les
Vaisesika, ni par les indianistes.

59 11 me semble possible de comparer la vision du type yukta, ou enstatique, a I’intuition
intellectuelle comme on 1’a comprise en Occident, tandis que viyukta est comparable, a
mon avis, a tous les types de vision supra-ordinaire connus en Occident, comme par
exemple la clairvoyance, la télépathie etc.



112 VICTORIA LYSSENKO

La perception yogique et la délivrance.

Ce que mérite notamment notre attention c’est le fait que ni Prasastapada,
ni Sridhara ne parlent explicitement du yogipratyaksa en rapport avec la
délivrance (nihsreyasa, moksa). Dans sa description de la délivrance6?
Prasastapada ne mentionne méme aucun exercice de yoga, par contre, il dit
que I’homme qui cherche la connaissance véritable des choses va chez un
maitre (dcarya) qui lui apprend les six catégories du Vaisesika. C’est cette
connaissance qui fait disparaitre son ignorance en le dégageant de toutes ses
affections et en faisant que ni le dharma, ni I’adharma, produits dans ses
vies précédentes ne surgiront plus etc.(PB [319]).

On a I'impression que Prasastapada a déja «oublié» tout ce qu’il a dit
par rapport au yogi pratyaksa en tant que connaissance directe des
catégories du Vaisesika. Est-ce que de cette maniere il prive le yoga de sa
capacité libératrice en le faisant passer sur le plan purement mondain ? Les
pouvoirs extraordinaires que développent les yogis au cours de leurs
exercices sont destinés a augmenter leurs capacités de perception dans le
monde, et leurs intuitions dans les sciences (sastra) y compris celle du
Vaisesika. De quelle fagon ces pouvoirs pourraient contribuer a obtenir la
délivrance ne I’intéresse guered!.

Conclusion.

On peut se poser la question de savoir pourquoi les Vaisesika en dépit de
tout leur rationalisme introduisent le yogipratyaksa. Est-ce que cela a été
conditionné par le développement interne de cette école ou seulement par le
désir de nos auteurs de n’étre pas en arriére des autres systémes
philosophiques? Selon WEZLER, le yogipratyaksa a été pour les Vaisesika

60 Par moksa les Vaisesika entendent la cessation de la réincarnation et [’absence de
souffrance. Ils définissent cet état d’une fagon purement négative, presque comme les
bouddhistes définissent leur nirvana. Et leur motivation pour obtenir le moksa était
quasiment la méme que celle des bouddhistes, c’est-a-dire celle de couper court a la
souffrance (duhkha).

61 C’est Sridhara qui ajoute qu’aprés avoir acquis la connaissance verbale des six
catégories ’aspirant du Vaisesika passe au sravana — la pratique de 1’audition des
doctrines, manana — la réflexion sur ces doctrines étudiées, nididhyasana — la
méditation constante sur elles et, enfin, il obtient la perception directe des six catégories
(pratyaksa) (NK: 282).



PRASASTAPADA 113

une maniere de retourner contre leurs adversaires leurs propres armes:
«Votre yogipratyaksa est en fait une autre moyen de confirmer la vérité de
notre propre systeme» (WEZLER, 1982: 669).

Mais pour pouvoir dire cela, les Vaisesika doivent, a mon avis,
justifier d’abord le statut du yogipratyaksa notamment du point de vue de
leur propre systéme épistémologique. Etant donné que dans un systéme
rationaliste et réaliste comme celui du Vaiéesika, toute connaissance a pour
base avant tout la perception, donc, le contact direct entre les objets et les
organes des sens, c’est dans le cadre de la perception qu’il a fallu inscrire
I’expérience yogique en accordant au manas le statut d’un organe des sens.
De cette maniére le principe du contact cognitif n’a pas été violé. D’un
autre coté, les valeurs métaphysiques du Vaisesika, celles dont la découverte
représente le but sotériologique de cette école, se situent au niveau des
phénomeénes imperceptibles, donc non-accessibles a la perception
ordinaire62. A la différence de I’atman ou du brahman des écoles du
Vedanta et aussi du purusa du Samkhya-Yoga, le niveau de la réalité
primaire du Vaisesika ne se présente pas comme quelque chose d’unique, de
continu et d’étranger a toute différentiation. Au contraire, celui-ci
comprend la multitude des diverses unités dégagées par les Vaisesika dans
leur analyse (nous appelons cette analyse «le mode de pensée atomis-
tique»©3). C’est justement pour assurer le statut ontologique de ces unités,
que les Vaisesika ont cru nécessaire d’invoquer la perception yogique
jouissant dans la tradition indienne d’une autorité incontestable a coté des
arguments inférentiels. Ceux-ci, en effet, dans une tradition rompue a 1’art
de relativiser la portée des arguments logiques, pouvaient toujours étre mis
en doute.

Tous les textes analysés dans cet article montrent que la connaissance
suprarationnelle chez Prasastapada porte un caractere assez hétéroclite et
dépourvu de toute cohérence interne. La relation entre les différents types
de cette connaissance, a savoir perception yogique, connaissance des rsi
(arsajiiana) et vision des siddha (siddhadarsana) n’apparait pas trés claire-

62 On pourrait nous objecter que la philosophie indienne tout entiere consiste en une
quéte des valeurs éternelles dans la mesure ou elle explique les choses non
permanentes comme moins réelles ou méme comme illusoires. Mais dans le projet
Vaiéesika il ne s’agit ni de différents degrés de la réalité, ni de la distinction entre la
réalité et I’illusion, mais d’une distinction entre la réalité primaire ou de base ( prakrti)
et la réalité dérivée ou plutdt construite.

63 Pour la description du mode de pensée atomistique voir: LYSSENKO 1994.



114 VICTORIA LYSSENKO

ment. Tout semble indiquer que la connaissance suprarationnelle a été intro-
duite par Prasastapada pour les besoins de la cause, c’est-a-dire pour
justifier un certain nombre de présupposés ontologiques Vai$esika, comme
par exemple, I’existence des atomes, du manas, de I’atman, des universaux,
des antyavisesa etc., aussi bien que pour intégrer dans le Vaisesika
différents types d’expérience transcendante reconnus dans la tradition
indienne comme celle des rsi ou des siddha. Dans le Vaisesika postérieur a
Prasastapada ce type de connaissance, tout en demeurant marginal, n’en
constitue pas moins une option ouverte en paralléle au développement de la
connaissance rationnelle.

TEXTES ET ABREVIATIONS

Nyayamafijari of Jayanta Bhatta. Ed. by Pandit Sri Siirya Narayana Sukla. KSS No. 106,
Benares, 1936.

Nyayasara of Bhasarvajiia. With the Commentary Padaparicika of Vasudeva Siri. Ed. by
K.Sambasiva Shastri. TSS N° 109, Trivandrum 1931.

Prasastapadabhasyam by Prasasta Devacharya with Commentaries (up to Dravya) Sikti
by Jagadisa Tarkalankara, Setu by Padmanabha Misra and Vyomavati by Vyoma-
Sivacharya (to the end). Ed. Gopinath Kaviraj. CSS 61. Benares 1934-1931.

Prasastapadabhashyam of Prasasta Devacarya with commentaries (up to Dravya) Siikti
by Jagadisa Tarkadlankara, Setu by Padmanabha Misra and Vyomavati by
Vyomasivacharya. Ed. by M.M.Gopinath Kaviraj and Panditraj Dhundhiraj Shastri. CSS
N°61 , Varanasi 1983.

Prasastapadabhdashyam with the Commentary Kiranavali of Udayandcarya. Ed. by
Jitendra S. Jetly. GOS N° 154. Oriental Institute, Baroda 1971.

Prasastapadabhdasyam with the Commentary Nyayakandali of Sridhara. Ed. by
Vindhyesvari Prasad Dvivedin. India: Sri Satguru Publications, 1984 (premiére édition
1895).

Vaisesika Satras of Kanada with the Commentary of Candrananda. Ed. by Muni Sri
Jambuvijayaji. GOS N° 136. Oriental Institute, Baroda 1961.

Vaisesika siitras of Kanada with the Commentary of Sankara Misra and Extracts from the
Gloss of Janardyana. Together with Notes from the Commentary of Candrakanta and an
Introduction by the Translator. Sanskrit Text and English Translation of Nandalal Sinha.
Sacred Books of the Hindus. Vol. VI. Allahabad: Indian Press, 1911 (reprint Delhi: S.N.
Publications, 1986).



PRASASTAPADA 115

Word Index to the Prasastapadabhasya. A complete word index to the printed editions of
the Prasastapadabhasya. Ed. by J. Bronkhorst and Yves Ramseier. Motilal Banarsidass,
Delhi, 1994.

Yogasutra of Patarijali with the Bhasya of Vyasa and the Tattvavaisaradi of
Vacaspatimisra. Ed. by Ram Sankar Bhattacarya. Varanasi, 1963.

Ki = Kiranavali

NK = Nyayakandali

NM = Nyayamaiijari

NyS = Nyayasara

PB = Prasastapada bhasya

Vy = Vyomavati

VSC = Vaisesika siitra avec le commentaire de Candrananda
VSS = Vaisesika siitra avec le commentaire de Sankaramisra
YS= Yoga siitra

BIBLIOGRAPHIE

BIARDEAU M. 1964. Théorie de la connaissance et philosophie de la parole dans le
brahmanisme classique. Paris: Mouton & CO.

ELIADE M. 1960. Le yoga: immortalité et liberté. Paris: Payot.

FADDEGON B. 1918. The VaiSesika System Described with the Help of the Oldest Texts.
Amsterdam: Koninklijke Academie van Wetenschappen te Amsterdam, Afd. Letterkunde,
N.R. 18,2.

HALBFASS W. 1992. On Being and What There Is. Classical Vaisesika and the History of
Indian Ontology. SUNY Press, Albany N.Y.

HATTORI M. 1968/1969. Two Types of Non-qualificative Perception. Beitrdge zur
Geistesgeschichte Indiens: Festschrift fiir Erich Frauwallner. Wiener Zeitschrift fiir die
Kunde Stid und Ostasiens, Band 12-13, p. 161-169.

ISAACSON H. 1990. 4 study of Early Vaisesika Teachings on Perception. (M.A. Thesis),
Groningen.

ISAACSON H. 1993. Yogic perception (yogipratyaksa) in Early Vaisesika.- Studien zur
Indologie und Iranistik 18, 139-160.

LESSING F.D. and WAYMAN A. 1978. Introduction to the Buddhist Tantric System.
Translated from Mkhas Grub Rje's. Motilal Banarsidass, Delhi.

LYSSENKO V. 1994. “Atomistic Mode of Thinking as Exemplified by the Vaisesika
Philosophy of Number”. Asiatische Studien. Etudes Asiatiques. XLVIIL.2: 781-806.



116 VICTORIA LYSSENKO

LYSSENKO V. 1996. La doctrine des atomes (anu, paramanu) chez Kanada et
Prasastapada. Problémes d’interprétation. Journal asiatique. Tome 284, N° 1, p. 137-158.

SCHMITHAUSEN L. 1970. Zur Lehre von der vorstellungsfreien Wahrnehmung bei
Pradastapada . Wiener Zeitschrift fiir die Kunde Siid und Ostasiens. Band 14, p. 125-129.

WEZLER A. 1982. “Remarks on the Definition of “Yoga” in the VaiSesika Siitra”,
Indological and Buddhist Studies. Volume in honour of Professor J W. de Jong on his
sixtieth birthday. Ed. by L.A. Hercus et. al. Canberra. p. 643-686.

WHITE D.G. 1996. The Alchemical Body. Siddha Traditions in Medieval India. The
University of Chicago Press, Chicago and London.



	La connaissance suprarationelle chez Praśastapāda

