
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 52 (1998)

Heft: 1

Artikel: La connaissance suprarationelle chez Praastapda

Autor: Lyssenko, Victoria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147415

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CONNAISSANCE SUPRARATIONNELLE

CHEZ PRASASTAPADA

Victoria Lyssenko, Moscou

Parmi les systèmes de la philosophie indienne le Vaisesika, ainsi que le

Nyäya, sont réputés être les plus rationalistes dans le sens européen du mot.
Cela veut dire que pour eux la connaissance rationnelle compte plus que la
connaissance suprarationnelle. Celle-ci est l'apanage des yogis et aussi de

ces êtres que les Vaisesika ont appelés asmadvisista, «différents de nous» à

savoir les dieux (deva), les voyants védiques (rsi) et les magiciens (siddha).
Néanmoins, les deux systèmes ont inclus cette connaissance dans le cadre de

leur epistemologie. De quelle façon cela est-il possible? Nous examinerons
plus particulièrement le cas du Vaisesika1.

Le yoga et la perception yogique (yogipratyaksa) dans le Vaisesika
font l'objet de deux articles: ceux de A.WEZLER (1982) et de H.
ISAACSON (1993) qui contiennent une analyse philologique très importante
et dont les conclusions ont été utilisées dans le présent exposé, mais ils ne

considèrent pas d'une manière systématique l'aspect épistémologique du

problème. C'est notamment cela que l'on se propose de faire ici en

s'appuyant principalement sur le Padärthadharmasamgraha («Collection
des caractéristiques des catégories») de Prasastapâda (6 siècle de notre ère)

ou Prasastapädabhäsya (PB) - l'oeuvre majeure du Vaisesika classique2.
Quant aux Vaisesika sütra de Kanada, le texte de base de ce système, ils ne

peuvent pas nous rendre de grands services en ce qui concerne la

compréhension de ces sujets dans PB. C'est en effet à une époque plus
tardive que celle de Prasastapâda, que la conception du yoga et du

yogipratyaksa y aurait été introduite. Cette conclusion est contenue
implicitement dans les analyses développées par A.WEZLER3.

La connaissance yogique a été étudiée dans le cadre du Nyäya par Madeleine
BIARDEAU (1964).

On utilise ici les commentaires sur PB (Vy de Vyomasiva, NK de Sridhara, Ki de

Udayana ainsi que certains autres textes) dans la mesure où ils peuvent aider à

comprendre celui-ci.

Selon WEZLER, la date de Prasastapâda peut nous servir comme terminus post quem
pour l'insertion de la définition du yoga dans les VS parce que sa conception du yoga



86 VICTORIA LYSSENKO

Les principes généraux de l'epistemologie du Vaisesika.

Selon Prasastapâda, les six catégories incluant toutes modalités d'être :

substance (dravya), qualité (guna), mouvement (karma), traits communs
(sämänya), traits particuliers (visesa) et inhérence (samaväya) - sont
caractérisées par le fait d'exister (astitva), le fait d'être exprimable en mots
(abhidheyatva) et enfin par le fait d'être connaissable (jneyatva) (PB [11]4).
Donc, toutes les modalités d'être sont existantes, connaissables et en même

temps exprimables en mots. Ce qui semble en découler, c'est que toute
connaissance doit posséder un caractère verbal. Voilà un bon exemple
d'affirmation d'une stratégie rationaliste qui aurait dû, à mon avis, mettre
en doute toute possibilité de connaissance non verbale (anirvacanïyd) du

genre de celle qui prévaut dans des écoles comme le Vedänta, le

Bouddhisme, le Sâmkhya, le Yoga et leurs dérivés.
Les Vaisesika comprennent l'avènement de la connaissance de la même

façon atomistique et mécanistique que les processus matériels, comme par
exemple, l'apparition de nouvelles qualités dans un pot à la faveur de la
cuisson (päkaja). L'un et l'autre sont considérés comme un ensemble de

facteurs causaux (sämagri) contenant des éléments physiques à côté
d'éléments de caractère mental aussi bien qu'éthique. Ainsi dans la cuisson
d'un pot participe un ensemble de causes parmi lesquelles on peut
distinguer non seulement les atomes matériels du pot, mais aussi Yätman du

potier et l'invisible force karmique appelée adrsta. Les processus, qu'ils
soient mentaux ou physiques, comportent différentes étapes en fonction de

l'apparition, du maintien et de la disparition de leurs diverses phases (ici je
fais référence à la conception dite vadhya ghätaka selon laquelle une phase
donnée ne peut apparaître que moyennant la cessation de la phase

précédente).
Le processus d'une connaissance ordinaire est composé, à son tour,

d'un élément extérieur constitué par l'objet de connaissance (artha), d'un
élément psychique représenté par deux substances - Y ätman (âme) et le

«is apparently different from that in the VS, and seems to have been influenced by the

teachings of classical Yoga, i.e. the system of Patanjali» (WEZLER 1982). On peut en

conclure que les sütra sur la perception yogique doivent être également plus tardifs que
Prasastapâda.

4 Les chiffres entre crochets renvoient aux paragraphes dans l'Index du PB par
J. Bronkhorst et Y. Ramseier (voir Bibliographie), accompagné par une édition de

ce texte dans laquelle on trouvera les variantes contenues dans les éditions précédentes.



PRASASTAPÂDA 87

manas (organe mental), c'est-à-dire le sujet et l'instrument de connaissance,
et aussi d'un élément qu'on pourrait appeler éthique ou karmique -
Yadrsta, invisible force qui prédétermine le sort de la personne selon ses

actions dans ses vies précédantes. Ainsi la vérité ou la non vérité d'une
connaissance ne dépend pas exclusivement de facteurs purement
épistémologiques ou psychiques etc., mais également d'objets extérieurs et

enfin du karman de la personne. Sous cet aspect le Vaisesika et le Nyâya se

présentent comme des théories du type arthaprakäsa, dans lesquelles c'est
notamment l'objet qui est considéré comme une source de lumière (de

connaissance) ou, autrement dit, comme seul critère de la connaissance

droite, tandis que les capacités du sujet de le connaître sont déterminées par
toutes sortes de facteurs, y compris le karman de la personne. Dans leur

epistemologie ces deux écoles ont formulé plus tard la doctrine du

paratahprämänya - de la validité de tous les pramäna ou instruments de

connaissance, à partir d'autre chose qu'eux-mêmes, c'est-à-dire a

posteriori. Par contre, les écoles comme le Vedänta, le Sämkhya, la
Mïmâmsâ et le Bouddhisme mahâyânique représentent des théories du type
svayamprakäsa, la connaissance comme étant elle-même la seule source de

sa validité. Ces théories impliquent svatahprämänya ou la validité a priori
de tous les pramäna.

Les Vaisesika légitiment deux sources de connaissance - la perception

(pratyaksa) et l'inférence (anumäna). Prasastapâda considère la
connaissance yogique comme une variété de perception (pratyaksa). Pour
savoir ce qu'est la connaissance yogique, il nous faut d'abord comprendre
ce que représente pour le Vaisesika une perception pour ainsi dire ordinaire.

La perception ordinaire.

Le chapitre sur le pratyaksa dans le PB [234] définit celui-ci comme ce qui
surgit en fonction des organes des sens (aksa, synonyme d'indriya)5. Parmi

ces derniers nous trouvons non seulement les organes de la perception
proprement dite comme par exemple : nez, langue, oreille, yeux, peau, mais

pareillement le manas, l'organe mental. Nous aurons l'occasion de voir que
c'est notamment l'inclusion du manas parmi les indriya qui a permis aux
Vaisesika de considérer la connaissance yogique comme une espèce de

perception.

5 Taträksam aksam pratltyotpadyata iti pratyaksam (PB avec NK : 186).



88 VICTORIA LYSSENKO

L'objet d'une perception ordinaire doit posséder, selon Prasastapâda,
les caractéristiques suivantes: (1) une dimension assez grande pour être

perceptible (ma h at), (2) être composé de parties intégrantes
(anekadravyavattva) et (3) une couleur manifestée ou visible (udbhütarüpa)
et (4) être éclairé (prakâsa) (PB [235]) 6. Par cela Prasastapâda voulait dire

que les choses (1) d'une dimension minimale ou maximale qui portent les

noms techniques de paramänu ou paramamahat, (2) non composées de

parties et (3) incolores (ou à la couleur non-manifestée) - ne sont pas
accessibles aux sens, comme par exemple, les atomes ou les substances

omniprésentes, à savoir Yâtman (l'âme), Väkäsa (l'espace universel ou
l'éther) le dis («l'espace dimensionnel en tant que lieu des dispositions
orientées» - traduction de J. Filliozat), le käla (le temps) et aussi leurs
qualités (guna), mouvements (karman), traits communs (sämänya) et
particuliers (visesa).

La perception ordinaire est effectuée par le quadruple contact
(catustayasamnikarsd) des facteurs suivants: ätman, manas, indriya
extérieurs et objets, qui porte le nom technique d'indriya-artha-samnikarsa. Le

type de perception décrit ainsi porte sur trois des grands éléments
(mahäbhüta)- terre (prthivï), feu (tejas) et eau (ap) (PB [235,236]). Le
quatrième grand élément, le vent (väyu), est considéré par Kanada7, et
ensuite par Prasastapâda comme imperceptible en fonction de l'absence en
lui d'une couleur manifestée bien qu'il soit évidemment accessible au
toucher.

Ainsi l'on voit que l'ensemble de la théorie de la connaissance

perceptive est modelé sur le phénomène de la vision. Celle-ci, comme nous
l'avons déjà remarqué, contient quatre facteurs: le sujet de connaissance

(ätman), l'instrument psychique de connaissance (manas), les instruments

pour ainsi dire corporels (indriya) et les objets extérieurs (artha). Le
contact de ces quatre facteurs est nécessaire non pas uniquement pour voir,
mais aussi pour goûter, sentir et toucher. Dans le cas particulier de l'ouïe le

samnikarsa comporte trois facteurs (trayasamnikarsa) - Yâtman, le manas
et Yindriya, parce que l'objet, à savoir le son, est une qualité inhérente à

Y äkäsa, une substance dont la partie constituée par l'espace intra-auriculaire

6 Tad dhi dravyädisu padârthesutpadyate. Dravye tavat trividdhe mahatyanekadravya-
vattvodbhütarüpaprakäsacatustayasannikarsäd...

7 Rüpasamskäräbhäväd väyäv anupalabdhih (VSC 4.1.8). Pour l'interprétation de ce
sütra voir ISAACSON 1990 :34-35.



PRASASTAPÂDA 89

est l'organe même de l'ouïe (PB [237])8. Autrement dit, du fait que l'objet
réside dans la substance même d'äkäsa qui constitue l'organe de l'ouïe, il
n'y aura pas besoin de contact entre cet organe et le substrat du son. La
perception pour ainsi dire intrasubjective, à savoir celle de la buddhi
(pensée, acte cognitif), de la joie, de la douleur et d'autres qualités
psychologiques (désir, aversion, effort) appartenant à une âme (ätman),
s'effectue par le contact de deux facteurs - ätman et manas (PB [239])9.

Parmi les facteurs causaux de la perception Prasastapâda cite aussi
dharma etc. (selon Sridhara ce sont adharma, mérite ou vice, espace dimen-
sionnel et temps), en tant que membres du sämagrya ou ensemble de causes

participant à la production des effets (PB [235]). Sridhara explique que
l'apparition d'une perception à tel ou tel moment ainsi que les sentiments
de plaisir ou de gêne qu'on en éprouve sont redevables au comportement
soit dharmique ou moral, soit non-dharmique ou immoral de la personne
(NK 189) io.

Ainsi la perception est un processus reposant non seulement sur des

facteurs épistémologiques et psychologiques, mais aussi sur des éléments
relatifs à l'ordre, si l'on veut, socio-cosmique, parce que dharma et

adharma dans la philosophie indienne renvoient à la morale soutenant la
société et le fonctionnement de l'univers", mais dans le Vaisesika le couple
de termes dharma-adharma est aussi utilisé d'une façon technique en tant

8 Èabdasya trayasamnikarsäc chrotrasamavetasya tenaivopalabdhih.
9 Buddhisukhaduhkhecchädvesaprayatnänäm dvayor ätmamanasoh samyogäd upa-

labdhih.

10 Sarvasyaiva jhänasya sukhaduhkhädihetutväd desakälädiniyamenotpädäc ca dharmä-

dharmadikkälajanyatvam.
11 Dans le chapitre portant sur le dharma, Prasastapâda semble comprendre celui-ci d'un

côté comme une sorte de code moral universel (sämänya) pour tous les membres de la

société brahmanique (foi dans le dharma, non-violence, bénévolence, véracité, probité,
chasteté, franchise, absence de colère, pratique des ablutions, usage des substances

purifiantes, dévotion à une divinité, régime et non-négligence [des devoirs] - tatra
sämänyäni - dharme sraddhä ahimsä bhütahitatvam satyavacanam asteyam
brahmacaryam anupadhä krodhavarjanam abhisecanam sucidravyasevanam
visistadevatä-bhaktir upaväso'pramädas ca (PB [310]). D'un autre côté, il voit en
dharma le varna-äsrama-dharma, c'est-à-dire, différents (visesa) devoirs liés à la

place qu'on occupe dans l'ordre social selon que l'on est brähmana, ksatriya, vaisya
ou südra, et en fonction du stade de vie, où l'on se trouve - brahmacärin (étudiant
brahmanique), grhastha (maître de maison), vänaprastha (ermite forestier) et

samnyäsin (renonçant) (PB [311-316]).



90 VICTORIA LYSSENKO

que synonyme de Vadrsta, invisible force karmique qui conditionne le sort
de la personne.

Deux phases de la perception.

Ce qui est aussi important pour notre thème c'est la distinction faite par
Prasastapâda entre deux phases de la perception ordinaire. La première
phase qui constitue le moment initial de perception est décrite par
l'expression svarüpa-älocana-mätram, «la simple aperception de la forme

propre de [l'objet]». Dans la littérature plus tardive cette phase a reçu le

nom technique de nirvikalpa pratyaksa, littéralement, «la perception sans
constructions mentales» ou la perception «indéfinie», «non différenciée»,
«antéprédicative», «non verbale», selon les différentes traductions. La
deuxième phase distinguée par Prasastapâda, mais non désignée
expressément par lui, est connue sous le nom de savikalpa pratyaksa,
littéralement «la perception avec constructions mentales» ou la perception
«définie», «différenciée», «predicative», ou «verbale».

La distinction entre ces deux phases de perception chez Prasastapâda
constitue un problème trop compliqué pour être traité dans cette brève

revue. Ce qui nous intéresse ici ce sont les rapports possibles de ces deux

phases de perception ordinaire avec la perception yogique. Adressons-nous

aux raisonnements de Prasastapâda. Selon lui, svarüpa-älocana-mätram, «la

simple aperception de la forme propre de l'objet», est effectuée par le

contact de quatre facteurs: ätman, manas, indriya extérieurs et objets. Mais

qu'est ce que l'objet de svarüpa-älocana-mätram? La réponse de

Prasastapâda n'est pas très claire12. Il semble parler de deux sortes d'objets.
L'un est le dravya (PB [235]), les autres sont les traits communs et

particuliers (sämänya-visesa) (PB [243], [244]).
L'idée que les traits communs et particuliers sont déjà apparus au

premier moment de perception a été nécessaire, si l'on veut suivre la

logique du Vaisesika, pour justifier leur présence à la deuxième étape, car
ces derniers doivent être l'effet des causes qui les précèdent13. Mais étant

12 Les raisonnements de Prasastapâda concernant l'objet de svarüpa-älocana-mätram
ont provoqué une discussion assez importante entre les indianistes contemporains
(Maasaki Hattori 1968, L. Schmithausen 1970, W. Halbfass 1992 et autres)
dont les résultats ont été résumés par H. ISAACSON (1990: 66-67).

13 Cette justification est apparue chez les commentateurs de Prasastapâda, par exemple



PRAEASTAPÄDA 91

donné que toute connaissance droite, selon le Vaisesika, doit être verbale, il
ne faut pas regarder cette étape où la perception n'est pas encore verbalisée,
comme quelque chose d'indépendant de la phase suivante.

Au cours de la deuxième phase de perception, dite savikalpa pratyaksa,
on attribue à un objet différentes caractéristiques (visesana). Prasastapâda
dit à ce propos: «La perception produite par le contact du manas et de

Yâtman possède les facteurs de spécification (visesana) suivants: la classe la

plus générale à savoir sat, l'espèce (visesa), la substance (dravya), la qualité
(guna), le mouvement (karman) et de cette façon elle revêt la forme d'un
jugement, par exemple, s'agissant d'un bovin: 'Cette chose-ci est existante
(sat), elle est une substance (visesa), elle est faite de terre (substance), elle a

des cornes, elle est blanche (qualité), c'est un bovin, il marche
(mouvement)'» (PB [235])14. Il faut donc remarquer que le savikalpa
pratyaksa implique des qualifications (visesana) correspondant à l'ensemble
des catégories du Vaisesika - sämänya, visesa, dravya, guna, karman, à

l'exception de la catégorie samaväya (inhérence).
Maintenant, nous sommes en possession de toute l'information de base

qui nous est nécessaire pour aborder le problème de yogipratyaksa chez

Prasastapâda
Prasastapâda divise la perception yogique en deux types: yukta, la

perception des yogis en samädhi (enstase) et viyukta, sortis du samädhi.

Perception des yogis en samädhi.

Voici le texte de Prasastapâda: «Chez les yogis qui sont supérieurs à nous,
[quand il sont] en enstase (yuktänäm), à l'aide de leur manas favorisé par le

mérite (dharma) issu du yoga, une vision stable se produit par rapport à la

chez Vyomaéiva : «Nirvikalpa c'est ce qui doit prouver la connaissance propre à

savikalpa d'un objet pourvu de différentes caractéristiques» (tad evam nirvikalpakam
pratipädya savikalpakam visesyajhänam äha... Vy: 558). Sridhara donne un autre

argument : «Si l'on n'admet pas une saisie de la forme propre de la chose à la façon du

nirvikalpa, alors la perception à la façon du savikalpa, elle-même n'aura pas lieu faute
d'une remémoration du mot exprimant (l'objet) ; pour celui qui admet le savikalpa, le

nirvikalpa, lui aussi, doit être admis» (yadi hi vastusvarüpasya nirvikalpakena
grahanam nesyate tadä tadväcakasabdasya smrtyabhävät savikalpakam api na syät
atah savikalpakam icchatä nirvikalpakam apy esitavyam... NK: 189).

14 Sämänyavisesadravyagunakarmavisesanäpeksäd ätmamanahsamnikarsät praty¬
aksam utpadyate - sad dravyam prthivï visant suklo gaur gacchatlti.



92 VICTORIA LYSSENKO

nature propre des choses suivantes: leur propre ätman, celui des autres,
äkäsa, dis (espace dimensionnel), temps, atomes, vent15 et manas, et aussi

par rapport à leurs qualités, leurs mouvements, leurs traits communs et

particuliers et à l'inhérence.» (PB [241])16.

Remarquons que Prasastapâda a qualifié les yogis à/asmadvisista,
«différents de nous», ou plus exactement «supérieurs à nous». Cela veut
dire qu'il ne se range pas lui-même parmi les yogis et qu'il décrit
l'expérience yogique comme quelque chose d'exceptionnel et sans doute de

facultatif pour les Vaisesika. Selon lui, la perception yogique est effectuée

par le manas seul sans que celui-ci entre en contact avec les organes des

sens. Cela signifie-t-il que le manas entre en contact direct avec les objets
de la perception yogique Si l'on suit les principes épistémologiques du

Vaisesika, toute connaissance s'effectue à partir d'un contact entre
l'appareil cognitif et l'objet. Si cet objet est Yâtman propre de la personne,
la réponse est simple : le manas entre en contact avec lui. Mais que se

passe-t-il, si l'objet se trouve à l'extérieur de la personne Prasastapâda
demeure muet à ce sujet. Sridhara, comme nous allons le voir, propose une
solution selon laquelle le manas sort de son corps pour entrer en contact
avec ces objets. Cela lui permet de préserver le principe du contact cognitif.

Ce qui doit aussi retenir notre attention ici, c'est le rôle dévolu au
dharma. Le dharma dans le yogipratyaksa représente un facteur causal auxiliaire

de la même façon que dans la perception ordinaire. D'ailleurs, il faut
noter que ce n'est pas le yoga lui-même qui engendre directement cette
sorte d'expérience yogique, mais, plutôt, le dharma ou mérite produit par le

yoga. Le yoga n'est prescrit que pour les samnyäsin - les renonçants qui ont
déjà accompli leurs devoirs sociaux et peuvent se concentrer sur leur propre
perfection spirituelle.

15 Ce qui doit être expliqué, c'est que le vent, bien qu'il soit un des quatre grands
éléments composés d'atomes, ait été mentionné séparément de ceux-ci. Les atomes
d'autres grands éléments sont aussi imperceptibles que les atomes du vent, pourquoi
donc le vent a-t-il reçu le privilège d'être mentionné séparément? En cela Prasastapâda
semble suivre la tradition inaugurée par Kanada, selon laquelle le vent, à la différence
d'autres grands éléments, est imperceptible du fait de l'absence en lui de toute couleur
tant au niveau de sa forme atomique, qu'à celui de sa forme «grossière» composée
d'atomes (VSC 4.1.8 - Rüpasamskäräbhäväd väyäv anupalabdhih).

16 Asmadvisistänäm tu yoginäm yuktänäm yogajadharmänugrhltena manasä svätmä-
ntaräkäsadikkälaparamänuväyumanahsu tatsamavetagunakarmasämänyavisesesu
samaväye cävitatham svarüpadarsanam utpadyate.



PRASASTAPÂDA 93

Selon Prasastapâda, «Chez celui qui a déjà passé les trois [stades de la

vie], qui voue à tous les êtres une bénévolence constante, qui a abandonné

ses tâches [des précédents stades de vie], qui n'oublie pas les refrènements

(yamdf1 et les disciplines (niyama)n, qui, sur la base d'une connaissance
exhaustive des six catégories, vise à l'accomplissement d'un yoga, qui
délaisse tout motif mondain et s'aide des moyens [décrits ci-dessus] et de la

pureté de son caractère, il y a surgissement d'un dharma en fonction d'un
contact de son ätman avec son manas» (PB [315-316]19).

Dans ce passage on peut distinguer les deux sens du terme yoga. Au
sens large, il porte sur les disciplines (yama et niyama) et les connaissances

(la connaissance des six catégories du Vaisesika) visant à développer dans la

personne l'ensemble des caractéristiques morales et psychiques constituant
le dharma qui lui permettra d'entrer en enstase. Au sens étroit le yoga est

un synonyme d'enstase20. Donc, pour entrer en enstase (yoga au sens étroit)
une première fois, il faut déjà posséder ce dharma né du yoga (au sens large
du mot).

L'idée de la médiation du dharma entre les préparatifs yogiques et
l'enstase finale qui achemine à la délivrance21, a été développée par
Sridhara. Selon lui, il faut pratiquer le yoga à travers une série de

renaissances afin d'accumuler le dharma nécessaire à l'atteinte de cette

17 Le terme yama appartient au Yoga classique où il désigne la première étape prépa¬
ratoire à toute pratique yogique qui consiste en cinq refrènements : non-violence
(ahimsä), véracité (satya), non-vol (asteya), continence (brahmacarya), non-possessivité

(aparigraha). On voit bien qu' (à l'exclusion de non-possessivité) ils coïncident
pratiquement avec les mérites universels (sämänya) chez Prasastapâda.

18 Niyama - deuxième étape préliminaire du yoga consistant en purification (sauça),
contentement (samtosa) ascèse (tapas), étude (svädhyäya) et consécration à Dieu
(Isvara-pranidhäna).

19 Trayänäm anyatamasya sraddhävatah sarvabhütebhyo nityam abhayam dativa

samnyasya sväni karmäni yamaniyamesv apramattasya satpadärthaprasamkhyänäd
yogaprasädhanam pravrajitasyeti. Drstam prayojanam anuddisyaitäni sädhanäni
bhävaprasädam cäpeksyätmamanasoh samyogäd dharmotpattir iti.

20 Cf. la formule de Yoga bhäsya sur YS 1.1 (yogah samädhih).

21 Mais quelle doit être cette quantité de dharma suffisante pour obtenir la délivrance
Ce problème a été abordé par Madeleine BIARDEAU: «Si... le yoga produit un mérite

qui peut s'accumuler de renaissance en renaissance, il est difficile de comprendre à

quel point se produit la rupture, où l'accumulation extrême de mérites se résout en
absence de mérites et d'activité productrice de mérites, en l'absence de tout objet de

connaissance, c'est-à-dire en la délivrance» (BIARDEAU 1962:119-120).



94 VICTORIA LYSSENKO

perfection supérieure, au-delà de toute dualité, qui conduira à la délivrance
(NK 278). Nous reviendrons sur la question des rapports entre la perception
yogique et la délivrance plus tard, après avoir examiné tous les textes
concernant le yogipratyaksa. Cependant, considérons plus attentivement la
liste des objets de la perception yogique en enstase.

Le premier objet c'est Yâtman propre et Yâtman d'autrui. Selon
Prasastapâda, notre ätman est trop subtil pour être objet de perception
ordinaire, ainsi son existence doit elle être prouvée par l'inférence (PB [76]).
Mais dans les VS on peut trouver les traces d'un autre point de vue. Dans le

sûtra 9.13 (VSC) il est indiqué: «La perception de Yâtman se produit en
fonction d'un contact spécial de Yâtman et du manas dans Yâtman.»22

La question se présente de savoir si ce sütra parle de la perception
yogique ou s'il s'agit de la perception ordinaire de Yâtman et des autres
substances invisibles, comme par exemple le vent. B. Faddegon admettait

que dans le Vaisesika ancien il y ait eu deux branches: «l'une reconnaît la

perception directe de Yâtman (VS$ IX, i 11) l'autre la nie (VS$ VIII.i.2).
Ce dernier point de vue a pris le dessus sur le précédent. Ainsi, on a affirmé

que l'existence de Yâtman ne pouvait être qu'un objet d'inférence et être
saisie par ce qu'on appelle la perception magique.» (Faddegon 1969: 294).

H.ISAACSON signale que dans certains textes contenant des citations
des VS, par exemple, dans le Nyäyabhäsya de Vätsyäyana, la perception de

Yâtman est déjà comprise comme une forme de perception yogique
(yogipratyaksa) (ISAACSON 1993: 141-144).

Du point de vue technique, la perception yogique des différents objets
se produit, selon Prasastapâda, en fonction d'un contact cognitif
(samnikarsa) de cet objet avec le manas et Yâtman sans qu'intervienne
aucun organe des sens extérieur. Si cet objet est notre propre ätman il
s'agira d'un contact entre lui et le manas. Le cas de Yâtman d'autrui et des

autres objets extérieurs nous apparaît plus difficile. En effet, pour les saisir,
le manas doit entrer en contact avec eux. Comment se réalise ce contact

En l'absence d'explication de la part de Prasastapâda lui-même,
adressons-nous à Sridhara. Ce dernier donne des arguments qui peuvent être
résumés de la manière suivante: quand le yogi désire connaître son propre
ätman tel qu'il est enseigné dans les Upanishads, il détache son manas des

organes des sens extérieurs et le fixant sur une certaine région de Yâtman il
exerce un contrôle du type ekägratä (focalisation) sur Yâtman, contrôle

22 ätmany ätmamanasoh samyogavisesäd ätmapratyaksam.



PRASASTAPÂDA 95

grâce auquel un certain dharma est produit qui favorise l'apparition de la
connaissance véritable de la nature propre de Yâtman comme libéré de

toutes les impositions de «moi» et de «mien». Quand le yogi désire
connaître Yâtman des autres, ainsi qyYäkäsa, dis, temps etc., et quand il
médite sur ces objets, un dharma apparaît et à l'aide de ce dharma qui
recèle une énergie immense se produit la connaissance des natures propres
de ces objets. Cette énergie permet au manas de sortir du corps et d'entrer
en contact avec ces objets. La connaissance des qualités et mouvements des

ces objets se produit grâce à l'inhérence de ceux-ci aux substances qui sont
en contact avec le manas (samyuktasamaväyät), la connaissance du fait
d'avoir des qualités (gunatva) et autres traits communs et particuliers se

produit grâce à l'inhérence de ceux-ci aux (qualités et mouvements)
inhérents aux substances en contact avec le manas (samyuktasamaveta-
samaväyät) etc.. La même chose, dit Sridhara, se passe avec ceux qui
étudient les sciences (vidyâ) et les arts (silpa). La connaissance vient à celui

qui de manière permanente concentre son manas sur ces sujets (NK: 196)
23

_

On voit bien qu'à l'époque de Sridhara une certaine compréhension de

Yâtman à la manière du Vedänta et des techniques de méditation dans

l'esprit du Yoga de Patanjali tendait à s'infiltrer à l'intérieur même des

écoles auxquelles elle était initialement étrangère. L'idée que le manas sort
du corps pour entrer en contact avec des objets suprasensibles n'était pas
explicitement formulée par Prasastapâda, bien que la capacité du manas de

sortir du corps, de circuler à sa guise à l'entour et de revenir ensuite ait été

admise par lui (PB [357]). Ce qui saute aux yeux également, c'est que
Sridhara dans sa description du yogipratyaksa semble ignorer la différence
entre l'expérience yogique et la concentration sur un objet d'étude ou une

pratique mondaine.

23 Sväbhävikam tu yad asya svamparti tadyogibhir älokyate yadä hi yogi vedänta-
praveditam ätmasvarüpam aham tattvato 'nujänlyäm ity abhisandhänäd bahir
indriyebhyo manah pratyährtya kvacid ätmadese niyamyaikägratayätmä-nucintanam
abhyasyati tadäsya tattvajnänasamvartakadharmädhänakramenä-hamkäramama-
käravinirmuktam ätmattvam sphutibhavati yadä tu parätmäkäsa-kälädibubhutsayä
tadanucintanapraväham abhyasyati tadäsya parätmäditattva-jhänänuguno 'cintya-
prabhävo dharma upaclyate tadbaläc cäntahkaranam bahih sarlrän nirgatya parä-
tmädibhih samyujyate tesu samyogät samyuktasamaväyät tadgunädisu samyukta-
samavetasamaväyät tadgunatvädisu [..] jhänam janayati. Drstam tävat samähitena

manasäbhasyamänasya vidyäsilpäderjhätasyäpi jhänam.



96 VICTORIA LYSSENKO

Une chose reste encore mystérieuse : la perception yogique du manas.
Est-ce notre propre manas ou celui d'autrui qui fait l'objet de cette

perception? Prasastapâda ne le précise pas. Selon l'explication de

Vyomasiva, si le yogi veut connaître son propre manas et le manas
d'autrui, cela se produit dans le premier cas au moyen d'un contact entre le

manas et Yâtman dans l'âtman spécifié par le manas, celui-ci servant
d'unique instrument (karana) à cette connaissance. Dans le deuxième cas le

manas du yogi résidant dans le corps subtil entre en rapport avec le manas
d'autrui (Vy :559)24.

Cette explication complique peut-être inutilement les choses dans la

mesure où elle paraît vouloir correspondre au souci d'exhaustivité qui était
celui de Prasastapâda lorsqu'il mentionnait le manas parmi les objets accessibles

à la perception yogique, dont la liste devait coïncider grosso modo

avec celle des catégories. En tout état de cause, il ne pourrait s'agir ici que
du manas d'autrui, car le manas propre, en sa qualité de pur instrument de

connaissance, ne peut, selon le Vaisesika, servir en même temps d'objet de

connaissance, donc entrer en contact avec lui-même.
La connaissance des qualités des objets de la perception yogique

pendant l'enstase, de leurs mouvements, de leur traits communs et

particuliers et aussi de l'inhérence se produit de la même façon que dans la

perception ordinaire au moment de la connaissance de leurs substrats, à

savoir les substances elles-mêmes. Sous cet aspect, la perception yogique est

basée sur les mêmes relations ontologiques que celles gouvernant la

perception ordinaire à savoir entre la substance-support, sujet (dharmin),
d'une part, et tout le reste (des qualités, des mouvements, des traits
communs et particuliers) - supporté, ou prédicat (dharma), d'autre part.

La perception des yogis sortis de l'enstase (viyukta).

Prasastapâda décrit le viyuktayogi de la manière suivante: «Chez les yogis
quand ils sont sortis de l'enstase, par le contact des quatre facteurs25 et le

pouvoir procuré par le mérite né du yoga, une perception apparaît relative
aux choses subtiles, cachées et très éloignées.» (PB [242]) 26.

24 Atha yogi yadä svam antahkaranam grhnäti tadä kim käranam ätmamanah-
samyogah tasmin manahparicchedye mana èva karanam iti tatsambandham ca tat
grhnätiti. Vy : 559.

25 Les quatre facteurs sont Yâtman, le manas, les organes des sens et les objets
extérieurs.



PRASASTAPÂDA 97

Sridhara donne quelques précisions utiles : «Ceux qui grâce à une
pratique extrême du yoga ont accumulé un dharma abondant, et qui, tout en
n'étant plus en enstase, peuvent voir [les choses qui se trouvent
normalement] hors de portée des organes de sens, [sont appelés] viyukta,
sortis de l'enstase»(NK 198)27. Les choses subtiles, ajoute Sridhara, sont le

manas et les atomes, les choses cachées sont, par exemple, le royaume des

näga2&, les choses éloignées sont les mondes de Brahma 29 (NK 198).
Il convient de noter que la perception yogique des atomes et du manas

(d'autrui) apparaît aussi à cette étape, mais selon un processus différent. Si
dans le cas de yuktayogi, les objets de structure atomique étaient connus à

l'aide du seul manas, ici leur perception s'effectue à travers les organes des

sens. Tout se passe comme si les yogis pouvaient les voir par leurs propres
yeux (donc, lire les pensées d'autrui). Mais en même temps, rien n'indique
que Prasastapâda avait en vue précisément de tels objets. Peut-être Sridhara
les a-t-il ajoutés pour mettre en harmonie cette étape de perception yogique
(visiblement emportée du Yoga classique) avec l'atomisme du Vaisesika.
Il est évident que pour Sridhara le yukta et le viyukta se présentent comme
deux phases différentes de l'expérience yogique liées l'une à l'autre de sorte

qu'un dharma obtenu par les yogis au moment de l'enstase possède une
force telle qu'il puisse affecter leurs capacités perceptives, même quand ils
sont déjà sorti de l'enstase. On peut dire que Sridhara regarde la perception
dite viyukta comme résultant de la phase suivante, dite yukta, au cours de

laquelle les yogis ont la vision directe des catégories du Vaisesika. Il nous
est loisible de supposer que de cette manière il souligne l'importance
cruciale de la connaissance directe des catégories par rapport au
développement des capacités yogiques plus traditionnelles qui sont attestées

par le Yoga classique30.

26 Viyuktänäm punas catustasannikarsäd yogajadharmänugrahasämarthyät suksma-
vyavahitaviprakrstesu pratyaksam utpadyate.

27 Atyantayogäbhyäsopacitadharmätisayä asamädhyavasthitä 'pi ye atlndriyam pasyanti
te viyuktäh

28 Dans la mythologie hindoue, le royaume des serpents divins, ou des hommes à tête de

serpent, qui se trouve dans les régions souterraines.

29 Dans la mythologie hindoue et bouddhiste, le paradis supérieur consistant en plusieurs
niveaux, qui se trouve au septième ciel.

30 Cette description des objets de la perception du type viyukta est un écho du Yoga Sütra
III 25 (pravrttyälokanyäsät süksmavyavahitaviprakrstajnänam). Selon ISAACSON le



98 VICTORIA LYSSENKO

Est-ce que l'interprétation de Sridhara correspond au point de vue de

Prasastapâda Cela n'est pas évident, étant donné qu'il existe une autre

interprétation du même passage de PB propre à Udayana : «Ceux-ci (les
yogi) sont de deux types du fait qu'ils se divisent en yukta et viyukta. Parmi

eux, les yukta [sont ceux] qui ayant retiré leurs organes des sens et ayant
fixé avec attention leur manas sur l'objet à percevoir, effectuent une série

continue d'actes de concentration. Les viyukta ont déjà obtenu par leur
pratique extrême du yoga la suprême maîtrise et se sont débarrassés de tous
les obstacles, de sorte que leur manas [émet] de la lumière dans toutes les

directions, et il ne leur reste plus aucun but à atteindre»(Ki : 189)31.
Si on compare les deux interprétations, on peut voir que Udayana, à la

différence de Sridhara, donne sa préférence au viyukta en le regardant non

comme une étape succédant au yukta, mais comme un type de yogi visiblement

supérieur aux yogis du type yukta32. Le point de vue de Sridhara
semble être plus proche du texte de Prasastapâda et de la logique du
Vaisesika classique. Cette dernière implique que la vision directe des

catégories Vaisesika est d'une importance cruciale. On peut supposer que
l'expérience yogique du type viyukta a été rajoutée en vue de reproduire le

schéma du Yoga classique selon lequel les pouvoirs supranormaux appelés
siddhi ne sont que dérivés secondaires de l'enstase.

Mais quel est donc le mécanisme de ce type de yogipratyaksa? Si le

premier type, yukta, est basé sur l'activité supraordinaire du seul manas, le

deuxième doit être fondé sur l'activité supraordinaire des organes des sens

qui acquièrent grâce au dharma produit par le yoga une capacité à percevoir
à grande distance et à travers des obstacles impénétrables.

terme sûksma ne peut être qu'un emprunt aux Yoga-sûtra parce que les Vaisesika utilisent

le terme anu (ISAACSON 1993 : 153). Dans le Yoga classique la capacité de voir
les choses subtiles, cachées et éloignées est liée aux siddhi - les pouvoirs magiques
produits par les exercices yogiques, mais dans le PB le terme siddhi, comme on va le

voir, est utilisé par rapport aux pouvoirs qui résultent de l'application des diverses
substances et instruments magiques matériels tels qu'onguents, boulettes magiques etc.

31 Te ca dvividhäh, yuktaviyuktabhedät. Tatra yuktä indriyebhyah pratyäkrtya säksät-

kartavyavastuny ädarena mano vidhärya pravartamänacintäsantänäh. Viyuktäs tu

atyantäbhyäsena paramavaslkäram äpannävigatävaranäh sarvatah pradyotamanaso
niravasesitäbhyäsäh.

32 On peut remarquer encore que sa description de viyukta correspond vaguement à ce

type de l'enstase qui dans la tradition du Yoga classique a reçu le nom asamprajhäta
samädhi.



PRASASTAPÂDA 99

Dans deux petits passages de son texte Prasastapâda décrit deux autres

cas de connaissance suprarationnelle, à savoir Yärsajnäna, la connaissance

intuitive des sages ou voyants védiques (rsi) et la vision intérieure des

magiciens.

La connaissance des sages.

Donnons tout d'abord la parole à Prasastapâda : «Chez les rsi qui suivent les

règles de la tradition sacrée (ämnäya) par rapport aux objets suprasensibles
du futur, du passé et du présent, dharma et autres, décrits ou non dans les

textes, en fonction du contact de Yâtman et du manas et d'un dharma
spécifique se produit une connaissance intuitive (pratibhä) représentant les

objets susnommés en tant que tels (yathä-artha-nivedanam), cette
connaissance est qualifiée de rsique. Elle est caractéristique des dieux et des

sages, mais parfois elle se rencontre aussi chez les gens ordinaires, par
exemple, quand une jeune fille dit: 'mon coeur me souffle que mon frère
viendra demain'» (PB [288])33.

Selon Prasastapâda, la connaissance propre aux sages védiques, ou rsi -
ärsalaksana constitue une espèce indépendante de vidyä (connaissance
droite) à côté du pratyaksa, perception directe, d'anumäna, inference
logique, de smrti, mémoire, tandis que yogipratyaksa est inclus dans la

rubrique pratyaksa. On peut en conclure que Y ärsajnäna ne se réduit ni au

pratyaksa, ni à Y anumäna34. Mais, en comparant Y ärsajnäna au yukta
décrit ci-dessus, on peut signaler qu'ils relèvent du même mécanisme

cognitif (un contact de Yâtman avec le manas aidé par un dharma
spécifique). Dans le cas d?ärsajnäna il ne s'agit pas de l'assistance du yoga
dans la production du dharma spécifique, mais cela n'implique pas que
Prasastapâda ne l'ait pas en vue35.

C'est seulement au niveau de leurs objets respectifs qu'on remarquera

33 ämnäyavidhätfnäm rslnäm atltänägatavartamänesu atlndriyesu arthesu dharmädisu
granthopanibaddhesu anupanibaddhesu cätmamanasoh samyogäd dharmavisesäc ca

yat prätibham yathärthanivedanam jnänam utpadyate tad ärsam ity äcaksate. Tat tu

prastärena devarslnäm, kadäcid eva laukikänäm, yathä kanyakä braviti svo me
bhrätä 'ganteti hrdayam me kathayatlti.

34 Bhäsarvajfia conteste ce point de vue, selon lequel Y ärsajnäna constitue unpramäna
autonome, en affirmant qu'il se ramène à une espèce du yogipratyaksa (NyS : 18).

35 Selon Sridhara, ce dharma est produit par la connaissance (vidyä) des sages, leur
pratique ascétique (tapas) et leur entraînement à l'enstase (samädhi) (NK 258).



100 VICTORIA LYSSENKO

une certaine différence entre Yärsajnäna et la perception des yuktayogi. Les
objets de la vision des rsi védiques sont plus traditionnels, du genre de ceux
dont la connaissance est toujours attribuée aux sages indiens - des objets du
futur, du passé et du présent, dharma et ainsi de suite. On s'aperçoit que la
manière de présenter ces objets est différente de celle qu'on trouve dans le

cas de yukta.
Les rsi védiques sont réputés être des personnes semi-divines36 qui

peuvent avoir une vision directe des choses et des êtres à travers l'espace et
le temps. En ce sens, leurs capacités cognitives sont supérieures à celles des

yogis décrits par Prasastapâda. Ces derniers ne peuvent les exercer que dans

l'univers actuellement présent et par rapport aux choses actuellement
existantes. Mais bien que la connaissance rsique se produisait de la même façon

que la perception yogique, c'est-à-dire, à l'aide d'un contact entre le manas
et Yâtman sans participation des organes des sens, l'expérience visionnaire
des rsi, selon la description de Prasastapâda, portait sur d'autres choses que
les catégories Vaisesika.

Il me semble que Yärsajnäna a été conçu spécialement pour incorporer
dans le cadre du Vaisesika l'image des sages mythiques dont les visions
exposées dans les textes et rapportées par la tradition védique n'avaient
aucun rapport avec les catégories Vaisesika. Cependant, en considérant la
connaissance intuitive (pratibhä) comme propre aux personnes
extraordinaires, Prasastapâda n'exclut pas des cas de prémonition, pour
ainsi dire, ordinaires. L'exemple cité par lui de la jeune fille qui pressent
l'arrivée de son frère est discuté par Sridhara. Pour lui la pratibhä doit être
considérée comme véritable (pramäna), parce qu'elle n'est ni douteuse

(samsaya), ni fausse (viparyaya). Pour qu'elle soit douteuse on aurait
besoin de deux perceptions contradictoires (comme par exemple dans le cas
de l'homme que l'on risque de prendre pour un poteau) - or celles-ci sont
absentes ici; pour qu'elle soit fausse le frère ne devrait jamais arriver, mais
s'il arrive, le pressentiment de la jeune fille s'avère justifié (NK: 258).
Voilà des raisons (explicitement rationnelles) pour prouver le caractère
autonome et véritable de l'intuition (dans le cas des rsi une telle question

36 Pour Praéastapâda, le corps des gens ordinaires est produit d'une matrice (yonija) et à

l'aide du dharma et de Y adharma, autrement dit, il est un résultat de leurs mérites et

démérites dans leurs vies précédentes, tandis que le corps des rsi résulte uniquement
du dharma et n'est pas né d'une matrice (ayonija), il est donc parfait et leurs organes
cognitifs doivent aussi être parfaits, d'où découle le caractère spécial de leur
connaissance (PB [31 ]).



PRASASTAPÂDA 101

n'a pas même surgi, ce qui est complètement naturel étant donné leur
autorité dans la tradition indienne)37.

Vision magique.

Passons donc à la description d'une vision intérieure produite à l'aide des

pouvoirs magiques appelés siddhi. Prasastapâda s'exprime en ces termes:
«La vision des siddha (les «parfaits», ou «magiciens») n'est pas de l'ordre
de la connaissance (jnäna). Pourquoi? Cette vision précédée par un effort
est propre aux visionnaires possédant des pouvoirs extraordinaires qui sont
les résultats de l'application d'onguents magiques pour les yeux (anfana),
les pieds (pädalepa), de l'utilisation de l'épée (khadga), des boulettes

magiques (gulikä); cette vision exercée par rapport aux choses fines,
cachées et éloignées n'est qu'une espèce de perception. En ce qui concerne
la vision des résultats des bonnes et mauvaises [actions] des êtres vivants au

ciel, dans l'espace intermédiaire et sur terre en fonction des déplacements
des corps célestes interprétés comme autant de signes, cette vision n'est

qu'un type particulier de l'inférence logique. Cependant la vision du

dharma etc. indépendante de tout signe relève soit de la perception, soit de

l'intuition.» (PB [289])3«.
Le fragment donne alors lieu à une polémique de Prasastapâda contre

ceux qui affirment que la vision magique est une espèce de jnäna. Ici le

terme jhäna est utilisé au sens de connaissance intuitive, comme dans le cas

de Yärsajnäna. L'idée défendue par Prasastapâda est que le siddha-darsana
est une sorte de perception, mais non pas d'intuition.

Mais s'agit-il de la perception yogique? On serait tenté de répondre à

la fois oui et non. Oui, en ce sens qu'il s'agit d'une perception, sans doute,

extraordinaire, comme celle des yogis sortis de l'enstase, mais néanmoins

non, en ce sens que les pouvoirs magiques (siddhi) sont obtenus, comme il

37 Parmi les auteurs du Vaisesika et du Nyâya ce fiit Jayanta qui essaya de prouver d'une
façon systématique que l'intuition constitue une espèce autonome de connaissance
droite (NM Prätibhäjnäna-nirüpanam : 97-100).

38 Siddhadarsanam na jhänäntaram. Kasmät? Prayatnapürvakam ahjanapädalepa-
khadgagulikädisiddhänäm drsyadrastfnäm süksmavyavahitaviprakrstesv arthesu yad
darsanam tat pratyaksam eva. Atha divyäntariksabhaumänäm präninäm grahana-
ksatrasamcärädinimittam dharmädharmavipäkadarsanam istam tad apy anumänam
eva. Atha lingänapeksam dharmädisu darsanam istam tad apipratyaksärsayor anya-
tarasminn antarbhütam.



102 VICTORIA LYSSENKO

est décrit, non par des exercices de yoga, mais par des moyens pour ainsi
dire extérieurs: application d'onguents magiques etc. Ce n'est donc pas par
hasard que Prasastapâda ne mentionne pas un quelconque dharma. Peut-être
voulait-il dire que l'efficacité des onguents ne reposait en aucune manière
sur un dharma39.

On peut supposer que les onguents et autres objets magiques
transfèrent leurs pouvoirs à ceux qui les utilisent correctement. Mais ce

pouvoir est également artificiel et strictement limité. En appliquant
l'onguent sur les yeux on peut renforcer la capacité de la vue, on peut voir
les choses éloignées, cachées etc., mais un simple regard n'équivaut pas à

une vision authentique. Les yeux sont juste un instrument, un moyen, tandis

que le vrai agent de la vision c'est toujours l'âme. Il est évident qu'on ne

peut pas perfectionner une âme avec l'application d'onguents sur le corps.
Mais dans l'histoire du yoga l'utilisation d'onguents et même de drogues
n'est pas tout à fait inconnue. Néanmoins, l'exhibition des pouvoirs
magiques est condamnée aussi bien dans la tradition hindoue, que dans la
tradition bouddhiste.

La perception des siddha, comme il est facile de le voir, comporte une
certaine ressemblance avec la perception des yogis sortis de l'enstase
(viyukta)40. Les deux sont produites grâce aux organes de sens extérieurs,
les deux ont pour objets des choses subtiles, cachées et éloignées. Mais il y a

une différence entre eux, qu'on a déjà mentionnée : si les siddhi des yogis
sortis de l'enstase résultent de cette enstase, les siddhi des magiciens sont
obtenues par des moyens pour ainsi dire superficiels, tels qu'onguents etc.

Dans la tradition du yoga classique de Patanjali, les yogis qui sont
passés par les différentes phases du perfectionnement débouchant sur le

samädhi ultime obtiennent les différentes sortes de siddhi qui ne sont que
l'effet secondaire du perfectionnement. Par rapport aux états non yogiques,
les siddhi sont l'indice d'un progrès spirituel, mais ces pouvoirs peuvent
devenir des obstacles pour les yogis qui veulent atteindre la dissolution dans

l'état supérieur.

39 En parlant des siddha, Sridhara, comme Prasastapâda, ne mentionne ni le yoga, ni le
dharma produit par le yoga. Il dit simplement que la vision des siddha est dépendante
des organes des sens, raison pour laquelle elle est appelée perception (NK: 259).

40 Dans la tradition tardive Y ärsajnäna a été identifié comme appartenant au yuktayogi,
tandis que siddhajnäna a été attribué aux viyuktayogi (commentaire sur Vaisesika Sütra
de Jayanäräyana Tarka Pancânana dans VSS, ed. by Jayanäräyana Tarka Panchänana,
Calcutta 1861. Bibliotheca Indica vol.34).



PRASASTAPÂDA 103

Prasastapâda et Sridhara gardent le silence à propos des siddhi
obtenues à l'aide du yoga, comme par exemple l'omniscience ou
l'omnipotence41. Les objets magiques cités par Prasastapâda ne sont pas
mentionnés dans le yoga classique42, mais on les trouve dans les textes

alchimiques43. Il est bien connu qu'en Inde il est presque impossible
d'attribuer telle ou telle pratique du yoga uniquement à telle ou telle école

car elles sont toutes transférables d'une tradition à l'autre. On peut donc
facilement supposer que ces objets étaient connus dans les traditions dites

populaires de magie44.

Prasastapâda signale aussi un autre type de savoir qui peut être regardé

comme supraordinaire - «la vision des résultats des bonnes et mauvaises

[actions] des êtres vivant au ciel, dans l'espace intermédiaire et sur terre en

fonction des déplacements des corps célestes etc.». En d'autres termes, c'est

l'astrologie, qui représente pour lui une variété de l'inférence45. Ainsi donc,

l'astrologie est pour nos auteurs un savoir purement rationnel.

41 La question de l'omniscience a été discutée par des auteurs tel que Jayanta et Vallabha.

42 Si on jette un regard sur la liste des facteurs induisant les siddhi, il est évident que
Prasastapâda ignore ou prétend ignorer la tradition du yoga classique de Patanjali selon

laquelle les siddhi sont redevables aux facteurs suivants: la prise d'un autre corps, les

drogues, les formules (mantra), l'ascèse et l'enstase (samädhi) (YS IV.l).
43 Par exemple, Yahjana, dans les textes alchimiques, est compris comme un onguent à

base d'antimoine qui peut renforcer la vision ou l'olfaction, pädalepa - un autre

onguent, cette fois pour les pieds, qui confère à l'alchimiste le pouvoir de voler,
gulikäs ou gutikäs - pilules à base de mercure destinées à renforcer les pouvoirs de

l'organisme (Voir White 1996: Index; LESSING & WAYMAN 1978: 220).

44 La distinction entre les yogis et les magiciens en Inde n'est pas tout à fait définie. Selon

Mircea ELIADE: «Malgré les réserves de Patanjali et des autres formes du yoga
touchant les siddhi, l'assimilation du yogin au magicien était presque inévitable. Car

pour les esprits non avertis, la confusion était facile entre la délivrance et la liberté
absolue, entre lejivan-mukta («délivré dans la vie») et le magicien «immortel» qui avait
accès à toutes les expériences sans en supporter les effets karmiques» (Eliade 1960:

293).

45 L'inférence dans la logique indienne est comprise comme la connaissance de quelque
chose d'inobservable obtenue sur la base d'un signe observable (Unga), dont la

concomitance avec le signifié a été constamment observée, par exemple, la présence du

feu caché par la montagne est inférée sur la base d'une fumée qui s'élève dans l'air.

46 Yadi dharmädidarsanam indriyajam tadä pratyaksam. Athendriyänapeksam tad-
ärsam ity arthah.



104 VICTORIA LYSSENKO

La vision du dharma.

De plus, Prasastapâda mentionne que «la vision de dharma etc.

indépendante de tout signe relève soit de la perception, soit de l'intuition».
Par dharma il peut désigner soit l'ordre moral, soit le mérite soutenant cet
ordre. Par «etc.», selon les commentateurs, il entendait Yadharma ou
démérite et les bhävana (les impressions mentales). Sridhara explique que
dans le cas où la vision de dharma etc. s'effectue à travers les organes des

sens, elle appartient à la perception et que si elle ne dépend pas des organes
des sens, elle est intuitive (ärsa)(NK 259).46

Mais la question se pose de savoir de quelle perception il s'agit.
Prasastapâda lui-même a défini le dharma etc. comme atïndriya, hors de la

portée des organes des sens47. Qui plus est, le dharma et Yadharma ainsi

que les bhävana (les impressions mentales) ne sont pas mentionnés parmi
les qualités perçues même par le manas, qui est un des organes des sens.

Cela veut bien dire qu'ils ne sont même pas accessibles à la perception
yogique, si celle-ci est comprise comme réalisée à travers le manas4%. Il ne

reste donc qu'une seule possibilité - le dharma constitue l'objet de

l'intuition (pratibhä ou ärsajnäna). Ainsi, parmi les deux options
proposées par nos auteurs pour qualifier la vision du dharma, il n'y en a

qu'une seule qui peut être valable.

La connaissance directe des antyavisesa.

Le sujet de la connaissance yogique surgit encore une fois presque à la fin

47 Voir le chapitre sur le dharma (PB [308]) et aussi le chapitre sur la communauté des

qualités - le sädharmyaprakarana (PB[94]))
48 Parmi les auteurs du Nyäya-Vaisesika, c'est Jayanta qui admettait la possibilité d'une

perception yogique du dharma à travers le manas. Voici un exemple de son
raisonnement: «Quand un sage médite (dhyäyatäm) sur le dharma et exerce une
contemplation (bhävana) constante sur lui de la même façon qu'un amant ne cesse de

penser à sa maîtresse, son manas devient l'instrument de la connaissance du dharma.
La fondement de la possibilité de cette intuition est le fait que le manas est capable de

percevoir n'importe quel objet sans exclusion et il n'existe aucun objet dans le monde

qui puisse éviter sa pénétration» (manahkaranakam jhänam bhävanäbhyäsa-
sambhavam, bhavati dhyäyatäm dharme käntädäv iva käminäm. Mano hi sarva-
visayam na tasyävisayah kascid asti, abhyäsavasäc cätlndriyesv apy arthesu pari-
sphutäh pratibhäsäh prädurbhavanto drsyante. - NM 97).



PRASASTAPÂDA 105

du PB en liaison avec les antyavisesa - les ultimes principes de

l'individualité des choses.

Le visesa est l'une des six catégories du Vaisesika Elle fait pendant à

la catégorie du sämänya. Ce couple de notions est toujours traduit par
«traits communs (sämänya) et particuliers (visesa)». Dans chacune de ces

catégories on peut distinguer deux niveaux: supérieur (para) qui relève des

principes fondamentaux du système et inférieur, dépendant du premier
(apara). Dans la catégorie de sämänya (traits communs) le niveau supérieur
(parasämänya) correspond à la notion de sattä (l'être), c'est-à-dire à

l'universel le plus général, englobant tout ce qui existe. Le niveau inférieur
(aparasämänya) est corrélatif à la notion du genre qui peut toujours être
considéré comme l'espèce (visesa) d'un autre genre plus vaste. En ce sens il
coïncide avec le niveau inférieur du visesa, ce qui est souvent rendu par le

terme sämänya-visesa ou l'universel spécifique. Ainsi, la notion de

substance (dravya) est-elle un genre par rapport à ses espèces, comme par
exemple terre, feu, vent etc., mais en même temps elle est l'espèce d'un
genre plus général, à savoir celui de l'être (sattä).

Dans la catégorie du visesa, le niveau supérieur est constitué par les

antyavisesa - particularités ultimes inhérentes aux atomes, à Y äkäsa, au

temps, à l'espace dimensionnel, à Yâtman et au manas et responsables, en
dernière analyse, de l'individualité et de la diversité des choses que nous

percevons autour de nous. Voici le texte de Prasastapâda : «De même que
chez les gens pareils à nous s'observe une connaissance distinctive par
rapport à [un des membres de la classe] des bovins: 'ce bovin blanc à la

démarche rapide, à la bosse protubérante et porteur d'une grosse cloche',
opérée sur la base d'une similitude des formes, des qualités, des

mouvements et de la conjonction des parties du corps [caractéristiques de la
classe des bovins] en tant que distincte [de la classe] des chevaux etc., de

même les yogis - qui sont différents de nous -, lorsqu'ils ont affaire aux
atomes éternels, semblables par leurs formes, leurs qualités et leurs

mouvements aux ätman libérés et aux manas, (produisent), par rapport à

ces divers substrats, une connaissance opérant par exclusion, du type: 'celui-
ci est différent de celui-là'. Pour rendre compte d'une telle connaissance -
ainsi que de la recognition identifiant un atome comme Te même' en dépit
de la distance dans le temps et l'espace - il n'y a pas d'autre cause
intrumentale possible que les antyavisesa (PB [370])49.

49 Yathäsmadädlnäm gavädisv asvädibhyas tulyäkrtigunakriyävayavasamyoganimittä



106 VICTORIA LYSSENKO

Autrement dit, les yogis grâce aux antyavisesa peuvent voir la
spécificité de choses ayant les mêmes formes, les mêmes qualités et

accomplissant les mêmes actions, par exemple, des atomes éternels, des

ätman libérés et des manas. Cette vision leur permet de juger: «ceci est une
substance particulière», «cela est une âme particulière» et de reconnaître un
certain atome etc. comme celui-là même qu'on a vu dans un autre temps et

en un autre lieu etc.

Prasastapâda se réfère ensuite à deux objections à l'introduction des

antyavisesa présentées par des adversaires anonymes. Commençons par la

première : «Cependant, si les yogis sans le secours de Y antyavisesa mais

grâce à un dharma né du yoga peuvent obtenir soit la notion de l'exclusion,
soit la récognition, dans ces conditions, à quoi sert [Yantyavisesa] ?»«I1
n'en va pas ainsi»- répond Prasastapâda. - «De même que le dharma né du

yoga ne peut pas susciter une notion de blanc en rapport à une chose non
blanche ou l'expérience de récognition en rapport à ce qui n'a été jamais
vu, même si une telle [expérience] se produisait elle serait fausse. De même
ici sans Yantyavisesa chez les yogis, même s'ils possèdent le dharma né du

yoga, ni la connaissance distinctive ni la connaissance récognitive ne

peuvent se produire» (PB [271])50.
L'objection revient donc à la supposition que la connaissance

distinctive des substances ultimes peut être l'effet direct d'un dharma né du

yoga sans médiation de Y antyavisesa. Selon Prasastapâda, pour que cette
connaissance ait lieu, son objet doit déjà exister, le dharma né du yoga ne

peut aider à comprendre ce qui n'existe pas. Par exemple, si un bovin n'est

pas blanc, aucune perception yogique ne découvrira la blancheur en lui. Si
donc les yogis aperçoivent une distinction entre des atomes, cette distinction
doit exister à titre indépendant.

Mais l'adversaire présente une deuxième objection à laquelle se réfère

pratyayavyävrttir drstä gauh suklah slghragatih plnakakudmän mahäghanta iti.
Tathäsmadvisistänäm yoginäm nityesu tulyäkrtigunakriyesu paramänusu muktätma-
manahsu cänyanimittäsambhavädyebhyo nimittebhyah pratyädhäram vilaksano 'yam
vilaksano 'yam iti pratyayavyävrttih, desakälaviprakarse caparamänau sa eväyam iti
pratyabhijhänam ca bhavati, te 'ntyavisesäh.

50 Yadi punar antyavisesam antarena yoginäm yogajäd dharmäd pratyayavyävrttih
pratyabhijhänam ca syät tatah kim syät Naivam bhavati. Yathä na yogajäd
dharmäd asukle suklapratyayah samjäyate atyantädrste ca pratyabhijhänam, yadi
syän mithyä bhavet, tathehäpy antyavisesam antarena yoginäm na yogajäd dharmät
pratyayavyävrttih pratyabhijnänam vä bhavitum arhati.



PRASASTAPÂDA 107

Prasastapâda : «Si vous demandez pourquoi dans le cas des atomes la
differentiation ne se construit pas directement à partir d'eux-mêmes comme dans

le cas des antyavisesa ...» (PB [372])51. Autrement dit, les atomes
pourraient se distinguer de la même façon que le font les antyavisesa, à

savoir grâce à une capacité de distinction inhérente à leurs propres substrats

(sväsrayavisesakatväd) (PB[369]).
A cette remarque qui nous paraît tout à fait justifiée (pourquoi

multiplier les entités au-delà du nécessaire ?)52 la réponse de Prasastapâda
est la suivante : «Non, parce que [les atomes] sont identiques». Ici nous
tombons sur une expression énigmatique «tädätmyät», «du fait de l'identité
de cela [des atomes]». Les atomes sont-ils vraiment identiques Selon les

Vaisesika, il y a quatre classes d'atomes en plus du manas qui se distinguent

par leur qualités, mais à l'intérieur d'une classe tous les atomes possèdent
les mêmes qualités (guna)53.

Donc on peut supposer que par «tädätmyät» Prasastapâda précise que
dans le cas en question il s'agit uniquement des atomes appartenant à une
même classe. Il affirme en effet que les yogis voient les atomes comme
quelque chose d'individuel, ce qui leur permet de formuler des jugements
concernant soit leur distinction mutuelle, soit leur identité individuelle à

travers différentes conditions spatio-temporelles. On voit bien ici que la
notion d'antyavisesa ne comporte pas seulement l'idée de distinction ou de

diversité, mais aussi celle de l'identité d'un objet à travers le temps et

l'espace. Autrement dit, Y antyavisesa s'approche de prthaktva (séparation
ou individualité) qui traduit la notion d'une existence séparée54.

Ensuite Prasastapâda développe un autre raisonnement (toujours en vue
de justifier l'introduction des antyavisesa) : «Dans le cas [des atomes] qui
sont identiques, la connaissance [discriminative] doit avoir une autre cause
instrumentale [que la connaissance directe de leurs propre substrats], de

même que pour des cruches leur connaissance est née d'une lampe, alors

51 Antyavisesesv iva paramänusu kasmän na svatah pratyayavyävrttih kalpyata iti cet.

52 La même objection contre l'introduction des antyavisesa a été soulevée ultérieurement
dans le Navya Nyäya.

53 Par exemple, les atomes de terre possèdent la même odeur, le même goût, la même
couleur et le même toucher ; les atomes de l'eau - le même goût, la même couleur et le

même toucher; les atomes du feu - la même couleur et le même toucher et les atomes
du vent - le même toucher.

54 II faut dire que prthaktva, étant une qualité, a un statut tout à fait différent de celui du

visesa qui est une catégorie, mais il est impossible d'entrer ici dans les détails.



108 VICTORIA LYSSENKO

que pour la lampe elle-même celle-ci ne vient pas d'une autre lampe. De
même que la viande de bovin, de cheval etc. est impure par elle-même et

que d'autres choses deviennent impures par leur contact avec celle-ci, de

même ici une connaissance distinctive se produit elle-même relativement
aux antyavisesa, parce que c'est là leur essence, mais par rapport aux
atomes etc. [elle] se produit grâce à leur contact avec ceux-là [les
antyavisesa]»(?B [372])55.

Nous sommes ici en présence d'une formulation très nette du principe
qui a été nommé ultérieurement paratati prâmânya «la validité des moyens
de connaissance droite à partir d'une autre chose» et qui a été opposée au

principe du svatah prâmânya, ou la «validité autonome des pramäna».
Prasastapâda projette ce principe sur le plan ontologique en distinguant
deux sortes de choses - celles qui se définissent à partir d'elles-mêmes,
comme l'impureté d'une viande; celles qui se définissent à partir d'autre
chose au moyen d'un contact avec les premières, comme par exemple,
l'objet devenant impur par contact avec la viande impure d'un bovin. Selon

Prasastapâda, les antyavisesa appartiennent à la première catégorie, les

atomes (les ätman, etc.) - à la deuxième.
Cela veut dire que les antyavisesa en constituant les unités ultimes de

distinction et d'identité ne renvoient plus à aucune différence réelle. Donc,
la différence entre les substances éternelles se réduit au fait qu'elles
possèdent des existences individuelles séparées et que c'est uniquement cette
individualité qui les rend distinctes malgré leur identité d'essence

(tädätmya) à l'intérieur de leur propre espèce. En même temps, les

antyavisesa ne sont pas distincts entre eux grâce à quelque chose d'autre
qu'eux-mêmes, ce qui pose une barrière à la régression à l'infini
(anavastha).

Il semblerait que Prasastapâda ait suivi ici la même logique tacite que
celle rencontrée dans ses raisonnements sur les autres caractéristiques des

substances permanentes, par exemple, sur la dimension (parimänd) des

atomes qui s'appelle «circonférence» (parimandalä). Selon notre
reconstruction, si on prend la dimension d'un atome pour unité de mesure,
celle-ci mesurant toute chose, ne peut jamais être mesurée par aucune autre

55 Na tädätmyät. Ihätadätmakesv anyanimittah pratyayo bhavati, yathä ghatädisu
pradlpäd, na tu pradlpe pradlpäntaräd. Yathä gaväsvamämsädlnäm svata
eväsucitvam tadyogäd anyesäm tathehäpi tädätmyäd antyavisesesu svata eva
pratyayavyävrttis tadyogät paramänvädisv iti.



PRASASTAPÂDA 109

mesure (LYSSENKO 1996 : 145). Dans le cas de Y antyavisesa on se trouve
face à la même situation. On peut considérer celui-ci comme un étalon de

mesure de toutes les distinctions, la condition même de possibilité de la
connaissance discriminative. Cela impliquera qu'on ne peut plus attribuer
aux antyavisesa aucun visesa concret, autrement dit, les spécificateurs
ultimes ne sont plus spécifiés par aucune autre spécification. Ainsi
Y antyavisesa est dépourvu de tous les visesa de la même façon que la
dimension de l'atome appelée parimandalä est elle-même dépourvue de

toute autre dimension.
Ici on peut voir que par la notion d'antyavisesa Prasastapâda manifeste

une volonté très cohérente de construire une vision du monde à partir des

principes d'atomisme et de pluralisme. Dans cette perspective atomistique
du Vaisesika, il est complètement logique de supposer que la diversité des

choses, elle aussi, doit avoir ses causes ultimes, ou ses «atomes». En leur
qualité d'«atomes» de la diversité ou de la differentiation entre les choses,
les antyavisesa, comme toutes les autres unités atomiques dans le Vaisesika,

présentent un caractère quelque peu ambivalent. D'un côté, ils doivent
posséder la même nature que les choses composées dont ils constituent les

unités atomiques, par exemple, l'atome de terre doit posséder une quantité
minimale de terre, mais d'un autre côté, en tant qu'entités ultimes et

imperceptibles renvoyant à un ordre plus métaphysique que physique, ils ne

peuvent avoir la même nature que celle des choses perceptibles. Ainsi un
atome de terre qui est dépourvu de qualités perceptibles ne peut pas
représenter la terre telle que nous l'observons dans notre vie quotidienne, de

la même façon que la dimension d'un atome ne peut pas nous donner l'idée
de dimension telle que nous la connaissons dans notre expérience56.

Quant aux antyavisesa, comme nous venons de le voir, ils ne

constituent en aucune manière des traits particuliers (des atomes et autres
substances éternelles) susceptibles d'être perçus. L'antyavisesa représente

pour eux un principe ultime d'individuation verifiable uniquement par la

perception yogique, c'est-à-dire par la capacité des yogis de saisir la

différence, par exemple, d'un atome X aperçu, disons, hier, et d'un atome
Y aperçu maintenant, aussi bien que l'identité entre un atome X aperçu hier
et celui aperçu maintenant57.

56 Cette expérience, selon les Vaisesika, montre que toute chose pourvue d'une
dimension est divisible.

57 La mention de la capacité des yogis à distinguer entre deux atomes apparemment



110 VICTORIA LYSSENKO

Ici nous trouvons une autre justification de la perception yogique que
celle donnée dans le chapitre sur le pratyaksa. Là (dans le cas des

yuktayogi) il s'agissait d'une perception des substances éternelles etc. sans

qu'aucun jugement la concernant soit formulé. Ici, par contre, Prasastapâda
examine non pas une perception pure, mais plutôt des actes cognitifs basés

sur une telle perception - le pratyayavyävrtti, littéralement, «exclusion
notionnelle» ou une connaissance que telle chose possède des

caractéristiques individuelles qui la rendent différente des autres choses de

la même classe, et le pratyabhijhäna, la récognition d'une chose qu'on a

vue précédemment58. Ces deux actes, à mon avis, relèvent d'une perception
que les philosophes indiens ont appelée savikalpa, «perception avec
constructions mentales». Mais on peut remarquer qu'à la différence du

savikalpa pratyaksa dit ordinaire qui s'appuie sur une aperception de la
forme propre des choses (svarüpälocana), ces actes cognitifs ont pour base

une perception yogique.

Yogipratyaksa et les deux phases de la perception ordinaire.

Nous pouvons maintenant essayer de répondre à la question posée au début
de cet article, à savoir la relation de la perception yogique à la distinction
entre nirvikalpa et savikalpa. La perception yogique est-elle d'un ordre
supérieur à celui de nirvikalpa et savikalpa pratyaksa? Théoriquement,
chaque acte de perception doit contenir ces deux phases. Mais Prasastapâda

n'entreprend aucun effort pour les mettre en accord avec la perception
yogique. Nous pouvons lui poser beaucoup de questions, par exemple, peut-
on dire que les deux formes de yogipratyaksa, à savoir, yukta et viyukta,
correspondent aux deux étapes de la perception ordinaire La perception
yogique est-elle verbalisée ou non

En dépit de l'absence de réponse explicite de la part de Prasastapâda,

essayons de la reconstruire à partir de ce que nous avons déjà appris de ses

textes. Si nous comparons les deux formes du yogipratyaksa aux deux

phases de la perception ordinaire, nous remarquons qu'il n'y a de

correspondance directe ni entre les deux premières (yukta et le nirvikalpa),
ni entre les deux suivantes (viyukta et le savikalpa). Si la perception des

identiques se rencontre aussi dans les Yoga sütra (III. 52-53).

58 Ce type d'acte mental est expliqué à l'aide des traces mentales (bhävana) produites par
la première perception d'une chose (PB [304]).



PRASASTAPÂDA 111

yuktayogi est effectuée au moyen d'un contact entre le manas et Yâtman, le

nirvikalpa présente un contact entre les quatre facteurs - objet, organe des

sens, manas et ätman. Par contre, si le viyukta résulte d'un contact entre les

quatre facteurs susnommés, le savikalpa n'en implique que deux - manas et

ätman.
En ce qui concerne l'aspect verbal, il semblerait que le yogipratyaksa

en tant que tel, bien qu'il pourrait comporter en soi le caractère direct du

nirvikalpa pratyaksa et en même temps la précision et netteté du savikalpa
pratyaksa, ne constitue pas un jugement verbal capable de procurer une
structure précise à des sensations vagues et indifférenciées, mais plutôt une

aperception déterminée a priori (par le dharma né du yoga), sans être

forcément revêtue d'une forme verbale. C'est-à-dire, qu'elle possède la
clarté et la distinction sans recourir à une quelconque catégorisation59. Cette

dernière, au cas où elle serait effectuée, relèverait du caractère de savikalpa
pratyaksa. C'est ainsi, à mon avis, qu'on peut interpréter l'idée de

Prasastapâda concernant la connaissance distinctive (pratyayavyävrti) et

recognitive (pratyabhijnä) par rapport aux atomes et autres substances

imperceptibles. En conséquence, ces deux types d'actes cognitifs, tout en

appartenant au savikalpa pratyaksa, expriment directement le contenu du

yogipratyaksa.
Mais s'il en va ainsi, il n'est pas évident que les Vaisesika aient

conscience que l'admission du caractère verbalisable de la perception
yogique pose d'autres problèmes. Les témoignages des yogis sur leur
expérience comportent-ils pour celui qui ne pratique pas le yoga la même

valeur de connaissance directe que pour eux-mêmes Pour les gens
«comme nous», qui ne sont pas des yogis, les observations de ceux-ci basées

sur leur expérience «enstatique» des catégories du Vaisesika ne peuvent être

autre chose qvYäptavacana, ou «témoignage d'une personne digne de

confiance». Ce dernier est considéré dans le Vaisesika comme une espèce

d'inférence logique (anumäna), donc de connaissance indirecte. Voilà une
contradiction qui, à notre connaissance, n'a guère été remarquée ni par les

Vaisesika, ni par les indianistes.

59 II me semble possible de comparer la vision du type yukta, ou enstatique, à l'intuition
intellectuelle comme on l'a comprise en Occident, tandis que viyukta est comparable, à

mon avis, à tous les types de vision supra-ordinaire connus en Occident, comme par
exemple la clairvoyance, la télépathie etc.



112 VICTORIA LYSSENKO

La perception yogique et la délivrance.

Ce que mérite notamment notre attention c'est le fait que ni Prasastapâda,
ni Sridhara ne parlent explicitement du yogipratyaksa en rapport avec la
délivrance (nihsreyasa, moksa). Dans sa description de la délivrance60

Prasastapâda ne mentionne même aucun exercice de yoga, par contre, il dit

que l'homme qui cherche la connaissance véritable des choses va chez un
maître (äcärya) qui lui apprend les six catégories du Vaisesika. C'est cette
connaissance qui fait disparaître son ignorance en le dégageant de toutes ses

affections et en faisant que ni le dharma, ni Yadharma, produits dans ses

vies précédentes ne surgiront plus etc.(PB [319]).
On a l'impression que Prasastapâda a déjà «oublié» tout ce qu'il a dit

par rapport au yogi pratyaksa en tant que connaissance directe des

catégories du Vaisesika. Est-ce que de cette manière il prive le yoga de sa

capacité libératrice en le faisant passer sur le plan purement mondain Les

pouvoirs extraordinaires que développent les yogis au cours de leurs
exercices sont destinés à augmenter leurs capacités de perception dans le

monde, et leurs intuitions dans les sciences (sästra) y compris celle du
Vaisesika. De quelle façon ces pouvoirs pourraient contribuer à obtenir la
délivrance ne l'intéresse guère61.

Conclusion.

On peut se poser la question de savoir pourquoi les Vaisesika en dépit de

tout leur rationalisme introduisent le yogipratyaksa. Est-ce que cela a été

conditionné par le développement interne de cette école ou seulement par le

désir de nos auteurs de n'être pas en arrière des autres systèmes
philosophiques? Selon WEZLER, le yogipratyaksa a été pour les Vaisesika

60 Par moksa les Vaisesika entendent la cessation de la réincarnation et l'absence de

souffrance. Ils définissent cet état d'une façon purement négative, presque comme les

bouddhistes définissent leur nirväna. Et leur motivation pour obtenir le moksa était
quasiment la même que celle des bouddhistes, c'est-à-dire celle de couper court à la
souffrance (duhkha).

61 C'est Sridhara qui ajoute qu'après avoir acquis la connaissance verbale des six
catégories l'aspirant du Vaisesika passe au sravana - la pratique de l'audition des

doctrines, manana - la réflexion sur ces doctrines étudiées, nididhyäsana - la
méditation constante sur elles et, enfin, il obtient la perception directe des six catégories
(pratyaksa) (NK: 282).



PRASASTAPÂDA 113

une manière de retourner contre leurs adversaires leurs propres armes:
«Votre yogipratyaksa est en fait une autre moyen de confirmer la vérité de

notre propre système» (WEZLER, 1982: 669).
Mais pour pouvoir dire cela, les Vaisesika doivent, à mon avis,

justifier d'abord le statut du yogipratyaksa notamment du point de vue de

leur propre système épistémologique. Etant donné que dans un système
rationaliste et réaliste comme celui du Vaisesika, toute connaissance a pour
base avant tout la perception, donc, le contact direct entre les objets et les

organes des sens, c'est dans le cadre de la perception qu'il a fallu inscrire
l'expérience yogique en accordant au manas le statut d'un organe des sens.

De cette manière le principe du contact cognitif n'a pas été violé. D'un
autre côté, les valeurs métaphysiques du Vaisesika, celles dont la découverte

représente le but sotériologique de cette école, se situent au niveau des

phénomènes imperceptibles, donc non-accessibles à la perception
ordinaire62. A la différence de Yâtman ou du brahman des écoles du
Vedänta et aussi du purusa du Sâmkhya-Yoga, le niveau de la réalité
primaire du Vaisesika ne se présente pas comme quelque chose d'unique, de

continu et d'étranger à toute differentiation. Au contraire, celui-ci
comprend la multitude des diverses unités dégagées par les Vaisesika dans

leur analyse (nous appelons cette analyse «le mode de pensée atomis-
tique»63). C'est justement pour assurer le statut ontologique de ces unités,

que les Vaisesika ont cru nécessaire d'invoquer la perception yogique
jouissant dans la tradition indienne d'une autorité incontestable à côté des

arguments inférentiels. Ceux-ci, en effet, dans une tradition rompue à l'art
de relativiser la portée des arguments logiques, pouvaient toujours être mis
en doute.

Tous les textes analysés dans cet article montrent que la connaissance

suprarationnelle chez Prasastapâda porte un caractère assez hétéroclite et

dépourvu de toute cohérence interne. La relation entre les différents types
de cette connaissance, à savoir perception yogique, connaissance des rsi
(ärsajnäna) et vision des siddha (siddhadarsana) n'apparaît pas très claire-

62 On pourrait nous objecter que la philosophie indienne tout entière consiste en une
quête des valeurs éternelles dans la mesure où elle explique les choses non
permanentes comme moins réelles ou même comme illusoires. Mais dans le projet
Vaisesika il ne s'agit ni de différents degrés de la réalité, ni de la distinction entre la

réalité et l'illusion, mais d'une distinction entre la réalité primaire ou de base (prakrti)
et la réalité dérivée ou plutôt construite.

63 Pour la description du mode de pensée atomistique voir: LYSSENKO 1994.



114 VICTORIA LYSSENKO

ment. Tout semble indiquer que la connaissance suprarationnelle a été introduite

par Prasastapâda pour les besoins de la cause, c'est-à-dire pour
justifier un certain nombre de présupposés ontologiques Vaisesika, comme
par exemple, l'existence des atomes, du manas, de Yâtman, des universaux,
des antyavisesa etc., aussi bien que pour intégrer dans le Vaisesika
différents types d'expérience transcendante reconnus dans la tradition
indienne comme celle des rsi ou des siddha. Dans le Vaisesika postérieur à

Prasastapâda ce type de connaissance, tout en demeurant marginal, n'en
constitue pas moins une option ouverte en parallèle au développement de la
connaissance rationnelle.

TEXTES ET ABREVIATIONS

Nyäyamanjari ofJayanta Bhatta. Ed. by Pandit Sri Sürya Näräyana Sukla. KSS No. 106,

Benares, 1936.

Nyäyasära ofBhâsarvajha. With the Commentary Padapahcika of Väsudeva Süri. Ed. by
K.Sâmbaâiva Shästri. TSS N° 109, Trivandrum 1931.

Prasastapädabhäsyam by Prasasta Devächärya with Commentaries (up to Dravya) Sükti

by Jagadisa Tarkälankära, Setu by Padmanäbha Misra and Vyomavati by Vyoma-
sivächärya (to the end). Ed. Gopinath Kaviraj. CSS 61. Benares 1934-1931.

Prasastapädabhäshyam ofPrasasta Deväcärya with commentaries (up to Dravya) Sükti
by Jagadisa Tarkälankära, Setu by Padmanäbha Misra and Vyomavati by
Vyomasivächärya. Ed. by M.M.Gopinath Kaviraj and Panditräj Dhundhiräj Shästri. CSS

N°61 Varanasi 1983.

Prasastapädabhäshyam with the Commentary Kiranävall of Udayanäcärya. Ed. by
Jitendra S. Jetly. GOS N° 154. Oriental Institute, Baroda 1971.

Prasastapädabhäsyam with the Commentary Nyâyakandalï of Èrldhara. Ed. by
Vindhyesvari Prasad Dvivedin. India: Sri Satguru Publications, 1984 (première édition
1895).

Vaisesika Sütras of Kanada with the Commentary of Candränanda. Ed. by Muni ârï

Jambuvijayaji. GOS N° 136. Oriental Institute, Baroda 1961.

Vaisesika sütras ofKanada with the Commentary ofÈankara Misra and Extracts from the
Gloss ofJanârâyana. Together with Notes from the Commentary of Candrakânta and an
Introduction by the Translator. Sanskrit Text and English Translation of Nandalal Sinha.

Sacred Books ofthe Hindus. Vol. VI. Allahabad: Indian Press, 1911 (reprint Delhi: S.N.

Publications, 1986).



PRASASTAPÂDA 115

Word Index to the Prasastapadabhasya. A complete word index to the printed editions of
the Prasastapadabhasya. Ed. by J. Bronkhorst and Yves Ramseier. Motilal Banarsidass,
Delhi, 1994.

Yogasütra of Patanjali with the Bhäsya of Vyäsa and the Tattvavaisäradl of
Väcaspatimisra. Ed. by Ram Sankar Bhattacarya. Varanasi, 1963.

Ki Kiranävall
NK Nyâyakandalï
NM Nyäyamanjari
NyS Nyäyasära
PB Prasastapâda bhäsya
Vy Vyomavati
VSC Vaisesika sütra avec le commentaire de Candränanda
VSS Vaisesika sütra avec le commentaire de Sankaramisra
YS= Yoga sütra

BIBLIOGRAPHIE

Biardeau M. 1964. Théorie de la connaissance et philosophie de la parole dans le
brahmanisme classique. Paris: Mouton & CO.

ELIADE M. 1960. Le yoga: immortalité et liberté. Paris: Payot.

FADDEGON B. 1918. The Vaisesika System Described with the Help ofthe Oldest Texts.

Amsterdam: Koninklijke Académie van Wetenschappen te Amsterdam, Afd. Letterkunde,
N.R. 18,2.

HALBFASS W. 1992. On Being and What There Is. Classical Vaisesika and the History of
Indian Ontology. SUNY Press, Albany N.Y.

HATTORI M. 1968/1969. Two Types of Non-qualificative Perception. Beiträge zur
Geistesgeschichte Indiens: Festschrift für Erich Frauwallner. Wiener Zeitschrift für die
Kunde Süd und Ostasiens, Band 12-13, p. 161-169.

ISAACSON H. 1990. A study ofEarly Vaisesika Teachings on Perception. (M.A. Thesis),

Groningen.

ISAACSON H. 1993. Yogic perception (yogipratyaksa) in Early Vaisesika.- Studien zur
Indologie und Iranistik 18, 139-160.

LESSING F.D. and WAYMAN A. 1978. Introduction to the Buddhist Tantric System.
Translatedfrom Mkhas Grub Rje's. Motilal Banarsidass, Delhi.

LYSSENKO V. 1994. "Atomistic Mode of Thinking as Exemplified by the Vaisesika
Philosophy ofNumber". Asiatische Studien. Etudes Asiatiques. XLVIII.2: 781-806.



116 VICTORIA LYSSENKO

LysSENKO V. 1996. La doctrine des atomes (anu, paramanu) chez Kanada et

Prasastapâda. Problèmes d'interprétation. Journal asiatique. Tome 284, N° 1, p. 137-158.

Schmithausen L. 1970. Zur Lehre von der vorstellungsfreien Wahrnehmung bei
Prasastapâda Wiener Zeitschriftför die Kunde Süd und Ostasiens. Band 14, p. 125-129.

WEZLER A. 1982. "Remarks on the Definition of "Yoga" in the Vaisesika Sütra",
Indological and Buddhist Studies. Volume in honour of Professor J. W. de Jong on his
sixtieth birthday. Ed. by L.A. Hercus et. al. Canberra, p. 643-686.

WHITE D.G. 1996. The Alchemical Body. Siddha Traditions in Medieval India. The

University of Chicago Press, Chicago and London.


	La connaissance suprarationelle chez Praśastapāda

