Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: La science védique Mabharishi
Autor: Jeannotat, Francoise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147371

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA SCIENCE VEDIQUE MAHARISHI

Francoise Jeannotat, Université de Lausanne

Cette contribution s’inscrit dans le cadre d’une recherche plus large, qui
porte sur les conditions et enjeux de l’orientation progressive de 1’en-
seignement de Maharishi Mahesh Yogi, fondateur de la Méditation Tran-
scendantale (MT), vers I’dAyurveda, la médecine traditionnelle indienne,
ainsi que sur I’interprétation particuliere qu’il en fait.

L’apergu que je me propose de présenter ici comporte quatre parties.
Je situerai d’abord brievement Maharishi Mahesh Yogi et I’évolution de
son enseignement vers ce qu’il a appelé la “science védique” (I). J’exa-
minerai ensuite de plus prés ce que Maharishi Mahesh entend par “science
védique”, a savoir le sens qu’il lui donne, la vision du monde qui la sous-
tend, de méme que les sources sur lesquelles il s’appuie et sa maniere de
les utiliser (II). Dans la partie suivante, je commenterai ses interprétations
de maniere critique, a partir d’exemples tirés de sa vision du monde (III).
Enfin, je m’interrogerai, a partir des éléments développés précédemment,
sur la réception plus générale de la science védique (IV).

I. Maharishi Mahesh Yogil

Maharishi Mahesh Yogi, Mahesh Prasad Varma de son nom d’origine, est
né entre 1911 et 1920 dans le centre de I’Inde. Il a étudié la physique a
I’Université de Allahabad et obtenu son diplome au début des années 1940.
C’est a cette période qu’il a rencontré celui qui allait devenir son maitre
spirituel, Brahmananda Saraswati, qui était alors Samkardcdrya de Jyotir
Math, dans le Nord de I'Inde. Il restera auprés de lui jusqu’a sa mort, en
1953. Apres avoir vécu environ deux ans en ermite dans 1’Himalaya, il se
dirigea vers le Sud de I’Inde ol il commenga a enseigner la MT. Au début
de I'année 1958, il a créé le Mouvement de Régénération Spirituelle
(MRS), et a la fin de cette méme année, il a quitté 1’Inde afin de diffuser la

1 Je me suis limitée ici a quelques faits et éléments utiles a mon propos, ceci sans
rentrer plus avant dans les détails des difficultés rencontrées pour établir la bio-
graphie de ce maitre spirituel qui ne veut visiblement pas que sa vie soit connue.



1106 FRANCOISE JEANNOTAT

MT, entamant ainsi le premier d’une longue série de tours du monde au
cours desquels il a érigé une gigantesque entreprise faite de Centres de
MT, de Centres de santé, de Laboratoires de recherches, d’Universités,
d’usines de remedes ayurvédiques et de produits cosmétiques, d’un parti
politique, etc.

Son enseignement se présente comme une tentative d’allier les
données de la science moderne avec ce qu’il nomme la tradition védique.
Si, d’une maniere générale, les conceptions qui le sous-tendent restent les
mémes au cours des années qui se succedent, il n’en est pas de méme en ce
qui concerne sa formulation voire son orientation, qui font un recours plus
ou moins accentué aux sources et références de la tradition indienne. On
peut ainsi distinguer trois grandes étapes dans cet enseignement, qui sera
d’abord présenté en termes de “science de I’Etre”, puis de “science de
I’Intelligence Créatrice” et enfin comme “science védique”. C’est a cette
derniére que je vais m’intéresser ici.

II. La science védique?

Relevons d’emblée que la maniere dont Maharishi Mahesh interprete et se
rattache a la tradition indienne laisse apparaitre une démarche qui recourt a
des références d’ordre plutét symbolique, et dont le trait principal est
I’inventivité, I’innovation. En tant que telle, cette démarche est véritable-
ment ’expression d’une interprétation contemporaine, visant plus a faire
passer le message propre de son auteur que celui de sa tradition.

Maharishi Mahesh dit avoir reformulé ses conceptions théoriques en
termes de science védique a partir d’une réactualisation du savoir vé-

2 Je précise que la notion de “science védique”, telle qu’elle est utilisée ici, de méme
que la description qui en est faite, relevent exclusivement de la perspective de
Mabharishi Mahesh. Soulignons également qu’il n’a lui-méme pas rédigé d’ouvrage
systématique sur le sujet. De sa plume, on ne trouve en effet que des transcriptions
de discours, et les sources principales de la science védique sont 1’oeuvre
d’adeptes.

Je précise également que toutes les citations apparaissant dans cette contribution
ont été traduites de I’anglais par mes soins.



LA SCIENCE VEDIQUE MAHARISHI 1107

dique3, tout en s’appuyant sur les dernieres découvertes scientifiques, en
particulier celles de la physique quantique. La science védique se veut
donc une intégration des approches et méthodes de ce qu’il nomme la
tradition védique et de la science moderne. “Tradition védique” désigne,
selon lui, la tradition de la connaissance expérimentée et transmise de
génération en génération par les grands sages de ’Himalaya, et qui, a un
moment donné, a été fixée par écrit dans les textes. La littérature védique
- a savoir, dans l'ordre que Maharishi Mahesh présente comme étant
parfaitement établi4, les Veda, Upanisad, Brahmana, Aranyaka, Vedanga,
Dars$ana, Smrti, Itihasa, Purana et Upaveda - renvoie certes a ces textes
en tant que tels. Mais, elle est aussi et surtout considérée comme étant
I’expression parfaitement ordonnée du déploiement de la création, allant de
sa source, enracinée dans la conscience, jusque dans ses manifestations les
plus concretes, a savoir I'univers tout entier. En d’autres termes, la struc-
ture de la littérature védique exprime également la structure de 1’univers.
D’une maniere générale, Maharishi Mahesh présente la science
védique comme étant la science du veda, de “la connaissance pure et [de]
I’infini pouvoir d’organisation qui est inhérent a [sa] structure” (1986:26)
la “connaissance pure” renvoyant a I’état de conscience dans lequel 1'objet
de connaissance, le sujet connaisseur, et le processus de la connaissance ne
font plus qu’un. La science védique vise ainsi a décrire d’une part la struc-
ture de cette connaissance pure, considérée comme étant la base non-
manifestée de toute la création, et d’autre part, la maniére dont elle va, par
son propre pouvoir, se manifester et s’organiser pour donner lieu a la
création. Ses méthodes d’investigation sont la MT et les MT-Sidhid. Quant
a son application pratique, elle se fait notamment par le biais de 1’Ayur-

3 Selon lui (1986:35), “Durant des siecles, la Science Védique a été mal interprétée
et mal comprise”.

4 Comme le souligne Maharishi Mahesh, cité par Wallace, R.K. (1993:221-222),
“Voici les différents aspects de la littérature Védique qui, organisée dans cette
séquence, nous donne la progression séquentielle du corps et du comportement et
de la création entiere - tous réglés dans le sens de 1’évolution”. Par ailleurs,
signalons qu’il utilise le terme de Upariga pour désigner les six DarSana.

5 Les MT-Sidhi renvoient a des techniques tirées des Yoga Siurtra de Patanjali, a
partir desquelles il serait possible de développer des pouvoirs paranormaux tels que
la lévitation.



1108 FRANCOISE JEANNOTAT

Ved Maharishi®, qui comprend vingt approches’ différentes destinées tant
au maintien de la santé qu’au développement total de I’homme.

La vision du monde de la science védique

La science védique postule que toute la création, toute forme de vie pro-
cedent de la conscience pure, dite auto-référente. Cette notion renvoie a un
état qui se situe au-dela de la sphere d’expérience subjective ordinaire, a
savoir au-dela des états de veille, de réve et de sommeil profond. Il s’agit
d’un état dans lequel “il n’y a plus de pensée, plus d’expérience sensible,
plus de distinction entre le sujet et 1’objet, un état de conscience pure,
I’expérience de la conscience se connaissant elle-méme” (Wallace, R.K.,
1993:20), “la conscience de l'unité, [...] Brahman, la totalité” (Mahesh
Yogi, M., 1986:34).

La conscience pure auto-référente est décrite comme ayant une struc-
ture “trois-en-une” en ce qu’elle représente “I’expérience unifiée du sujet
connaisseur, du processus de connaissance et de 1’objet de connaissance”
(Wallace, R.K., 1993:21)8. Le sujet connaisseur est nommé rishi9, le
processus de connaissance, devata, 1’objet de la connaissance, chhandas, et
I’état dans lequel ils sont réunis, samhita, qui constitue le Soi, la source
éternelle et non-manifestée de toute la création. Rishi, devata et chhandas
sont des modalités de samhita, et c’est leur mise en mouvement et leur
interaction qui produisent le processus de création. Rishi est caractérisé
comme étant la qualité de témoin ou d’éveil de la conscience, devata

6 L’Ayur-Ved Mabharishi est le nom spécifique donné par Maharishi Mahesh a sa
réinterprétation de 1'Ayurveda.

7 Parmi ces approches, une partie seulement reléve véritablement de 1’Ayurveda
classique, les autres étant la MT, les MT-Sidhi, I’astrologie, 1’aromathérapie, etc.

8 Relevons que Maharishi Mahesh met cet état de conscience auto-référente en para-
llele avec le “champ unifié” découvert par la physique quantique, ceci tant au plan
de sa structure “trois-en-une” qu’a celui de son pouvoir de manifestation. C’est
d’ailleurs par le concept de “champ unifié de la loi naturelle” qu’il désignera
également la conscience pure auto-référente.

9 Jai conservé, lorsqu’il s’agit des conceptions de Maharishi Mahesh, sa propre
transcription des termes sanscrits.



LA SCIENCE VEDIQUE MAHARISHI 1109

comme la qualité de transformation, d’activité ou de dynamisme, et
chhandas, 1’aspect concret, structurel qui obscurcit la conscience.

Au plan de la vie individuelle, le processus de création s’effectue a
partir de l’interaction entre rishi, devata et chhandas dans la conscience
pure, d’ou va émerger tout d’abord 1’ego, qui est le niveau le plus profond
de [lindividualité. Apparait ensuite [’intellect, responsable de Ia
discrimination, de la prise de décisions, et du contréle de I’attention. De
I’intellect émerge le mental, lié 2 la mémoire et aux associations. Puis
apparaissent les cinq sens, a travers lesquels les informations provenant de
I’environnement sont traitées. Tous ces éléments forment 1’aspect subjectif
de la conscience, et ils constituent le fondement de son aspect objectif, a
savoir de la manifestation grossiere. Cette derniere est décrite a partir de
ses cinq constituants de base, les cinq mahabhutas ou cinq grands é€lé-
ments, qui sont I’expression grossiere des cinq fanmatras, ou €léments
subtils, associés aux cinq sens. Enfin, au niveau du corps, les cinq maha-
bhutas vont se combiner entre eux pour former les trois doshas, les prin-
cipes qui sont a la base de tout le fonctionnement de I’organisme. Ils sont
“I’expression matérielle la plus fine dans le corps de rishi, devata et
chhandas” (Wallace, R.K., 1993:75).

III. Interprétation critique

Mes premieres remarques sur la vision du monde qui sous-tend la science
védique portent sur sa forme. J’aimerais tout d’abord relever le recours qui
est fait a la langue sanscrite, notamment pour désigner des termes-clés. En
effet, il s’agit 12 d’un élément qui avait quasiment disparu de I’en-
seignement de Maharishi Mahesh, au profit d’une terminologie empruntant
essentiellement aux sciences modernes. Il faut également souligner la
maniere dont ces termes sanscrits sont d’une part écrits et qui visiblement
résulte d’un choix, et d’autre part le fait que leur sens premier ne coincide
pas toujours avec la réalité qu’ils sont censés désigner. Tout se passe
comme si Maharishi Mahesh visait a signer ainsi ses élaborations théo-
riques qui, si elles sont présentées comme une réactualisation du savoir
védique, n’en portent pas moins sa marque personnelle.

Pour ce qui est du contenu, le processus de création tel que le propose
Maharishi Mahesh laisse d’emblée apparaitre un lien avec le Samkhya
classique. Ce n’est toutefois pas ce systeme qui est mentionn€ en tant que



1110 FRANCOISE JEANNOTAT

source mais plutot la “tradition védique”, catégorie plus large, plus vague,
je dirais surtout plus propice aux réinterprétations ou innovations, et qui
dans tous les cas met en évidence le caracteére non-historique de la dé-
marche. Et de fait, il apparait que le schéma d’évolution qu’il propose
differe du Samkhya sur certains points et non des moindres.

Ainsi, en ce qui concerne la source non-manifestée de la création, la
conscience pure, si par certains cOtés elle semble trés proche de ce que
représente prakrti dans le Samkhya classique, elle s’en distancie toutefois
par le fait qu’elle comprend en elle tant I’aspect dynamique du pouvoir de
création que 1’aspect immuable, éternel et non agissant caractérisant, dans
le Samkhya, le purusa. La science védique de Maharishi Mahesh est donc
plus proche d’une vision moniste.

Concernant les trois éléments constituant la structure fondamentale de
la conscience pure, rishi, devata et chhandas, ils ne sont pas, mis a part
leur nom, sans renvoyer aux trois guna du Samkhya. En effet, tout comme
dans ce dernier, c’est leur interaction qui donne naissance a la mani-
festation. Leurs fonctions respectives peuvent également étre rapprochées
de celles des trois guna. Ainsi, rishi, tout comme le guna sattva, se traduit
par I’éveil de la conscience; devara, comme rajas, engendre I’activité, la
transformation, et chhandas, comme tamas, est 1’aspect concret et struc-
turel, la stabilité. L’analogie peut se prolonger dans le fait que les trois
dosa sont considérés comme étant I’expression matérielle la plus fine de
ces trois éléments, notamment si I’on sait que dans I’ dyurveda classique, le
lien entre les guna et les dosa est effectif. Quant aux termes mémes qui les
désignent, ils se rapportent en fait aux classification des différents sages
(rsi), divinités (devata) et metres (chandas) apparaissant en début de
chaque hymne védique. Si le choix de ces termes peut paraitre quelque peu
farfelu, il n’en est pas pour autant completement dénué de sens. En effet,
dans le contexte védique, le role du sage (rsi) n’est-il pas d’éveiller les
consciences, celui des divinités (devara) de susciter 1’action via le culte et
le sacrifice, et enfin, celui de la métrique (chandas) de structurer et fixer la
parole? Le choix de ces termes releverait des lors d’un ordre plutét
symbolique, tout comme d’ailleurs 1’analogie qui est faite entre veda et
conscience pure.

L’ordre dans lequel la manifestation se déploie dans la vision de
Mabharishi Mahesh souleve également quelques réflexions. En effet, on y
voit que le premier principe qui émerge de la conscience pure est 1’ego,
puis l'intellect. Cet ordre, dans la perspective du Samkhya, est impensable,



LA SCIENCE VEDIQUE MAHARISHI 1111

compte tenu d’une part de sa finalité - la libération ultime - et d’autre part,
du rdle que joue l’intellect (buddhi) dans I’accomplissement de cette fina-
lit€. Ainsi, dans ce syst¢me, le chemin vers la libération ultime s’effectue
en sens inverse de celui du processus de manifestation, par une désimpli-
cation progressive du monde des sens, jusqu’a la résorption dans la nature
primordiale, dans prakrti. Or, c’est par le pouvoir de discrimination de
buddhi que le sentiment d’individualité, I’ego (ahamkara), va pouvoir se
dissoudre et la connaissance se faire jour. C’est la nature méme de buddhi
- qui est pureté originelle, connaissance discriminatrice — qui la fait ac-
céder a la réalisation ultime. Ahamkara, quant a lui, éloigne du but ultime,
donne le sentiment d’étre une entité séparée. Dés lors, comment expliquer
’approche de Maharishi Mahesh? La réponse pourrait résider dans les
objectifs qu’elle se donne. En effet, si son but ultime est mentionné en
termes parfois de réalisation et plus fréquemment d’illumination, c’est dans
un sens bien particulier. Ainsi, le chemin qui la sous-tend — notamment la
MT - n’a pas comme corollaire le renoncement au monde et a ses plaisirs,
bien au contraire, puisqu’elle se caractérise par une maximisation de toutes
les facultés, par la capacité de vivre “a 200 pour cent”. On pourrait des
lors supposer que ce qui est visé a travers la réalisation ou I’illumination
semble étre plutdt une actualisation de soi, une augmentation de la
confiance en soi, ce qui n’est possible qu’a travers la reconnaissance et non
la dissolution de I’ego.

IV. Conclusion

Compte tenu de I’analyse qui vient d’étre développée, la question que je
souléverai pour terminer ce bref exposé est celle de savoir a qui Maharishi
Mahesh veut-il s’adresser a travers ce type d’interprétations. En premier
lieu, elles semblent s’adresser évidemment a un public d’adeptes con-
vaincus, en ce qu’elles leur offrent un systeme de connaissance complet,
informant tant sur les origines de I’homme et du monde, que sur le but
ultime de la vie, en passant par les moyens pour y parvenir. Je dirais aussi
que ses interprétations s’adressent au monde entier, sa démarche, que I’on
peut qualifier de missionnaire, débouchant sur un réel projet de société
fondé sur I’expérience de la conscience pure.

Par ailleurs, I’insistance avec laquelle Maharishi Mahesh répete que la
tradition védique a été interprétée de maniere erronée pourrait laisser en-



1112 FRANCOISE JEANNOTAT

tendre qu’il s’adresse également aux spécialistes de cette tradition. Je ne
pense pas toutefois que ces derniers puissent accepter ses interprétations,
au vu de leur aspect carrément anhistorique, mais aussi en raison d’un
usage de la langue sanscrite qui privilégie l'inventivité, la symbolique
plutot que la rigueur. En revanche, sa démarche intéresse vivement 1’histo-
rien des religions, en ce qu’elle représente un véritable exemple de
réinterprétation d’une tradition donnée - ici, la tradition indienne - dont il
convient d’analyser les conditions, modalités, motivations et enjeux qui la
sous-tendent tout en la forgeant.

BIBLIOGRAPHIE

DILLBECK, Michael C. (1988), “The Mechanics of Individual Intelligence Arising from
the Field of Cosmic Intelligence - The Cosmic Psyche”, Modern Science and Vedic
Science, 2(3), p. 245-278.

Les strophés de Samkhya (1964), Texte sanscrit et traduction annotée par ESNOUL,
Anne-Marie, Paris: Les Belles Lettres.

MAHESH YOGI, Maharishi (1986), Life Supported by Natural Law, Fairfield: Maharishi
International University Press.

MAHESH YOGI, Mabharishi (1995), The Science of Being and Art of Living (1963), New
York: Meridian Books.

Thirty Years Around the World. Dawn of the Age of Enlightenment (1986), Vol. 1:
1957-1964, MVU Press.

WALLACE, Robert Keith (1993), The Physiology of Consciousness, Fairfield: Maharishi
International University Press.



	La science védique Maharishi

