
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 51 (1997)

Heft: 4

Artikel: Bhvaviveka et Dharmakrti sur gama et contre la Mmms

Autor: Eltschinger, Vincent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147370

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BHÂVAVIVEKA ET DHARMAKÏRTI
SUR AGAMA ET CONTRE LA MÏMÂMSÂ (2)

Vincent Eltschinger, Lausanne

1. J'ai tenté, dans le premier volet de cette étude1, une réinterprétation de

la position générale de Bhävaviveka/Bhavya sur ägama, en cohérant et

discutant certains des matériaux éparpillés dans Madhyamakahrdayakärikä
(MHK) IX, Mimimsätattvanirnayävatära2. J'y ai été amené à montrer que
la perspective du philosophe mâdhyamika, comme celle de son adversaire

Dharmapâla, anticipe l'amplification dharmakïrtienne de PS II.5ab. Cette

interprétation invite à modifier considérablement les conclusions, classiques,

de IIDA (1966). Dans ce second volet, je m'efforce de montrer que
deux au moins des nombreux arguments anti-mimämsaka de Pramänavärttika

I (PV I) trouvent des antécédents significatifs dans MHK IX. On

peut ainsi voir se dessiner et évoluer, avant Säntaraksita et Kamalasîla, et

parallèlement au développement de la Mlmämsä, certaines stratégies
argumentatives mises au point par les Bouddhistes contre l'inquiétante doctrine
de l'apauruseyatä.

2.1. Dès le Säbarabhäsya (SB) au moins, la validité inconditionnée du

Veda (vedaprämänya) relativement à l'invisible (adrsta), i.e. au Dharma

objet de l'injonction védique, tient notamment à ce que ce dernier est

dénué d'auteur humain (vedäpauruseyatä). L'un des arguments destinés à

fonder l'auto-position du Veda consiste à établir que la relation entre un
mot et son objet n'est pas de facture humaine (apauruseya=autpattikas
nitya); la "naturalité" de la relation en exclut d'emblée la fausseté. Dans ce

dessein, Sabara argue de ce que l'on n'a pas conservé le souvenir d'un
auteur de la relation3. Sabara conclut4: "Pour cette raison, nous n'ad-

1 Voir Eltschinger (à paraître).
2 Textes sanskrit et tibétain édités par Kawasaki 1996. Sur les différents noms de

Bhävaviveka/Bhavya ainsi que les problèmes liés à la Tarkajvälä, voir Eltschinger

(à paraître).
3 Voir SB Li.5/64:3-65:3: yadi hi purusah krtvä sarpbandharn vyavahärayed

vyavahärakäle 'vaSyam smartavyo bhavati/ sarnpratipattau hi kartrvyavahartror
arthah sidhyati na vipratipattau/ na hi vrddhiSabdena apäniner vyavahärata ädaicah



1096 VINCENT ELTSCHINGER

mettons pas qu'il y ait eu quelqu'un pour fabriquer la relation en vue de

l'usage et pour composer les Veda."
Les compositions védiques portent cependant des noms (äkhyä), ce

qui porte à croire qu'elles sont au contraire oeuvres humaines. Ce

problème fournit sa matière à l'objection que forme Mlmämsäsütra (MS)
Li.27 (vedâms caike samnikarsam purusäkhyäh/), et à laquelle Jaimini
répond dans MS I.i.30 (äkhyä pravacanät/)5: "The names (connected with
various texts) are due to expounding (and not due to composing) the texts."
Dans son commentaire, Sabara explique6: "Ce qu'ont dû faire Katha et les

autres, c'est une exposition excellente et à nulle autre pareille (des textes),
et cela suffit pour qu'ils donnent leur nom (à ces textes)."

Comme l'expliquera avec force Kumârila, la tradition védique, à

travers l'enchaînement à l'identique des adhyayana successifs, est sans

commencement au même titre que le Veda. Etablir vedäpauruseyatä ouvre
sur la notion d'un Veda sans commencement et, surtout, d'autorité inconditionnée.

Etablir l'identité de chacun des adhyayana dans la gurusisya-
paramparä garantit de son côté la fiabilité de sa transmission.

2.2. Ces deux éléments trouvent un écho direct dans MHK IX.4adi, une
kärikä relevant du pürvapaksa mïmamsaka MHK IX.1-17)7: "En raison
du non-souvenir d'un [quelconque] auteur, le Veda est accepté comme

pratïyeran päninikrtim ananumanyamänasya vä/ tathä makärena apiiigalasya na

sarvagurus trikah pratïyeta pingalakrtim ananumanyamänasya vä/ tena kartrvyava-
hartârau sampratipadyete/ Traduction in Biardeau 1964:158.

4 SB Li.5/66:1-2: tasmät käranäd avagacchämo na krtvä sarnbandham vyava-
härärtham kenacid vedäh pranîtâ iti/ Traduction Biardeau 1964:158-159.

5 Traduction Clooney 1990:166.

6 SB Li.30/123:1-2: prakarsena vacanam ananyasâdhâranam kathâdibhir anusthitam

syät tathâ api hi samâkhyâtâro bhavati/ Traduction Biardeau 1964:81. La position
défendue sous MS I.i.30 trouve un écho très net dans la Tarkajvälä commentant le

pürvapaksa que constitue MHK IX.46: "Des sages tels que Manu, Yâjnavalkya,

Vyäsa et Asta(ka) ont expliqué le Veda, mais ne l'ont pas composé." [TJ (P310b4-

5/D275al): ma nu daii dza gna bal ka la daii byas daii/ a Stha la sogs pa'i thub pa

rnams kyis kyah rig byed rjes su bstan pa yin gyi byas pa ni ma yin te/] Voir aussi

Kawasaki 1977:6n3.

7 Kawasaki 1996:408: kartur asmaranâc cesto vedo 'purusakartrkah(/) sampradä-

yänupacchedäd agamo 'sau [...]//



BHÂVAVIVEKA ET DHARMAKÏRTI 1097

dénué d'auteur humain; [et] en raison [du fait que sa] chaîne de
transmission [n'a connu] aucune interruption, le [Veda] est Ecriture [...]." Dans

ce qui suit, j'examinerai les critiques parallèles adressées par Bhâvaviveka
et Dharmakïrti aux raisons "kartur asmaranät" et "sampradäyänu-
pacchedät".

3.1. En relation très étroite avec MS I.i.30, le premier parallèle s'articule
autour de MHK IX.26cd et de PVSV ad PV I.239ab(G). Dans cette demi-
strophe, Bhâvaviveka déclare8: "Parce que le non-souvenir de l'auteur [du
Veda] n'est pas établi, la raison logique [censée prouver la thèse] serait de

plus inétablie." Bhâvaviveka répond ainsi au pürvapaksa formulé in MHK
IX.4ab, où "kartur asmaranät" constitue le hetu de "vedo 'purusa-
kartrkah"9. Il faut chercher dans la Tarkajvälä la source où puiser quelques
explications au propos de Bhâvaviveka. Quoique n'en proposant pas une
formulation explicite, elle nous apprend que la raison logique "kartur
asmaranät" est entachée de l'erreur dite "ubhayäsiddhahetväbhäsa", erreur
logique consistant dans le fait que la raison logique n'est établie pour aucun
des deux protagonistes du débat10: "Comme des auteurs [de la révélation

védique] existent bien qu'on ne se rappelle pas ces auteurs, on doit
affirmer que [cette] proposition est inétablie tant pour vous-mêmes que

pour autrui."
Plus haut, la Tarkajvälä présente le motif au nom duquel, pour le

Mïmamsaka entreprenant de prouver que le Veda est non humain en raison
du non-souvenir de ses auteurs, la proposition formant la raison logique est
inétablie11. En dépit des efforts déployés par la Mïmâmsâ pour en atténuer

8 Kawasaki 1996:414: kartur asmaranäsiddher hetoS ca syäd asiddhatâ//

9 Voir Kawasaki 1977:6n.3, où se trouve traduite TJ ad loc.

10 TJ [P317a2/D280bl]: byed pa po mi dran du zin kyah byed pa po yod pa nid yin

pas bdag dah gzan la don ma grub pa nid yin no zes brjod par bya'o//
11 TJ [P316b3-4/D280a3-4]: gzan yah khyod kyi luh las kyaii/ snan diiags ri la snan

rig byas// srid sruii ri la srid rig byas// skal ldan gyis ni phug ron can// hes brjod a

ligi ra sas byas// zes 'byun ba ma yin nam/ Il ne m'a pas été possible d'identifier
cette citation, que je renonce à traduire. On en trouve cependant un équivalent skt.

presque littéral dans TSP [643:13-15(K)]: (nanu ca vede 'pi kartä smaryata eva/

yathâ) agnirâvaScakruh sämäni sâmagirau bhagavati kapotake atharvan âiigirasa ity
(ata äha/). Ces citations posent problème: Kamalasîla cite de la prose, alors que

l'auteur de TJ cite un Sloka. Réfèrent-ils à un texte mixte? La v. tib. de TSP [=P



1098 VINCENT ELTSCHINGER

le caractère problématique, les sources attribuant la paternité de certains

hymnes et hymnaires à des personnages plus ou moins légendaires sont

précisément de celles, védiques, dont elle reconnaît l'autorité. La proposition

dont le Mïmamsaka fait sa raison logique est donc inétablie pour lui.
Il ne m'a pas été donné jusqu'ici de rencontrer une source bouddhique
témoignant du scepticisme face à de telles attributions. On est fondé à

supposer que Bhâvaviveka et Dharmakïrti en reconnaissaient le bien-
fondé12. Dans ce cas de figure, l'explication de la Tarkajvälä est avérée, et

le pürvapaksin commet bel et bien un ubhayäsiddhahetväbhäsa.

3.2. Considérons maintenant PV I.239ab(G)13: "A ce qu'ils disent (kila),
[les Mïmamsaka] acceptent également le caractère non humain [des
énoncés védiques] en raison du non-souvenir de [leurs] auteurs." Dans PV

I.239cd(G) et Svavrtti, Dharmakïrti se complaint de ce que cette thèse

trouve encore des épigones (anuvaktr) (que Karnakagomin veut identifier à

Kumârila notamment, PVSVT 438:15), épigones coupables et victimes de

"déchéance intellectuelle" (prajnäskhalita). Il revient à Säkyabuddhi et

Karnakagomin d'expliciter la raison pour laquelle Dharmakïrti qualifie
ainsi la thèse mïmamsaka14: "['Déchéance intellectuelle'], parce que le

facteur probatoire (sädhana), [i.e. la raison logique], est à la fois inétabli et
inconclusif (asiddham anaikântikam ca)." Dharmakïrti entreprend dans un
premier temps de montrer l'inétablissement du hetu, et déclare15: "En
effet, les Bouddhistes (saugata) se rappellent les auteurs des mantra, tels

Astaka, [Vämaka, Vämadeva, Visvämitra], etc., et les sectateurs de

ye 210a2-4] complique encore le dossier, dont l'énoncé, beaucoup plus long, ne

correspond pas au libellé skt. de Kamalasîla. Le sens du passage est néanmoins

clair: les Ecritures reconnues d'autorité par la Mïmâmsâ elle-même attribuent à des

rsi humains la paternité des pièces védiques. On lira avec intérêt la réponse du

mïmamsaka de TSP [643:15-18(K)], qui comprend ce type de passages comme

arthaväda.

12 Comme on va le voir plus bas (3.2), Dharmakïrti et ses commentateurs directs sont

très clairs sur ce point.
13 apauruseyatâpïstâ kartjnäm asmrteh kila/
14 PVSVT [438:20]=PVT [P326a7]: yasmäd [PVT 'di ltar] idam sâdhanam asiddham

anaikântikam ca/

15 PVSV [120:15-16]: tathâ hi smaranti saugatä mantränäm kartfn astakâdîn/ hiranya-
garbham ca kânâdâh/



BHÂVAVIVEKA ET DHARMAKÏRTI 1099

Kanada, [i.e. les Vaisesika], [se rappellent] Hiranyagarbha [en tant qu'auteur

des mantra]." Les deux commentateurs concluent alors, refermant la

première critique de Dharmakïrti16: "Par conséquent, [la raison logique
consistant dans] le non-souvenir de [leurs] auteurs est inétablie. "

3.3. Pour Bhâvaviveka donc, la raison "kartur asmaranät" est asiddha,
inétablie, sans toutefois que l'auteur de MHK n'en fournisse de justification.

Cette justification est le fait de TJ, qui pourtant avance d'un pas, en

développant "asiddha" en "ubhayâsiddha". Dharmakïrti, Säkyabuddhi et

Karnakagomin déclarent le hetu "kartfnäm asmrteh" asiddha, mais en le

justifiant: les Saugata acceptent les attributions traditionnellement attachées

aux pièces védiques et, de plus, les Vaisesika, selon Dharmakïrti,
reconnaissent en Hiranyagarbha, c'est-à-dire en Brahman, l'auteur du Veda17.

4.1. Avant de rappeler, dans MHK IX.20, sa conception de l'Ecriture
comme énoncé capable de soutenir un examen par argumentation
rationnelle (parïksaksamam yuktyä vacanam), Bhâvaviveka ouvre, avec
MHK IX. 19, son uttarapaksa sur une critique du second volet, i.e.

"sampradäyänupacchedät", de la justification mïmamsaka à la validité
épistémique inconditionnée du Veda1**: "Puisque [selon vous] l'Ecriture
[n'] est Ecriture [qu'] en raison du fait que [sa] chaîne de transmission n'[a
connu] aucune interruption, tout est établi comme étant Ecriture; que faut-

il, par conséquent, retenir comme tel, [i.e. comme étant Ecriture]?"
Bhâvaviveka n'en dira pas plus (sauf à supposer que la Tarkajvälä soit de

sa main!): cette kärikä lui sert en effet à introduire la recherche d'un

16 PVSVT [438:23-24]=PVT [P326bl]: tataS ca asiddham kartur asmaranam/

17 Je ne connais qu'une source, tardive, témoignant de ce que les VaiSesika consi¬

dèrent Hiranyagarbha comme l'auteur des Veda; il s'agit du commentaire de

Candränanda à VS Li.3 (tadvacanäd ämnäyaprämänyam/). Candränanda explique:

tad iti hiranyagarbhaparâmaréah/ hiranyam reto 'sya iti krtvä bhagavân maheSvara

eva ucyate/ La source de Dharmakïrti n'est pas le Padärthadharmasahgraha de

Prasastapâda; il pourrait s'agir de la Katandï attribuée à Râvana, mais celle-ci n'est

pas encore théiste. Il s'agit alors plutôt de la Tìkà ä la Katandï par Prasastapâda.

Sur les questions posées par l'attribution de la paternité des Veda à Hiranyagarbha,

voir Bronkhorst 1996:286sq; voir surtout pp. 288-289.

18 Kawasaki 1996:412: sampradâyânupacchedâd âgamasyâgamatvatah/ sarvasyâga-

matâsiddheh kim tattvam iti dhäryatäm//



1100 VINCENT ELTSCHINGER

critère valable pour l'ägamatä (MHK IX.20-21), et à critiquer la

sotériologie mïmamsaka de l'activité rituelle (kriyä, karman; cf MHK
IX.22). Il revient en fait à la Tarkajvälä d'exemplifier le "prasanga"
formulé par Bhâvaviveka; le commentaire invoque ainsi 363 vues fausses1^

(n'en citant approximativement que le tiers), communes au

Madhyamakaratnapradïpa, qui satisferaient au critère de scripturarité défini

par le pürvapaksa, i.e. *anupacchinnasarnpradäyavattä: si l'Ecriture n'est
Ecriture qu'en raison du caractère ininterrompu de sa tradition, tout, et
notamment ces vues fausses, devra être retenu comme Ecriture.

4.2. Dans les kärikä faisant suite immédiate à PV 1.239(G), et surtout dans

la longue PVSV ad PV 1.243(G), Dharmakïrti examine lui aussi, et avec
force détail, cet argument mïmamsaka destiné à établir vedäpauruseyatä et,

partant, selon PV 1.224(G), vedaprämänya. PV 1.243(G) affirme que toutes
les raisons logiques invoquées par la Mïmâmsâ dans ce dessein pèchent par
la concomittance invariable (vyabhicärin). Dans PVSV ad loc, Dharmakïrti

s'en prend directement à la kârikâ fameuse de Kumârila, SV, väkya0,
36620. L'ayant critiquée21, Dharmakïrti revient, conformément à sa

méthode, à l'argument kumärilien de manière à en montrer l'absurdité au

cas où on l'accepterait. L'argument courant dans PV I.244-245(G) et
PVSV ad loc. exhibe une structure et des conséquences analogues à celui
de Bhâvaviveka dans MHK IX. 19. Je traduis ci-après les deux kärikä
accompagnées de leurs introductions respectives dans PVSV22: "Ou alors,
admettons que la récitation védique [actuelle] constitue la preuve de ce que

19 TJ [P315a8/D279a3]: Ita ba sum brgya drug cu risa gsum po; voir TJ [P314a8-

315bl/D278a5-279a3].
20 vedâdhyayanam sarvam gurvadhyayanapûrvakam/ vedâdhyayanavâcyatvâd

adhunädhyayanam yathä//
21 L'argument étant long et complexe, il m'est impossible de l'exposer ici. Jayanta

Bhatta, dans le IV ème Ähnika de sa Nyäyamanjari (NM), fait sien et synthétise

l'argument de Dharmakïrti dans PVSV ad PV I.243cd(G), sans toutefois citer sa

source. Voir NM 574:11-575:1-17.

22 PVSV [125:9-12; 19-22]: [PVSV:] astu vä idam adhyayanam adhyayana-

pürvatäsädhanam/ [PV:] sarvathänäditä sidhyed evam näpurusäSrayah/ tasmäd

apauruseyatve syäd anyo 'py anaräSrayah// [PVSV:] [...] anäditväd apauruseyatve
bahutaram idânïm apauruseyam/ [PV:] mlecchädivyavahäränäm nästikyavacasäm

api/ anäditvät tathäbhävah pürvasarpskärasantateh//



BHÂVAVIVEKA ET DHARMAKÏRTI 1101

d'[autres] récitations védiques [1'] ont précédée: Quoi qu'il en soit, on [ne]

prouverait ainsi [que] le fait que [le Veda23] est sans commencement
(anäditä), [et] non qu'[il] est sans fondement humain (apurusâsraya); [car]
si [son] caractère non humain [venait] du [seul fait qu'il est sans

commencement24], une [institution strictement humaine] différente [du
Veda], [telle que le jeu des bambins dans le sable25], devrait également
être sans fondement humain (anaräsraya). [PV 1.244(G)] [...] Si [le Veda]
est non humain parce que sans commencement, une grande quantité
(bahutara) [de pratiques strictement humaines] [sera] dès lors (idanïm) non
humaine; ainsi donc: Les institutions des Barbares par exemple26

(mlecchädivyavahära), [telles que le mariage des fils aux mères27], de

même aussi que les propos de nihilisme (nästikyavacas) [niant la moralité
et les autres mondes, i.e. la renaissance2^], [seront également] tels, [c'est-
à-dire non humains], puisqu'ils sont sans commencement; [sans com-

23 PVSVT [455:26] =PVT [P343b6]: vedasya anäditä; PVV [283:24]: anäditä

vedâdhyayanasya.

24 PVT [P343b7-8]: ci ste thog ma med pa can nid yin pa de'i phyir skyes bus ma

byas pa nid du 'dod [P 'don] na de'i tshe...; PVV [283:29-30]: tasmäd anäditväd

apauruseyatve sädhye... Corriger PVSVT [455:28] en conséquence.

25 Selon PVSV [125:18]: dimbhakapämsukridädivat.
26 PVSVT [456:22] =PVT [P344b7-8]: ädiSabdäd äryavyavahärasya anädeh pari-

grahah/.
27 PVSVT [456:21] =PVT [P344b6-7]: mlecchädivyavahäränäm iti svakulakrama-

gatänäm mätrvivähädilaksanänäm; PVSVT [456:26] =PVT [P345a3]: mrte pitari

putrena mätrvivähah kärya iti/ Voir aussi PVV [284:10], qui rajoute à mâtrvivâha:

muktipräpanamäranam; commentant PVSV [125:23], Säkyabuddhi et Karnakagomin

se montrent plus précis encore (resp. PVT [P345a4]=PVSVT [456:27]):
vrddhänäm maranam samsäramocanärtham, "la mise à mort [rituelle] des vieillards

afin de [les] délivrer du samsära". Le premier exemple est traditionnellement

attribué aux Perses (pârasîka), notamment par Bhâvaviveka et Dharmakïrti. Voir
PVSV [170:20-21]; plus généralement, voir Kawasaki 1975, Lindtner 1988 et

Halbfass 1990. Dans PVSV ad PV 1.245(G), Dharmakïrti donne un troisième

exemple, les festivités dédiées à Kama (madanotsava).
28 PVSVT [456:23] =PVT [P344b8]: tathä nästikyavacasäm api dharmâdharma-

paralokäpavädapravrttänäm; PVV [284:11]: nästikyavacasäm api dharmâdharma-

karmaphalâpavâdinâm.



1102 VINCENT ELTSCHINGER

mencement, ils le sont] en raison de la série [illimitée] des éducations29

antérieures (pürvasamskärasantati). [PV 1.245(G)]"

4.3. Afin d'établir vedäpauruseyatä puis vedaprämänya, le pürvapaksa de

MHK IX.4cd propose la raison: "sampradäyänupacchedät"; le mïmamsaka
de PVSV ad 1.243(G), affirme que la mémorisation/récitation védique
actuelle présuppose celle du précepteur, et ainsi de suite à l'infini. Dans les

deux cas, la chaîne de transmission est réputée sans commencement, et ce
dernier aspect prend valeur de critère. Les réponses de Bhâvaviveka et de

Dharmakïrti sont identiques: si anäditä définit ägama, toutes (Bhâvaviveka)
ou la plupart (Dharmakïrti) des pratiques humaines doivent compter au

nombre des Ecritures faisant autorité.

5. En l'absence, à ma connaissance, de toute citation directe de Bhâvaviveka

dans les oeuvres de Dharmakïrti, on se gardera bien de tirer des

conséquences trop hardies de ces deux points de convergence. Aussi
convient-il de les faire ressortir à la question de l'originalité de Dharmakïrti

en des matières peu ou non traitées par Dignâga, plutôt qu'à la

question plus impliquante des sources effectives de Dharmakïrti. Il me
paraît quoi qu'il en soit plus que jamais nécessaire de reconstruire
l'horizon intellectuel actuel de Dharmakïrti, c'est-à-dire ce qu'il connaissait

ou avait chance de connaître.

REFERENCES ET ABREVIATIONS

Biardeau 1964: Biardeau, Madeleine, Théorie de la connaissance et philosophie de

la parole dans le brahmanisme classique, Paris-La Haye, Mouton.

Bronkhorst 1996: Bronkhorst, Johannes, "God's Arrival in the Vaiceßika System",
in: Journal of Indian Philosophy, 24, pp. 281-294.

Clooney 1990: Clooney, Francis X., Thinking Ritually. Rediscovering the Pürva

Mïmâmsâ ofJaimini, Vienna, Publications of the De Nobili Research Library.

29 Dharmakïrti utilise skt. 'samskâra' dans plusieurs acceptions concurrentes, dans

lesquelles je ne vois malheureusement pas encore très clair.



BHÂVAVIVEKA ET DHARMAKÏRTI 1103

Eltschinger (à paraître): Eltschinger, Vincent, "Bhâvaviveka et Dharmakïrti sur

agama et contre la Mïmâmsâ (1)".

Halbfass 1990: Halbfass, Wilhelm, India and Europe. An Essay in Philosophical

Understanding, Dehli, Motilal Banarsidass.

Kawasaki 1975: Kawasaki, Shinjô, "A reference to Maga in the Tibetan Translation

of the Tarkajvälä", in: Journal of Indian and Buddhist Studies, 23/2, pp. 1097-1103.

— 1977: "The Mïmâmsâ Chapter of Bhavya's Madhyamaka-hrdaya-kärikä. Text and

Translation (1). Pürvapaksa", in: Studies 1976. Institute of Philosophy. The University

of Tsukuba, pp. 1-16.

— 1996: A Study ofthe Omniscient Being (sarvajha) in Buddhism, Tokyo.

Lindtner 1988: Lindtner, Christian, "Buddhist References to Old Iranian Religion",
in: Hommages et Opera, Volume XII, Papers in Honour of Professor Jes P. Asmussen,

Leiden, pp. 433-444.

MS: Jaimini, Mïmamsâsûtra, éd. Abhyankar, K.V./ Josi, G.A., MImämsädarsanam,

Pune, ÄnandäSramasamskrtagranthävalih, vol. 1-7, 1970-1976.

NM: Jayanta Bhatta, Nyäyamanjari, éd. Varadacharya K.S., Nyäyamanjari of Ja-

yantabha\ta with Tippanï-Nyâyasaurabha by the Editor, vol. I, Mysore, Oriental
Research Institute, Oriental Research Institute Series, n° 116, 1969.

PVSV/PV I: Dharmakïrti, Pramänavärttikasvavrtti/Pramänavärttika I, éd. Gnoli,
Raniero, The Pramänavärttikam of Dharmakïrti. The first chapter with the

autocommentary, Roma, Ismeo, Serie Orientale Roma, 1960.

PVSVT: Karnakagomin, Pramânavarttikasvavrttitïkâ, éd. SÄNKRTYÄyana, R., Äcärya

Dharmakîrteh Pramänavärttikam (Svärthänumänaparicchedah) svopajnavrttyä,

Karnakagomiviracitayä tattjkayä ca sahitam, Reprint Kyoto, Rinsen Books Co., 1982.

PVT: Säkyabuddhi, Pramänavärttikatikä, éd. de Pékin, n° 5718.

PVV: Manorathanandin, Pramânavârttikavrtti, éd. Dvârikadâs Sästri, Dharmakirtti
Nibandhawali (1). Pramänavärttika of Acharya Dharmakirtti with the Commentary

'Vritti' ofAcharya Manorathanandin, Väränasi, Bauddha Bharati Series-3, 1994(3).

SB: Sabara, Säbarabhäsya. Voir MS.

SV: Kumârila, Slokavärttika, éd. Ganga Sagar Rai, Slokavärttika of Sri Kumârila

Bhatta, Väränasi, Ratna Publications, Ratnabhärati Series, 4, 1993.



1104 VINCENT ELTSCHINGER

TJ: Madhyamakahrdayakärikävrttitarkajvälä, éd. de Pékin, n° 5256 et de sDe dge,

n° 3856.


	Bhāvaviveka et Dharmakīrti sur Āgama et contre la Mīmāmsā

